
 

0 

 

  

 



 

1 

 

 
 

 

 
OSVALDO REBOLLEDA 



 

2 

 
Este libro No fue impreso 

con anterioridad 
Ahora es publicado en 
Formato PDF para ser 

Leído o bajado en: 
                        www.osvaldorebolleda.com 

 

Provincia de La Pampa 
 

rebolleda@hotmail.com 
 

 
 

Todos los derechos de este material son reservados para el 

Señor, quién los ofrece con la generosidad que lo caracteriza 

a todos aquellos que desean capacitarse más y lo consideran 

de utilidad. 

No se permite la transformación de este libro, en cualquier 

forma o por cualquier medio, para ser publicado 

comercialmente. 

Se puede utilizar con toda libertad, para uso de la enseñanza, 

sin necesidad de hacer referencia del mismo.  

Se permite leer y compartir este libro con todos los que más 

pueda y tomar todo concepto que le sea de bendición. 

Edición general: EGE 

Revisión literaria: Autores argentinos 

Revisión solo ortográfica - IA   

Diseño de portada: EGEAD 

Todas las citas Bíblicas fueron tomadas de la Biblia versión 

Reina Valera, salvo que se indique otra versión.  



 

3 

CONTENIDO 

 

 

Introducción………………………………………………5 

 

Capítulo uno: 

Discerniendo los tiempos………………………………..11 

 

Capítulo dos: 

El enemigo silencioso…………………………………….29 

 

Capítulo tres: 

El rostro del miedo………………………………………46 

 

Capítulo cuatro: 

El coraje del Reino………………………………………64 

 

Capítulo cinco: 

Coraje para romper sistemas…………………………...80  

 

Capítulo seis: 

Viviendo bajo el gobierno del Espíritu………………….95 

 

 



 

4 

Capítulo siete: 

Del temor al coraje…..…………………………………111 

 

 

Epílogo …………………………………………………128 

 

 

Reconocimientos………………………………………..135 

 

Sobre el autor…………………………………………...137 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

5 

INTRODUCCIÓN 

 

 

“Porque no nos ha dado Dios espíritu de cobardía, sino de 

poder, de amor y de dominio propio.” 

2 Timoteo 1:7 

 

 

Hay momentos en la historia espiritual en los que el ser 

humano queda detenido entre dos flechas. Una apunta hacia 

la comodidad de lo conocido, de lo que no exige riesgos, de 

lo que permite conservar el prestigio, la aprobación y la 

aparente estabilidad. La otra señala la senda estrecha por la 

que avanzan los que obedecen a Dios sin reservas, aunque el 

precio sea alto.  

 

Entre esas dos flechas se encuentra el creyente 

moderno, y con frecuencia también el pastor, el maestro, el 

líder y todo aquel que desea servir al Señor con fidelidad en 

tiempos de creciente oscuridad. El libro que tienes en tus 

manos nace justamente en ese lugar: en el punto exacto donde 

la fe debe decidir si avanza con coraje o retrocede en cobardía 

espiritual. 

 

Vivimos horas complejas, intensas, a veces 

desconcertantes. La atmósfera espiritual de nuestra 

generación no es neutra: presiones sociales, sistemas 

culturales, estructuras religiosas desgastadas y agendas 

globales empujan constantemente a la Iglesia hacia la 

pasividad y el silencio.  



 

6 

La Biblia nos advirtió que se acercarían días donde la 

fidelidad sería probada en un nivel profundo, donde la verdad 

sería ridiculizada y donde el amor de muchos se enfriaría 

(Mateo 24:12). No se trata solo de eventos proféticos 

distantes o de la retórica de los tiempos finales; se trata de 

realidades que ya se perciben en el ambiente espiritual de 

nuestras ciudades, en la vida de nuestras congregaciones e 

incluso en el corazón de muchos creyentes. 

 

Ante este escenario, se vuelve urgente recuperar una 

virtud que parece haberse debilitado en varias partes del 

Cuerpo de Cristo: el coraje espiritual. Un coraje que no es 

temeridad, ni orgullo, ni rebeldía disfrazada; sino la fuerza 

interna que nace de una convicción profunda: la convicción 

de que Dios gobierna, de que Su verdad permanece y de que 

Su Espíritu capacita a los hijos del Reino para caminar en 

obediencia aun cuando los vientos culturales soplan en 

contra. 

 

Sin embargo, junto a ese llamado al coraje, emerge con 

fuerza una sombra silenciosa que muchos no quieren 

nombrar: la cobardía espiritual. No aquella que se siente en 

un instante de debilidad humana, porque todos temblamos 

alguna vez, sino aquella que se instala como un modo de 

vida.  

 

Es la cobardía que el libro de Apocalipsis menciona 

entre los pecados que alejan del Reino: “Pero los cobardes e 

incrédulos…” (Apocalipsis 21:8). Qué fuerte palabra: 

cobardes. Qué tremendo que la Palabra de Dios coloque la 



 

7 

cobardía a la altura de la incredulidad. Y, sin embargo, tiene 

sentido: la cobardía es incredulidad disfrazada, incredulidad 

funcional, incredulidad práctica. Es creer en Dios, pero 

actuar como si Él no bastara. Es confesar la verdad, pero 

guardar silencio por temor al costo que implica vivirla. 

 

Muchos aman la verdad, pero no están dispuestos a 

cargar con ella. Muchos reconocen la voz del Espíritu, pero 

callan porque esa voz exige decisiones. Muchos conocen lo 

correcto, pero retroceden cuando ese conocimiento pide 

obediencia. Así, la cobardía espiritual se convierte en una 

trampa sutil: no destruye la fe de inmediato, pero la seca 

lentamente; no arranca de golpe la identidad, pero la debilita 

hasta hacerla irreconocible. 

 

Este libro nace como un llamado a enfrentar esa 

trampa. No con condenación, sino con luz. No con culpas, 

sino con una invitación a la libertad interior. Porque la 

valentía espiritual no consiste en no sentir miedo; consiste en 

decidir no obedecerle.  

 

Hoy la Iglesia se encuentra ante un cruce similar. 

Durante años, muchos creyentes han sido formados en una fe 

cómoda, segura, protectora, diseñada para evitar riesgos. Una 

fe que evita el sacrificio, que teme ofender, que procura 

adaptarse más que confrontar, que prefiere ser aceptada antes 

que ser fiel. Pero la Escritura jamás nos llamó a la 

comodidad; nos llamó al discipulado. Y el discipulado no es 

un camino amplio, sino estrecho; no es un viaje sentimental, 

sino sacrificado; no es un espacio de autopreservación, sino 



 

8 

de entrega. Jesús nunca prometió a sus discípulos que serían 

admirados; prometió que serían perseguidos, pero también 

que serían fieles y fructíferos si permanecían en Él. El 

Evangelio no es una invitación al confort espiritual, sino a la 

cruz. 

 

Por eso, este libro pretende levantar una bandera, una 

voz y un espejo. Una bandera que declare que el tiempo de la 

neutralidad se agotó. Una voz que llame a volver al coraje 

que caracterizó a los santos del pasado, a los profetas que 

hablaron contra sistemas enteros, a los apóstoles que 

prefirieron la cárcel antes que callar el nombre de Cristo. Y 

un espejo que permita a cada lector evaluar su propio corazón 

para discernir honestamente si está caminando en valentía o 

si ha cedido terreno a la cobardía espiritual. 

 

Pero este mensaje no es solo para líderes; es para todo 

creyente que desee vivir bajo el gobierno del Espíritu Santo. 

Porque el coraje espiritual no está reservado para los 

púlpitos; se necesita en el matrimonio, en la crianza de los 

hijos, en las decisiones laborales, en la integridad personal, 

en la vida digital, en la ética cotidiana, en la santidad privada 

que solo Dios ve.  

 

Se requiere coraje para vivir en verdad cuando nadie 

más lo hace, para resistir tentaciones cuando todos ceden, 

para defender principios cuando la cultura los ridiculiza. Se 

necesita coraje para ser fiel a Cristo cuando seguirlo cuesta 

reputación, comodidad o relaciones. Y se requiere coraje para 

tomar decisiones espirituales que rompan cadenas internas, 



 

9 

sanen heridas antiguas o desafíen estructuras que parecen 

inamovibles. 

 

Al mismo tiempo, este libro reconoce que la cobardía 

espiritual no siempre nace de la maldad; a veces nace del 

dolor. Hay quienes han sido heridos por líderes, traicionados 

por sistemas, decepcionados por instituciones religiosas, o 

marcados por experiencias donde la obediencia los dejó 

expuestos y vulnerables.  

 

Para muchos, el miedo no es un enemigo externo, sino 

una cicatriz interna. Por eso, el camino hacia el coraje no 

consiste simplemente en decir “sé valiente”, sino en permitir 

que el Espíritu Santo sane, fortalezca, restaure y reactive la 

fuerza interior que proviene de la comunión con Dios.  

 

El coraje espiritual es una evidencia del Reino. Quien 

vive bajo el gobierno del Espíritu inevitablemente 

manifestará valentía en sus decisiones. No porque sea fuerte, 

sino porque está sostenido por Aquel que es Todopoderoso. 

El coraje no es una capacidad humana: es el fruto de una 

convicción divina.  

 

Por eso, este libro no idealiza héroes, sino obediencia. 

No exalta personalidades fuertes, sino corazones que 

reconocen su debilidad y aun así deciden obedecer al 

Espíritu. La valentía espiritual no pertenece a los valientes 

naturales, sino a los obedientes espirituales. Nadie nace 

valiente para el Reino; todos somos formados en el taller del 

Espíritu Santo.  



 

10 

Cada capítulo de este libro buscará acompañarlos en 

ese proceso formativo, donde la verdad confronta, el Espíritu 

ilumina y el corazón se fortalece. Mi deseo es que, mientras 

avancemos en estas páginas, el Espíritu les hable con 

claridad. Que les muestre dónde han cedido terreno al temor, 

dónde han callado por conveniencia, dónde se han detenido 

cuando deberían avanzar, dónde han buscado aprobación más 

que fidelidad. Pero que también les muestre el camino hacia 

adelante: el camino del coraje, el camino de la obediencia, el 

camino de una fe madura que honra al Señor en tiempos 

inciertos. 

 

Porque lo que viene demandará una Iglesia fortalecida, 

purificada y valiente. Una Iglesia gobernada por el Espíritu, 

no por el sistema; movida por la verdad, no por la presión 

cultural; guiada por convicción, no por conveniencia. Una 

Iglesia que no retroceda ante un mundo que se oscurece, sino 

que se levante con la luz del Reino. Y cada uno de nosotros 

tendrá que decidir qué dirección tomará, que flecha seguirá.  

 

Este libro es una invitación a dejar atrás el temor, a 

romper la pasividad, a abandonar el silencio que paraliza. 

Una invitación a abrazar el coraje espiritual que nace de la 

presencia de Dios. Una invitación a vivir una fe robusta, 

madura, comprometida y profundamente consciente del 

tiempo en que vivimos. 

 

 

 



 

11 

Capítulo uno 

 

 

DISCERNIENDO  

LOS TIEMPOS 

 

 

“Sabéis distinguir el aspecto del cielo, ¿y no podéis 

discernir las señales de los tiempos?”  

Mateo 16:3 

 

 

Hay horas en la historia espiritual de la humanidad que 

se vuelven bisagras; momentos en los que el cielo parece 

inclinarse sobre la tierra para despertar a los hombres a una 

conciencia más profunda del tiempo que atraviesan. Son 

horas en las que Dios llama con más fuerza, pero también son 

horas en las que el enemigo presiona con más violencia. Son 

tiempos donde la indiferencia se vuelve traición, donde la 

comodidad se transforma en peligro, y donde la tibieza deja 

de ser una debilidad para convertirse en una puerta abierta al 

engaño.  

 

La Biblia enseña que existe un “kairos”, un tiempo 

decisivo, en el que cada generación debe discernir si está 

llamada a callar o a levantarse, a ceder o a avanzar, a 

mezclarse con la sombra o a brillar con la verdad. Y nuestra 



 

12 

generación, la generación digital, líquida, acelerada y 

distraída, ha entrado precisamente en esa hora. 

 

Jesús mismo nos enseñó que la incapacidad de 

discernir los tiempos es una señal preocupante de ceguera 

espiritual. Les dijo a los fariseos que sabían distinguir el 

aspecto del cielo, pero no podían discernir las señales de los 

tiempos que estaban viviendo. Ese reproche resuena hoy de 

manera profética, como una advertencia que atraviesa los 

siglos y golpea la puerta de la Iglesia contemporánea.  

 

Porque hay elementos en el presente que no pueden ser 

ignorados: un avance sistemático del error, una erosión de la 

verdad, un espíritu de confusión que busca redefinir lo bueno 

y lo malo, lo santo y lo profano. No son solo eventos sociales; 

son señales espirituales. No son apenas transformaciones 

culturales; son los temblores previos de un conflicto más 

profundo entre el Reino de Dios y las tinieblas. 

 

En los tiempos finales, que no necesariamente 

significa los últimos minutos antes del regreso de Cristo, sino 

el ambiente moral y espiritual previo a Su venida, la Escritura 

describe un escenario marcado por crisis, engaño y presión. 

Pablo escribe que “en los postreros tiempos algunos 

apostatarán de la fe, escuchando a espíritus engañadores y 

doctrinas de demonios” (1 Timoteo 4:1).  

 

También declara el apóstol, que habrá hombres 

“amadores de sí mismos… desobedientes, ingratos, 

impíos… teniendo apariencia de piedad, pero negando la 



 

13 

eficacia de ella” (2 Timoteo 3:1 al 5). Este es un retrato que 

encaja dolorosamente con lo que vemos: un cristianismo 

superficial, una religiosidad cómoda, una fe sin 

confrontación, una espiritualidad sin cruz. Vivimos un 

tiempo donde muchos prefieren creer en un evangelio que no 

demanda, una fe que no incomoda, un Cristo sin señorío, una 

gracia sin compromiso. Y ese escenario es precisamente la 

atmósfera donde la cobardía espiritual florece. 

 

Pero es también el terreno fértil donde Dios está 

llamando a un pueblo valiente. El contexto oscuro nunca ha 

sido excusa para la pasividad, sino la plataforma donde Dios 

levanta a Sus hombres y mujeres de determinación. No fue 

en un tiempo cómodo que Dios llamó a Josué, sino en un 

tiempo de transición, incertidumbre y enemigos por 

conquistar.  

 

No fue en un ambiente tranquilo donde Ester se 

convirtió en intercesora, sino en un contexto político de 

amenaza y genocidio. No fue en un período de bonanza que 

Elías se levantó, sino en la época de la apostasía más 

profunda de Israel. No fue en una era de tolerancia religiosa 

que Juan el Bautista proclamó el arrepentimiento, sino en 

tiempos de corrupción religiosa y opresión política.  

 

El coraje espiritual nunca nace del clima externo, sino 

del llamado interno del Espíritu. Y cuando Dios decide 

levantar voces, no consulta la comodidad del tiempo, sino la 

disponibilidad del corazón. Es decir, Él sigue buscando 



 

14 

corazones, no acomodando tiempos. ¿Seremos nosotros una 

generación capaz de comprender esto? 

 

La batalla que enfrentamos hoy no es visible a simple 

vista. Es una mezcla sutil de presión cultural, manipulación 

emocional, ideologías globales, discursos moralistas vacíos y 

una religiosidad light que promete paz sin confrontación. Es 

lo que Pablo describe como “fortalezas, argumentos y 

altiveces que se levantan contra el conocimiento de Dios” 

(2 Corintios 10:4 y 5). Estas fuerzas no se manifiestan 

primero en la política ni en la economía, sino en la mente de 

los creyentes, en sus decisiones, en su capacidad de 

mantenerse firmes cuando la corriente del mundo los arrastra 

en sentido contrario.  

 

Por eso, discernir los tiempos implica reconocer que 

estamos siendo empujados hacia una fe cada vez más 

privada, silenciosa y diluida. Una fe sin valentía se convierte 

en costumbre; una costumbre sin convicción termina siendo 

un adorno espiritual incapaz de enfrentar el poder del engaño. 

 

La Iglesia de este tiempo enfrenta una doble presión: 

una externa y una interna. Externa, porque la cultura ya no 

tolera la verdad absoluta. Interna, porque muchos templos 

han adoptado un mensaje suavizado para no perder 

seguidores, relevancia o aceptación pública.  

 

Pero Jesús nunca midió Su mensaje por la probabilidad 

de agradar; lo midió por la necesidad de salvar. Él nunca 

buscó multitudes; buscó discípulos. Nunca ofreció el camino 



 

15 

amplio; mostró el estrecho. Y en una época en que incluso 

los cristianos temen anunciar lo que creen, el llamado de 

Jesús, más que nunca, nos confronta, porque la cruz siempre 

exige valentía; mientras que la cobardía espiritual siempre la 

evita. 

 

“El que quiera venir en pos de mí, niéguese a sí mismo, 

tome su cruz y sígame” 

Marcos 8:34 

 

Cuando observamos el panorama actual, descubrimos 

que el mayor problema de la Iglesia no es la falta de 

conocimiento bíblico, sino la falta de acción conforme a ese 

conocimiento. Muchos saben, pocos obedecen. Muchos 

escuchan, pocos responden. Muchos celebran la verdad, pero 

pocos la viven cuando tiene un costo.  

 

Por lo tanto, el coraje espiritual no es información; es 

transformación. No es teoría; es decisión. No es emoción; es 

convicción. El problema no es la falta de mensajes 

inspiradores, sino la ausencia de creyentes dispuestos a 

abandonar la comodidad para abrazar la voluntad de Dios. 

Los tiempos exigen coraje, pero muchos prefieren esperar 

tiempos más seguros, ignorando que el tiempo de decidir no 

llegará cuando todo sea favorable, sino ahora, cuando la 

tensión espiritual está en aumento. 

 

Por eso, este capítulo comienza señalando una realidad 

innegociable: estamos viviendo la hora del coraje. No la hora 

de observar pasivamente. No la hora de adaptarse a lo que el 



 

16 

mundo define como correcto. No la hora de esconder la luz 

para evitar incomodidades. Es la hora de levantarse, de 

ponerse de pie interiormente, de tomar postura por Cristo, 

aunque eso nos cueste reputación, aceptación o comodidad. 

Es la hora en la que Dios está probando corazones, 

purificando intenciones, y separando a los valientes de los 

conformistas. No por favoritismo, sino porque el Reino 

avanza solo a través de hombres y mujeres que no negocian 

la verdad. 

 

Porque al final, la diferencia entre cobardía y coraje no 

se mide por la ausencia de miedo, sino por la dirección que 

elegimos seguir. Y en estos tiempos oscuros, la dirección 

correcta no es la de la seguridad humana, sino la del 

llamamiento santo.  

 

Discernir los tiempos es reconocer que no estamos en 

días comunes. Y si no son días comunes, tampoco podemos 

vivir una fe común. Hay una urgencia en el espíritu. Hay una 

alarma celestial sonando. Hay un llamado divino que dice: 

“Despiértate tú que duermes, y levántate de entre los 

muertos, y te alumbrará Cristo” (Efesios 5:14). Ciertamente 

esta es la hora del coraje. Y solo quienes la disciernan podrán 

caminar con firmeza en medio del temblor que viene sobre el 

mundo. De hecho, considero esto tan importante que he 

enseñado y escrito mucho sobre esta situación, por eso, les 

recomiendo leer mi libro titulado “Iglesia preciosa despierta 

de una buena vez” y también “Avivamiento espiritual, la gran 

purificación final”. Creo que son buenos complementos de 

este material. 



 

17 

Discernir los tiempos no es un ejercicio intelectual ni 

una habilidad reservada para profetas o expertos. Es una 

sensibilidad espiritual, una percepción afinada del corazón, 

una capacidad que nace de caminar lo suficientemente cerca 

de Dios como para sentir cómo Él interpreta lo que ocurre en 

el mundo.  

 

En la Biblia, los hijos de Isacar eran reconocidos por 

entender los tiempos y saber qué debía hacer Israel (1 

Crónicas 12:32). Esa combinación, discernimiento y 

dirección, es la que marca la diferencia entre un creyente que 

simplemente sobrevive al momento histórico y uno que se 

convierte en instrumento de Dios en medio de la crisis. Hoy 

más que nunca necesitamos creyentes que sean los Isacar de 

esta generación, hombres y mujeres capaces de ver más allá 

de lo evidente, de interpretar la realidad desde el Espíritu y 

no desde las emociones, los temores o las voces de este siglo. 

 

El gran problema es que muchos cristianos viven 

atrapados en lo inmediato, en lo urgente, en lo que brilla y 

suena, sin detenerse a observar el panorama espiritual que los 

rodea. Están tan acostumbrados a la velocidad del mundo 

moderno que han perdido la capacidad de contemplar. Y 

quien no contempla, no discierne; y quien no discierne, no 

puede ser valiente, porque el coraje no nace de la ceguera, 

sino de la visión.  

 

El valiente no es quien ignora el peligro, sino quien lo 

entiende y aun así decide avanzar con Dios. La cobardía 

espiritual, por el contrario, nace de una miopía interior que 



 

18 

minimiza la batalla o la reduce a categorías humanas. Cuando 

un creyente deja de ver lo invisible, comienza a temer lo 

visible. 

 

Este tiempo demanda creyentes capaces de ver más 

allá de los titulares, las narrativas de moda y los discursos 

seductores que prometen libertad mientras encadenan. El 

mundo habla de progreso, pero se aleja de Dios. Habla de 

autenticidad, pero reniega de la verdad. Habla de inclusión, 

pero excluye la santidad. Habla de amor, pero rechaza al Dios 

que es amor.  

 

Esa contradicción es una clara señal del tiempo final. 

El profeta Isaías lo dijo así: “llamarán a lo malo bueno, y a 

lo bueno malo; harán de la luz tinieblas y de las tinieblas 

luz” (Isaías 5:20). Estos no son solo cambios culturales, son 

cambios espirituales profundos, diseñados para debilitar la 

conciencia moral, erosionar la fe y anestesiar el espíritu. 

 

El creyente que no discierne piensa que solo está 

enfrentando una tendencia social; el que discierne entiende 

que está enfrentando una estrategia infernal. Y esa diferencia 

cambia la postura del corazón. Porque cuando uno reconoce 

que hay una ingeniería espiritual detrás de los 

acontecimientos, ya no puede darse el lujo de vivir en 

neutralidad. Cuando el creyente percibe que la batalla no es 

contra carne ni sangre, sino contra “principados, potestades 

y gobernadores de las tinieblas de este siglo” (Efesios 6:12), 

entonces comprende que su fe no puede ser pasiva, ni tibia, 

ni superficial. 



 

19 

Sin embargo, la realidad más preocupante no es la 

maldad del mundo, sino la pasividad de la Iglesia. A lo largo 

de los siglos, fueron los momentos de crisis los que 

expusieron el verdadero estado espiritual del pueblo de Dios. 

La persecución revelaba a los valientes; la comodidad 

revelaba a los cobardes.  

 

El sufrimiento purificaba el carácter; la prosperidad 

acomodaba el alma. Y hoy, en este clima global de 

relativismo y presión social, muchas iglesias han preferido 

adaptarse antes que resistir, suavizar el mensaje antes que 

perder público, sacrificar la verdad antes que vivir la 

incomodidad de la confrontación espiritual. 

 

La Biblia nunca ocultó este peligro. Jesús advirtió a la 

iglesia de Laodicea sobre la tibieza, ese estado intermedio, 

esa fe templada, ese corazón dividido que no rechaza a Dios, 

pero tampoco lo obedece por completo. La tibieza no produce 

mártires, pero tampoco produce santos. No levanta falsos 

profetas, pero tampoco levanta intercesores.  

 

Es, simplemente, una fe frágil, cómoda, incapaz de 

enfrentar la batalla espiritual de los tiempos finales. Y por 

eso el Señor dice: “Yo reprendo y castigo a todos los que 

amo; sé pues celoso y arrepiéntete” (Apocalipsis 3:19). La 

reprensión de Cristo no es condena, sino un llamado urgente 

a despertar del letargo. 

 

Cada vez resulta más evidente que estamos entrando 

en un tiempo donde la fe sin coraje será arrastrada por la 



 

20 

corriente dominante del espíritu de este siglo. Hoy muchos se 

conforman con una espiritualidad emocional, superficial, 

motivacional, pero sin transformación profunda. Algunos 

buscan experiencias, pero no entrega; quieren sentir a Dios, 

pero no obedecerlo; desean paz sin guerra, gloria sin cruz, 

consuelo sin disciplina.  

 

Quienes viven así, viven una espiritualidad débil, 

liviana, incapaz de sostener la fe cuando el mundo demande 

definiciones claras. Esta fe diluida no resiste el viento del 

engaño ni la presión del entorno. Es como la casa construida 

sobre la arena: se mantiene en el buen clima, pero se 

derrumba cuando vienen las lluvias (Mateo 7:26 y 27). 

 

Sin embargo, creo que Dios está levantando en este 

tiempo un remanente con discernimiento. Hombres y 

mujeres que no se dejan seducir por la comodidad espiritual 

ni por la popularidad religiosa. Personas que no negocian su 

conciencia para agradar a las masas. Creyentes que escuchan 

la voz del Espíritu por encima de las voces del mundo.  

 

Este remanente entiende que no podemos enfrentar los 

tiempos finales con una fe, basada en las experiencias que 

otros tuvieron en el pasado, con un compromiso mediocre, 

con una obediencia selectiva. Lo que necesitamos es coraje 

espiritual. No un coraje humano nacido de la impulsividad o 

del carácter fuerte, sino un coraje que brota de la presencia 

de Dios, de la convicción de la verdad, de la certeza de que 

Cristo gobierna, aunque el mundo tiemble. 

 



 

21 

Discernir los tiempos no solo es entender lo que 

ocurre, sino comprender qué exige Dios de nosotros en medio 

de lo que ocurre, por eso mencioné a algunos personajes 

como Josué, porque él no le bastó saber que Canaán estaba 

delante de él; necesitó la orden clara de Dios: “Esfuérzate y 

sé valiente” (Josué 1:6). A Ester no le alcanzó con saber que 

había una crisis en su nación; tuvo que reconocer que había 

llegado al reino “para un tiempo como este” (Ester 4:14). A 

Elías no le bastó ver la apostasía de Israel; tuvo que 

presentarse ante Acab con la palabra del Señor. A Juan el 

Bautista no le alcanzó comprender que el Mesías venía; tuvo 

que abrir el camino con valentía, aun a costa de su vida. El 

discernimiento verdadero siempre conduce a la acción. 

 

Esa es una de las mayores carencias de la Iglesia 

contemporánea: muchos ven, pocos actúan. Muchos 

entienden, pocos obedecen. Muchos perciben el estado del 

mundo, pero no se sienten responsables de responder 

proféticamente a él. La fe sin coraje produce espectadores 

espirituales; la fe valiente produce testigos. Y Jesús no nos 

llamó a ser espectadores, sino testigos: hombres y mujeres 

capaces de dar testimonio de la verdad aun en medio de la 

oposición (Hechos 1:8). 

 

El coraje espiritual es, por lo tanto, un prerrequisito 

para vivir en el Reino. No se trata simplemente de resistir, 

sino de avanzar. No es solo mantener la fe, sino extenderla. 

No es únicamente soportar el tiempo, sino interpretarlo y 

responder a él con fidelidad. El Reino de Dios siempre ha 

avanzado en medio de la adversidad, nunca en ausencia de 



 

22 

ella. La historia de la Iglesia lo confirma: allí donde hubo 

persecución, hubo avivamiento; allí donde hubo oscuridad, 

surgió una luz más intensa; allí donde el enemigo presionó, 

el Espíritu Santo llenó; allí donde se silenciaron multitudes, 

Dios levantó a uno que se atrevió a hablar. Y hoy, Dios busca 

nuevamente a esos “unos”. 

 

En este tiempo de ruido, confusión y sombras, el 

mundo necesita creyentes que no se escondan detrás de la 

prudencia humana ni de la neutralidad cómoda. Necesita 

hombres y mujeres que, antes que temer a las consecuencias, 

teman desobedecer a Dios. Que, antes que buscar aprobación 

social, busquen aprobación eterna. Que, antes que proteger 

su reputación, protejan su llamado. El coraje espiritual es la 

marca de aquellos que entienden su tiempo y deciden no 

dejarlo pasar sin responder al propósito divino. 

 

Discernir los tiempos es comprender que Dios nos ha 

ubicado en este momento específico de la historia para vivir 

una fe valiente, clara y obediente. No estamos aquí por 

casualidad. No nacimos en otra época porque era en esta 

donde Dios quiso que Su luz brillara a través de nosotros. 

Esta es nuestra hora. Y es la hora del coraje. 

 

Hay momentos en la historia donde Dios parece 

susurrar a Su pueblo, y momentos donde Dios clama. El 

tiempo que vivimos no es un tiempo de susurros; es un 

tiempo donde el Espíritu está levantando Su voz con 

urgencia, como lo hizo en los días de los profetas, cuando 

Israel se encontraba en el umbral de decisiones trascendentes.  



 

23 

Hoy, las naciones están agitadas, los sistemas 

tiemblan, las ideologías se fortalecen y el mundo espiritual se 

mueve con una intensidad inusual. Y en medio de esa tensión, 

Dios está llamando a Su Iglesia a despertar, a definirse, a 

alinearse, a levantarse. No con violencia, sino con 

convicción; no con arrogancia, sino con santidad; no con 

gritos humanos, sino con la firmeza de quienes saben en 

quién han creído. 

 

El discernimiento espiritual es, en este sentido, un faro 

en medio de la noche. Quien no discierne tropieza. Quien no 

discierne es arrastrado. Quien no discierne se adapta para 

sobrevivir. Pero quien discierne se posiciona para cumplir el 

propósito eterno de Dios.  

 

En los tiempos finales, la Biblia anuncia dos grandes 

movimientos paralelos: el crecimiento de la oscuridad y la 

manifestación de la gloria. “Tinieblas cubrirán la tierra, y 

oscuridad las naciones; más sobre ti amanecerá Jehová” 

(Isaías 60:2). Estos dos movimientos están ocurriendo 

simultáneamente, y el creyente que discierne sabe que la 

oscuridad no es un obstáculo, sino el contexto perfecto para 

que la luz del Reino se manifieste con más fuerza. 

 

Sin embargo, muchos cristianos se encuentran 

paralizados porque interpretan los tiempos desde el temor y 

no desde la fe. Cuando ven la maldad multiplicarse, creen que 

están perdiendo. Cuando observan persecución ideológica, 

piensan que Dios está ausente. Cuando sienten presión 

cultural, se imaginan derrotados. Pero la Escritura revela 



 

24 

exactamente lo contrario: cuando la noche avanza, la aurora 

está cerca; cuando el conflicto aumenta, el Reino irrumpe; 

cuando las estructuras humanas se estremecen, Dios está 

preparando el terreno para un mover profundo de Su Espíritu. 

Los valientes no esperan condiciones favorables para 

avanzar; entienden que la batalla misma es señal de que el 

Reino está en movimiento. 

 

Consideremos este principio: Dios nunca llamó a Sus 

hijos a una fe que evitara conflictos, sino a una fe que los 

atravesara. No llamó a Abraham para que viviera tranquilo 

en Ur, sino para que caminara hacia lo desconocido; no llamó 

a Moisés para que contemplara pasivamente la opresión, sino 

para que confrontara a Faraón; no llamó a los profetas para 

que fueran espectadores, sino portavoces de una palabra que 

incomodaba; no llamó a los apóstoles para mantenerse 

seguros, sino para ser testigos hasta los confines de la tierra, 

aun a costa de su vida. El llamado a la fe siempre fue, en 

esencia, un llamado al coraje. 

 

La Iglesia del siglo XXI corre el riesgo de olvidar este 

fundamento. En muchos lugares se ha construido una 

espiritualidad sin resistencia, sin sacrificio, sin confrontación 

interna ni externa. Se predica un evangelio liviano, cómodo, 

terapéutico, centrado en las necesidades humanas más que en 

la gloria divina. Y aunque Dios es un Padre que cuida, sana 

y restaura, nunca prometió una vida sin batalla. Prometió 

victoria, sí, pero victoria sobre enemigos reales. Prometió 

consuelo, sí, pero consuelo en medio del conflicto. Prometió 

paz, sí, pero una paz que coexiste con la lucha espiritual.  



 

25 

“Estas cosas os he hablado para que en mí tengáis paz. En 

el mundo tendréis aflicción; pero confiad, yo he vencido al 

mundo.” 

Juan 16:33 

 

El gran desafío de este tiempo no es la aflicción, sino 

la lectura equivocada que muchos hacen de ella. La 

confunden con abandono, cuando es entrenamiento. La 

interpretan como derrota, cuando es preparación. La ven 

como señal de que Dios no está, cuando es evidencia de que 

está formando un carácter valiente.  

 

Si los creyentes entendieran que cada presión, cada 

injusticia y cada adversidad son espacios donde el Espíritu 

forja coraje, vivirían esta época con otra postura. El valiente 

no es aquel que no siente miedo, sino aquel que permite que 

Dios convierta ese miedo en combustible para la obediencia. 

 

Por eso, el discernimiento de los tiempos es 

inseparable del coraje espiritual. Quien discierne entiende 

que este tiempo exige decisiones firmes. No decisiones 

impulsivas, sino decisiones profundas. No decisiones 

emocionales, sino espirituales. Este es el tiempo donde 

muchos deberán elegir entre agradar a Dios o agradar al 

sistema; entre mantenerse fieles a la verdad o entregarse al 

relativismo; entre cargar la cruz o buscar un evangelio sin 

costos.  

 

La presión cultural sobre la Iglesia seguirá 

aumentando. No siempre será violenta, pero siempre será 



 

26 

insistente. Será la presión de las ideas, de los discursos, de 

los valores invertidos, de las leyes, de las corrientes de 

pensamiento, de las estructuras globales que buscan 

uniformar la conciencia y diluir la verdad.  

 

Será una persecución sutil, sofisticada, muchas veces 

invisible, pero diseñada para lograr que el creyente renuncie 

a su identidad sin darse cuenta. Y frente a esa presión, la 

cobardía espiritual se manifestará como silencio, adaptación, 

pasividad, tibieza, neutralidad. Pero el coraje se manifestará 

como fidelidad, claridad, santidad, integridad y valentía 

profética. 

 

El creyente valiente no es agresivo, pero tampoco es 

silencioso cuando debe hablar. No es imprudente, pero 

tampoco se esconde cuando la verdad demanda ser 

defendida. El valiente no se guía por el aplauso del mundo, 

sino por la voz del Espíritu. Tiene convicciones profundas 

que no negocia, aunque eso le cueste relaciones, 

oportunidades o aceptación.  

 

El valiente comprende que la obediencia a Dios no 

siempre será comprendida, pero siempre será recompensada. 

La valentía espiritual no es temeridad, sino lealtad. No es 

ego, sino entrega. No es orgullo, sino humildad que obedece. 

 

Para ser valiente en este tiempo, el creyente deberá 

recuperar la visión eterna. Quien solo mira el presente se 

debilita; quien mira la eternidad se fortalece. Quien vive 



 

27 

según las demandas del momento cede; quien vive según la 

voluntad del Rey del cielo se mantiene firme.  

 

La Iglesia primitiva podía enfrentar prisiones, 

tormentos y persecución porque vivía con los ojos puestos en 

la eternidad. Sabían que su ciudadanía estaba en los cielos 

(Filipenses 3:20). Sabían que su recompensa no estaba en la 

tierra, sino “en los cielos” (Mateo 5:12). Sabían que, aunque 

los hombres podían matar el cuerpo, no podían tocar el alma 

(Mateo 10:28). Esa perspectiva eterna generaba un tipo de 

coraje que ninguna presión humana podía quebrar. 

 

Discernir los tiempos es, entonces, vivir con los ojos 

puestos en Cristo, no en la tormenta. Es comprender que el 

mundo está caminando hacia un desenlace profético, y que 

nosotros no somos espectadores del cumplimiento bíblico, 

sino participantes activos del propósito eterno de Dios.  

 

Somos la generación a la que le toca sostener el 

testimonio de Jesús en medio de un mundo que lo rechaza. 

Somos los portadores de la luz en un sistema que ama las 

tinieblas. Somos los heraldos del Reino en un escenario 

global que intenta construir su propio reino sin Dios. 

 

Y en esta hora, cuando el conflicto espiritual se 

intensifica y la historia se aproxima a su clímax profético, 

Dios llama con fuerza: “Sed fuertes y valientes. No temáis 

ni desmayéis, porque Jehová vuestro Dios estará con 

vosotros en dondequiera que vayáis” (Josué 1:9). Estas 

palabras no fueron pronunciadas solo para un caudillo 



 

28 

militar, sino para cada creyente que enfrenta la 

responsabilidad de caminar en obediencia en tiempos 

difíciles. La valentía que Dios demanda no surge del 

temperamento, sino de la presencia del Espíritu. No brota del 

orgullo, sino de la dependencia. No nace de la autoconfianza, 

sino de la confianza en el Dios que camina con nosotros. 

 

Este primer capítulo nos deja frente a una verdad 

ineludible: hemos sido ubicados por Dios en este tiempo 

estratégico de la historia para manifestar un coraje espiritual 

que honre Su nombre y cumpla Su propósito. No estamos 

aquí por accidente. Dios necesita valientes en esta hora, y nos 

ha llamado a ser parte de ellos. La pregunta que cada creyente 

deberá hacerse no es: “¿Qué tan oscuros son los tiempos?”, 

sino: “¿Qué tan dispuesto estamos a vivir con el coraje que 

estos tiempos demandan?”. Porque, al final, el mundo no será 

transformado por creyentes informados, sino por creyentes 

valientes. 

 

Este es el tiempo del despertar. El tiempo del 

discernimiento. El tiempo de la definición. El tiempo del 

coraje. Y aquellos que se atrevan a asumirlo caminarán no 

solo con convicción, sino con la gloria del Reino 

manifestándose sobre ellos. 

 

“Despiértate, tú que duermes, 

Y levántate de los muertos, 

Y te alumbrará Cristo.” 

Efesios 5:14 

 



 

29 

Capítulo dos 

 

 

EL ENEMIGO 

SILENCIOSO 

 

 

“Pero nosotros no somos de los que retroceden para 

perdición, sino de los que tienen fe para preservación del 

alma.”  

Hebreos 10:39 

 

 

La cobardía espiritual rara vez entra por la puerta 

principal. No se presenta como un gigante que intimida 

abiertamente, ni como una tormenta que se escucha desde 

lejos. No hace ruido; se desliza, casi imperceptible, como el 

viento frío que se cuela por las rendijas de una casa 

descuidada. En realidad, tiene muy mala reputación, por eso 

se viste de vergüenza para no ser descubierta y así, suele 

pasar desapercibida. 

 

A veces se acomoda en el alma sin que el creyente lo 

note, con otro disfraz como la prudencia, la cautela, el sentido 

común, o incluso de espiritualidad moderada. Pero, cuando 

finalmente muestra su rostro verdadero, ya ha minado la 

fuerza interior, ha apagado la voz profética y ha sembrado 



 

30 

dudas capaces de debilitar la obediencia. Por eso la Escritura 

no la trata como una simple debilidad humana, sino como un 

enemigo. Un enemigo silencioso, pero real. Un enemigo que 

intenta detener lo que Dios desea mover. 

 

Es una realidad que la mayoría de los creyentes no se 

consideran cobardes. Nadie se mira en el espejo de la fe y se 

autodefine como uno de aquellos que retroceden. Pero la 

Escritura nos invita a examinar el corazón más allá de las 

apariencias. Cuando el autor a los Hebreos declara no ser de 

los que retroceden para perdición, sino de los que tienen fe 

para preservación del alma, no está describiendo a personas 

naturalmente valientes, sino a aquellos que decidieron no 

dejarse dominar por el temor.  

 

Esa distinción es fundamental: la valentía espiritual no 

es un rasgo de personalidad, sino una disposición del corazón 

que se niega a retroceder cuando Dios llama a avanzar. Por 

eso la cobardía espiritual es tan peligrosa: porque no siempre 

se identifica como tal, y porque suele esconderse detrás de 

razones aparentemente legítimas. Sin embargo, su efecto es 

devastador: inmoviliza la vida espiritual, esteriliza la fe y 

convierte al creyente en un espectador del Reino. 

 

Muchas veces, la cobardía espiritual se gesta en lo 

profundo del alma como una tensión no resuelta entre la fe 

proclamada y la fe vivida. El creyente puede conocer la 

verdad, puede incluso enseñarla, memorizarla, defenderla en 

debates y sostenerla en la teoría. Pero al momento de actuar 



 

31 

según esa verdad, algo se rompe internamente. El corazón se 

aferra al temor, al cálculo, a la prudencia mal entendida.  

 

Jesús, con una claridad que corta como espada, 

expresó esta realidad cuando enseñó: “El que quiera salvar 

su vida, la perderá; pero el que pierda su vida por causa de 

mí y del evangelio, la salvará” (Marcos 8:35). La cobardía 

espiritual es precisamente ese instinto de “salvar la vida”, de 

no exponerse, de evitar cualquier riesgo. Es querer conservar, 

cuando el Reino exige entregar. Es protegerse, cuando Cristo 

demanda avanzar. Es sostener lo que uno teme perder, 

cuando el Espíritu llama a confiar. 

 

El miedo a las consecuencias es quizás la forma más 

sutil y frecuente de la cobardía espiritual. No hablamos de un 

miedo irracional ni fantasioso, sino del temor concreto a lo 

que podría pasar si obedecemos. Las consecuencias pueden 

ser sociales, económicas, relacionales, emocionales o incluso 

ministeriales.  

 

Es allí, donde este enemigo silencioso despliega su 

astucia. No necesita gritar para frenar al creyente; basta con 

que susurre: “¿Y si no sale bien? ¿Y si te critican? ¿Y si 

pierdes lo que tienes? ¿Y si te equivocas? ¿Y si nadie te 

apoya?”. Cuando estas preguntas se vuelven más fuertes que 

la voz del Espíritu, la fe se debilita. No porque Dios haya 

dejado de hablar, sino porque el corazón ha dejado de 

escuchar. 

 



 

32 

Pero la cobardía espiritual no solo teme las 

consecuencias; también busca aprobación. El ser humano, 

por diseño divino, fue creado para relacionarse, para vivir en 

comunidad, para caminar acompañado. Sin embargo, la 

necesidad legítima de aceptación puede convertirse en un 

ídolo cuando determina nuestras decisiones.  

 

El apóstol Pablo lo entendió profundamente cuando 

escribió: “¿Busco ahora la aprobación de los hombres o la 

de Dios? Si todavía tratara de agradar a los hombres, no 

sería siervo de Cristo” (Gálatas 1:10). Esta declaración no 

es retórica ni exagerada: es un diagnóstico preciso. La 

cobardía espiritual nace muchas veces del deseo de agradar, 

de no incomodar, de mantener la armonía a cualquier costo. 

Es una trampa peligrosa, porque conduce a la renuncia 

silenciosa de convicciones profundas. Convicciones que 

fueron sembradas por el Espíritu, pero abandonadas por el 

temor al rechazo humano. 

 

Cuando un hijo de Dios renuncia a sus convicciones 

para evitar conflicto, no necesariamente siente que está 

pecando. A veces incluso cree que está siendo sabio, 

diplomático o paciente. Pero el alma sabe cuándo ha cedido 

más de lo que debía. Y aunque la conciencia se intente 

adormecer, la ausencia de paz revela la falta de coherencia.  

 

Jesús fue claro al respecto cuando advirtió que “el que 

se avergüence de mí y de mis palabras en esta generación 

adúltera y pecadora…” (Marcos 8:38). No se trata de 

vergüenza emocional, sino de retraerse, de callar lo que se 



 

33 

debe decir, de ocultar lo que se cree para encajar en un 

ambiente hostil a la verdad. La cobardía espiritual es una 

vergüenza tácita, no expresada, que se manifiesta en la 

parálisis de la obediencia. 

 

Otra señal clara de la cobardía espiritual es el evitar 

desafíos. Hay quienes oran fervientemente para que Dios los 

use, los levante, los llene de poder, los haga instrumentos de 

Su gloria… pero, cuando Dios responde abriendo una puerta, 

retroceden. Piden dirección, pero cuando la reciben temen 

caminar. Piden oportunidad, pero temen avanzar. Piden que 

Dios abra caminos, pero cuando el camino se abre aparece 

también el miedo al costo.  

 

Es la historia de Israel frente a la tierra prometida: Dios 

había hablado, había prometido, había mostrado Su poder… 

pero frente a los gigantes, la cobardía se impuso. “Somos 

como langostas” (Números 13:33), dijeron. No porque lo 

fueran, sino porque se habían visto desde la perspectiva del 

temor y no desde la perspectiva del pacto. La cobardía 

espiritual distorsiona la identidad y magnifica los obstáculos. 

Hace pequeños a los valientes y gigantes a los problemas. 

 

La incoherencia entre fe y práctica es la consecuencia 

natural de este enemigo silencioso. Se puede predicar sobre 

la fe sin vivirla, se puede cantar sobre la victoria sin 

experimentarla, se puede hablar de confianza sin ejercerla. 

La cobardía espiritual genera un cristianismo teórico: 

doctrinalmente correcto, emocionalmente sincero, pero 

espiritualmente inmóvil.  



 

34 

Santiago lo expresa con claridad: “La fe sin obras es 

muerta” (Santiago 2:26). No porque la fe deje de ser fe, sino 

porque la falta de acción la vuelve estéril. La cobardía 

espiritual, entonces, no solo afecta el comportamiento 

visible, sino la vitalidad misma de la vida espiritual. Un 

creyente que no actúa según aquello que cree se convierte en 

un alma dividida: sabe lo que debe hacer, pero no encuentra 

la fuerza para hacerlo. 

 

El costo espiritual de la cobardía es mucho más alto de 

lo que la mayoría imagina. No solo frena decisiones; apaga 

procesos. No solo detiene pasos; debilita la identidad. No 

solo impide obedecer hoy; prepara el terreno para 

desobedecer mañana. Jesús advirtió que “el que pone la 

mano en el arado y mira atrás no es apto para el Reino” 

(Lucas 9:62).  

 

No se trata de un juicio duro, sino de una advertencia 

amorosa: quien se acostumbra a mirar atrás pierde la 

capacidad de avanzar. La cobardía espiritual forma hábitos, 

genera patrones, edifica muros invisibles que luego son 

difíciles de derribar. Y mientras tanto, la voz profética se 

debilita. El creyente que antes se encendía en el altar, ahora 

se apaga en la comodidad. La visión que antes era clara, ahora 

se vuelve borrosa. La autoridad espiritual que antes fluía con 

naturalidad, ahora se esfuma entre dudas y silencios. 

 

La cobardía espiritual no es simplemente una 

predisposición del carácter; es un posicionamiento interior 

que rechaza la plenitud del Reino por temor al costo. Y ese 



 

35 

posicionamiento, si no es confrontado, puede llevar al alma a 

una tibieza que Dios describe como nauseabunda 

(Apocalipsis 3:16). El Señor no está rechazando al débil, 

sino llamando al indeciso a definirse. El débil puede ser 

fortalecido, pero el cobarde voluntario se mantiene en una 

neutralidad cómoda que niega la esencia misma del 

discipulado. 

 

La cobardía espiritual no siempre se manifiesta como 

un rechazo absoluto a Dios; con frecuencia aparece 

disfrazada de una fe que ya no tiene filo. Es una fe que aún 

sostiene el lenguaje correcto, que conserva la apariencia de 

espiritualidad y que incluso participa de las actividades de 

culto, pero cuyo corazón ha perdido la fuerza para obedecer.  

 

Es una fe que ya no transforma, que ya no incomoda a 

las tinieblas, que ya no desafía el pecado, que ya no rompe 

cadenas. Una fe domesticada. Jesús lo describió con 

precisión cuando citó a Isaías: “Este pueblo de labios me 

honra, más su corazón está lejos de mí” (Mateo 15:8). La 

cobardía espiritual crea distancia entre los labios y el 

corazón. Entre lo que se dice y lo que se vive. Entre la 

devoción que proclamamos y la obediencia que evitamos. 

 

Es necesario entender que la cobardía espiritual no 

aparece de un día para el otro. Se va formando, lentamente, 

como el óxido en el hierro. Al principio, es apenas una 

sombra de duda: “¿Será este el momento correcto?”. Luego, 

se convierte en una preocupación: “¿Cómo reaccionarán los 

demás?”. Después, se transforma en una justificación: 



 

36 

“Quizás no es sabio exponerse tanto…”. Finalmente, se 

convierte en un estilo de vida espiritual marcado por la 

inacción. Y lo más trágico es que, en ese proceso, el creyente 

deja de escuchar la voz clara del Espíritu Santo. No porque 

Dios haya dejado de hablar, sino porque la cobardía reduce 

el volumen de Su voz. La apaga. La hace indistinguible en 

medio del ruido de los temores internos. 

 

La renuncia silenciosa a convicciones es uno de los 

efectos más devastadores de este enemigo. Un creyente que 

en otro tiempo defendía la verdad con pasión, ahora prefiere 

la neutralidad. Quien antes levantaba la voz contra la 

injusticia, ahora elige el silencio cómodo. Quien antes vivía 

con celo santo, ahora adopta un cristianismo pasivo, 

anestesiado, sin impacto espiritual.  

 

No es que haya perdido la fe; es que la ha encerrado en 

un cuarto interior al cual ya no entra. Una fe guardada, 

protegida, escondida detrás de excusas que suenan 

razonables. Pero Jesús nunca nos llamó a una fe escondida. 

Él declaró: “Vosotros sois la luz del mundo… No se 

enciende una lámpara y se pone debajo de un cajón” 

(Mateo 5:14 y 15). La cobardía espiritual coloca la lámpara 

debajo del cajón de la conformidad. Y así comienza la 

tragedia: lo que debía iluminar, ya no brilla. 

 

Este enemigo silencioso no solo afecta al individuo; 

también afecta a la comunidad. Una iglesia donde los 

creyentes ya no tienen el coraje de defender su fe comienza a 

perder su columna vertebral espiritual. Al no haber voces 



 

37 

proféticas que confronten el error, la verdad se diluye 

lentamente. Al no haber ejemplos de valentía, el estándar 

espiritual se debilita. La iglesia deja de ser un ejército y se 

convierte en un refugio cómodo donde nadie quiere 

incomodar a nadie.  

 

El apóstol Pablo previó esta decadencia cuando 

advirtió que llegarían tiempos en que muchos “no 

soportarían la sana doctrina” (2 Timoteo 4:3). No porque 

la doctrina haya cambiado, sino porque los corazones se 

habrán vuelto incapaces de sostenerla con firmeza. No se 

trata solo de un problema doctrinal, sino de un problema de 

coraje espiritual. 

 

Es aquí donde la diferencia entre la debilidad humana 

y la cobardía espiritual voluntaria se vuelve crucial. Todos 

somos débiles en algún área. Todos enfrentamos miedos, 

dudas y momentos de fragilidad. La debilidad humana no es 

pecado; es una condición. A esa debilidad, Dios responde con 

gracia. “Bástate mi gracia, porque mi poder se perfecciona 

en la debilidad” (2 Corintios 12:9).  

 

Sin embargo, la cobardía espiritual voluntaria no es 

simplemente debilidad: es una decisión. Es elegir el miedo 

por encima de la obediencia. Es decidir no avanzar cuando 

Dios está llamando. Es permanecer en el terreno seguro, 

aunque el Espíritu invita a caminar sobre las aguas. Pedro fue 

débil cuando dudó, pero su corazón no era cobarde; él quiso 

caminar, quiso obedecer, quiso lanzarse. El cobarde, en 



 

38 

cambio, ni siquiera intenta. La debilidad puede ser 

fortalecida; la cobardía voluntaria debe ser confrontada. 

 

La cobardía espiritual afecta la identidad. El creyente 

deja de reconocerse en Cristo. Se mira más desde sus temores 

que desde las promesas de Dios. Se siente pequeño, incapaz, 

insuficiente. Esto no es humildad; es una distorsión. Es ver la 

vida desde la perspectiva del temor y no desde la del Espíritu.  

 

Este enemigo silencioso también genera una especie de 

tibieza emocional y espiritual. La persona ya no experimenta 

la pasión por la presencia de Dios. Ya no se conmueve ante 

la Palabra, ni se quebranta con facilidad. Es como si el alma 

se hubiera acostumbrado a vivir sin intensidad espiritual. Y, 

aunque todo sigue funcionando externamente, las reuniones, 

los cantos, la enseñanza, las actividades, el corazón está 

apagado.  

 

El precio de la cobardía se vuelve aún más evidente 

cuando consideramos su impacto en la autoridad espiritual. 

La autoridad espiritual no proviene del volumen de la voz ni 

de la posición ministerial; proviene de la coherencia interna. 

Cuando un creyente vive lo que predica, su palabra tiene peso 

en el mundo espiritual. Pero cuando ya no actúa según lo que 

sabe que debe hacer, su autoridad se desintegra.  

 

No porque Dios lo haya rechazado, sino porque su 

propia conciencia lo despoja de confianza. Juan escribe: “Si 

nuestro corazón no nos reprende, confianza tenemos en 

Dios” (1 Juan 3:21). La cobardía espiritual genera un 



 

39 

corazón que reprende constantemente, porque sabe que se ha 

negado a obedecer. Y así se pierde la autoridad en la oración, 

en la intercesión, en la batalla espiritual. No porque falte 

poder, sino porque falta coherencia. 

 

La cobardía espiritual también afecta la sensibilidad a 

la presencia de Dios. El Espíritu Santo es descrito como una 

paloma, no porque sea frágil, sino porque es sensible a los 

ambientes. Un corazón dominado por el temor crea un 

ambiente interno de duda, de inseguridad, de indecisión. Es 

el mismo fenómeno que experimentó Elías en el monte 

Horeb. Después de la amenaza de Jezabel, su corazón se llenó 

de temor. Dios estaba allí, pero Elías no lo encontró ni en el 

viento fuerte, ni en el terremoto, ni en el fuego. Solo pudo 

percibirlo cuando su alma se aquietó lo suficiente para 

escuchar el “silbo apacible” (1 Reyes 19:12).  

 

Lo más grave de este enemigo silencioso es que puede 

condicionar toda la vida espiritual. Un creyente puede pasar 

años sin tomar decisiones radicales por miedo. Puede vivir 

décadas sin obedecer plenamente el llamado que Dios le hizo. 

Puede envejecer espiritualmente sin haber visto las promesas 

cumplidas, no porque Dios no fuera fiel, sino porque jamás 

se atrevió a pisar la tierra prometida que Dios tenía 

preparada. Esa es la tragedia de muchos en el pueblo de 

Israel: murieron en el desierto, no porque Dios los hubiera 

abandonado, sino porque nunca pudieron vencer el temor 

interno que los hacía retroceder. 

 



 

40 

La Escritura no suaviza esta realidad porque sabe que 

la cobardía espiritual destruye destinos. Pero tampoco la 

menciona para condenar; la revela para sanar. Es como si el 

Espíritu Santo nos dijera hoy: “Sé valiente. No retrocedas. 

No te rindas ante la cobardía que quiere detenerte. Hay una 

tierra para conquistar, una misión que cumplir, un propósito 

que avanzar…” 

 

Por otra parte, el coraje espiritual no es el resultado de 

una personalidad audaz, ni depende de habilidades naturales, 

ni se sostiene en emociones momentáneas. El coraje que 

proviene del cielo es una gracia, un don infundido por el 

Espíritu Santo en aquellos que han rendido su voluntad hasta 

el punto en que ya no se pertenecen a sí mismos, sino que 

viven en obediencia radical al Señor.  

 

Es la valentía que nace cuando una persona se descubre 

pequeña, pero abrazada por un Dios inmenso; débil, pero 

sostenida por un poder eterno; incapaz, pero confiada en la 

Palabra infalible que lo gobierna todo. Es decir, Dios no 

demanda un coraje humano, sino que demanda lo que Él 

mismo nos otorga, con lo cual no tenemos excusa. 

 

El coraje espiritual comienza en el lugar secreto, donde 

nadie nos aplaude ni nos observa, pero donde el Espíritu de 

Dios moldea la voluntad como el alfarero trabaja el barro. No 

se trata de un impulso emocional, sino de una postura interior 

que ha sido probada en el silencio, formada en la oración, 

sellada en la Palabra y confirmada en la obediencia. La 

valentía que se exhibe en público siempre es el fruto de una 



 

41 

rendición profunda en lo oculto. Por eso Jesús dijo: “Cuando 

ores, entra en tu aposento…” (Mateo 6:6). Allí, donde lo 

único que queda es la verdad desnuda del corazón, es donde 

Dios forma guerreros que no negocian su fe y discípulos que 

saben permanecer firmes cuando otros retroceden. 

 

El mayor enemigo de la cobardía no es el entusiasmo, 

sino la convicción. El entusiasmo puede encenderse y 

apagarse según cambien las circunstancias; pero la 

convicción permanece, incluso cuando el cuerpo tiembla, 

cuando las palabras se traban, o cuando el alma siente el peso 

de la batalla.  

 

En la Escritura vemos muchas veces que los valientes 

no eran quienes no tenían miedo, sino quienes decidían creer 

en medio del temor. Dios nunca exigió la ausencia de miedo; 

lo que Él reclama es la obediencia que atraviesa el miedo 

apoyándose en Su fidelidad. El coraje espiritual nace de esa 

certeza: Dios está con nosotros, no como discurso motivador, 

sino como presencia real que transforma la debilidad en 

fuerza. 

 

En un mundo donde el pecado se presenta como 

libertad, donde el engaño se viste de sabiduría 

contemporánea y donde la presión cultural intenta domesticar 

la fe, la valentía se convierte en un acto profético. Ser valiente 

no es gritar más fuerte ni imponerse sobre otros; es 

mantenerse fiel a Cristo cuando todo invita a ceder. Es decir, 

la verdad con amor, aunque cueste rechazo. Es sostener 

convicciones bíblicas cuando la mayoría prefiere lo que es 



 

42 

popular antes que lo que es santo. Es predicar el Evangelio 

aun cuando el terreno parece árido. Es seguir sirviendo 

cuando el cansancio aprieta, seguir orando cuando parece que 

nada cambia, seguir sembrando cuando no se ven frutos, 

seguir creyendo cuando la noche es larga. La valentía 

espiritual no es estridente; es perseverante. 

 

Coraje es la virtud que permitió a Daniel abrir sus 

ventanas hacia Jerusalén aun sabiendo que la ley decretaba 

su muerte. Coraje es la decisión de los discípulos de 

proclamar a Cristo pese a las amenazas del Sanedrín. Coraje 

es la fe de Esteban, que, mientras las piedras caían sobre su 

cuerpo, levantó la mirada y vio los cielos abiertos.  

 

Coraje es la firmeza de Pablo, quien, con cicatrices en 

el alma y en la piel, declaró: “De ninguna cosa hago caso, 

ni estimo preciosa mi vida para mí mismo…” (Hechos 

20:24). El coraje espiritual es esa gracia indescriptible que 

nos hace avanzar cuando la lógica humana dice que 

retrocedamos, y que nos permite cantar himnos en la 

medianoche de nuestras prisiones. 

 

Pero este coraje no surge de un deseo humano de 

heroísmo; nace del amor. “En el amor no hay temor; sino 

que el perfecto amor echa fuera el temor” (1 Juan 4:18). La 

valentía basada en el ego termina en orgullo; la valentía 

fundada en el amor termina en obediencia. Quien ha 

conocido el amor de Cristo no puede vivir una vida pequeña, 

temerosa, encerrada en la autopreservación. El amor 

ensancha el alma y la hace capaz de arriesgarse. El Espíritu 



 

43 

Santo derramado en el corazón (Romanos 5:5), no solo 

consuela: también impulsa hacia adelante, nos mueve a hacer 

lo que naturalmente evitaríamos y nos permite responder al 

llamado de Dios con un “Aquí estoy, envíame” aun cuando 

no sepamos adónde nos llevará ese camino. 

 

El coraje espiritual también es fruto de la visión eterna. 

Quien solo mira lo terrenal se paraliza; quien contempla lo 

eterno se fortalece. Moisés soportó la oposición de Faraón 

“como viendo al Invisible” (Hebreos 11:27). Esteban 

sostuvo su fe mirando la gloria. Pablo perseveró en sus 

sufrimientos porque no fijó los ojos en las circunstancias, 

sino en el “eterno peso de gloria” (2 Corintios 4:17).  

 

La cobardía nace cuando la vida se reduce al aquí y 

ahora; la valentía brota cuando entendemos que todo lo que 

hacemos, decidimos y enfrentamos tiene resonancia en la 

eternidad. Cada acto de fidelidad, cada sacrificio, cada 

palabra dicha en obediencia es un eco que atraviesa el tiempo 

y llega al corazón de Dios. 

 

El coraje espiritual no siempre se manifiesta en 

grandes desafíos; a veces se expresa en pequeños actos 

cotidianos de fe. La madre que ora sin desmayar por sus 

hijos; el pastor que sigue predicando fielmente, aunque la 

congregación esté dormida espiritualmente; el creyente que 

rechaza un negocio deshonesto, aunque eso signifique perder 

dinero; el joven que decide guardarse en santidad aunque el 

mundo lo llame anticuado; el anciano que sigue adorando a 

Dios aun entre sus dolores; la viuda que sigue confiando 



 

44 

aunque su provisión sea mínima. Hay un heroísmo 

silencioso, escondido para los ojos del mundo, pero precioso 

para Dios, que revela un corazón valiente. 

 

El Señor está levantando en este tiempo una 

generación que no negocie su fe ante la presión cultural, que 

no esconda su luz bajo el miedo, que no tema a las voces de 

burla ni a los movimientos que intentan reescribir la verdad. 

Una generación capaz de amar profundamente, servir con 

humildad, hablar con autoridad y vivir con pureza. Una 

generación que entienda que el coraje espiritual no se trata de 

defenderse a sí misma, sino de exaltar a Cristo y cumplir Su 

propósito. Una generación que decida no ser espectadora 

pasiva del mal, sino mensajera activa de la luz. 

 

Y este coraje no es opcional; es necesario. En los 

tiempos finales, donde el engaño será más sutil y la presión 

más intensa, la Escritura declara que solo permanecerán 

firmes aquellos que “conocen a su Dios” (Daniel 11:32). No 

basta con saber sobre Dios; hay que conocerlo en intimidad, 

caminar con Él, oír Su voz, dejar que Su Palabra nos forme y 

Su Espíritu nos gobierne. Ese conocimiento transforma la 

debilidad en fortaleza y la fragilidad en audacia. No es un 

coraje agresivo ni soberbio, sino manso, seguro, estable, 

como el de Cristo, quien enfrentó la cruz no desde la emoción 

del momento, sino desde la certeza de la voluntad del Padre. 

 

Este es el llamado: vivir con coraje espiritual. No es un 

privilegio de héroes excepcionales, sino la herencia de todo 

hijo de Dios que desea caminar en obediencia. “Porque no 



 

45 

nos ha dado Dios espíritu de cobardía, sino de poder, de 

amor y de dominio propio” (2 Timoteo 1:7). Esa es la 

identidad que nos ha sido otorgada. Esa es la fuerza que 

podemos encarnar. Ese es el tesoro que el Espíritu Santo 

desea avivar dentro de nosotros. 

 

Que cada lector sienta en su interior el susurro del cielo 

llamándolo a avanzar. Que cada discípulo de Cristo descubra 

que la valentía no es un sentimiento, sino una decisión 

sostenida por la gracia. Que cada pastor encuentre renovado 

su compromiso, sabiendo que el valor no se mide por 

resultados visibles, sino por fidelidad sostenida. Que cada 

creyente, aun en medio de sus temores, pueda decir:  

 

“El Señor es mi roca, mi fortaleza y mi libertador. 

Dios es mi refugio, él me protege. 

Es mi escudo, me salva con su poder; 

él es mi escondite más alto.” 

Salmo 18:2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

46 

Capítulo tres 

 

 

EL ROSTRO  

DEL MIEDO 

 

 

“No tengas miedo, que yo estoy contigo; no te desanimes, 

que yo soy tu Dios. Yo te doy fuerzas, yo te ayudo y te 

sostengo con mi justicia mi mano victoriosa.” 

Isaías 41:10: 

 

 

El miedo tiene un rostro, aunque muchas veces se 

presenta en sombras. No siempre se manifiesta en gritos, ni 

en persecuciones declaradas, ni en amenazas visibles. A 

veces el miedo que más paraliza es aquel que se esconde 

detrás de gestos cotidianos, de silencios prolongados, de 

decisiones postergadas, de obediencias incompletas y de 

convicciones debilitadas.  

 

El miedo espiritual no siempre ruge; a veces susurra. 

Y sin embargo, su poder para condicionar la vida del creyente 

es tan profundo que puede moldear su carácter, su misión y 

hasta su manera de relacionarse con Dios. No es un temor 

superficial, sino una corriente subterránea que corre por los 



 

47 

pasillos del alma, moldeando decisiones, frenando avances y 

levantando murallas invisibles que detienen el paso de la fe. 

 

La Escritura nunca niega la existencia del miedo. De 

hecho, la reconoce como una realidad humana inevitable. 

Pero también revela que existen temores que nacen de 

heridas, fracturas, engaños o influencias espirituales, y que, 

si no son confrontados, desembocan en formas de cobardía 

que no honran al Señor.  

 

La Biblia muestra repetidamente que grandes hombres 

y mujeres de Dios experimentaron miedo. Moisés temió ser 

rechazado por su propio pueblo. Jeremías temió hablar por 

ser muy joven (Jeremías 1:6). Gedeón temió derribar los 

altares de Baal y lo hizo de noche, “porque tenía temor de la 

casa de su padre y de los hombres de la ciudad” (Jueces 

6:27).  

 

Los discípulos temieron la tormenta, temieron al 

Sanedrín, temieron la cruz. Jesús mismo reconoció la 

angustia humana cuando dijo: “Mi alma está muy triste, 

hasta la muerte” (Marcos 14:34). No estamos hablando, 

entonces, de un miedo en sí mismo pecaminoso, sino de su 

potencial para esclavizar cuando encuentra un corazón no 

sanado, no firme o no confiado plenamente en Dios. 

 

Hay un miedo que nace del instinto humano, el que 

preserva la vida y alerta del peligro, y hay otro que nace de 

una herida espiritual. Este segundo tipo es más profundo, más 

silencioso y persistente. No avisa, pero actúa. No amenaza, 



 

48 

pero dirige. No ataca frontalmente, pero condiciona. No ruge, 

pero gobierna.  

 

Es el miedo que se aloja en la memoria del alma: una 

palabra que hirió, una traición que quebró, una autoridad que 

abusó, una figura espiritual que oprimió, un padre que nunca 

afirmó, una experiencia que dejó cicatrices invisibles, un 

fracaso que marcó el corazón con la tinta indeleble de la 

vergüenza. Este miedo no se enfrenta con adrenalina, sino 

con verdad. No se vence con fuerza, sino con luz. Es un 

miedo que muchas veces requiere que el Espíritu Santo abra 

habitaciones internas donde nadie ha querido entrar durante 

años. 

 

Muchos creyentes aman sinceramente al Señor y 

desean avanzar hacia su propósito, pero llevan en el alma un 

archivo oculto donde el miedo ha guardado registros de 

dolor. No es que no quieran obedecer; es que no pueden 

porque algo interno los frena. En esos casos, la cobardía 

espiritual no surge de la falta de amor por Dios, sino del peso 

de heridas no reconocidas ni sanadas.  

 

Así como un músculo lastimado impide un 

movimiento, un alma herida impide un acto de valentía. El 

temor de Pedro a confesar a Jesús en la noche de su arresto 

no provenía de un corazón incrédulo, sino de un corazón 

todavía frágil, no fortalecido por el Espíritu, lleno de 

expectativas rotas y emociones confusas. Es por eso que 

Jesús no lo desecha, sino que lo restaura. La gracia de Cristo 

comprende cuando el miedo nace del dolor. 



 

49 

Pero también hay temores que crecen por la 

acumulación de inseguridades no tratadas. La baja 

autoestima espiritual, esa percepción distorsionada de uno 

mismo, se transforma en un caldo de cultivo para la cobardía. 

Cuando el creyente no ha asumido plenamente su identidad 

en Cristo, comienza a interactuar con el mundo espiritual y 

con la vida diaria desde un lugar de inferioridad.  

 

Siente que no es suficiente, que no sabe lo suficiente, 

que no ora lo suficiente, que no tiene la autoridad suficiente, 

que no posee el carácter suficiente. El “no soy capaz” se 

transforma en una muralla emocional que impide atravesar 

los desafíos que Dios presenta. El Señor llamó a Gedeón 

“varón esforzado y valiente” antes de que él fuese capaz de 

creérselo, porque conocía la batalla interna que libraba en su 

alma. La valentía espiritual para enfrentar a los madianitas 

debía comenzar por enfrentar la imagen distorsionada que 

tenía de sí mismo. 

 

El temor también puede ser fruto de experiencias 

traumáticas con la autoridad religiosa. Muchos creyentes han 

sufrido bajo sistemas espirituales rígidos, manipuladores o 

legalistas que condicionaron su percepción de Dios y del 

liderazgo. Cuando una autoridad deshonesta o abusiva marca 

el alma, el corazón comienza a reaccionar con miedo antes 

que con fe.  

 

El trauma espiritual no siempre deja señales obvias, 

pero sí deja patrones de comportamiento: la necesidad 

excesiva de aprobación, el temor a equivocarse, el terror a ser 



 

50 

juzgado, la incapacidad de decir “no”, el impulso de esconder 

errores, la autoexigencia desmedida o la parálisis ante la toma 

de decisiones. Estas marcas profundas crean un terreno fértil 

para que la cobardía se enraíce. Muchas veces, la batalla no 

es contra las circunstancias externas, sino contra voces 

internas que repiten frases antiguas de descalificación. 

 

Y a esto se suma un factor inquietante: el enemigo sabe 

detectar heridas abiertas. El miedo no es solo un sentimiento; 

es un territorio espiritual. Donde hay heridas no sanadas, 

Satanás encuentra oportunidades para sembrar mentiras. 

Jesús dijo que el diablo es “padre de mentira” (Juan 8:44), 

y eso significa que su principal estrategia no es el ataque 

visible, sino la distorsión interna.  

 

No traerá cadenas de hierro, sino ideas. No enviará 

monstruos, sino sugerencias. No se presentará con violencia, 

sino con insinuaciones que parecen lógicas pero que son 

contrarias a la verdad del Reino. Cuando un creyente escucha 

esas mentiras sin filtrarlas por la Palabra, el miedo comienza 

a tomar forma y se convierte en una fuerza que domina 

decisiones, limita obediencias y encierra al alma en prisiones 

invisibles. 

 

El enemigo utiliza la intimidación como un arma 

silenciosa. Intimidar es reducir la percepción de la autoridad 

espiritual que el creyente tiene en Cristo. Cuando Satanás 

logra convencer al cristiano de que es débil, incapaz o 

indigno, ha ganado la batalla sin necesidad de atacar. Por eso 

el apóstol Pablo insiste en que debemos “derribar 



 

51 

argumentos y toda altivez que se levanta contra el 

conocimiento de Dios” (2 Corintios 10:5). Las fortalezas del 

miedo no se derriban con emociones, sino con revelación. Y 

la verdad revelada no solo ilumina, sino que desarma. El 

miedo es fuerte en la oscuridad, pero se vuelve impotente 

cuando se enciende la luz de la Palabra. 

 

Sin embargo, no podemos ignorar que también hay 

factores externos que alimentan el temor. Vivimos en 

tiempos en los que el rechazo, la burla, la presión social y la 

persecución económica o relacional actúan como fuerzas que 

moldean comportamientos. Muchos cristianos no avanzan 

porque temen perder oportunidades laborales, amistades, 

posiciones, ingresos o respeto.  

 

La cultura moderna, que exalta la comodidad y el 

bienestar, ha hecho del sacrificio una palabra ofensiva. Por 

eso, todo llamado del Reino que implique costo emocional, 

material o social se encuentra con una resistencia profunda. 

El miedo al sacrificio, tan presente en nuestra generación, es 

uno de los motores más poderosos de la cobardía espiritual. 

No porque el creyente no quiera obedecer a Dios, sino porque 

no está dispuesto a pagar el precio de esa obediencia. 

 

La realidad es que la cobardía no nace en grandes 

escenarios, sino en pequeñas renuncias ocultas. Se forma 

cuando el corazón elige evitar el conflicto en lugar de 

enfrentar la verdad; cuando prefiere la aprobación antes que 

la obediencia; cuando abraza la comodidad en vez de la 

misión. Es un proceso lento y silencioso, casi imperceptible, 



 

52 

pero profundamente destructivo. Lo que comienza como 

miedo termina como esclavitud. 

 

Sin embargo, en medio de todo esto, Dios no mira al 

creyente con condenación. Él conoce la historia detrás del 

miedo. Conoce los episodios que marcaron, las heridas que 

moldearon, los silencios que reprimieron, los traumas que 

paralizaron. Conoce el llanto que nunca se mostró, los 

temblores del alma que nadie entendió, el peso de las 

expectativas que jamás pudieron cumplirse.  

 

El Señor sabe de dónde nace el miedo y, por eso, ofrece 

una salida que no comienza por exigir valentía, sino por 

sanar. Antes de llamar a Pedro a ser valiente, Jesús lo llevó a 

las brasas de la restauración (Juan 21). Antes de enviar a 

Isaías a proclamar, tocó sus labios con un carbón encendido 

(Isaías 6). Antes de enviar a Gedeón a la guerra, le permitió 

escucharse a sí mismo en boca de otros (Jueces 7:13 al 15). 

Dios no exige coraje sin antes sanar el miedo que paraliza. 

 

Esta es la primera victoria: discernir que el miedo tiene 

raíces. Y que esas raíces no se arrancan con órdenes externas, 

sino con intervenciones internas del Espíritu. Muchos no 

avanzan, no por falta de fe, sino porque llevan demasiado 

peso en el alma. Y el Espíritu Santo viene no solo para 

fortalecer, sino también para liberar. Él es quien ilumina los 

rincones ocultos del corazón, quien revela los gigantes 

internos, quien señala las cadenas invisibles, quien expone 

las mentiras arraigadas, quien ordena y aquieta los 

pensamientos que alimentan la cobardía. Su obra es 



 

53 

terapéutica, pastoral y profundamente transformadora. 

Porque para vencer el miedo, primero hay que permitir que 

la luz lo nombre. 

 

El miedo no solo nace de heridas pasadas o de 

inseguridades internas; también se alimenta de un clima 

espiritual que rodea al creyente. Vivimos en un tiempo donde 

la atmósfera del mundo respira intimidación. La presión 

cultural, el rechazo espiritual y el avance del pecado generan 

un entorno donde la fe corre el riesgo de retraerse.  

 

Los hijos de Dios, aun deseando ser fieles, podemos 

llegar a sentirnos arrinconados, aislados o desgastados. En 

muchos casos, la cobardía espiritual no surge por falta de 

amor a Dios, sino por el desgaste de caminar a 

contracorriente en un mundo que se burla de la convicción. 

 

Las Escrituras nos muestran que el miedo se intensifica 

en ambientes hostiles, se amplifica cuando la interpretación 

de la realidad está contaminada por el entorno. Lo que veían 

los espías ante la tierra prometida, no era más grande que el 

poder de Dios, pero sí más grande que la fe que tenían en ese 

momento. La cobardía espiritual es, en última instancia, una 

interpretación distorsionada de la realidad. No es que los 

gigantes no existieran; es que la percepción de sí mismos era 

demasiado pequeña. Y donde hay una percepción debilitada, 

el miedo ocupa el lugar de la visión divina. 

 

En nuestros días, los creyentes enfrentamos gigantes 

modernos que rara vez llevan armaduras visibles: burla 



 

54 

social, cancelación pública, presiones laborales, agendas 

ideológicas, pérdida de oportunidades, desprecio académico, 

manipulación digital, hostilidad cultural. Todo parece 

diseñado para empujarnos hacia la invisibilidad, para crear 

un cristianismo pasivo, silencioso y domesticado.  

 

Obviamente, la amenaza no siempre es frontal; muchas 

veces es sutil, como un susurro colectivo que dice: “No 

hables. No crezcas. No confrontes. No declares. No seas luz 

donde la oscuridad domina.” Ese susurro repetido, día tras 

día, va desgastando la valentía del alma. 

 

Pero el miedo no solo se fortalece desde afuera; 

también se profundiza cuando hay un apego interior a la 

seguridad y a la comodidad. La cultura de este tiempo ha 

hecho del bienestar un ídolo. Todo lo que implique costo es 

automáticamente rechazado. Los creyentes, sin darse cuenta, 

son arrastrados a un evangelio sin sacrificio, a una fe sin 

sangre, a una obediencia sin renuncia.  

 

Cuando la vida cristiana es reducida a comodidad y 

conveniencia, el miedo a perder cualquier estabilidad se 

vuelve tiránico. El temor al sacrificio se convierte en un freno 

poderoso. Muchos no avanzan porque temen abandonar lo 

que consideran seguro: relaciones, hábitos, posiciones, 

rutinas, ingresos, reputación. La seguridad, cuando se 

convierte en un refugio emocional y no en una confianza en 

Dios, se transforma en un enemigo de la valentía espiritual. 

 



 

55 

Este miedo al sacrificio explica por qué tantos 

creyentes retroceden cuando el llamado de Dios exige 

cambio. Cambiar implica enfrentar la incertidumbre. Implica 

dejar cosas que ya no edifican. Implica romper alianzas 

tóxicas. Implica abandonar lugares que ya no representan 

propósito. Implica entregarse a una obediencia que no 

garantiza aplausos. Implica escuchar al Espíritu y caminar 

cuando los demás se quedan quietos.  

 

Todo esto genera temores profundos: perder 

relaciones, ser incomprendido, quedar solo, asumir riesgos, 

atravesar desiertos. Pero Dios no moldea a los valientes en 

habitaciones cómodas. Él forja a Sus hombres y mujeres en 

lugares donde la confianza se vuelve absoluta y donde la 

dependencia deja de ser opcional para transformarse en vida. 

 

Es importante reconocer que el miedo también se nutre 

de un espejismo muy extendido en la Iglesia contemporánea: 

el deseo de una fe sin riesgos. Muchos quieren servir a Dios 

siempre que no haya oposición. Quieren obedecer siempre 

que no haya críticas. Quieren crecer siempre que no haya 

pérdida. Quieren avanzar siempre que no haya dolor.  

 

Sin darse cuenta, esperan un cristianismo idealizado, 

parecido a un contrato espiritual donde Dios promete confort 

y el creyente promete fidelidad. Pero Dios nunca ofreció un 

camino libre de conflicto. Jesús fue claro: “En el mundo 

tendréis aflicción” (Juan 16:33). El Reino no avanza sin 

choque. La verdad no se proclama sin resistencia. La luz no 

brilla sin que la noche reaccione. El compromiso sin costo es 



 

56 

una ilusión que alimenta la cobardía. Cuando el creyente cree 

que obedecer a Dios debería ser siempre fácil, cualquier 

dificultad se interpreta como una señal para retroceder. 

 

Además, el enemigo utiliza el miedo como una 

estrategia de manipulación espiritual. La intimidación no es 

solo emocional; es una táctica demoníaca que busca congelar 

la fe. Satanás sabe que un creyente temeroso es un creyente 

controlado. Por eso uno de los ataques más comunes del 

enemigo no es la persecución directa, sino la siembra 

continua de pensamientos que generan dudas, inseguridad y 

confusión.  

 

La intimidación es un arma estratégica. Fue lo que el 

gigante Goliat usó contra Israel antes de cualquier golpe 

físico: cuarenta días de palabras diseñadas no para herir 

cuerpos, sino para herir convicciones (1 Samuel 17). La 

guerra espiritual es, en gran medida, una guerra de voces. La 

cobardía nace cuando el creyente comienza a escuchar más 

las voces de la amenaza que la voz del Espíritu. 

 

Hay otro factor espiritual que profundiza el miedo: la 

distracción. El enemigo no solo intimida; también desvía. La 

distracción es una forma más suave pero igualmente efectiva 

de parálisis. Muchos creyentes no avanzan en lo que Dios 

quiere porque están demasiado distraídos con lo que no 

importa. El corazón dividido entre mil intereses no puede 

responder con valentía a la voz del Espíritu. Cuando el alma 

pierde el enfoque, el miedo encuentra espacio para crecer. La 

distracción apaga el discernimiento, debilita la visión, diluye 



 

57 

la oración y alimenta la inseguridad. Un creyente distraído es 

un terreno fértil para el miedo, porque la valentía espiritual 

solo florece donde hay claridad y propósito. 

 

Y aun en medio de todo este panorama, Dios no 

abandona al creyente en su lucha. Él comprende la 

complejidad del corazón humano. Sabe que el miedo no es 

un evento, sino un proceso. No nace de un día para el otro, ni 

se derriba en un instante. Por eso Su trato es paciente, 

compasivo y profundamente pastoral.  

 

Dios no pide valentía sin antes acompañar. No exige 

que el creyente sea fuerte sin antes fortalecerlo. Él se revela 

como un Padre que, en medio de la tormenta, dice: “No 

temas; yo soy contigo” (Isaías 41:10). Y es esta presencia la 

que comienza a transformar la interpretación del miedo. El 

temor pierde poder cuando la conciencia de la compañía de 

Dios se vuelve más real que la amenaza del entorno. 

 

La fe no elimina automáticamente el miedo, pero 

cambia su significado. El creyente que camina con Dios no 

se vuelve insensible al peligro, sino capaz de atravesarlo sin 

que su alma quede paralizada. Las raíces del miedo 

comienzan a aflojarse cuando el Espíritu Santo ilumina, sana, 

corrige, fortalece y restituye. La cobardía no se derrota 

ignorándola, sino enfrentando sus causas. Y esa 

confrontación es, en sí misma, un acto de valentía espiritual. 

 

Hay temores que no nacen en un día, sino que se van 

tejiendo lentamente en el alma hasta convertirse en cárceles 



 

58 

invisibles. Muchos cristianos aman a Dios con sinceridad, 

pero sus pasos están marcados por temblores que no logran 

explicar. Parecen avanzar, pero retroceden. Quieren 

obedecer, pero algo interno los detiene. Esta tensión, que a 

veces se vuelve dolorosa, es la evidencia de que el miedo 

espiritual no es solo una emoción: es un territorio no 

conquistado, una región del corazón donde Cristo aún no ha 

sido entronizado completamente. 

 

El enemigo sabe que no puede destruir la fe de los hijos 

de Dios, pero sí puede congelarla. No puede arrebatarles la 

salvación, pero puede robarles la efectividad. No puede 

arrancarlos del corazón del Padre, pero sí puede persuadirlos 

de que vivir plenos es demasiado costoso. Por eso, la 

cobardía espiritual es más letal de lo que parece: no mata de 

un golpe, sino que erosiona la determinación, apaga la 

pasión, deforma la identidad y, poco a poco, va apagando la 

fuerza espiritual que Dios depositó en sus hijos. 

 

El miedo se vuelve entonces un lenguaje, una forma de 

interpretar la realidad. Todo parece amenaza. Todo parece 

exageradamente difícil. Todo parece imposible. Una decisión 

sencilla se vuelve una batalla interna. Una palabra de 

obediencia se percibe como un abismo. Un paso de fe se 

siente como un salto hacia la ruina. Así opera el temor cuando 

gobierna: agranda lo pequeño, oscurece lo claro y distorsiona 

lo que Dios dijo. 

 

Ese es el motivo por el cual muchos creyentes no 

avanzan, aun sabiendo lo que deben hacer. La mente se 



 

59 

convierte en un campo minado, donde cada pensamiento está 

cargado de dudas y advertencias. El corazón, en vez de latir 

con convicción, late con sospecha. Y la voluntad se vuelve 

frágil, como un músculo espiritual atrofiado que ya no 

responde al llamado de Dios. Jesús describió esa realidad 

cuando habló de la semilla que cae entre espinos: “los afanes 

de este siglo y el engaño de las riquezas ahogan la palabra” 

(Mateo 13:22). El miedo funciona igual que los espinos: 

aprieta, asfixia y reduce la vida espiritual al mínimo. 

 

Pero la cobardía espiritual no solo se alimenta de 

heridas o inseguridades personales; también se nutre del 

ambiente cultural que nos rodea. Vivimos en una época 

donde se idolatra la comodidad, donde el bienestar personal 

se ha convertido en un derecho intocable, donde cualquier 

forma de sacrificio es vista como locura.  

 

Esta cultura moldea, de manera silenciosa, la manera 

en que muchos interpretan la fe. Se predica un cristianismo 

cómodo, de bajo costo, sin cruz, sin renuncia, sin 

confrontación. Un cristianismo “disfrutable”, pero no 

transformador. Un cristianismo que entretiene, pero no 

edifica. Un cristianismo que promete paz, pero no exige 

entrega. En ese ambiente, el coraje parece innecesario, y la 

cobardía se normaliza. 

 

La Escritura, sin embargo, nunca pintó la vida cristiana 

como una senda exenta de conflictos. Jesús mismo anunció 

que quienes decidieran seguirlo encontrarían oposición, 

resistencia y rechazo: “Si a mí me persiguieron, también a 



 

60 

vosotros os perseguirán” (Juan 15:20). La falta de coraje, 

entonces, no es simplemente un problema emocional, sino 

una desconexión profunda con la realidad espiritual de 

nuestra fe.  

 

Cuando olvidamos que el Reino avanza en medio de 

tensión, comenzamos a creer que toda dificultad es señal de 

que debemos retroceder. Esa mentalidad ha detenido a 

muchos, ha silenciado a otros y ha dejado a innumerables 

creyentes viviendo en una fe mínima, sobreviviente, 

marginal. 

 

Es aquí donde el miedo al sacrificio se vuelve un 

gigante particularmente alto. Para muchos, la sola idea de 

perder comodidad, reputación, estabilidad o seguridad 

emocional es suficiente para paralizar cualquier obediencia. 

El alma le teme a la cruz porque la cruz implica costo. El 

corazón teme la renuncia porque la renuncia implica morir. 

Y el ego teme la obediencia porque la obediencia implica 

rendición. El miedo al sacrificio es, en esencia, el miedo a 

perder el control, a no tener garantizado un futuro cómodo, a 

confiar en Dios más de lo que confiamos en nuestra propia 

capacidad de protegernos. 

 

Pero la cobardía espiritual no solo tiene causas 

personales y culturales; también tiene raíces espirituales. El 

enemigo conoce los puntos vulnerables del alma. Conoce las 

heridas no sanadas, los recuerdos no entregados, los pecados 

no confesados, las inseguridades que aún nos condicionan. A 

través de esas grietas, susurra mentiras que parecen verdades.  



 

61 

Un pensamiento temeroso se convierte en convicción; 

una convicción temerosa se convierte en estilo de vida; y un 

estilo de vida temeroso se convierte en cobardía espiritual. 

La persona deja de discernir, deja de avanzar, deja de 

confrontar, deja de obedecer. Y lo más peligroso: comienza 

a justificarse espiritualmente. “No es el tiempo”, “Dios aún 

no me lo confirmó”, “Debo orar más”. Y aunque todo esto 

puede ser legítimo, en muchos casos son solo disfraces 

piadosos que ocultan el temor. 

 

El gran desafío del creyente, entonces, es reconocer 

estos mecanismos del alma. Nadie puede vencer aquello que 

no identifica. Nadie puede derribar un gigante que no se 

atreve a mirar. Nadie puede avanzar si no se da cuenta de 

dónde tropieza. El discernimiento del miedo personal es el 

comienzo del coraje espiritual. No para culparse, sino para 

entregarse. No para hundirse en condenación, sino para abrir 

la puerta a la obra del Espíritu. El coraje no nace del esfuerzo 

humano; nace de la luz. Y cuando el Espíritu Santo ilumina, 

lo hace con amor, pero también con verdad. Él no revela para 

avergonzar, sino para liberar. 

 

Por eso, es necesario que el creyente permita que la 

Palabra examine sus profundidades, tal como canta el 

salmista: “Examíname, oh Dios, y conoce mi corazón; 

pruébame y conoce mis pensamientos; y ve si hay en mí 

camino de perversidad, y guíame en el camino eterno” 

(Salmo 139:23 y 24). El miedo es un camino torcido, una 

senda que nos aleja del propósito eterno. Solo cuando ese 



 

62 

camino es expuesto, se puede corregir la ruta y caminar hacia 

el coraje que agrada a Dios. 

 

Cuando el cristiano reconoce sus miedos, no como 

enemigos invencibles, sino como áreas donde Cristo quiere 

reinar, comienza la verdadera transformación. El temor 

pierde poder cuando se lo nombra. La cobardía comienza a 

debilitarse cuando se la admite. El alma empieza a sanar 

cuando deja de esconder lo que la atormenta. Ese es el inicio 

del proceso espiritual que prepara al creyente para el capítulo 

siguiente: comprender que el coraje verdadero nace 

solamente del Espíritu. 

 

El Reino no crece en el terreno del temor; crece en el 

terreno de la entrega. Y aunque el miedo sea parte de nuestra 

fragilidad humana, la cobardía nunca será parte de nuestra 

identidad espiritual. Dios no nos diseñó para retroceder, sino 

para avanzar. No nos llamó para escondernos, sino para 

brillar. No nos equipó para sobrevivir, sino para vencer.  

 

Así, este capítulo se cierra con un llamado claro y 

profundo: identificar el miedo, confrontarlo, discernirlo y 

traerlo a los pies de Cristo. El creyente no puede permitirse 

convivir con un temor que destruye su propósito. La cobardía 

espiritual es un enemigo silencioso, pero no invencible. Y 

cuando es desenmascarada, expuesta y llevada a la luz, pierde 

su fuerza. Quien entrega su miedo, prepara el alma para 

recibir valentía. 

 



 

63 

Porque antes de que el Espíritu Santo infunda coraje, 

debe haber un reconocimiento honesto del temor. Antes de 

que el fuego descienda, debe haber un altar. Antes de que la 

valentía gobierne, debe haber una rendición profunda. Esta 

es la obra que Dios comienza en lo secreto: transformar 

nuestras sombras en luz, nuestros temores en fuerza y 

nuestras inseguridades en convicciones del Reino. 

 

“El Señor es el Espíritu; y donde está el Espíritu del 

Señor, allí hay libertad.” 

2 Corintios 3:17 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

64 

Capítulo cuatro 

 

 

EL CORAJE  

DEL REINO 

 

 

“El Señor mismo marchará al frente de ti y estará 

contigo; nunca te dejará ni te abandonará. No temas ni te 

desanimes.” 

Deuteronomio 31:8 

 

 

El coraje que demanda el Reino no nace de la fuerza 

del hombre, ni del temperamento, ni de la personalidad 

entrenada para resistir golpes emocionales. El coraje del que 

habla la Escritura no es el resultado de una mente estoica ni 

de una voluntad que se endureció con el paso de los años; es 

una llama que procede del Espíritu Santo, una osadía que 

emerge de la comunión con Dios y que se enciende cuando 

la verdad ocupa completamente el corazón.  

 

El ser humano puede levantar muros, puede fingir 

fortaleza, puede ocultar fragilidades bajo la apariencia del 

dominio propio; pero el coraje espiritual no puede 

falsificarse. Cuando procede del cielo, revela su origen por la 

pureza de su propósito, por la firmeza de su obediencia y por 



 

65 

la fuerza sobrenatural que sostiene cada paso. Es valentía que 

carga el aroma del Reino, una valentía que no tiene su raíz en 

la autoconfianza, sino en la certeza profunda de que Dios 

gobierna, habla y respalda a quienes deciden caminar bajo Su 

voz. 

 

La Escritura afirma que “el justo es confiado como un 

león” (Proverbios 28:1), porque su seguridad no se apoya 

en él mismo, sino en Aquel que es su roca eterna. No existe 

valentía verdadera sin identidad espiritual, porque el coraje 

que permanece frente a la tormenta no brota de la carne, sino 

del espíritu regenerado que sabe quién es, a quién pertenece 

y hacia dónde avanza.  

 

Aquellos que caminaron en valentía en las páginas de 

la Palabra no fueron héroes perfectos, ni seres extraordinarios 

dotados de cualidades innatas superiores; fueron hombres y 

mujeres comunes cuya vida quedó suspendida en las manos 

del Dios vivo. Moisés era torpe de palabras y temeroso del 

rechazo; David era el menor de sus hermanos y demasiado 

joven para enfrentar gigantes; Daniel era un exiliado sin 

poder político; Pedro y Juan eran pescadores sin educación 

formal. Pero había un fuego, un llamado, una convicción 

interior que no se explicaba por los recursos humanos 

disponibles. Era el Espíritu del Señor que reposaba sobre 

ellos, impulsándolos a una obediencia que desafiaba la lógica 

y superaba las limitaciones naturales. 

 

El coraje espiritual nace en el lugar secreto, donde la 

voz de Dios hiere la pasividad del alma y despierta la 



 

66 

conciencia dormida. En ese santuario interior donde el 

Espíritu Santo habla, el creyente recibe una certeza que no 

puede producir por sí mismo: la certeza de que la verdad vale 

más que la reputación, que la obediencia vale más que la 

comodidad y que la fidelidad tiene un peso eterno que eclipsa 

cualquier temor temporal.  

 

La valentía del Reino no es una emoción elevada, es 

un acto de entrega radical. Es decirle al Señor, como Isaías, 

“Aquí estoy, envíame”, aun cuando la misión suponga 

rechazo, oposición o sacrificio. Es avanzar como Abraham 

hacia una tierra desconocida, simplemente porque la voz de 

Dios lo ordenó. Es permanecer en pie como los tres jóvenes 

hebreos frente a un horno encendido siete veces más, no 

porque no sintieran miedo, sino porque conocían que el Dios 

al que servían podía librarlos, y que aun si no lo hacía, 

seguiría siendo digno de honra. 

 

Hay una pureza en el coraje espiritual que no se 

encuentra en ningún esfuerzo humano. Porque el hombre 

puede ser valiente por orgullo, puede sostener decisiones 

temerarias para demostrar fortaleza, puede arriesgarse solo 

para preservar su imagen. Pero la valentía del Reino es 

distinta: nace del amor por Dios, de la reverencia al Espíritu, 

de la convicción de que la verdad no es negociable.  

 

Es valentía que glorifica, que edifica, que transforma. 

No busca impresionar a nadie, no busca ser aplaudida, no 

busca reconocimiento; busca agradar a Aquel que escudriña 

los corazones. Por eso Jesús dijo que quien quiera seguirle 



 

67 

debe negarse a sí mismo, tomar su cruz y caminar detrás de 

Él. Negarse a uno mismo es el acto de valentía más profundo 

del discipulado: implica derribar el ego, renunciar a la 

autoprotección, despojarse de la necesidad de controlar los 

resultados y entregar el corazón a una obediencia que no 

siempre será comprendida por los hombres. 

 

El coraje de Moisés no surgió el día en que se presentó 

ante Faraón; se formó en las décadas de silencio, en el 

desierto, cuando Dios quebró sus propias expectativas y lo 

enseñó a depender de Su presencia. El coraje de David no 

nació cuando lanzó la piedra contra Goliat; se formó en los 

campos solitarios, cuando defendía ovejas de lobos y leones 

sin que nadie lo viera. El coraje de Daniel no apareció de 

repente en el foso de los leones; se cultivó a través de una 

vida íntegra de oración, aun cuando la ley de su tiempo trató 

de silenciar su devoción.  

 

El coraje de Pedro y Juan no fue el resultado de una 

convicción espontánea; fue fruto del Espíritu que descendió 

sobre ellos en Pentecostés y los transformó de hombres 

temerosos en testigos inquebrantables de la resurrección. La 

valentía del Reino no se improvisa: se gesta en lo oculto, se 

alimenta en la intimidad y se revela en lo público cuando la 

obediencia exige un paso que solo puede darse sostenido por 

la gracia. 

 

Este es el coraje que el Espíritu Santo anhela derramar 

en la Iglesia de hoy. En un tiempo donde muchos han 

confundido el activismo con autoridad espiritual, donde otros 



 

68 

han sustituido la convicción por opiniones pasajeras, y donde 

tantos han aprendido a sobrevivir con una fe tibia que no 

confronta la oscuridad, se levanta la urgencia de una valentía 

que no tenga su raíz en los dones humanos, sino en la 

presencia viva de Dios.  

 

No es coraje para pelear discusiones, sino coraje para 

mantenerse en santidad. No es coraje para imponer ideas, 

sino coraje para sostener la verdad con mansedumbre. No es 

coraje para buscar protagonismo, sino coraje para obedecer 

aunque eso implique perder reconocimiento. Es la valentía de 

Cristo, que se plantó frente a las estructuras religiosas 

corruptas, frente a los poderes políticos abusivos y frente a la 

multitud manipulada, sin ceder jamás a la mentira. 

 

Y así como en los tiempos bíblicos, esta valentía no 

será comprendida por todos. El que camina en verdadero 

coraje espiritual será señalado como radical por los tibios, 

como imprudente por los temerosos, como exagerado por los 

nominales. Pero el Espíritu Santo no respalda la comodidad, 

respalda la obediencia. Y donde hay obediencia, siempre 

habrá una unción de valentía que hace temblar a la oscuridad.  

 

Por eso la Escritura declara que Dios no nos ha dado 

espíritu de cobardía, sino de poder, amor y dominio propio. 

El espíritu de poder habilita la acción; el espíritu de amor 

purifica la motivación; el dominio propio sostiene la 

perseverancia. Estas tres fuerzas espirituales constituyen la 

esencia del coraje del Reino: una valentía que no se quiebra, 

porque su origen no es humano. 



 

69 

 

El coraje del Reino se manifiesta cuando la comunión 

con Dios deja de ser un concepto teológico y se convierte en 

una realidad diaria, vivida, respirada y experimentada en lo 

profundo del espíritu. No se trata de una espiritualidad 

meramente intelectual ni de una devoción que vive de 

recuerdos pasados.  

 

Es una vida en la presencia, donde el alma se vuelve 

sensible a la voz del Pastor y el corazón permanece rendido 

ante su autoridad. El creyente que vive en comunión aprende 

a obedecer sin discutir, a avanzar sin exigir explicaciones y a 

confiar sin necesidad de ver. Allí nace una valentía distinta, 

porque el temor pierde su dominio cuando el Espíritu ocupa 

el trono del corazón. 

 

La Escritura lo muestra una y otra vez: los hombres y 

mujeres que caminaron en valentía no fueron los más 

capaces, sino los más consagrados. La consagración abre la 

puerta al coraje espiritual. Nadie puede ser valiente en lo 

público si no ha sido rendido en lo secreto. Nadie puede 

enfrentar gigantes si no ha aprendido a caminar con Dios en 

el desierto.  

 

Nadie puede enfrentar imperios si antes no ha 

enfrentado su propio orgullo, su falta de fe o sus temores 

internos delante del altar. Por eso, la valentía espiritual es 

inseparable de la transformación interior. No se puede recibir 

coraje del cielo con un corazón lleno de argumentos 

humanos. No se puede caminar en osadía del Reino con una 



 

70 

mente gobernada por temores, culpas o inseguridades que no 

han sido expuestas ante la luz divina. 

 

Aquí radica una de las diferencias más profundas entre 

el coraje natural y el coraje espiritual. El coraje natural se 

apoya en los recursos del hombre: su habilidad, su 

experiencia, su inteligencia, su fuerza emocional. Pero el 

coraje espiritual se apoya en los recursos del cielo: la verdad 

revelada, la presencia de Dios, la unción del Espíritu, la 

certeza del llamado, la fidelidad experimentada en el proceso.  

 

El coraje humano puede resistir un tiempo, pero se 

quiebra cuando la presión supera su capacidad. El coraje 

espiritual, en cambio, se vuelve más fuerte cuanto mayor es 

la oposición, porque su fuente no está en el hombre sino en 

Dios. 

 

Considerando los mismos personajes, diría que el día 

que Moisés se presentó ante Faraón, humanamente estaba en 

desventaja: sin ejército, sin poder político, sin armas, sin 

prestigio. Pero espiritualmente llevaba una palabra viva, una 

comisión divina y la autoridad del cielo. Su valentía no era 

fruto de su experiencia como príncipe de Egipto, sino de su 

encuentro con el Dios del fuego. Ese encuentro redefinió su 

identidad: ya no era un fugitivo; era un enviado. El coraje 

surge cuando el creyente deja de verse a sí mismo como la 

carne lo describe y comienza a verse como Dios lo define. La 

identidad alimenta la valentía. 

 



 

71 

Por su parte, David enfrentó a Goliat sin armadura, sin 

espada, sin estrategia militar. Pero llevaba algo que el gigante 

no tenía: la convicción de que el nombre del Señor era 

suficiente para derribar lo que parecía invencible. Esa 

convicción no se improvisa. Se forma en la intimidad, en los 

campos solitarios, entre ovejas y peligros cotidianos. El que 

no ha vencido en lo pequeño no puede vencer en lo grande. 

El que no ha aprendido a confiar en Dios cuando nadie lo 

mira, no podrá confiar cuando todo el mundo lo observa. Por 

eso, el coraje espiritual no se mide por la magnitud del 

desafío, sino por la profundidad de la relación con Dios. 

 

Daniel, por su parte, mostró una valentía que no 

dependía de emociones momentáneas. Su vida de oración, 

tres veces al día, de manera constante, cultivó en él una 

fortaleza espiritual que lo preparó para resistir el edicto del 

rey. Su valentía no surgió en el foso de los leones; surgió en 

su habitación, de rodillas. Por eso, cuando llegó la hora de 

elegir entre obedecer a Dios o someterse a un decreto injusto, 

ya estaba decidido de antemano. La valentía del Reino no se 

decide en el momento de la crisis; se decide antes, en el 

secreto. Los hombres valientes no se improvisan: se forman 

en el taller de la obediencia diaria. 

 

Pedro y Juan ante el Sanedrín encarnaron otra 

dimensión del coraje espiritual: la valentía que fluye de una 

certeza profética. Ellos no hablaban solo desde la memoria 

de lo que Jesús les había enseñado; hablaban desde la 

experiencia de haber visto al Resucitado, desde la llenura del 

Espíritu recibida en Pentecostés, desde una convicción que 



 

72 

ardía más que el miedo a la persecución. La valentía que nace 

del Espíritu siempre está unida a la verdad revelada. Cuando 

el corazón sabe, no por información sino por revelación, que 

Cristo reina, que el Reino avanza, que el propósito se 

cumplirá y que la victoria es segura, entonces el temor pierde 

su lenguaje y la fe encuentra su voz. 

 

El amor por la justicia también alimenta la valentía 

espiritual. El Espíritu despierta en el creyente un celo santo 

que no tolera lo falso, lo injusto ni lo opresivo. No es un 

espíritu de rebelión, sino de fidelidad. No es una actitud 

desafiante, sino una sensibilidad purificada por la santidad de 

Dios.  

 

El corazón lleno del Espíritu no puede permanecer 

indiferente ante la mentira, la injusticia, la corrupción 

espiritual o el pecado que destruye vidas. El coraje del Reino 

no es solo para enfrentar peligros, sino para defender aquello 

que refleja el carácter de Dios. Por eso, muchos profetas 

fueron valientes: no porque disfrutaran del conflicto, sino 

porque amaban tanto la justicia de Dios que no podían callar. 

 

El Espíritu Santo es quien despierta este amor 

profundo por la verdad. Cuando Él llena la vida del creyente, 

produce una fuerza interior que lo empuja hacia la 

obediencia. La valentía espiritual es una consecuencia natural 

de la llenura del Espíritu. El mismo Espíritu que consuela, 

también impulsa; el mismo que sana, también envía; el 

mismo que fortalece, también confronta; el mismo que habla 

al corazón, también habla a través del creyente para tocar la 



 

73 

vida de otros. La valentía del Reino no es un rasgo opcional, 

sino la evidencia de que el Espíritu gobierna la vida. 

 

Y es aquí donde muchos tropiezan: buscan la valentía 

sin buscar al Espíritu Santo. Desean osadía sin abandonar su 

autosuficiencia. Quieren autoridad sin rendir sus temores. 

Pero no hay coraje del Reino sin dependencia profunda. No 

hay valentía espiritual sin entrega absoluta. No hay fuerza 

divina sin rendición previa. El Espíritu llena solo a quienes 

se vacían. Y cuando llena, transforma. Cuando transforma, 

fortalece. Y cuando fortalece, envía. 

 

La valentía del Reino es esencialmente misional. No es 

para exhibirse, sino para obedecer. No es para engrandecer al 

hombre, sino para exaltar al Rey. No es para conquistar 

espacios por orgullo, sino para avanzar el propósito de Dios 

en la tierra. La valentía espiritual siempre está dirigida hacia 

algo que trasciende la vida personal: predicar la verdad, 

defender la fe, edificar la Iglesia, denunciar el engaño, 

derribar argumentos, sanar corazones, liberar cautivos, 

restaurar vidas, anunciar el Reino.  

 

El que recibe coraje espiritual recibe también 

responsabilidad espiritual. La valentía te obliga a moverte; la 

revelación te obliga a responder; la presencia te obliga a 

obedecer. El Espíritu Santo no imparte valentía para que el 

creyente quede inmóvil: la imparte para que avance. 

 

Es por esto que el coraje espiritual es una de las marcas 

más evidentes del Reino. Es el fruto visible de una vida que 



 

74 

ha conocido a Dios en lo profundo y que ya no puede vivir 

como antes. Es el fuego que purifica los motivos, la fuerza 

que inspira obediencia y la convicción que lleva al creyente 

a hacer lo que la carne jamás haría por sí misma. Y cuando 

esta valentía se activa, el Reino se manifiesta: la luz avanza, 

la verdad resplandece, los muros del temor se derrumban y 

las cadenas de la cobardía se rompen. 

 

El coraje del Reino madura en el corazón cuando el 

Espíritu Santo enseña al creyente a mirar la vida desde la 

perspectiva del cielo. Quien aprende a ver con los ojos de 

Dios deja de temer lo que los hombres temen. Deja de medir 

los desafíos por su tamaño y comienza a medirlos por la 

fidelidad de Aquel que lo envió.  

 

La valentía espiritual, entonces, no depende de lo que 

ocurre fuera, sino de lo que el Espíritu establece dentro. Es 

una obra interior que se vuelve visible en decisiones externas. 

Es un fuego santo que purifica primero lo íntimo y luego 

ilumina lo que está alrededor. 

 

Esta valentía, sin embargo, no lleva al creyente a la 

imprudencia. El Espíritu Santo no impulsa al descontrol, sino 

a la obediencia. El que es valiente en el Reino no es 

temerario, sino sabio. No provoca batallas por carnalidad, 

sino que responde a batallas por fidelidad. No se expone 

innecesariamente al peligro, pero tampoco huye cuando el 

cielo lo llama a permanecer firme. La valentía espiritual no 

es un impulso emocional; es un acto de rendición consciente. 

Es la decisión de permanecer en el propósito de Dios aunque 



 

75 

la carne tiemble, aunque la mente dude, aunque los 

escenarios cambien. 

 

Por eso, Dios nunca llamó a sus siervos a ser valientes 

sin antes prometerles Su presencia. La valentía del Reino es 

un acto de fe sostenido por una garantía divina: “Yo estaré 

contigo”. Esa fue la base del coraje de Josué, la fortaleza de 

Gedeón, la seguridad de Jeremías, el consuelo de Pablo y la 

osadía de la Iglesia primitiva. La valentía fluye de la 

compañía del Espíritu, no de la estabilidad de las 

circunstancias. Es la certeza de que, aunque el camino pueda 

parecer incierto, Dios no abandona a quienes confían en Él. 

Esta certeza es el cimiento del coraje espiritual. 

 

Una vez que el creyente camina bajo esta convicción, 

su vida se vuelve una declaración profética. El valiente del 

Reino declara con su obediencia lo que otros no se atreven a 

decir con palabras. Su firmeza expone la tibieza. Su 

determinación confronta la pasividad. Su fidelidad denuncia 

la mediocridad espiritual.  

 

La valentía del Reino no solo transforma a quien la 

posee; transforma el ambiente espiritual que lo rodea. 

Cuando un creyente se atreve a obedecer, inspira a otros a 

hacer lo mismo. Cuando uno rompe su miedo, rompe las 

cadenas de muchos. Cuando uno se levanta, otros descubren 

que también pueden levantarse. La valentía espiritual nunca 

es un acto aislado: es una antorcha que enciende otras 

antorchas. 

 



 

76 

Sin embargo, este tipo de valentía también traerá 

oposición. La luz siempre incomoda a las tinieblas. La verdad 

siempre incomoda a la mentira. La obediencia siempre 

incomoda al sistema religioso que prefiere la apariencia antes 

que la pureza. Por eso, quienes caminan con valentía 

espiritual deben aprender a resistir ataques, rechazos, burlas, 

juicios injustos e interpretaciones distorsionadas. El valiente 

del Reino no busca agradar a los hombres; busca agradar al 

Señor. No vive para la aprobación pública, sino para la 

aprobación divina. No mide su ministerio por los aplausos, 

sino por la fidelidad al propósito eterno. 

 

La valentía espiritual es también un testimonio ante el 

mundo demoniaco. Cuando el creyente se mantiene firme en 

la verdad, cuando resiste la tentación, cuando declara la 

Palabra con convicción, cuando rechaza la presión del 

pecado o del sistema, el reino de las tinieblas lo reconoce. La 

valentía en la obediencia produce autoridad espiritual. Un 

creyente que teme al hombre pierde fuerza ante el enemigo; 

pero un creyente que teme a Dios ejerce dominio sobre las 

tinieblas. La valentía del Reino es una señal de gobierno 

espiritual: donde hay obediencia radical, hay autoridad 

verdadera. 

 

Reitero esto, porque es muy importante comprender 

que esta valentía no se manifiesta únicamente en grandes 

batallas, sino también en gestos cotidianos. Es valiente quien 

se mantiene fiel en su matrimonio cuando todo parece 

fracturarse. Es valiente quien renuncia a prácticas 

deshonestas para honrar a Dios en su trabajo. Es valiente 



 

77 

quien pide perdón cuando la carne quiere justificarse. Es 

valiente quien renuncia al orgullo, quien corta amistades 

tóxicas, quien deja pecados ocultos, quien cambia hábitos 

destructivos, quien rompe con mentiras que le dieron 

identidad por años. Es valiente quien se atreve a ser 

transformado por Cristo. El coraje del Reino no es solo para 

escenarios públicos; es para cada decisión diaria donde el 

Espíritu invita a obedecer. 

 

La valentía espiritual también se nutre de la memoria. 

Recordar lo que Dios ha hecho, recordar cómo ha hablado, 

recordar cómo ha sostenido, recordar cómo ha abierto 

puertas, recordar cómo ha librado de peligros, recordar cómo 

ha fortalecido en debilidades. La memoria es un combustible 

del coraje. Por eso Dios instruía una y otra vez a Israel a 

recordar. Un pueblo que olvida pierde su valentía; un pueblo 

que recuerda recupera su fe. La valentía del Reino florece 

cuando el corazón vuelve a contemplar las huellas del Dios 

fiel que ha acompañado cada paso del camino. 

 

También reitero esto, porque debe quedar bien claro: 

La valentía espiritual no significa ausencia de temor. Los 

valientes de la Biblia sintieron miedo. Moisés temió, 

Jeremías tembló, Elías huyó, David lloró, Pablo enfrentó 

angustias. El valiente no es el que no siente miedo, sino el 

que no permite que el miedo gobierne su obediencia. Sentir 

temor no es cobardía; rendirse ante él sí lo es.  

 

La valentía del Reino consiste en avanzar, aunque el 

corazón tiemble, en obedecer aunque la mente no comprenda, 



 

78 

en permanecer aunque los demás retrocedan. Es elegir la fe 

por encima del miedo. Es confiar más en la voz de Dios que 

en la amenaza del enemigo. 

 

Y es justamente en esos momentos donde el Espíritu 

Santo se revela de manera más fuerte. Cuando el creyente 

decide obedecer en medio del temor, el Espíritu se manifiesta 

con poder, respaldando lo que el corazón no podría sostener 

por sí mismo. Él da palabras que el creyente no preparó, trae 

fuerzas que no sabía que tenía, abre puertas que parecían 

cerradas, y coloca paz donde antes había tormenta. La 

valentía espiritual activa dimensiones del Reino que 

permanecen ocultas para quienes viven paralizados por el 

miedo. Muchas experiencias profundas con Dios nacen 

cuando el creyente se atreve a atravesar el umbral del temor 

y avanzar hacia la obediencia. 

 

El coraje del Reino es, entonces, un regalo y una 

responsabilidad. Un regalo, porque proviene del Espíritu 

Santo y no del esfuerzo humano. Una responsabilidad, 

porque exige fidelidad, obediencia y rendición constante. El 

Señor busca hombres y mujeres que caminen con esta 

valentía, porque el Reino no avanza por medio de la 

comodidad, sino por medio de los valientes. Dios no llamó a 

su Iglesia a retroceder, sino a avanzar. No la llamó a 

mezclarse con la oscuridad, sino a brillar en medio de ella. 

No la llamó a esconderse, sino a confrontar con amor y 

verdad. No la llamó a negociar principios, sino a vivirlos con 

convicción. 

 



 

79 

Al final, la verdadera valentía del Reino no consiste en 

hacer grandes cosas, sino en permanecer fieles en todas las 

cosas. El valiente no es aquel que impresiona, sino aquel que 

persevera. No es el que habla más fuerte, sino el que obedece 

más profundo. No es el que desafía por orgullo, sino el que 

se rinde por amor. La valentía espiritual tiene una sola meta: 

honrar al Rey. Y cuando un corazón decide vivir bajo esa 

bandera, la cobardía pierde su dominio, el temor se deshace, 

la fe se fortalece y la gloria de Dios se manifiesta. 

 

El Espíritu Santo sigue buscando hombres y mujeres 

así. Personas dispuestas a creer lo que Él dice, a caminar por 

donde Él guía, a obedecer sin negociar, a permanecer sin 

retroceder. Es más, en el Antiguo Testamento, esta obra era 

realizada de manera externa, ya que el Espíritu descendía 

sobre los hombres y mujeres manifestando Su poder, pero en 

el Nuevo Pacto, el Espíritu Santo nos habita y opera desde 

nuestro interior, por tal motivo, nosotros tenemos una ventaja 

y un privilegio que ningún personaje del Antiguo Testamento 

tuvo en plenitud. ¡Hoy no podemos fallar! 

 

“Pero el que se une al Señor, un espíritu es con Él.” 

1 Corintios 6:17 

 

 

 

 

 

 



 

80 

Capítulo cinco 

 

 

CORAJE PARA 

ROMPER SISTEMAS 

 

 

“¡Ay de vosotros, escribas y fariseos hipócritas!… porque 

cerráis el reino de los cielos delante de los hombres” 

Mateo 23:13 

 

 

Hay momentos en la historia espiritual de un creyente, 

y aún más en la vida de la Iglesia, en los que Dios no llama 

simplemente a resistir, sino a romper. No se trata de un 

impulso carnal, ni de un espíritu rebelde que busca oposición 

por gusto o por ego; se trata de ese fuego santo que nace 

cuando el Espíritu Santo alumbra la conciencia para mostrar 

que ciertos sistemas, sean religiosos, culturales o espirituales, 

ya no sirven al propósito de Dios y se han convertido en 

estructuras que limitan, sofocan y distorsionan la vida del 

Reino.  

 

Es en esos momentos decisivos donde se revela quién 

posee el coraje espiritual para romper moldes, desafiar lo 

establecido y enfrentar la comodidad de una tradición muerta 

con la osadía de una obediencia viva. Personalmente he 



 

81 

tratado con pastores que entienden perfectamente que están 

atrapados en ciertas estructuras institucionales, pero carecen 

del coraje para romper con esas falsas lealtades y terminan 

actuando de manera temerosa.  

 

El sistema religioso no siempre aparece como un 

enemigo visible. A veces se disfraza de orden, de liturgia, de 

costumbre sana, de camino tradicional. Otras veces tiene la 

forma de una institucionalidad respetada, de líderes con 

trayectoria, o de prácticas que “siempre se hicieron así”.  

 

El problema no es la tradición en sí, porque mucha 

tradición guarda vida, memoria, riqueza doctrinal y 

reverencia por lo sagrado, sino cuando la tradición, en lugar 

de ser canal de Dios, se transforma en un muro que impide 

que el Espíritu Santo hable, renueve, limpie y reforme.  

 

Jesús lo expresó con claridad desconcertante cuando 

confrontó al fariseísmo: “Invalidáis la Palabra de Dios por 

vuestra tradición” (Marcos 7:13). No estaba atacando la 

historia espiritual de Israel, sino denunciando cuando lo 

sagrado había sido reemplazado por lo humano, cuando lo 

verdadero había sido sustituido por lo aparente, cuando la ley 

del Reino había sido opacada por los intereses del poder 

religioso. 

 

Romper un sistema es, casi siempre, un acto 

profundamente doloroso. Implica incomprensión, rechazo, 

acusaciones y la sospecha de quienes creen defender la 

verdad, pero en realidad defienden su territorio. Quien se 



 

82 

atreve a desafiar el status quo, especialmente dentro del 

ámbito de la fe, debe estar preparado para ser señalado como 

divisivo, como exagerado, como radical, o como alguien 

peligroso.  

 

Es la historia que se repite una y otra vez: los profetas 

fueron perseguidos por Israel, Jesús fue crucificado por el 

sistema religioso de su tiempo, los primeros cristianos fueron 

expulsados de las sinagogas, y quienes llamaron a la reforma 

de la Iglesia a lo largo de los siglos fueron tildados de herejes 

antes de ser reconocidos como instrumentos de Dios. 

 

La cobardía institucional es uno de los peligros más 

sutiles y destructivos del pueblo de Dios. No tiene la forma 

dramática de la apostasía abierta ni la violencia del pecado 

escandaloso. No aparece en los titulares ni produce 

escándalos palpables. Es silenciosa, educada, diplomática 

pero a la misma vez perversa.  

 

Calla donde debería hablar, cede donde debería 

resistir, pacta donde debería mantenerse firme, protege 

privilegios donde debería defender la verdad, por eso Jesús 

confrontó con dureza a los religiosos cuando les dijo que eran 

hipócritas, porque teniendo las llaves, cerraban el reino de los 

cielos delante de los hombres. El problema no era su 

conocimiento bíblico ni su dedicación externa, sino que 

habían transformado la fe en un sistema que impedía el paso 

a Dios. Tenían autoridad, pero no vida; tenían doctrina, pero 

no luz; tenían prestigio, pero no presencia. 

 



 

83 

Frente a estructuras así, la valentía no consiste 

simplemente en denunciar, sino en obedecer. El coraje del 

Reino no se consume en discursos inflamados ni en posturas 

rebeldes; nace, sobre todo, de esa determinación interior que 

dice: “No puedo seguir igual. No puedo caminar según lo 

que los hombres esperan. No puedo permitir que la verdad 

sea negociada. No puedo callar donde Dios habla…” 

 

“Juzgad si es justo delante de Dios obedeceros a vosotros 

antes que a Dios” 

Hechos 4:19 

 

Es aquí donde el lector comienza a descubrir la raíz 

más profunda de este capítulo: el verdadero coraje espiritual 

no consiste en desafiar por desafiar, sino en obedecer a Dios, 

donde otros obedecen a los hombres, permanecer firmes en 

la verdad, donde otros negocian con el sistema, romper donde 

otros se acomodan, hablar donde otros callan, y hacerlo no 

desde la amargura o la rebeldía, sino desde la pureza de 

corazón que anhela la gloria de Dios por encima del favor 

humano. 

 

La valentía de enfrentarse a un sistema no nace del 

enojo, sino de la luz. Nace cuando el creyente, al igual que 

Isaías, entra al templo y ve al Señor “alto y sublime”, y esa 

visión le muestra, con claridad divina, que no puede seguir 

tolerando lo que antes toleraba, que no puede seguir 

encubriendo lo que antes callaba, que no puede seguir 

aceptando lo que antes aceptaba.  



 

84 

Toda reforma verdadera comienza con un encuentro 

santo. Toda purificación empieza con una visión del trono. 

Toda valentía empieza con un fuego que no se apaga. Cuando 

un hombre o una mujer han sido marcados por la presencia 

de Dios, no pueden volver a la normalidad de los sistemas 

humanos. Y ahí nace el coraje que reforma, que incomoda, 

que purifica y que transforma. 

 

Esta valentía no es arrogancia espiritual. Al contrario, 

es profundamente humillada, porque el que verdaderamente 

discierne un sistema corrupto es aquel que se quebranta 

primero delante de Dios. El que ve la desolación espiritual no 

se llena de orgullo, sino de compasión. El que reconoce la 

necesidad de ruptura no se coloca por encima de otros, sino 

a los pies del Señor. La verdadera valentía no produce 

división carnal, sino claridad moral. No provoca caos, sino 

arrepentimiento. No destruye, sino que permite que Dios 

reconstruya. 

 

El Espíritu nos invita a abrir los ojos. A reconocer que 

romper sistemas no es una tarea para los arrogantes, sino para 

los obedientes. No es un trabajo de crítica, sino de santidad. 

No es una lucha contra personas, sino contra estructuras que, 

disfrazadas de espiritualidad, han dejado de reflejar el 

corazón de Dios. Y en ese terreno sagrado, donde el Reino se 

abre paso entre lo viejo y lo nuevo, se hace necesario un 

coraje que no proviene de la carne, sino del Espíritu. 

 

Ante esto, el enemigo no deja de intentar 

atemorizarnos, él no necesita que renunciemos abiertamente 



 

85 

a una verdad revelada para debilitarnos; le basta con que 

dejemos de avanzar, que abandonemos la determinación de 

obedecer aunque nadie lo entienda. En ese terreno gris es 

donde la cobardía espiritual construye su trono, alimentada 

del cansancio, de la confusión, del miedo a fracasar o del 

temor al rechazo. 

 

La Escritura revela que los hombres y mujeres que 

caminaron de forma relevante con Dios no fueron 

necesariamente los más fuertes, sino aquellos que, aun con 

temblor, eligieron dar un paso más. La noche en Getsemaní 

no fue escenario de valentía humana, sino de debilidad 

confesada. Jesús encontró a los discípulos dormidos, 

incapaces de velar con Él. Y, sin embargo, un tiempo 

después, aquellos mismos hombres terminaron enfrentando 

la hostilidad del imperio sin renunciar a Su nombre.  

 

¿Qué cambió? El Espíritu los transformó de adentro 

hacia afuera. No fue una valentía emocional, sino una 

convicción espiritual nacida del encuentro con el Resucitado. 

A eso llamamos coraje espiritual: la valentía que no depende 

del temperamento sino de la comunión con el Espíritu Santo, 

quien pone en nosotros el querer como el hacer por Su buena 

voluntad (Filipenses 2:13). 

 

Por eso, cuando el miedo nos susurra que 

retrocedamos, no estamos enfrentando un simple factor 

psicológico, sino una estrategia para desconectarnos de la 

fuente de nuestra identidad. El miedo intenta que olvidemos 

quienes somos y a quién pertenecemos. La cobardía 



 

86 

espiritual nace cuando dejamos de mirar a Cristo para mirar 

nuestras propias limitaciones. Y es ahí donde muchos 

creyentes pierden la batalla sin darse cuenta: no porque Dios 

se haya retirado, sino porque ellos abandonaron la mirada 

firme hacia Su fidelidad. 

 

Jesús declaró que el que pone la mano en el arado y 

mira hacia atrás no es apto para el Reino, y no se refería a 

perder la salvación, sino a perder la eficacia del llamado. El 

retroceso interior comienza mucho antes de la caída visible. 

Comienza cuando permitimos que la duda gobierne nuestras 

decisiones, cuando el corazón se hace más sensible a la 

opinión de los hombres que a la voz del Espíritu. Allí la 

cobardía espiritual encuentra terreno fértil para crecer. 

 

El Reino de Dios exige firmeza no como un requisito 

para ser aceptados, sino como un testimonio de que hemos 

sido transformados. La cobardía espiritual contradice la 

naturaleza del nuevo nacimiento. No porque el creyente no 

pueda sentirse débil, reitero que todos tenemos debilidades, 

sino porque el Espíritu Santo no produce en nosotros un 

espíritu de esclavitud para volver al temor, sino de autoridad, 

de paternidad celestial. Cada vez que la cobardía se instala, 

está contradiciendo lo que el Espíritu declara sobre nosotros. 

Por eso es un enemigo del alma, no solo una emoción 

pasajera. 

 

En la segunda carta a Timoteo, Pablo escribe desde una 

celda húmeda, sabiendo que su muerte estaba cerca. Y aun 

así, no desperdicia líneas en lamentos, sino en exhortar a su 



 

87 

discípulo diciendo: “No te avergüences del testimonio de 

nuestro Señor… porque Dios no nos ha dado espíritu de 

cobardía, sino de poder, amor y dominio propio”. Pablo no 

está motivando emocionalmente a Timoteo. Le está 

recordando una verdad espiritual: la cobardía no es parte del 

ADN del creyente. El cristiano puede sentir temor, pero no 

puede dejarse gobernar por él. Puede temblar, pero no puede 

renunciar. Puede llorar, pero no puede retroceder del 

llamado. 

 

Timoteo era un hombre sensible, emocionalmente 

vulnerable, inclinado a la timidez. Pero Pablo no lo excusa; 

tampoco lo condena. Lo llama a redescubrir la fuerza que ya 

estaba en él por la imposición de manos, por el don recibido, 

por la fe que había habitado primero en su abuela y luego en 

su madre. En otras palabras: “No eres débil como crees; eres 

heredero de una fe robusta. No actúes en base a lo que 

sientes; actúa en base a lo que Dios ha dicho que eres…” 

 

Así opera también el Señor con nosotros. Él no niega 

nuestra fragilidad, pero tampoco la acepta como argumento 

para justificar la inacción. Dios no exige valentía perfecta; 

exige dependencia perfecta. La cobardía espiritual se 

alimenta de nuestra autosuficiencia, mientras que el coraje 

espiritual nace de reconocer que, sin Él, nada podemos hacer. 

El reino de la cobardía es el reino del yo, donde todo depende 

de nuestras fuerzas, nuestros talentos, nuestra inteligencia. 

Pero el Reino del coraje espiritual es el Reino de la 

obediencia, donde la fuerza no viene de adentro, sino de 

arriba. 



 

88 

El miedo, en su esencia, nos invita a protegernos. El 

Espíritu, en cambio, nos invita a avanzar. La pregunta no es 

si podemos sentir temor, sino qué voz escucharemos cuando 

el temor hable. Y el temor siempre habla con autoridad, 

aunque sea un mentiroso: proyecta tragedias que no existen, 

anticipa rechazos que nunca llegarán, hace gigantes de 

enemigos que son solo sombras. El miedo tiene la capacidad 

de deformar la realidad. La cobardía espiritual no solo 

cambia lo que vemos; cambia cómo nos vemos. 

 

Por eso, cuando un creyente elige la obediencia por 

encima del miedo, está rompiendo no solo con un patrón 

emocional sino con un ciclo espiritual. Esa elección tiene 

repercusiones eternas. La valentía en el Reino no se mide por 

el volumen de nuestras palabras, sino por la profundidad de 

nuestras decisiones. Algunas de las mayores victorias 

espirituales se libran en silencio, cuando nadie nos ve, 

cuando el alma decide no pactar con la voz del temor, cuando 

elegimos creer, aunque la emoción se niegue a cooperar. 

 

Y en ese punto, Dios interviene. Porque la valentía 

espiritual no es una carga que Dios deposita sobre los 

hombros de sus hijos, sino una gracia que Él activa cuando 

damos un paso. El mar no se abrió mientras Israel se quejaba; 

se abrió cuando Moisés levantó la vara. Las aguas no 

retrocedieron mientras el pueblo observaba; retrocedieron 

cuando los pies de los sacerdotes tocaron el Jordán. Pedro no 

caminó sobre el agua mientras permanecía en la barca; lo 

hizo cuando puso un pie fuera del borde. Dios honra los 

pasos, no las intenciones. Y es allí donde la cobardía 



 

89 

espiritual queda desenmascarada: teme al paso, no a la 

imposibilidad. 

 

A veces ese paso es pedir perdón, otras veces es 

renunciar a un pecado oculto, otras es hablar cuando 

preferiríamos callar, o callar cuando querríamos 

defendernos. Otras veces es perseverar cuando la carne grita 

por abandonar. La valentía espiritual tiene mil formas, pero 

una sola fuente: Cristo en nosotros, la esperanza de gloria. 

 

Al final, la valentía espiritual alcanza su expresión más 

pura cuando deja de apoyarse en resultados visibles y se 

afirma únicamente en la fidelidad de Dios. Es en ese punto 

donde la obediencia se convierte en un acto de adoración, y 

la perseverancia toma la forma de un altar invisible edificado 

en el corazón.  

 

Muchos creen que el coraje se revela cuando las 

circunstancias cambian a nuestro favor, pero la verdadera 

valentía es aquella que permanece cuando nada cambia, 

cuando la oración sigue sin respuesta, cuando el cielo guarda 

silencio y el camino parece no abrirse. Allí, en ese terreno 

árido donde la razón no encuentra apoyos, se mide la 

profundidad de nuestra convicción. 

 

La cobardía espiritual, en cambio, se nutre 

precisamente de la incertidumbre. Se alimenta de los plazos 

indefinidos, de las oraciones que parecen demorarse, de las 

temporadas donde no vemos fruto. El temor nos persuade de 

que la espera es un signo de abandono, cuando en realidad, 



 

90 

en las Escrituras, la espera siempre fue una cuna de 

transformación.  

 

Abraham esperó para ver nacer la promesa; José 

esperó para ver la realización del sueño; David esperó para 

ver el cumplimiento de la unción. Ninguno de ellos recibió lo 

prometido en el momento en que lo esperaba, y sin embargo, 

en esa espera se forjó su carácter, se purificó su fe, se 

consolidó su visión. La valentía espiritual no siempre se 

manifiesta peleando; a veces se manifiesta permaneciendo. 

 

El corazón temeroso interpreta la demora como un 

fracaso; el corazón valiente la interpreta como una 

oportunidad para profundizar en Dios. La cobardía espiritual 

dice: “Si Dios realmente estuviera conmigo, ya habría 

respondido”, mientras la fe dice: “Si Dios está conmigo, no 

importa cuándo responda”. Es una diferencia sutil, pero 

determina el destino espiritual de nuestras vidas. Porque 

aquellos que demandan respuestas rápidas terminan 

construyendo un cristianismo superficial, incapaz de resistir 

el día malo. Pero aquellos que aprenden a permanecer en la 

tensión, a sostenerse en medio de la niebla, emergen con una 

fe que no se quiebra. 

 

La Escritura nos muestra que la valentía espiritual no 

siempre se manifiesta con gestos heroicos. A veces se oculta 

detrás de un corazón que sigue creyendo aunque ya no tenga 

lágrimas para llorar. Se oculta detrás de un alma que se 

levanta una vez más a orar, aunque parezca que el cielo quedó 

lejos. Se oculta detrás de un creyente que elige no renunciar 



 

91 

al ministerio, aunque los resultados parezcan pequeños, 

aunque las fuerzas se hayan debilitado. Es en esos detalles 

donde el Reino reconoce la verdadera fuerza de Sus hijos. 

 

La cobardía espiritual, sin embargo, tiene una 

habilidad peligrosa: se esconde detrás de justificativos 

razonables. No se presenta como negación del evangelio, 

sino como prudencia. No se disfraza de rebeldía, sino de 

sensatez. Dice: “No es tiempo”, “No estoy preparado”, “No 

quiero exagerar”, “Tal vez debería esperar una confirmación 

más”. Y aunque en ciertos momentos el discernimiento es 

necesario, en otros momentos esas frases no son más que 

excusas elegantes para disfrazar un corazón que teme 

obedecer. La cobardía espiritual se convierte en un refugio 

psicológico donde el creyente evita confrontar aquello que el 

Espíritu le está pidiendo. 

 

La valentía espiritual es transparente: se atreve a 

obedecer sin la seguridad de entenderlo todo. Se atreve a 

avanzar con la sola certeza de que Dios habló. En la lógica 

del mundo, esa actitud parece irresponsable; en la lógica del 

Reino, es adoración. En esas encrucijadas es donde muchos 

creyentes dudan: no porque no amen al Señor, sino porque 

no quieren perder la ilusión de estabilidad. La voz del miedo 

ofrece un camino sin riesgos; la voz del Espíritu ofrece un 

camino sin garantías humanas, pero con presencia divina. La 

cobardía quiere certezas antes de actuar; la fe actúa para 

encontrar certezas. Y cuando ese paso se da, aunque sea 

temblando, Dios interviene de formas que nunca habríamos 



 

92 

imaginado si hubiésemos elegido permanecer en la seguridad 

aparente. 

 

Una vez más entendamos esto: el Espíritu Santo no 

solo nos llama a una valentía individual. También nos llama 

a una valentía comunitaria. La Iglesia primitiva avanzó en 

medio de persecuciones no porque cada creyente fuera 

valiente por sí mismo, sino porque se sostenían unos a otros. 

La valentía espiritual es contagiosa: cuando un hermano se 

atreve a creer, otro recibe fuerza; cuando uno ora con fe, otro 

recupera esperanza; cuando uno se mantiene firme, otro 

encuentra dirección. El cobarde espiritual se aísla, pero el 

valiente se congrega, sabiendo que la fe no se sostiene en 

soledad. 

 

Una de las mayores trampas del enemigo es convencer 

al creyente de que su lucha es tan particular, tan única, que 

nadie podría comprenderla. Pero la Escritura dice que “las 

mismas aflicciones se van cumpliendo en vuestros hermanos 

en todo el mundo”. La valentía espiritual crece cuando 

comprendemos que no somos excepciones, que no estamos 

solos, que otros han atravesado el mismo valle y han salido 

fortalecidos. El temor se disuelve en comunidad; la fe se 

aviva en comunión. 

 

La cobardía espiritual, por el contrario, nos invita a 

escondernos. No quiere que hablemos, no quiere que oremos 

juntos, no quiere que confesemos nuestra debilidad, porque 

sabe que en el momento en que lo hagamos, su poder se 

debilitará. El temor siempre opera en las sombras; la fe 



 

93 

siempre opera en la luz. Por eso, el enemigo busca aislarnos, 

porque sabe que un creyente aislado es un creyente 

vulnerable. Pero un creyente acompañado es un creyente 

fortalecido. 

 

La valentía espiritual también implica levantar a otros. 

No es solo una postura interna, sino una misión exterior. El 

creyente valeroso no piensa únicamente en su propia batalla; 

piensa en aquellos que están a punto de rendirse. Extiende la 

mano al débil, anima al cansado, fortalece al tembloroso.  

 

Así como Pablo alentó a Timoteo, así como Moisés 

levantó los brazos mientras Aarón y Hur lo sostenían, así 

como Jesús afirmó a Pedro antes de que éste cayera, así 

también somos llamados a ser columnas que sostienen a otros 

en sus momentos de fragilidad. La valentía espiritual es 

generosa: no se guarda la fuerza para sí, sino que la reparte. 

 

Por último, la valentía espiritual no es un destino, sino 

un camino. No llegamos a un punto donde dejamos de sentir 

temor, sino a un punto donde ya no permitimos que el temor 

decida por nosotros. La cobardía espiritual puede tocar la 

puerta, pero la fe decide no abrir. El temor puede levantar su 

voz, pero la fe decide a quién escuchar. La valentía verdadera 

es aquella que entiende que sentir miedo no es una señal de 

fracaso, sino una oportunidad para ejercitar la confianza. 

 

Y en esa confianza, Cristo se manifiesta. Porque Él no 

se revela en la autosuficiencia, sino en la debilidad entregada. 

Allí, cuando reconocemos nuestros temores pero elegimos 



 

94 

seguirlo, Su gloria resplandece. Y descubrimos que lo que 

parecía un precipicio era, en realidad, un puente invisible que 

Él mismo había construido. 

 

“Dios es mi luz y mi salvación; ¿de quién temeré? 

Dios es la fortaleza de mi vida; ¿de quién he de 

atemorizarme?” 

Salmo 27:1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

95 

Capítulo seis 

 

 

VIVIENDO BAJO EL  

GOBIERNO DEL ESPÍRITU 

 

 

“los que son hijos de Dios son guiados por el Espíritu de 

Dios.”  

Romanos 8:14 

 

 

Hay una valentía que se expresa en palabras, otra que 

se expresa en gestos públicos, pero existe una forma de coraje 

aún más profunda, más silenciosa y más exigente: la valentía 

de obedecer al Espíritu Santo cuando nadie más está mirando. 

Es un tipo de coraje que no busca aplausos, que no espera 

comprensión, que no depende del reconocimiento humano ni 

del consenso de la mayoría.  

 

Es el coraje que nace del interior, allí donde las voces 

externas se apagan y solo queda la voz suave, precisa y 

soberana del Espíritu hablando al corazón. Esa voz no se 

impone con violencia, pero es firme en su dirección; no grita, 

pero pesa más que el ruido del mundo; no obliga, pero llama 

con autoridad. Y cada vez que el creyente responde a esa voz, 



 

96 

está ejerciendo el coraje más puro: rendir la voluntad propia 

para abrazar la voluntad de Dios. 

 

Obedecer al Espíritu Santo no es un acto liviano. Es un 

acto de poder espiritual. La Escritura declara que los que son 

hijos deben vivir siendo guiados por el Espíritu, y esa frase 

preciosa significa que no vivimos impulsados por emociones, 

opiniones o conveniencias, sino por la dirección divina. Ser 

guiado implica moverse, y moverse requiere decisión, y la 

decisión demanda valentía.  

 

En la vida cristiana, nada es más costoso que obedecer 

cuando la instrucción del Espíritu contradice la comodidad, 

desafía el ego, o hiere la reputación. Esa obediencia es la que 

separa a los valientes del Reino de los creyentes que viven 

atrapados en la tibieza. Porque en última instancia, el coraje 

espiritual es obediencia radical. 

 

Hay momentos en que el Espíritu Santo nos conduce 

por senderos estrechos donde el paso siguiente no se ve 

claramente. Como Abraham, somos llamados a salir de la 

tierra que conocemos para pisar terreno desconocido con la 

sola certeza de una palabra. Hebreos 11:8 dice que Abraham 

“salió sin saber a dónde iba”, pero sabía quién lo guiaba. Y 

ese conocimiento le bastó. Ese es el corazón del coraje 

espiritual: no conocer todos los detalles del destino, pero 

confiar plenamente en el guía. Muchos no avanzan porque 

quieren garantías humanas antes de obedecer instrucciones 

divinas. Esperan ver el final del camino antes de dar el primer 

paso. Pero el Espíritu no guía por mapas, sino por presencia; 



 

97 

no por explicaciones, sino por comunión; no por contratos, 

sino por confianza. 

 

Obedecer al Espíritu es renunciar al gobierno propio, y 

esa renuncia es, en esencia, un acto profundo de valentía. La 

carne quiere controlar; el ego quiere negociar; las emociones 

quieren imponer su urgencia; la mente quiere comprender 

antes de avanzar. Pero el Espíritu quiere gobernar. En Gálatas 

5:16, Pablo ordena: “Andad en el Espíritu, y no satisfagáis 

los deseos de la carne”. Esto no es solo un consejo moral, es 

un mandato de gobierno: deja que el Espíritu marque el 

ritmo, no la carne.  

 

Cuando el Espíritu dice “espera”, el valiente espera, 

aunque todo su ser le diga “corre”. Cuando el Espíritu dice 

“habla”, el valiente habla, aunque sus temores internos le 

digan “cállate”. Cuando el Espíritu dice “renuncia”, el 

valiente suelta, aunque su corazón se aferre. Y cuando el 

Espíritu dice “avanza”, el valiente da el paso, incluso si el 

terreno parece incierto o riesgoso. Obedecer es morir, y morir 

siempre requiere coraje. 

 

Pero este coraje no nace de la fuerza humana, sino de 

la presencia del Espíritu en el interior del creyente. El coraje 

espiritual es fruto de una vida saturada por la presencia 

divina, no de un carácter fuerte ni de una personalidad audaz. 

De hecho, algunos de los hombres y mujeres más valientes 

en la historia bíblica eran, por naturaleza, temerosos.  

 



 

98 

Jeremías se consideraba incapaz. Gedeón se escondía. 

Timoteo era tímido. Sin embargo, cuando el Espíritu vino 

sobre ellos, la cobardía se quebró como un vaso frágil y 

emergió una valentía que ninguna circunstancia humana 

podía explicar. Vivir bajo el gobierno del Espíritu requiere 

un corazón dócil, pero también un espíritu firme. El dócil 

escucha; el firme obedece.  

 

Muchos oyen la voz del Espíritu, pero pocos la siguen. 

Escuchar es un acto de sensibilidad; obedecer es un acto de 

coraje. La voz del Espíritu a veces confronta áreas que 

preferiríamos mantener ocultas. A veces nos pide perdonar a 

quien nos hirió; otras veces nos pide detener un proyecto que 

amamos; otras, renunciar a una relación tóxica; a veces nos 

mueve a restaurar algo roto que querríamos olvidar; a veces 

nos llama a servir en lugares donde nadie ve; y a veces nos 

impulsa a hablar cuando el ambiente está cargado de silencio. 

La obediencia es incómoda porque nos saca de nosotros 

mismos, pero es en esa incomodidad donde se forja el 

verdadero carácter de los valientes del Reino. 

 

La valentía espiritual también requiere enfrentar la 

presión del mundo con la fuerza del Espíritu. Vivimos 

tiempos donde el cristiano es tentado a negociar su identidad, 

diluir sus convicciones, suavizar su mensaje y ocultar su fe 

para mantener una apariencia de paz. Pero la Escritura no 

llama a la paz artificial, sino a la fidelidad. Jesús dijo: “El 

que me ama, mi palabra guardará” (Juan 14:23), y guardar 

Su palabra en un mundo que la desprecia es un acto de coraje 

extremo. La obediencia al Espíritu nos lleva a rechazar 



 

99 

atajos, a renunciar a hábitos que nadie más ve, a mantenernos 

íntegros cuando la corrupción parece normal, a decir la 

verdad cuando la mentira es más conveniente, y a vivir en 

santidad cuando la inmoralidad se ha vuelto moda. No hay 

mayor acto de valentía que ser santo en un tiempo donde la 

santidad es ridiculizada. 

 

Además, vivir bajo el gobierno del Espíritu implica 

tomar decisiones impopulares. Los valientes del Reino no 

temen quedar en minoría, porque saben que la mayoría nunca 

ha determinado la voluntad de Dios. Noé fue minoría. Josué 

y Caleb fueron minoría. Daniel fue minoría. Jesús fue 

minoría frente al sistema religioso de su tiempo.  

 

La obediencia no es democrática; es espiritual. El 

Espíritu no consulta estadísticas; da direcciones. Y quien 

vive bajo Su gobierno no busca ser aceptado, sino ser fiel. La 

fidelidad requiere renunciar a la necesidad de aprobación, y 

esa renuncia es una de las batallas más intensas del 

discipulado. 

 

La verdadera valentía consiste en rendir el corazón al 

gobierno del Espíritu incluso cuando la carne grita, cuando el 

mundo presiona y cuando la lógica natural no comprende. 

Ese es el tipo de coraje que define el carácter de los hijos del 

Reino: una valentía silenciosa pero firme, interior pero 

visible, profunda pero práctica. Una valentía que se mide no 

por las palabras que pronunciamos desde un púlpito, sino por 

las decisiones que tomamos en lo secreto. Una valentía que 



 

100 

no depende de emociones pasajeras, sino del Espíritu eterno 

que mora en nosotros. 

 

La obediencia en tiempos de guerra espiritual no es un 

acto heroico aislado, sino una disciplina diaria que moldea el 

carácter del creyente hasta hacerlo semejante a la firmeza de 

Cristo. Los grandes hombres y mujeres de Dios no se 

distinguieron por habilidades extraordinarias, sino por una 

extraordinaria capacidad de responder “sí, Señor” cuando la 

voz divina irrumpía en medio de sus temores.  

 

La Escritura no esconde las luchas internas de aquellos 

que fueron llamados a caminar más allá de su propia fuerza. 

Jeremías lloró, Moisés dudó, Elías se escondió en la cueva, y 

Pablo confesó llevar un aguijón que no podía quitarse. Pero 

en cada uno de ellos vemos una verdad que atraviesa 

generaciones: la obediencia sostenida es más poderosa que la 

valentía momentánea. El corazón que persevera termina 

viendo lo que otros, aunque bien intencionados, nunca llegan 

a contemplar. 

 

Pablo escribió que llevaba en el cuerpo “la muerte de 

Jesús, para que también la vida de Jesús se manifieste” (2 

Corintios 4:10). Ese principio sigue siendo la médula de la 

vida espiritual madura: todo lo que se niega a morir en 

nosotros será un obstáculo para lo que Dios quiere manifestar 

a través de nosotros. La obediencia bajo el gobierno del 

Espíritu no solo impulsa al creyente hacia adelante, sino que 

simultáneamente le pide que deje atrás todo lo que no se 

parece a Cristo.  



 

101 

No hay avance espiritual sin renuncia, ni hay autoridad 

sin quebrantamiento. El Reino no crece en la vida del 

creyente a través de los aplausos del mundo, sino mediante 

los golpes silenciosos de la cruz cotidiana que moldean la 

voluntad hasta alinearla con la perfecta voluntad del Padre. 

 

En tiempos de confusión espiritual, cuando cada voz 

parece reclamar autoridad y cada percepción personal se 

erige como verdad absoluta, la obediencia se convierte en el 

ancla que preserva el discernimiento. Quien obedece la 

Palabra no es arrastrado por la marea de tendencias 

doctrinales ni por las emociones colectivas que tan 

fácilmente se disfrazan de espiritualidad.  

 

Jesús advirtió que en los últimos tiempos se 

levantarían falsos ungidos y falsos maestros capaces de 

engañar, si fuera posible, aun a los escogidos (Mateo 24:24). 

Pero el creyente que ha entrenado su oído para reconocer la 

voz del Buen Pastor no será desviado por melodías 

seductoras. La obediencia mantiene el oído afinado y el 

corazón sobrio. La obediencia desenmascara las voces del 

error. La obediencia protege de la arrogancia disfrazada de 

revelación. 

 

Vivir bajo el gobierno del Espíritu significa aceptar 

que Él nos llevará por sendas que la lógica humana no 

siempre entenderá. La fe no es irracional, pero tampoco está 

limitada por los estándares de la racionalidad natural. Cuando 

Dios pidió a Abraham que ofreciera a Isaac, no le dio una 

explicación previa. Le dio una instrucción.  



 

102 

El camino de la obediencia no siempre ofrece detalles, 

ni garantías visibles. Pero en cada paso de entrega, el Espíritu 

abre una dimensión más profunda de confianza. Cuando 

Abraham levantó el cuchillo, el cielo intervino. Cuando cada 

creyente decide entregar aquello que representa su seguridad, 

su identidad o su deseo más profundo, el cielo también 

interviene, porque la obediencia verdadera jamás termina en 

pérdida; siempre produce un testimonio donde Dios se revela 

como Proveedor, Sustentador y Señor. 

 

La obediencia es la llave que abre puertas que el 

esfuerzo humano jamás podría forzar. Pedro experimentó 

esto cuando, tras una noche de frustración y trabajo estéril, 

Jesús le dijo que volviera a echar las redes. “En tu palabra 

echaré la red”, fue su respuesta (Lucas 5:5). Y ese acto 

sencillo de confianza desató una pesca sobrenatural que 

transformó su destino. No fue la habilidad de Pedro, ni su 

experiencia, ni su estrategia. Fue su obediencia.  

 

Cuánto perderá la Iglesia cuando el pueblo de Dios 

reemplace la obediencia por el análisis excesivo, o la voz del 

Espíritu por el cálculo humano. Cada vez que Dios da una 

instrucción, lo hace porque ya preparó un milagro detrás de 

ella. Pero solo lo ven aquellos que dicen, como Pedro: “En tu 

palabra, Señor”. 

 

La obediencia no siempre es espectacular. La mayoría 

de las veces es silenciosa, estable, perseverante. Obedecer 

cuando se siente motivación es fácil; obedecer cuando el 

alma está seca es prueba de madurez. Dios honra al creyente 



 

103 

que permanece firme aun cuando no siente nada, porque 

demuestra que su fidelidad no depende de emociones 

fluctuantes sino de convicciones profundas. Así caminan los 

verdaderos hombres y mujeres de fe.  

 

Así caminó Jesús hacia el Getsemaní. No había 

emoción que lo impulsara; había obediencia. No había 

aplausos; había soledad. No había claridad humana; había 

sumisión al propósito eterno del Padre. “No se haga mi 

voluntad, sino la tuya” (Lucas 22:42). Ese es el punto 

culminante del coraje espiritual: obedecer cuando todo 

dentro de uno quisiera huir. 

 

El carácter que se rinde a Dios aprende a obedecer 

incluso cuando la obediencia implica perder cosas que antes 

parecían indispensables. Muchos creyentes no avanzan 

porque se aferran a relaciones, hábitos, emociones o 

estructuras internas que Dios les ha pedido soltar. Y mientras 

no obedecen, viven en un estado de tensión espiritual que los 

desgasta.  

 

Pero cuando finalmente entregan lo que Dios les pidió, 

experimentan un alivio, una libertad y una expansión interior 

que solo se encuentran del otro lado de la obediencia. La 

voluntad humana se vuelve ligera cuando deja de resistir al 

Espíritu. El alma se vuelve clara cuando ya no debate con 

Dios. El corazón se vuelve fuerte cuando deja de negociar su 

entrega. 

 



 

104 

Los creyentes que viven bajo el gobierno del Espíritu 

no obedecen por obligación, sino por amor. La obediencia 

motivada por el amor no es pesada ni amarga; es un 

privilegio. Es la respuesta de un corazón que ha sido tocado 

por la gracia. La obediencia legalista esclaviza; la obediencia 

amorosa libera. Un corazón enamorado de Cristo encuentra 

gozo en hacer Su voluntad, aun cuando el camino sea 

estrecho. Y cuanto más se ama a Jesús, más se desea 

obedecerle. No porque haya presión externa, sino porque hay 

una convicción interna: Él es digno. 

 

La obediencia sostenida transforma la identidad 

espiritual. Deja de ser un comportamiento para convertirse en 

un estilo de vida. El creyente que persevera en obedecer 

experimenta una metamorfosis interna que lo hace más 

sensible, más maduro, más firme, más sobrio, más humilde y 

más fuerte. Esa transformación no se logra en un día ni en 

una semana; es el resultado de innumerables actos de entrega 

que, sumados, producen un carácter que refleja al Señor. La 

obediencia gradualmente va destruyendo los cimientos del 

ego, y cuanto menos espacio tiene el ego, más espacio ocupa 

Cristo. 

 

En un mundo que exalta la autonomía, la 

autoafirmación y la independencia emocional, la obediencia 

parece una contradicción. Pero es precisamente esa 

contradicción la que revela el Reino: solo quienes se rinden 

verdaderamente llegan a gobernar espiritualmente. Solo 

quienes obedecen pueden discernir. Solo quienes se someten 

al Espíritu pueden resistir la presión cultural y moral de esta 



 

105 

generación. La obediencia produce estabilidad interior, 

claridad doctrinal y valentía práctica. Cuando un creyente 

vive verdaderamente gobernado por el Espíritu, no solo 

conoce la verdad, sino que puede mantenerse firme cuando 

todos los demás vacilan. 

 

La vida gobernada por el Espíritu no solo transforma 

el interior del creyente, sino que reorganiza su manera de leer 

la realidad. Donde antes había temor, ahora hay 

entendimiento; donde antes había confusión, ahora hay 

certeza; donde antes el alma reaccionaba impulsivamente 

ante los desafíos, ahora responde con la serenidad que 

proviene de caminar bajo la dirección del Señor.  

 

Esto no sucede de un día para el otro, sino como 

consecuencia de un proceso espiritual sostenido donde la 

presencia de Dios moldea silenciosamente cada aspecto del 

carácter. La obediencia en las pequeñas cosas prepara el 

terreno para la obediencia en las grandes pruebas, y la 

constancia en la disciplina espiritual abre la sensibilidad 

necesaria para discernir la voz divina en medio del ruido de 

la vida. 

 

Cuando el creyente comienza a vivir realmente bajo el 

gobierno del Espíritu, un efecto inevitable emerge: la valentía 

se vuelve estable. Ya no es una efusividad pasajera que 

depende del clima emocional, sino una fortaleza interior que 

se mantiene firme, aunque las circunstancias cambien. Este 

tipo de coraje no nace de la autoconfianza, sino de la 

profunda convicción de que Dios es soberano en todo.  



 

106 

El Espíritu Santo gobierna al creyente no desde la 

imposición, sino desde la comunión. No es un tirano 

espiritual, es un compañero fiel que guía, corrige, conforta y 

fortalece. Jesús lo llamó “otro Consolador”, es decir, otro 

como Él: amoroso, paciente, sabio, completamente dedicado 

a formar a Cristo en nosotros.  

 

Quien se deja gobernar por el Espíritu comienza a 

experimentar una transformación relacional: ya no ve a Dios 

como un supervisor exigente que mide su desempeño, sino 

como un Padre cercano que se involucra en cada detalle de 

su vida. Esa revelación cambia la manera de obedecer. La 

obediencia ya no nace del miedo, sino de la intimidad, del 

deseo genuino de no entristecer al Espíritu que habita en 

nosotros y que conoce incluso lo que nosotros no vemos de 

nuestro propio corazón. 

 

Pero es precisamente allí donde surge uno de los 

mayores desafíos de la vida espiritual: el Espíritu Santo no 

solo nos guía hacia lo que debemos hacer, sino también hacia 

aquello que debemos dejar de hacer. A veces el creyente 

acepta con alegría los impulsos que conducen al servicio, a 

la oración, a la adoración o a la enseñanza, pero resiste las 

correcciones del Espíritu cuando Él ilumina áreas ocultas de 

orgullo, dureza, envidia, susceptibilidad o deseo de control.  

 

Sin embargo, el gobierno del Espíritu es integral. Él no 

solo dirige los pasos visibles; también transforma los 

pensamientos secretos. No solo impulsa al ministerio; 

también poda los excesos emocionales y las motivaciones 



 

107 

equivocadas. Quien se somete al Espíritu debe estar 

dispuesto a escuchar incluso aquellas verdades que 

incomodan, porque son precisamente esas verdades las que 

liberan. 

 

Vivir bajo el gobierno del Espíritu significa cargar 

cada día la cruz de la renuncia a uno mismo. No es una 

renuncia amarga, sino una liberación progresiva del peso del 

ego, que tantas veces nos impide avanzar. El ego quiere 

reconocimiento, quiere tener razón, quiere controlar, quiere 

evitar el sacrificio, quiere justificar sus reacciones. Pero el 

Espíritu nos lleva a una vida donde el yo deja de ser el centro, 

y Cristo ocupa ese lugar con su luz y su paz. Cuanto más cede 

el ego, más espacio tiene el Espíritu para gobernar, y cuanto 

más gobierna el Espíritu, más libre podemos ser. 

 

No hay libertad más profunda que la de aquel que ya 

no vive para sí mismo (Gálatas 2:20). Esta es una realidad 

espiritual que define la madurez cristiana. Cuando los hijos 

de Dios llegamos a este nivel de entrega, dejamos de pelear 

batallas que no nos corresponden, dejamos de cargar pesos 

que Dios nunca nos pidió, dejamos de reaccionar desde la 

herida o desde la emoción, y comenzamos a caminar desde 

la identidad, desde la filiación, desde la seguridad de 

sabernos amados y guiados por el Señor. En esa dimensión, 

la obediencia ya no es difícil; es natural. La comunión ya no 

es intermitente; es estable. La valentía ya no es impulsiva; es 

consistente. 

 



 

108 

El gobierno del Espíritu también reorganiza la manera 

en que enfrentamos el sufrimiento. Mientras el mundo huye 

del dolor, la vida espiritual lo contempla desde una 

perspectiva redentora. No porque el sufrimiento en sí mismo 

sea bueno, sino porque, atravesado con Cristo, se convierte 

en un conducto de gloria. Pedro escribió que las pruebas 

producen alabanza, honra y gloria cuando Jesucristo se 

manifieste (1 Pedro 1:7).  

 

Esto significa que toda obediencia en medio del dolor 

tiene un eco eterno. Nada de lo que se entrega en fidelidad se 

pierde; todo tiene un impacto en dimensiones que trascienden 

la vida presente. El gobierno del Espíritu no nos evita la 

prueba, pero sí evita que la prueba nos destruya. Nos 

sostiene, nos forma, nos fortalece, y finalmente nos hace 

partícipes de la victoria de Cristo. 

 

La sensibilidad espiritual aumenta cuando el corazón 

aprende a rendirse completamente. Aquel que vive bajo el 

gobierno del Espíritu descubre que Dios habla más de lo que 

imaginaba, pero nosotros oímos menos de lo que Él habla. El 

ruido interior, las distracciones, las emociones volátiles, las 

tensiones no resueltas, las preocupaciones y las voces 

externas bloquean la percepción.  

 

Pero cuando la vida interior se ordena por la acción del 

Espíritu, el creyente empieza a reconocer con mayor claridad 

la guía divina en situaciones que antes parecían confusas. 

Esto produce una vida cristiana más estratégica, más eficaz, 



 

109 

más enfocada. El Espíritu no gobierna para complicar, sino 

para simplificar. No guía para enredar, sino para iluminar. 

 

El fruto más evidente de una vida gobernada por el 

Espíritu es la estabilidad espiritual. El creyente deja de 

oscilar entre el entusiasmo y el desánimo, entre el fervor y la 

apatía, entre la convicción y la duda. Desaparecen los 

altibajos emocionales que antes definían la vida espiritual. La 

fe se vuelve firme. La esperanza se hace constante. El amor 

se vuelve más profundo y menos dependiente de 

reciprocidades humanas.  

 

Esta estabilidad no es producto de la disciplina 

personal, aunque esta ayuda; es el resultado directo de la obra 

transformadora del Espíritu Santo en un corazón rendido. 

Allí donde Él gobierna, hay paz, incluso en medio de 

tormentas; hay claridad, aun cuando el futuro no se ve; hay 

fuerza, aun cuando la debilidad humana es evidente. 

 

Finalmente, vivir bajo el gobierno del Espíritu es vivir 

una vida que agrada a Dios. No una vida perfecta, sino una 

vida entregada. No una vida sin errores, sino una vida que 

reconoce la voz del Espíritu incluso en medio de los errores. 

No una vida sin luchas, sino una vida que no se rinde ante 

ellas.  

 

El gobierno del Espíritu no produce superhéroes 

espirituales, sino siervos sensibles, humildes, fuertes, 

maduros y fieles, cuyo mayor deseo es reflejar a Cristo en 

todo. Ese es el verdadero coraje espiritual: no la ausencia de 



 

110 

temor, sino la presencia de una obediencia tan profunda que 

ningún temor puede detenerla. 

 

“Digo, pues: Andad en el Espíritu, y no satisfagáis los 

deseos de la carne. Porque el deseo de la carne es contra 

el Espíritu, y el del Espíritu es contra la carne; y éstos se 

oponen entre sí, para que no hagáis lo que quisiereis.” 

Gálatas 5:16 y 17 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

111 

Capítulo siete 

 

 

DEL TEMOR  

AL CORAJE 

 

 

“En el amor no hay temor, sino que el perfecto amor echa 

fuera el temor; porque el temor lleva en sí castigo. De 

donde el que teme, no ha sido perfeccionado en el amor.” 

1 Juan 4:18 

 

 

El tránsito del temor al coraje espiritual no ocurre en 

un instante, ni se produce por un mero acto de voluntad. Es 

un camino interior, profundo y a veces doloroso, donde el 

Espíritu Santo confronta lo que el alma ha ocultado durante 

años y, con firmeza paternal, invita al creyente a dejar atrás 

una vida gobernada por el miedo para abrazar la osadía santa 

del Reino.  

 

Como hemos visto, la Escritura declara que Dios no 

nos ha dado espíritu de cobardía, sino de poder, de amor y de 

dominio propio (2 Timoteo 1:7), pero muchos hijos de Dios 

viven atados a lo primero e incapacitados para manifestar lo 

segundo. Esta contradicción espiritual no se resuelve con 

discursos motivacionales, sino con una obra regeneradora 



 

112 

que toca los lugares más vulnerables del ser y los transforma 

a la luz del Evangelio. 

 

La valentía del Reino no es un gesto momentáneo, sino 

una identidad que se forma en el crisol de la sinceridad. Por 

eso el primer paso hacia el coraje no es actuar, sino 

reconocer. Nadie cambia mientras se esconde detrás de 

máscaras espirituales, mientras justifica sus silencios, 

mientras maquilla su pasividad como prudencia, o mientras 

interpreta su miedo como humildad.  

 

El Espíritu Santo conduce al creyente a mirarse con 

honestidad, a llamar miedo al miedo, tibieza a la tibieza, 

cobardía a la cobardía. Porque no se puede sanar lo que no se 

reconoce, ni se puede expulsar lo que el alma aún justifica. 

El camino hacia el coraje comienza en el momento en que el 

creyente que lo padece, deja de excusarse y se atreve a 

confesar: “Señor, he actuado con cobardía… pero no quiero 

vivir así”. 

 

Confesar la cobardía espiritual no es una derrota, sino 

una liberación. Es romper el acuerdo secreto con el temor. Es 

declarar que uno ya no quiere ser dirigido por las voces que 

paralizan, intimidan y confunden. Es precisamente esta 

confesión la que abre espacio para la intervención de Dios.  

 

La Escritura dice: “Los que miraron a Él fueron 

alumbrados, y sus rostros no fueron avergonzados” (Salmo 

34:5). Cuando un creyente mira su propio miedo a la luz de 

Cristo, el temor pierde su autoridad, y el alma comienza a 



 

113 

experimentar una claridad que no proviene del análisis 

psicológico ni de la fuerza interior, sino de la presencia de 

Dios que ilumina. 

 

Pero el paso siguiente exige aún más entrega: 

renunciar al espíritu de temor. El miedo no es solo una 

emoción humana; muchas veces es un espíritu que esclaviza. 

Pablo no dice simplemente que Dios nos anima a no tener 

miedo, sino que identifica al temor como un espíritu ajeno a 

la naturaleza de Dios.  

 

Renunciar al espíritu de temor es un acto espiritual 

profundo, donde el creyente corta su alianza inconsciente con 

esa fuerza paralizante, rechaza su gobierno interior y declara, 

por convicción, que su vida será regida por el Espíritu Santo 

y no por las sombras del miedo. Esta renuncia no es un 

mantra, ni una declaración vacía; es una confrontación 

espiritual que hiere el orgullo, desafía viejos patrones y 

desmantela los mecanismos de defensa que el alma construyó 

para sobrevivir sin fe. 

 

Esta renuncia abre el terreno interior para que el 

Espíritu Santo siembre en el corazón una nueva identidad de 

valentía. El creyente comienza a descubrir que el coraje no 

es un sentimiento eufórico, sino una posición espiritual: la 

postura de alguien que sabe en quién ha creído. Cuando uno 

deja de justificarse, de esconderse y de negociar con el temor, 

entonces nace un nuevo modo de ver la vida.  

 



 

114 

El Espíritu Santo comienza a redefinir la percepción. 

El gigante ya no se ve tan grande, la oposición ya no parece 

tan amenazante, y las consecuencias ya no suenan como 

pérdidas irreparables. Algo empieza a despertar en el alma, 

un eco de la fe que dice: “No temeré; Tú estás conmigo” 

(Salmo 23:4). Ese despertar es el inicio del coraje. 

 

El proceso continúa cuando la persona decide caminar 

hacia la libertad mediante pequeñas decisiones diarias. 

Muchos creen que el coraje espiritual aparece solo en los 

grandes momentos de crisis, pero la verdad es que se entrena 

en lo cotidiano. El corazón valiente no se forma en los 

púlpitos, sino en los secretos del alma; no se forja en eventos 

heroicos, sino en hábitos discretos de obediencia.  

 

Quienes quieren dejar atrás la cobardía espiritual 

deben comenzar dando pasos pequeños, consistentes, 

deliberados: orar aun cuando no tienen ganas, obedecer 

cuando parece inútil, decir la verdad cuando sería más 

cómodo callar, negarse a sí mismos cuando la carne grita por 

protagonismo, escoger la santidad cuando la cultura presiona 

hacia el relativismo. Cada una de estas decisiones es un 

ladrillo en la construcción del carácter valiente. El coraje del 

Reino se levanta así: decisión tras decisión, renuncia tras 

renuncia, obediencia tras obediencia. 

 

Porque la valentía espiritual no nace de un momento 

emocional, sino de una disciplina que moldea el alma. La 

oración profunda, el ayuno deliberado y la Palabra revelada 



 

115 

son herramientas que no simplemente fortalecen, sino que 

forman un corazón intrépido.  

 

En la oración podemos enfrentar nuestros temores en 

la presencia de Dios; en el ayuno podemos disciplinar nuestra 

carne para que no gobierne nuestra alma; en la Palabra 

aprendemos a mirar la realidad desde la autoridad del Reino. 

Estas disciplinas rompen la tiranía de la emoción, silencian 

la voz del miedo y establecen un cimiento sólido donde la fe 

puede madurar sin ser aplastada por nuestras dudas. 

 

El Señor no transforma al cobarde en valiente en 

ausencia de lucha, sino en el interior del conflicto. Ningún 

creyente se convierte en hombre o mujer de coraje espiritual 

sin atravesar momentos en los que el alma tiembla. Pero el 

temblor no es señal de fracaso, sino evidencia de que el 

Espíritu está moviendo aquello que estaba endurecido o 

dormido.  

 

En ese movimiento interior, Dios nos toma de la mano, 

como hizo con Jeremías cuando le dijo: “No digas: soy un 

niño… No temas delante de ellos, porque contigo estoy para 

librarte” (Jeremías 1:7 y 8). Ese es el secreto: la valentía no 

surge de la autoconfianza, sino de la conciencia de la gloriosa 

presencia de Dios. 

 

En esta primera etapa del proceso, los hermanos 

pueden darse cuenta de que la transformación no consiste en 

dejar de sentir miedo, sino en dejar de obedecerlo. El Reino 

no necesita héroes invulnerables, sino discípulos que 



 

116 

aprendan a caminar mientras tiemblan, siempre y cuando su 

temblor no los detenga. El verdadero coraje nace cuando uno 

decide avanzar a pesar de la fragilidad, porque ha entendido 

que Dios no lo llamó a sentirse seguro, sino a caminar en fe. 

La oración se convierte entonces en el lugar donde el miedo 

se rinde, y la Palabra en el espacio donde la verdad reemplaza 

las mentiras que antes gobernaban. 

 

Esta es la obra inicial de la transformación, pero por 

supuesto, no me estoy refiriendo a una oración con la 

dinámica de un simple monólogo, sino a una oración en la 

que se hable, pero por sobre todo se pueda escuchar al Señor, 

porque ese es el principio fundamental del gobierno. No 

puede haber Reino sin comunicación.  

 

Mientras el creyente avanza en este camino interior, 

descubre que el temor no solo está relacionado con la falta de 

acción, sino también con heridas que nunca fueron tratadas. 

Muchos han intentado vivir en obediencia, pero tropiezan 

una y otra vez con el mismo muro emocional: recuerdos que 

los paralizan, voces del pasado que aún resuenan, 

experiencias dolorosas que marcaron su manera de 

interpretar la realidad.  

 

El miedo, cuando no es confrontado espiritualmente, 

se transforma en un sistema interno que condiciona 

decisiones, reacciones y silencios. Por eso, uno de los actos 

más profundos de valentía espiritual es permitir que el 

Espíritu Santo entre a esos lugares donde el alma ha evitado 

mirar. No hay transformación completa sin sanidad interior. 



 

117 

Sin embargo, no me refiero a una sanidad dirigida a entronar 

el alma, sino la sanidad que permita la muerte del “yo”. 

 

El Señor no ignora las heridas que llevaron al creyente 

a la cobardía; por el contrario, las revela para sanarlas. La voz 

divina no humilla, sino que ilumina. Cristo no expone para 

avergonzar, sino para restaurar, porque es muy difícil 

gobernar un alma herida.  

 

Cuando el creyente se atreve a abrir su corazón, 

aparecen memorias que estaban ocultas: traiciones, rechazos, 

burlas, injusticias, abusos de autoridad, palabras que 

marcaron la identidad, ambientes donde la fe fue ridiculizada 

o castigada. Todas estas experiencias pueden convertirse en 

raíces de temor, y el Espíritu Santo lo sabe. Por eso Jesús dijo 

que vino “a vendar a los quebrantados de corazón” (Isaías 

61:1). El alma quebrantada no puede sostener la valentía si 

no es restaurada por la mano del Señor. 

 

En este proceso, la culpa también sale a la superficie. 

Muchos creyentes viven paralizados porque se sienten 

indignos, porque arrastran errores del pasado que el enemigo 

utiliza como acusación permanente. La culpa es un verdugo 

silencioso que roba la confianza para acercarse a Dios y para 

caminar en obediencia. Pero la gracia de Cristo desarma este 

mecanismo infernal.  

 

La Escritura declara: “Si nuestro corazón nos 

reprende, mayor que nuestro corazón es Dios” (1 Juan 

3:20). Esto significa que la voz del perdón tiene más 



 

118 

autoridad que la voz del recuerdo. La valentía espiritual crece 

cuando el creyente no solo confiesa su culpa, sino que acepta 

el perdón como un decreto irrevocable del Reino. Donde 

antes había vergüenza, ahora hay libertad; donde antes había 

peso, ahora hay ligereza. Sin esta ligereza del alma, ningún 

corazón puede correr hacia el propósito con coraje. 

 

Sin embargo, la sanidad no se completa únicamente 

con comprensión emocional; también requiere la 

reconstrucción de la identidad. Gran parte del miedo 

espiritual proviene de no saber quién se es en Dios. Cuando 

la identidad está fragmentada, la obediencia se vuelve 

insegura; cuando la imagen propia está herida, el creyente se 

vuelve vulnerable a la aprobación humana; cuando la 

percepción de Dios es distorsionada, la fe se debilita.  

 

El Espíritu Santo trabaja profundamente para redefinir 

la autoimagen espiritual: “Hijo”, “escogido”, “amado”, 

“embajador”, “heredero del Reino”. Estas no son palabras 

poéticas, sino definiciones legales del cielo sobre la vida de 

los hijos de Dios. Y es desde esta identidad, no desde las 

emociones, que nace la valentía. Un hijo sabe que no está 

solo; un embajador sabe que no habla por sí mismo; un 

heredero sabe que la herencia no puede perderse. La cobardía 

se deshace cuando la identidad se afirma. 

 

Este proceso interno se fortalece con hábitos que 

entrenan el coraje. No existe valiente espiritual que no haya 

sido disciplinado por el Espíritu en la constancia. La 



 

119 

transformación del temor al coraje requiere decisiones 

pequeñas, consistentes y persistentes.  

 

La oración no es un ejercicio místico para tiempos 

especiales; es el alimento del alma que desarma las mentiras 

del temor. En la oración contemplativa recordamos la verdad, 

reorientamos nuestro corazón, renovamos nuestra fe y 

dejamos que Dios gobierne nuestros pensamientos. Con el 

ayuno rompemos las cadenas de la dependencia emocional, 

silenciamos la carne que siempre empuja hacia la comodidad 

y preparamos el espíritu para decisiones de riesgo santo. La 

lectura profunda de la Palabra no solo nos enseña, sino que 

nos revela los diseños del Padre. Cada versículo que salta al 

corazón por el Espíritu es como una espada que corta la raíz 

del miedo y siembra una semilla de convicción. 

 

A medida que adoptamos estos hábitos, descubrimos 

que el coraje no se siente al inicio; se siente después. La 

obediencia se siente primero pesada, incómoda, 

contracultural; luego, con el tiempo, se convierte en una 

fuente de gozo y libertad. El miedo se siente primero intenso; 

luego, al ser confrontado una y otra vez, se vuelve una 

sombra sin fuerza. La valentía espiritual no depende de la 

emoción del momento, sino del entrenamiento acumulado. 

Es una musculatura del alma, un fortalecimiento progresivo 

que nos permite mantenernos firmes cuando otros caen. 

 

Pero este entrenamiento no ocurre en soledad. Dios 

diseñó la transformación dentro de la comunidad de fe. La 

Iglesia no es solo un lugar de reunión; es un taller de 



 

120 

formación de valientes. Cuando un creyente camina solo, sus 

temores se amplifican, sus inseguridades se profundizan y 

sus luchas se vuelven más pesadas. Pero cuando camina 

acompañado, encuentra un espacio donde la fe se contagia, 

donde el testimonio de otros enciende la esperanza y donde 

el apoyo mutuo sostiene en tiempos de debilidad.  

 

La comunidad madura no ridiculiza el miedo, sino que 

lo acompaña en oración; no minimiza el dolor, sino que lo 

lleva delante del Señor; no expone la debilidad, sino que la 

cubre mientras el Espíritu la sana. En esta atmósfera, el 

corazón aprende a confiar y la valentía se vuelve más natural, 

más cotidiana, más humana y más espiritual a la vez. 

 

La comunidad también es el lugar donde la obediencia 

se vuelve práctica. Allí aprendemos a servir, a hablar cuando 

es necesario, a callar cuando corresponde, a perdonar, a pedir 

perdón, a entregar tiempo, recursos, talentos y amor. Cada 

acto de servicio es un ejercicio de valentía, porque la carne 

siempre prefiere conservar, esconder o protegerse. Pero 

cuando la Iglesia vive en una cultura de entrega, cada 

miembro se fortalece mutuamente.  

 

La valentía nunca es un acto aislado; es un movimiento 

colectivo donde la fe de uno levanta al otro. La Escritura lo 

enseña claramente: “Exhortaos unos a otros cada día… 

para que ninguno sea endurecido por el engaño del 

pecado” (Hebreos 3:13). Sin duda, la exhortación mutua es 

un acto de coraje compartido. 

 



 

121 

Con el tiempo, el creyente comienza a notar que algo 

nuevo ha nacido en su interior. Lo que antes era miedo ahora 

es discernimiento; lo que antes era parálisis ahora es 

prudencia guiada por el Espíritu; lo que antes era silencio por 

temor ahora es silencio por sabiduría; lo que antes era huida 

ahora es espera estratégica en Dios. Esta transformación no 

es solo emocional, sino profundamente espiritual. El carácter 

se ha formado. La identidad se ha afirmado. Las heridas se 

han sanado. Los hábitos se han establecido. La comunidad ha 

fortalecido. Y el Espíritu ha soplado valentía en el alma. 

 

En este punto, nos volvemos conscientes de que la 

valentía del Reino no consiste en grandes gestos externos, 

sino en la fidelidad cotidiana. Es valiente quien decide 

guardar su corazón cuando nadie lo ve, quien escoge la 

verdad aunque cueste, quien persevera en la fe cuando las 

circunstancias contradicen la esperanza, quien sostiene su 

integridad aunque otros se rindan a la corrupción, quien 

honra a Cristo incluso cuando nadie lo aplaude. Ese es el 

coraje que el cielo reconoce. Ese es el valiente que Dios 

levanta. 

 

Y aun así, falta una etapa más profunda, donde el 

Espíritu Santo lleva al creyente a su madurez final: caminar 

sin temer al hombre, temiendo solo al Señor. Esa obra es el 

cierre perfecto de esta transformación, y será el fundamento 

de la tercera parte de este capítulo, donde el creyente pasa de 

ser alguien que enfrenta el miedo a alguien que camina sin 

él, guiado únicamente por la reverencia al Dios vivo. 

 



 

122 

La obra que el Espíritu Santo realiza en nuestro interior 

alcanza su plenitud cuando la reverencia a Dios se convierte 

en el eje que ordena todas nuestras emociones, decisiones y 

pensamientos. El temor al hombre es sustituido por el temor 

del Señor, y en ese intercambio ocurre uno de los milagros 

más profundos del alma: la libertad. Porque cuando el 

corazón aprende a temer solo a Dios, deja de estar atado a la 

opinión, la crítica, el rechazo o la mirada ajena.  

 

Allí nace el verdadero coraje espiritual, ese que no 

depende de estados emocionales sino de una convicción 

estable, sólida, inquebrantable. La Escritura afirma: “El 

temor del hombre pondrá lazo; más el que confía en Jehová 

será exaltado” (Proverbios 29:25). El creyente valiente no 

es aquel que nunca sintió miedo, sino aquel que ya no permite 

que el miedo gobierne sus pasos. La vida se simplifica, el 

alma se aligera, el camino se despeja, y la obediencia se 

vuelve un acto natural. 

 

En esta etapa, la valentía deja de ser una meta y se 

convierte en un estilo de vida. Ya no se trata de una lucha 

contra la cobardía, sino de caminar en una identidad 

fortalecida. El creyente percibe que ha cambiado la voz que 

domina su interior: ya no es el eco del pasado, ni la presión 

del entorno, ni la angustia por el futuro, sino la voz del 

Espíritu hablando con suavidad, firmeza y claridad.  

 

La voluntad de Dios se convierte en el criterio 

principal, y todo lo demás ocupa su lugar secundario. Lo que 

antes intimidaba ahora pierde significado; lo que antes 



 

123 

producía ansiedad ahora se reduce a un desafío manejable; lo 

que antes parecía imposible ahora se ve como una 

oportunidad para la gloria del Señor. Como dijo Pablo: “Si 

Dios es por nosotros, ¿quién contra nosotros?” (Romanos 

8:31). Esa frase, tantas veces repetida, se vuelve experiencia 

viva, fundamento firme y fuerza interior. 

 

Los hijos de Dios también descubren que el coraje 

espiritual no consiste en desafiar constantemente a las 

personas, sino en desafiar el propio ego, sus límites internos 

y sus hábitos aprendidos. A veces la valentía consiste en 

levantarse una vez más cuando el alma está cansada; a veces 

consiste en esperar cuando la carne quiere correr; a veces 

consiste en hablar cuando el silencio amenaza con 

imponerse; a veces consiste en callar cuando la carne quiere 

justificarse.  

 

El Espíritu Santo guía cada decisión, y esa guía se 

convierte en el refrigerio diario que sustenta el alma. La 

dependencia del Espíritu reemplaza la dependencia del 

miedo, y así el alma entra en descanso. El valiente no es 

hiperactivo ni temerario; es obediente, dócil, sensible y 

firme. Su fortaleza no viene de la impulsividad, sino de la 

quietud interior donde Dios reina. 

 

A medida que la transformación avanza, el hijo de 

Dios nota que el temor ya no tiene el mismo poder. 

Aparecerá, sí, porque el miedo forma parte de la experiencia 

humana. Pero su voz será débil, casi irrelevante. El Espíritu 

enseñó al corazón a no interpretarlo como una señal de 



 

124 

peligro espiritual, sino como una invitación a confiar. El 

miedo deja de ser el amo para convertirse en el mensajero 

que recuerda que el alma aún necesita depender del Señor.  

Es una reacción humana que ya no define la identidad.  

 

Y entonces, en ese equilibrio santo entre fragilidad 

humana y fortaleza espiritual, la valentía se vuelve humilde. 

El creyente sabe que no se transformó a sí mismo, sino que 

Dios lo transformó. Sabe que sin el Espíritu volvería al temor, 

pero con el Espíritu avanza en victoria. Esta conciencia 

mantiene el corazón tierno, sensible y agradecido. 

 

El Señor comienza a dar oportunidades reales para 

ejercer esta nueva valentía. Aparecen decisiones que antes 

parecían imposibles: decir la verdad con amor, aunque 

cueste, tomar la postura correcta aunque implique pérdida, 

afrontar conversaciones que antes se evitaban, cerrar puertas 

que ya no pertenecen al propósito, abrirse a caminos que 

exigen fe. Cada una de estas acciones se convierte en un 

testimonio vivo de la obra interior.  

 

La vida del creyente empieza a reflejar el carácter de 

Cristo, quien caminó sin temor al juicio humano porque vivía 

en obediencia total al Padre. Jesús dijo: “Yo no puedo hacer 

nada por Mí mismo… porque no busco Mi voluntad, sino 

la voluntad del que me envió” (Juan 5:30). Aquí radica la 

esencia del coraje espiritual: no en la temeridad, sino en la 

obediencia absoluta a la voluntad del Padre, por medio de la 

ministración del Espíritu Santo. 

 



 

125 

La valentía también se vuelve visible en el amor. 

Donde hay amor verdadero, no hay espacio para el miedo. 

Amar como Cristo amó es el mayor signo de transformación, 

porque solo un corazón sanado puede amar sin defensas; solo 

un alma fortalecida puede entregarse sin temor a ser herida; 

solo un espíritu libre puede abrazar a otros sin miedo al 

rechazo. 

 

Esta libertad del temor permite que el creyente camine 

con discernimiento. Ya no se deja influenciar por presiones 

espirituales o culturales, sino que aprende a escuchar la 

dirección del Espíritu Santo en lo cotidiano. Su 

discernimiento se afina, su intuición espiritual se fortalece, y 

su visión del Reino se profundiza.  

 

Puede ver más allá de las circunstancias, detecta las 

trampas del enemigo antes de caer en ellas, y reconoce las 

oportunidades que el cielo presenta. Este discernimiento no 

viene de la inteligencia natural, sino de la comunión continua 

con Dios, fruto del proceso de transformación. El valiente 

espiritual no improvisa; camina guiado. No reacciona; 

responde. No se deja arrastrar por la ansiedad; se mueve 

según la paz del Espíritu, esa paz que “sobrepasa todo 

entendimiento” (Filipenses 4:7). 

 

Finalmente, llega el momento en que descubrimos que 

la verdadera valentía no es solo para enfrentar amenazas 

externas, sino para sostenernos fieles ante Dios en medio de 

la incertidumbre. La valentía más pura es la que permanece 

cuando nadie más está mirando, cuando el camino se hace 



 

126 

largo, cuando las oraciones parecen tardar en responderse, 

cuando la promesa se dilata, cuando el servicio no es 

reconocido, cuando la soledad espiritual aparece. Allí se 

revela la madurez del alma valiente: la capacidad de 

mantenernos firmes sin necesidad de ver resultados 

inmediatos, confiando únicamente en Dios. Esa fe 

perseverante, silenciosa y fiel es la marca más profunda de la 

transformación espiritual. 

 

Y cuando este proceso ha hecho su obra completa, es 

cuando llegamos a decir con honestidad y con gozo: “Ya no 

temo al hombre; solo temo a Dios…” No es un miedo 

paralizante, sino reverente; no es temor servil, sino 

adoración; no es un peso, sino un tesoro.  

 

Temiendo a Dios, nos volvemos libres de todo lo 

demás. Libres para obedecer, libres para amar, libres para 

servir, libres para avanzar, libres para levantarnos, libres para 

ser quien Dios diseñó que fuéramos. La valentía espiritual no 

es un evento aislado, sino un camino continuo, un estilo de 

vida. Y en ese estilo de vida, la gloria de Dios se manifiesta, 

la fe se fortalece, y el Reino se extiende. 

 

Este es el objetivo final de este libro: lograr en mis 

hermanos, un corazón capaz de enfrentar el temor, un 

corazón transformado a la valentía del Reino, formado por el 

Espíritu Santo, estable en la identidad, maduro en el carácter, 

libre en el alma y dispuesto a caminar detrás del Señor sin 

mirar atrás.  

 



 

127 

Esto es lo que el Señor está demandando de sus hijos 

para este tiempo tan oscuro como el que se avecina; así 

deberán ser los discípulos que la Iglesia necesitará para 

enfrentar las hostilidades del sistema. Así deberán ser los 

hombres y las mujeres del Reino que, al elegir el coraje, se 

conviertan en antorchas vivas en medio de un mundo 

gobernado por el miedo y la oscuridad. Y así, la 

transformación se volverá testimonio, y el testimonio se 

volverá una invitación para que otros también elijan 

correctamente la flecha simbólica de la portada. Elijan con 

determinación y coraje, la flecha que señala el camino del 

Reino. 

 

“Así que, hermanos, os ruego por las misericordias de 

Dios, que presentéis vuestros cuerpos en sacrificio vivo, 

santo, agradable a Dios, que es vuestro culto racional. No 

os conforméis a este siglo, sino transformaos por medio de 

la renovación de vuestro entendimiento, para que 

comprobéis cuál sea la buena voluntad de Dios, agradable 

y perfecta.” 

Romanos 12:1 y 2 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

128 

EPÍLOGO 

“Cuando la Iglesia se levante” 

 

 

“Porque los ojos del Señor recorren toda la tierra para 

fortalecer a aquellos cuyo corazón es completamente 

suyo…” 

2 Crónicas 16:9 LBLA 

 

 

Hay momentos en la historia espiritual de los pueblos 

donde Dios inclina Su rostro hacia la tierra y observa, en 

silencio solemne, la postura de Su Iglesia. No mira primero 

sus organizaciones, ni sus programas, ni sus estructuras 

visibles, sino la condición de sus corazones: si están 

dominados por el temor, o si están inflamados por el fuego 

santo del coraje espiritual.  

 

En cada generación, el Señor ha buscado hombres y 

mujeres cuya alma haya sido conquistada por la valentía del 

Reino, esa valentía que no nace del temperamento humano 

sino del soplo eterno del Espíritu Santo. Y hoy, nuevamente, 

Él se inclina para ver quién se levantará. 

 

Vivimos tiempos donde la oscuridad ha aprendido a 

disfrazarse con elegancia. El miedo ya no siempre grita, pero 

susurra, persuade, condiciona. La cobardía espiritual no 

aparece como un monstruo, sino como una comodidad, una 

evasión discreta, una prudencia carnal que intenta justificarse 

con argumentos religiosos. El corazón teme perder, teme 



 

129 

sufrir, teme quedar expuesto. Y sin embargo, aprendimos que 

Dios no nos dio espíritu de cobardía, sino de poder, de amor 

y de dominio propio (2 Timoteo 1:7). Este libro ha recorrido 

ese campo interior donde se libra la verdadera batalla. Ahora, 

en este epílogo, el llamado es simple y profundo: ¡levántate 

Iglesia preciosa! 

 

Cuando la Iglesia se levante, no en soberbia, sino en 

obediencia; no en arrogancia, sino en santidad, el mundo 

espiritual temblará. El enemigo no teme a los hermosos 

salones de reunión, ni a multitudinarias convocatorias, sino a 

los corazones decididos de los santos. No teme a los eventos, 

ni a las actividades semanales, sino a las convicciones de 

corazones rendidos. La Escritura revela que una sola voz 

ungida puede abrir mares, derrumbar muros, desafiar 

imperios y encender generaciones. El coraje espiritual 

siempre ha sido minoritario, pero siempre ha sido suficiente. 

 

Hay un misterio profundo en la valentía: no aparece de 

golpe, sino que se forma como el alba, lentamente, 

iluminando cada rincón del alma hasta que el temor pierde 

territorio. Dios no demanda perfección, pero sí decisión. 

Quiere hijos que, como Josué, escuchen Su voz en medio del 

temblor y se atrevan para “esforzarse y ser valientes”.  

 

El señor quiere discípulos que, como Pedro en 

Pentecostés, se levanten a proclamar la verdad sin importar 

el riesgo. Quiere iglesias que, como la de Hechos, oren no 

para que cese la persecución, sino para hablar Su palabra con 



 

130 

mayor denuedo (Hechos 4:29 al 31). Ese es el espíritu por el 

cual clama este tiempo. 

 

Cuando la Iglesia se levante, la verdad dejará de ser 

susurrada y volverá a sonar como trompeta. Muchos han 

cambiado convicción por conveniencia, doctrina por 

aceptación, pureza por popularidad. Pero cuando el fuego del 

Espíritu toque de nuevo los labios del pueblo de Dios, la 

palabra profética será escuchada aun por aquellos que se 

burlan de ella.  

 

En los días de Elías, un solo hombre fue suficiente para 

exponer un sistema religioso entero. En los días de Daniel, 

un solo joven cambió el curso de un imperio. En los días de 

la Iglesia primitiva, un grupo pequeño, pero lleno de coraje 

espiritual, trastornó el mundo. No necesitamos un ejército 

numeroso, sino un remanente valiente. 

 

La valentía espiritual no es una hazaña heroica sino 

una entrega humilde. Es la decisión de avanzar cuando el 

alma tiembla, de obedecer cuando todo alrededor invita a 

callar, de permanecer firme cuando las aguas se agitan. Jesús 

lo dijo con claridad: “En el mundo tendréis aflicción; pero 

confiad, Yo he vencido al mundo” (Juan 16:33). En esta 

declaración no solo dejó una promesa, sino un camino: el 

coraje nace de contemplar la victoria de Cristo, de anclar el 

alma en Su triunfo, de saber que ninguna fuerza puede 

detener lo que Él ya estableció. 

 



 

131 

Hoy, mientras este libro llega a su fin, es posible que 

el lector sienta que el Espíritu ha señalado áreas profundas 

donde aún hay temores, renuncias, silencios e indecisiones. 

Por favor, no las escondan. No las nieguen. No intenten 

cubrirse con excusas. En el Reino, la valentía empieza 

siempre con una confesión: “Señor, tengo dudas, miedo o 

siento que soy cobarde ante una decisión…” A partir de allí, 

Él hace todo lo demás. Donde termina nuestra fuerza, 

comienza Su poder. Donde se agotan nuestros recursos, se 

desata Su gracia. Donde nos sentimos que no podemos, Él 

nos dice: “No tema, porque Yo estoy con ustedes…” (Isaías 

41:10). 

 

Cuando la Iglesia se levante con coraje, no solo 

cambiará su entorno: cambiará su destino. Muchos creen que 

los tiempos finales serán un escenario exclusivo de caos y 

oscuridad. Sin embargo, la Escritura revela un pueblo que 

brilla en medio de la noche. El profeta Isaías vio este tiempo 

y proclamó: “Levántate, resplandece, porque ha venido tu 

luz, y la gloria de Jehová ha nacido sobre ti” (Isaías 60:1). 

Ese levantarse no es opcional: es un mandato profético para 

esta generación. Es la respuesta que el cielo espera. Es la 

postura que define quienes somos y hacia dónde vamos. 

 

Este es el llamado final: elijamos la flecha correcta. No 

vivamos como quienes retroceden, sino como quienes 

avanzan. No nos acostumbremos a convivir con nuestros 

temores: enfrentémoslos con la verdad. No permitamos que 

la voz del sistema sea más fuerte que la del Espíritu de Dios. 

No esperemos a ser valientes para obedecer; obedezcamos, y 



 

132 

la valentía vendrá sobre nosotros. Dios no busca héroes 

perfectos, sino hijos disponibles. 

 

Por último, le digo a todo pastor, que tenga coraje para 

romper estructuras, para tomar decisiones, para salir de 

instituciones que perversamente regulan y limitan los diseños 

divinos. Un día, todos estaremos ante la penetrante mirada de 

nuestro Señor, no podremos decir que un líder superior, o una 

institución determinada, nos gobernó más que Él. No 

podremos echar culpas a nadie, por eso, debemos hacernos 

responsables y cambiar todo lo que debemos cambiar para 

vivir con coraje el Reino de Dios, y para llevar a nuestros 

hermanos a esas dimensiones de poder, sin limitación alguna.  

 

“Por lo tanto, pongan toda su atención en el reino de los 

cielos y en hacer lo que es justo ante Dios, y recibirán 

también todas estas cosas.” 

Mateo 6:33 DHH 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

133 

Oración Final: 

 

Padre eterno, Dios de poder y de misericordia, nos 

presentamos ante Tu presencia con corazón humilde y 

espíritu dispuesto. Hemos recorrido las páginas de este libro 

bajo Tu luz, y ahora te pedimos que cada palabra sembrada 

sea transformada en convicción, en fuego y en vida dentro de 

nosotros. Tú eres el Dios que llama, el Dios que fortalece, el 

Dios que sostiene, el Dios que envía… 

 

Señor, confesamos delante de Ti nuestras luchas, nuestros 

temores y nuestras batallas internas. Confesamos que 

muchas veces titubeamos, retrocedimos o callamos cuando 

debíamos hablar. Pero hoy, al cerrar estas páginas, 

levantamos nuestras manos en señal de rendición y de 

entrega total. Te pedimos que por medio de Tu divino 

Espíritu Santo, rompas toda cadena de cobardía espiritual, 

todo temor arraigado, toda pasividad que haya gobernado 

nuestro interior. Haz caer, como murallas antiguas, todo 

pensamiento que nos ha detenido… 

 

Derrama sobre nosotros Tu Espíritu de poder, de amor y de 

dominio propio. Despierta en nuestro corazón el coraje del 

Reino, esa valentía que no proviene de la carne, sino de la 

certeza profunda de Tu Palabra. Que la fuerza que un día 

levantó a Josué, que encendió a Elías, que fortaleció a 

Daniel y que impulsó a Pedro a proclamar Tu nombre con 

denuedo, sea también la fuerza que hoy se levanta en nuestra 

vida… 

 



 

134 

Señor Jesús, Tú que venciste al miedo, a la muerte y a las 

tinieblas, imprime en nosotros Tu misma osadía santa. 

Enséñanos a caminar confiados, no porque somos fuertes, 

sino porque Tú vas delante. Que, en cada decisión difícil, en 

cada ambiente hostil, en cada desafío espiritual, recordemos 

Tus palabras: “No temas, porque Yo estoy contigo”. Que Tu 

presencia sea nuestro escudo, nuestra certeza, nuestra 

valentía… 

 

Padre, que cada lector de este libro reciba hoy una 

impartición fresca de Tu Espíritu. Que sientan en lo profundo 

del alma que algo nuevo se despierta, que algo se activa, que 

algo se levanta. Que sus rodillas ya no tiemblen ante los 

hombres, sino solo ante Tu gloria. Que su voz no sea 

apagada por la presión del mundo, sino afinada por el fuego 

de Tu verdad. Que su fe no se diluya en tiempos oscuros, sino 

que resplandezca con más fuerza. Y que su corazón no 

retroceda jamás… 

 

Declaramos proféticamente que se levanta una generación 

valiente, una Iglesia firme, una esposa sin temor, un pueblo 

que enfrenta la oscuridad con la luz del Reino. Declaramos 

que ninguna obra de las tinieblas prevalecerá sobre aquellos 

que deciden caminar en coraje espiritual. Declaramos que el 

miedo pierde su poder, que la verdad toma su lugar y que la 

obediencia se convierte en nuestro estandarte… 

 

En el nombre poderoso de Jesucristo, nuestro ejemplo 

perfecto de valentía santa, oramos. ¡Amén! 

 



 

135 

Reconocimientos 

 

 

“Quisiera agradecer por este libro a mi Padre celestial, 

porque me amó de tal manera que envió a su Hijo Jesucristo 

mi redentor. 

Quisiera agradecer a Cristo por hacerse hombre, por morir 

en mi lugar y por dejarme sus huellas bien marcadas para 

que no pueda perderme. 

Quisiera agradecer al glorioso Espíritu Santo mi fiel amigo, 

que en su infinita gracia y paciencia,  

me fue revelando todo esto…” 

 

“Quisiera como en cada libro agradecer a mi compañera de 

vida, a mi amada esposa Claudia por su amor y paciencia 

ante mis largas horas de trabajo, sé que es difícil vivir con 

alguien tan enfocado en su propósito y sería imposible sin 

su comprensión” 

 

 

 
 

 

 



 

136 

 

 Como en cada uno de mis libros, he tomado muchos 

versículos de la biblia en diferentes versiones. Así como 

también he tomado algunos conceptos, comentarios o 

párrafos de otros libros o manuales de referencia. Lo hago 

con libertad y no detallo cada una de las citas, porque tengo 

la total convicción de que todo, absolutamente todo, en el 

Reino, es del Señor. 

 

 Los libros de literatura, obedecen al talento y la 

capacidad humana, pero los libros cristianos, solo son el 

resultado de la gracia divina. Ya que nada, podríamos 

entender sin Su soberana intervención. 

 

 Por tal motivo, tampoco reclamo la autoría o el 

derecho de nada. Todos mis libros, se pueden bajar 

gratuitamente en mí página personal 

www.osvaldorebolleda.com y lo pueden utilizar con toda 

libertad. Los libros no tienen copyright, para que puedan 

utilizar toda parte que les pueda servir. 

 

 El Señor desate toda su bendición sobre cada lector y 

sobre cada hermano que, a través de su trabajo, también haya 

contribuido, con un concepto, con una idea o simplemente 

con una frase. Dios recompense a cada uno y podamos todos 

arribar a la consumación del magno propósito eterno en 

Cristo. 

 

 

 

http://www.osvaldorebolleda.com/


 

137 

Doctor y maestro de la Palabra 

Osvaldo Rebolleda 
 

 

 

El Pastor y maestro Osvaldo Rebolleda hoy cuenta con 

miles de títulos en mensajes de enseñanza para el 

perfeccionamiento de los santos y diversos Libros de 

estudios con temas variados y vitales para una vida cristiana 

victoriosa. 

El maestro Osvaldo Rebolleda es el creador de la Escuela de 

Gobierno espiritual (EGE) y ha sido reconocido con un 

Doctorado Honoris Causa en Divinidades de  

La Universidad teológica de Estados Unidos. 

Hasta hoy en día ministra de manera itinerante en Argentina 

Y hasta lo último de la tierra. 

 

rebolleda@hotmail.com 

 

www.osvaldorebolleda.com 

 

mailto:rebolleda@hotmail.com
http://www.osvaldorebolleda.com/


 

138 

www.osvaldorebolleda.com 

       
 
 



 

139 

     

www.osvaldorebolleda.com 

 

http://www.osvaldorebolleda.com/


 

140 

      
www.osvaldorebolleda.com

 



 

141 

 
www.osvaldorebolleda.com 

 

http://www.osvaldorebolleda.com/

