OSVALDO gEBOLLEDA



CORAIJE O
COBARDIA
ESPIRITUAL

OSVALDO REBOLLEDA
(0]




Este libro No fue impreso
con anterioridad
Ahora es publicado en
Formato PDF para ser
Leido o bajado en:
www.osvaldorebolleda.com

Provincia de La Pampa

rebolleda@hotmail.com

Todos los derechos de este material son reservados para el
Sefor, quién los ofrece con la generosidad que lo caracteriza
a todos aquellos que desean capacitarse mas y lo consideran
de utilidad.

No se permite la transformacion de este libro, en cualquier
forma o por cualquier medio, para ser publicado
comercialmente.

Se puede utilizar con toda libertad, para uso de la ensefianza,
sin necesidad de hacer referencia del mismo.

Se permite leer y compartir este libro con todos los que mas
pueda y tomar todo concepto que le sea de bendicion.
Edicion general: EGE

Revision literaria: Autores argentinos

Revision solo ortografica - IA

Disefio de portada: EGEAD

Todas las citas Biblicas fueron tomadas de la Biblia version
Reina Valera, salvo que se indique otra version.

(=)



IntroducCion.............oovimieimie i,

Capitulo uno:

Discerniendo los tiempos.............................

Capitulo dos:

El enemigo silencioso.................................

Capitulo tres:

Elrostrodel miedo....................coo i,

Capitulo cuatro:

El corajedel Reino....................................

Capitulo cinco:

Coraje para romper sistemas.......................

Capitulo seis:

Viviendo bajo el gobierno del Espiritu.............

..........

—
w
| —



Capitulo siete:

Del temor al coraje.....................ooiiiiiiiiiiL. 111
Epilogo ... 128
Reconocimientos.....................oooiiiiiiii i, 135
Sobreelautor...................ooi 137




INTRODUCCION

“Porque no nos ha dado Dios espiritu de cobardia, sino de
poder, de amor y de dominio propio.”
2 Timoteo 1:7

Hay momentos en la historia espiritual en los que el ser
humano queda detenido entre dos flechas. Una apunta hacia
la comodidad de lo conocido, de lo que no exige riesgos, de
lo que permite conservar el prestigio, la aprobacion y la
aparente estabilidad. La otra sefiala la senda estrecha por la
que avanzan los que obedecen a Dios sin reservas, aunque el
precio sea alto.

Entre esas dos flechas se encuentra el creyente
moderno, y con frecuencia también el pastor, el maestro, el
lider y todo aquel que desea servir al Sefior con fidelidad en
tiempos de creciente oscuridad. El libro que tienes en tus
manos nace justamente en ese lugar: en el punto exacto donde
la fe debe decidir si avanza con coraje o retrocede en cobardia
espiritual.

Vivimos horas complejas, intensas, a veces
desconcertantes. La atmosfera espiritual de nuestra
generacion no es neutra: presiones sociales, sistemas
culturales, estructuras religiosas desgastadas y agendas
globales empujan constantemente a la Iglesia hacia la
pasividad y el silencio.




La Biblia nos advirtié que se acercarian dias donde la
fidelidad seria probada en un nivel profundo, donde la verdad
seria ridiculizada y donde el amor de muchos se enfriaria
(Mateo 24:12). No se trata solo de eventos proféticos
distantes o de la retérica de los tiempos finales; se trata de
realidades que ya se perciben en el ambiente espiritual de
nuestras ciudades, en la vida de nuestras congregaciones e
incluso en el corazén de muchos creyentes.

Ante este escenario, se vuelve urgente recuperar una
virtud que parece haberse debilitado en varias partes del
Cuerpo de Cristo: el coraje espiritual. Un coraje que no es
temeridad, ni orgullo, ni rebeldia disfrazada; sino la fuerza
interna que nace de una conviccion profunda: la conviccion
de que Dios gobierna, de que Su verdad permanece y de que
Su Espiritu capacita a los hijos del Reino para caminar en
obediencia aun cuando los vientos culturales soplan en
contra.

Sin embargo, junto a ese llamado al coraje, emerge con
fuerza una sombra silenciosa que muchos no quieren
nombrar: la cobardia espiritual. No aquella que se siente en
un instante de debilidad humana, porque todos temblamos
alguna vez, sino aquella que se instala como un modo de
vida.

Es la cobardia que el libro de Apocalipsis menciona
entre los pecados que alejan del Reino: “Pero los cobardes e
incrédulos...” (Apocalipsis 21:8). Qué fuerte palabra:
cobardes. Qué tremendo que la Palabra de Dios coloque la




cobardia a la altura de la incredulidad. Y, sin embargo, tiene
sentido: la cobardia es incredulidad disfrazada, incredulidad
funcional, incredulidad practica. Es creer en Dios, pero
actuar como si El no bastara. Es confesar la verdad, pero
guardar silencio por temor al costo que implica vivirla.

Muchos aman la verdad, pero no estan dispuestos a
cargar con ella. Muchos reconocen la voz del Espiritu, pero
callan porque esa voz exige decisiones. Muchos conocen lo
correcto, pero retroceden cuando ese conocimiento pide
obediencia. Asi, la cobardia espiritual se convierte en una
trampa sutil: no destruye la fe de inmediato, pero la seca
lentamente; no arranca de golpe la identidad, pero la debilita
hasta hacerla irreconocible.

Este libro nace como un llamado a enfrentar esa
trampa. No con condenacion, sino con luz. No con culpas,
sino con una invitacion a la libertad interior. Porque la
valentia espiritual no consiste en no sentir miedo; consiste en
decidir no obedecerle.

Hoy la Iglesia se encuentra ante un cruce similar.
Durante afios, muchos creyentes han sido formados en una fe
comoda, segura, protectora, disefiada para evitar riesgos. Una
fe que evita el sacrificio, que teme ofender, que procura
adaptarse mas que confrontar, que prefiere ser aceptada antes
que ser fiel. Pero la Escritura jamas nos llamo a la
comodidad; nos llamo al discipulado. Y el discipulado no es
un camino amplio, sino estrecho; no es un viaje sentimental,
sino sacrificado; no es un espacio de autopreservacion, sino

—
~
| —




de entrega. Jesus nunca prometio a sus discipulos que serian
admirados; prometido que serian perseguidos, pero también
que serian fieles y fructiferos si permanecian en El. El
Evangelio no es una invitacion al confort espiritual, sino a la
cruz.

Por eso, este libro pretende levantar una bandera, una
voz y un espejo. Una bandera que declare que el tiempo de la
neutralidad se agotd. Una voz que llame a volver al coraje
que caracterizo a los santos del pasado, a los profetas que
hablaron contra sistemas enteros, a los apdstoles que
prefirieron la cércel antes que callar el nombre de Cristo. Y
un espejo que permita a cada lector evaluar su propio corazon
para discernir honestamente si estd caminando en valentia o
st ha cedido terreno a la cobardia espiritual.

Pero este mensaje no es solo para lideres; es para todo
creyente que desee vivir bajo el gobierno del Espiritu Santo.
Porque el coraje espiritual no esta reservado para los
pulpitos; se necesita en el matrimonio, en la crianza de los
hijos, en las decisiones laborales, en la integridad personal,
en la vida digital, en la ética cotidiana, en la santidad privada
que solo Dios ve.

Se requiere coraje para vivir en verdad cuando nadie
mas lo hace, para resistir tentaciones cuando todos ceden,
para defender principios cuando la cultura los ridiculiza. Se
necesita coraje para ser fiel a Cristo cuando seguirlo cuesta
reputacion, comodidad o relaciones. Y se requiere coraje para
tomar decisiones espirituales que rompan cadenas internas,




sanen heridas antiguas o desafien estructuras que parecen
inamovibles.

Al mismo tiempo, este libro reconoce que la cobardia
espiritual no siempre nace de la maldad; a veces nace del
dolor. Hay quienes han sido heridos por lideres, traicionados
por sistemas, decepcionados por instituciones religiosas, o
marcados por experiencias donde la obediencia los dejo
expuestos y vulnerables.

Para muchos, el miedo no es un enemigo externo, sino
una cicatriz interna. Por eso, el camino hacia el coraje no
consiste simplemente en decir “sé valiente”, sino en permitir
que el Espiritu Santo sane, fortalezca, restaure y reactive la
fuerza interior que proviene de la comunién con Dios.

El coraje espiritual es una evidencia del Reino. Quien
vive bajo el gobierno del Espiritu inevitablemente
manifestara valentia en sus decisiones. No porque sea fuerte,
sino porque estd sostenido por Aquel que es Todopoderoso.
El coraje no es una capacidad humana: es el fruto de una
conviccion divina.

Por eso, este libro no idealiza héroes, sino obediencia.
No exalta personalidades fuertes, sino corazones que
reconocen su debilidad y aun asi deciden obedecer al
Espiritu. La valentia espiritual no pertenece a los valientes
naturales, sino a los obedientes espirituales. Nadie nace
valiente para el Reino; todos somos formados en el taller del
Espiritu Santo.




Cada capitulo de este libro buscara acompaiarlos en
ese proceso formativo, donde la verdad confronta, el Espiritu
ilumina y el corazon se fortalece. Mi deseo es que, mientras
avancemos en estas paginas, el Espiritu les hable con
claridad. Que les muestre donde han cedido terreno al temor,
dénde han callado por conveniencia, donde se han detenido
cuando deberian avanzar, donde han buscado aprobacién mas
que fidelidad. Pero que también les muestre el camino hacia
adelante: el camino del coraje, el camino de la obediencia, el
camino de una fe madura que honra al Sefior en tiempos
inciertos.

Porque lo que viene demandard una Iglesia fortalecida,
purificada y valiente. Una Iglesia gobernada por el Espiritu,
no por el sistema; movida por la verdad, no por la presion
cultural; guiada por conviccion, no por conveniencia. Una
Iglesia que no retroceda ante un mundo que se oscurece, sino
que se levante con la luz del Reino. Y cada uno de nosotros
tendra que decidir qué direccion tomard, que flecha seguira.

Este libro es una invitacion a dejar atras el temor, a
romper la pasividad, a abandonar el silencio que paraliza.
Una invitacion a abrazar el coraje espiritual que nace de la
presencia de Dios. Una invitacion a vivir una fe robusta,
madura, comprometida y profundamente consciente del

tiempo en que vivimos.

10

—
| —



Capitulo uno

DISCERNIENDO
LOS TIEMPOS

“Sabéis distinguir el aspecto del cielo, ;y no podéis
discernir las seriales de los tiempos?”
Mateo 16:3

Hay horas en la historia espiritual de la humanidad que
se vuelven bisagras; momentos en los que el cielo parece
inclinarse sobre la tierra para despertar a los hombres a una
conciencia mas profunda del tiempo que atraviesan. Son
horas en las que Dios llama con mas fuerza, pero también son
horas en las que el enemigo presiona con mas violencia. Son
tiempos donde la indiferencia se vuelve traicion, donde la
comodidad se transforma en peligro, y donde la tibieza deja
de ser una debilidad para convertirse en una puerta abierta al
engano.

La Biblia ensefia que existe un “kairos”, un tiempo
decisivo, en el que cada generacion debe discernir si esta
llamada a callar o a levantarse, a ceder o a avanzar, a
mezclarse con la sombra o a brillar con la verdad. Y nuestra

11

—
| —



generacion, la generacion digital, liquida, acelerada y
distraida, ha entrado precisamente en esa hora.

Jesls mismo nos ensefid0 que la incapacidad de
discernir los tiempos es una sefial preocupante de ceguera
espiritual. Les dijo a los fariseos que sabian distinguir el
aspecto del cielo, pero no podian discernir las sefiales de los
tiempos que estaban viviendo. Ese reproche resuena hoy de
manera profética, como una advertencia que atraviesa los
siglos y golpea la puerta de la Iglesia contemporanea.

Porque hay elementos en el presente que no pueden ser
ignorados: un avance sistematico del error, una erosion de la
verdad, un espiritu de confusioén que busca redefinir lo bueno
y lo malo, lo santo y lo profano. No son solo eventos sociales;
son sefales espirituales. No son apenas transformaciones
culturales; son los temblores previos de un conflicto mas
profundo entre el Reino de Dios y las tinieblas.

En los tiempos finales, que no necesariamente
significa los ultimos minutos antes del regreso de Cristo, sino
el ambiente moral y espiritual previo a Su venida, la Escritura
describe un escenario marcado por crisis, engafo y presion.
Pablo escribe que “en los postreros tiempos algunos
apostatardn de la fe, escuchando a espiritus engaiiadores y
doctrinas de demonios” (1 Timoteo 4:1).

También declara el apdstol, que habra hombres
“amadores de si mismos... desobedientes, ingratos,
impios... teniendo apariencia de piedad, pero negando la

()



eficacia de ella” (2 Timoteo 3:1 al 5). Este es un retrato que
encaja dolorosamente con lo que vemos: un cristianismo
superficial, una religiosidad cémoda, una fe sin
confrontacion, una espiritualidad sin cruz. Vivimos un
tiempo donde muchos prefieren creer en un evangelio que no
demanda, una fe que no incomoda, un Cristo sin sefiorio, una
gracia sin compromiso. Y ese escenario es precisamente la
atmosfera donde la cobardia espiritual florece.

Pero es también el terreno fértil donde Dios esta
llamando a un pueblo valiente. El contexto oscuro nunca ha
sido excusa para la pasividad, sino la plataforma donde Dios
levanta a Sus hombres y mujeres de determinacion. No fue
en un tiempo comodo que Dios llamé a Josué, sino en un
tiempo de transicidén, incertidumbre y enemigos por
conquistar.

No fue en un ambiente tranquilo donde Ester se
convirtid en intercesora, sino en un contexto politico de
amenaza y genocidio. No fue en un periodo de bonanza que
Elias se levanto, sino en la época de la apostasia mas
profunda de Israel. No fue en una era de tolerancia religiosa
que Juan el Bautista proclamo el arrepentimiento, sino en
tiempos de corrupcion religiosa y opresion politica.

El coraje espiritual nunca nace del clima externo, sino
del llamado interno del Espiritu. Y cuando Dios decide
levantar voces, no consulta la comodidad del tiempo, sino la
disponibilidad del corazén. Es decir, El sigue buscando

13

—
| —



corazones, no acomodando tiempos. /Seremos nosotros una
generacion capaz de comprender esto?

La batalla que enfrentamos hoy no es visible a simple
vista. Es una mezcla sutil de presion cultural, manipulacién
emocional, ideologias globales, discursos moralistas vacios y
una religiosidad light que promete paz sin confrontacion. Es
lo que Pablo describe como “fortalezas, argumentos y
altiveces que se levantan contra el conocimiento de Dios”
(2 Corintios 10:4 y 5). Estas fuerzas no se manifiestan
primero en la politica ni en la economia, sino en la mente de
los creyentes, en sus decisiones, en su capacidad de
mantenerse firmes cuando la corriente del mundo los arrastra
en sentido contrario.

Por eso, discernir los tiempos implica reconocer que
estamos siendo empujados hacia una fe cada vez mas
privada, silenciosa y diluida. Una fe sin valentia se convierte
en costumbre; una costumbre sin conviccion termina siendo
un adorno espiritual incapaz de enfrentar el poder del engafio.

La Iglesia de este tiempo enfrenta una doble presion:
una externa y una interna. Externa, porque la cultura ya no
tolera la verdad absoluta. Interna, porque muchos templos
han adoptado un mensaje suavizado para no perder
seguidores, relevancia o aceptacion publica.

Pero Jesus nunca midié Su mensaje por la probabilidad

de agradar; lo midi6 por la necesidad de salvar. El nunca
busco multitudes; busco discipulos. Nunca ofrecio el camino

()




amplio; mostré el estrecho. Y en una época en que incluso
los cristianos temen anunciar lo que creen, el llamado de
Jestis, mas que nunca, nos confronta, porque la cruz siempre
exige valentia; mientras que la cobardia espiritual siempre la
evita.

“El que quiera venir en pos de mi, niéguese a si mismo,
tome su cruzy sigame”
Marcos 8:34

Cuando observamos el panorama actual, descubrimos
que el mayor problema de la Iglesia no es la falta de
conocimiento biblico, sino la falta de accion conforme a ese
conocimiento. Muchos saben, pocos obedecen. Muchos
escuchan, pocos responden. Muchos celebran la verdad, pero
pocos la viven cuando tiene un costo.

Por lo tanto, el coraje espiritual no es informacion; es
transformacion. No es teoria; es decision. No es emocion; es
conviccion. El problema no es la falta de mensajes
inspiradores, sino la ausencia de creyentes dispuestos a
abandonar la comodidad para abrazar la voluntad de Dios.
Los tiempos exigen coraje, pero muchos prefieren esperar
tiempos mas seguros, ignorando que el tiempo de decidir no
llegara cuando todo sea favorable, sino ahora, cuando la
tension espiritual estd en aumento.

Por eso, este capitulo comienza sefialando una realidad
innegociable: estamos viviendo la hora del coraje. No la hora
de observar pasivamente. No la hora de adaptarse a lo que el

()



mundo define como correcto. No la hora de esconder la luz
para evitar incomodidades. Es la hora de levantarse, de
ponerse de pie interiormente, de tomar postura por Cristo,
aunque eso nos cueste reputacion, aceptacion o comodidad.
Es la hora en la que Dios estd probando corazones,
purificando intenciones, y separando a los valientes de los
conformistas. No por favoritismo, sino porque el Reino
avanza solo a través de hombres y mujeres que no negocian
la verdad.

Porque al final, la diferencia entre cobardia y coraje no
se mide por la ausencia de miedo, sino por la direccion que
elegimos seguir. Y en estos tiempos oscuros, la direccion
correcta no es la de la seguridad humana, sino la del
llamamiento santo.

Discernir los tiempos es reconocer que no estamos en
dias comunes. Y si no son dias comunes, tampoco podemos
vivir una fe comin. Hay una urgencia en el espiritu. Hay una
alarma celestial sonando. Hay un llamado divino que dice:
“Despiértate ti que duermes, y levantate de entre los
muertos, y te alumbrara Cristo” (Efesios 5:14). Ciertamente
esta es la hora del coraje. Y solo quienes la disciernan podran
caminar con firmeza en medio del temblor que viene sobre el
mundo. De hecho, considero esto tan importante que he
ensefiado y escrito mucho sobre esta situacidn, por eso, les
recomiendo leer mi libro titulado “Iglesia preciosa despierta
de una buena vez” y también “Avivamiento espiritual, la gran
purificacion final”. Creo que son buenos complementos de
este material.

—

16

'




Discernir los tiempos no es un ejercicio intelectual ni
una habilidad reservada para profetas o expertos. Es una
sensibilidad espiritual, una percepcion afinada del corazon,
una capacidad que nace de caminar lo suficientemente cerca
de Dios como para sentir como El interpreta lo que ocurre en
el mundo.

En la Biblia, los hijos de Isacar eran reconocidos por
entender los tiempos y saber qué debia hacer Israel (1
Cronicas 12:32). Esa combinacion, discernimiento y
direccion, es la que marca la diferencia entre un creyente que
simplemente sobrevive al momento histérico y uno que se
convierte en instrumento de Dios en medio de la crisis. Hoy
mas que nunca necesitamos creyentes que sean los Isacar de
esta generacion, hombres y mujeres capaces de ver mas alla
de lo evidente, de interpretar la realidad desde el Espiritu y
no desde las emociones, los temores o las voces de este siglo.

El gran problema es que muchos cristianos viven
atrapados en lo inmediato, en lo urgente, en lo que brilla y
suena, sin detenerse a observar el panorama espiritual que los
rodea. Estdn tan acostumbrados a la velocidad del mundo
moderno que han perdido la capacidad de contemplar. Y
quien no contempla, no discierne; y quien no discierne, no
puede ser valiente, porque el coraje no nace de la ceguera,
sino de la vision.

El valiente no es quien ignora el peligro, sino quien lo

entiende y aun asi decide avanzar con Dios. La cobardia
espiritual, por el contrario, nace de una miopia interior que

()




minimiza la batalla o la reduce a categorias humanas. Cuando
un creyente deja de ver lo invisible, comienza a temer lo
visible.

Este tiempo demanda creyentes capaces de ver mas
alla de los titulares, las narrativas de moda y los discursos
seductores que prometen libertad mientras encadenan. El
mundo habla de progreso, pero se aleja de Dios. Habla de
autenticidad, pero reniega de la verdad. Habla de inclusion,
pero excluye la santidad. Habla de amor, pero rechaza al Dios
que es amor.

Esa contradiccion es una clara sefial del tiempo final.
El profeta Isaias lo dijo asi: “llamardn a lo malo bueno, y a
lo bueno malo; hardn de la luz tinieblas y de las tinieblas
luz” (Isaias 5:20). Estos no son solo cambios culturales, son
cambios espirituales profundos, disefiados para debilitar la
conciencia moral, erosionar la fe y anestesiar el espiritu.

El creyente que no discierne piensa que solo esta
enfrentando una tendencia social; el que discierne entiende
que estd enfrentando una estrategia infernal. Y esa diferencia
cambia la postura del corazén. Porque cuando uno reconoce
que hay wuna ingenieria espiritual detras de los
acontecimientos, ya no puede darse el lujo de vivir en
neutralidad. Cuando el creyente percibe que la batalla no es
contra carne ni sangre, sino contra “principados, potestades
y gobernadores de las tinieblas de este siglo” (Efesios 6:12),
entonces comprende que su fe no puede ser pasiva, ni tibia,
ni superficial.

18

—
| —



Sin embargo, la realidad mas preocupante no es la
maldad del mundo, sino la pasividad de la Iglesia. A lo largo
de los siglos, fueron los momentos de crisis los que
expusieron el verdadero estado espiritual del pueblo de Dios.
La persecucion revelaba a los valientes; la comodidad
revelaba a los cobardes.

El sufrimiento purificaba el cardcter; la prosperidad
acomodaba el alma. Y hoy, en este clima global de
relativismo y presion social, muchas iglesias han preferido
adaptarse antes que resistir, suavizar el mensaje antes que
perder publico, sacrificar la verdad antes que vivir la
incomodidad de la confrontacidn espiritual.

La Biblia nunca oculto6 este peligro. Jesus advirti6 a la
iglesia de Laodicea sobre la tibieza, ese estado intermedio,
esa fe templada, ese corazon dividido que no rechaza a Dios,
pero tampoco lo obedece por completo. La tibieza no produce
martires, pero tampoco produce santos. No levanta falsos
profetas, pero tampoco levanta intercesores.

Es, simplemente, una fe fragil, comoda, incapaz de
enfrentar la batalla espiritual de los tiempos finales. Y por
eso el Senor dice: “Yo reprendo y castigo a todos los que
amo; sé pues celoso y arrepiéntete” (Apocalipsis 3:19). La
reprension de Cristo no es condena, sino un llamado urgente
a despertar del letargo.

Cada vez resulta mas evidente que estamos entrando
en un tiempo donde la fe sin coraje serd arrastrada por la

()



corriente dominante del espiritu de este siglo. Hoy muchos se
conforman con una espiritualidad emocional, superficial,
motivacional, pero sin transformacion profunda. Algunos
buscan experiencias, pero no entrega; quieren sentir a Dios,
pero no obedecerlo; desean paz sin guerra, gloria sin cruz,
consuelo sin disciplina.

Quienes viven asi, viven una espiritualidad débil,
liviana, incapaz de sostener la fe cuando el mundo demande
definiciones claras. Esta fe diluida no resiste el viento del
engaino ni la presion del entorno. Es como la casa construida
sobre la arena: se mantiene en el buen clima, pero se
derrumba cuando vienen las lluvias (Mateo 7:26 y 27).

Sin embargo, creo que Dios esta levantando en este
tiempo un remanente con discernimiento. Hombres y
mujeres que no se dejan seducir por la comodidad espiritual
ni por la popularidad religiosa. Personas que no negocian su
conciencia para agradar a las masas. Creyentes que escuchan
la voz del Espiritu por encima de las voces del mundo.

Este remanente entiende que no podemos enfrentar los
tiempos finales con una fe, basada en las experiencias que
otros tuvieron en el pasado, con un compromiso mediocre,
con una obediencia selectiva. Lo que necesitamos es coraje
espiritual. No un coraje humano nacido de la impulsividad o
del caracter fuerte, sino un coraje que brota de la presencia
de Dios, de la conviccion de la verdad, de la certeza de que
Cristo gobierna, aunque el mundo tiemble.

20

—
| —



Discernir los tiempos no solo es entender lo que
ocurre, sino comprender qué exige Dios de nosotros en medio
de lo que ocurre, por eso mencioné a algunos personajes
como Josug¢, porque ¢l no le bastd saber que Canaan estaba
delante de ¢él; necesitd la orden clara de Dios: “Esfuérzate y
sé valiente” (Josué 1:6). A Ester no le alcanzo6 con saber que
habia una crisis en su nacién; tuvo que reconocer que habia
llegado al reino “para un tiempo como este” (Ester 4:14). A
Elias no le bastd ver la apostasia de Israel; tuvo que
presentarse ante Acab con la palabra del Sefior. A Juan el
Bautista no le alcanz6 comprender que el Mesias venia; tuvo
que abrir el camino con valentia, aun a costa de su vida. El
discernimiento verdadero siempre conduce a la accion.

Esa es una de las mayores carencias de la Iglesia
contemporanea: muchos ven, pocos actian. Muchos
entienden, pocos obedecen. Muchos perciben el estado del
mundo, pero no se sienten responsables de responder
proféticamente a ¢l. La fe sin coraje produce espectadores
espirituales; la fe valiente produce testigos. Y Jesus no nos
llam6 a ser espectadores, sino testigos: hombres y mujeres
capaces de dar testimonio de la verdad aun en medio de la
oposicion (Hechos 1:8).

El coraje espiritual es, por lo tanto, un prerrequisito
para vivir en el Reino. No se trata simplemente de resistir,
sino de avanzar. No es solo mantener la fe, sino extenderla.
No es unicamente soportar el tiempo, sino interpretarlo y
responder a €l con fidelidad. El Reino de Dios siempre ha
avanzado en medio de la adversidad, nunca en ausencia de

()



ella. La historia de la Iglesia lo confirma: alli donde hubo
persecucion, hubo avivamiento; alli donde hubo oscuridad,
surgié una luz mas intensa; alli donde el enemigo presiond,
el Espiritu Santo lleno; alli donde se silenciaron multitudes,
Dios levant6 a uno que se atrevio a hablar. Y hoy, Dios busca
nuevamente a €sos ‘“unos’.

En este tiempo de ruido, confusion y sombras, el
mundo necesita creyentes que no se escondan detrds de la
prudencia humana ni de la neutralidad comoda. Necesita
hombres y mujeres que, antes que temer a las consecuencias,
teman desobedecer a Dios. Que, antes que buscar aprobaciéon
social, busquen aprobacion eterna. Que, antes que proteger
su reputacion, protejan su llamado. El coraje espiritual es la
marca de aquellos que entienden su tiempo y deciden no
dejarlo pasar sin responder al proposito divino.

Discernir los tiempos es comprender que Dios nos ha
ubicado en este momento especifico de la historia para vivir
una fe valiente, clara y obediente. No estamos aqui por
casualidad. No nacimos en otra €poca porque era en esta
donde Dios quiso que Su luz brillara a través de nosotros.
Esta es nuestra hora. Y es la hora del coraje.

Hay momentos en la historia donde Dios parece
susurrar a Su pueblo, y momentos donde Dios clama. El
tiempo que vivimos no es un tiempo de susurros; es un
tiempo donde el Espiritu esta levantando Su voz con
urgencia, como lo hizo en los dias de los profetas, cuando
Israel se encontraba en el umbral de decisiones trascendentes.

22

—
| —



Hoy, las naciones estin agitadas, los sistemas
tiemblan, las ideologias se fortalecen y el mundo espiritual se
mueve con una intensidad inusual. Y en medio de esa tension,
Dios esta llamando a Su Iglesia a despertar, a definirse, a
alinearse, a levantarse. No con violencia, sino con
conviccidn; no con arrogancia, sino con santidad; no con
gritos humanos, sino con la firmeza de quienes saben en
quién han creido.

El discernimiento espiritual es, en este sentido, un faro
en medio de la noche. Quien no discierne tropieza. Quien no
discierne es arrastrado. Quien no discierne se adapta para
sobrevivir. Pero quien discierne se posiciona para cumplir el
proposito eterno de Dios.

En los tiempos finales, la Biblia anuncia dos grandes
movimientos paralelos: el crecimiento de la oscuridad y la
manifestacion de la gloria. “Tinieblas cubrirdan la tierra, y
oscuridad las naciones; mas sobre ti amanecera Jehova”
(Isaias 60:2). Estos dos movimientos estdn ocurriendo
simultdneamente, y el creyente que discierne sabe que la
oscuridad no es un obstaculo, sino el contexto perfecto para
que la luz del Reino se manifieste con mas fuerza.

Sin embargo, muchos cristianos se encuentran
paralizados porque interpretan los tiempos desde el temor y
no desde la fe. Cuando ven la maldad multiplicarse, creen que
estan perdiendo. Cuando observan persecucion ideologica,
piensan que Dios estd ausente. Cuando sienten presion
cultural, se imaginan derrotados. Pero la Escritura revela

(=)




exactamente lo contrario: cuando la noche avanza, la aurora
esta cerca; cuando el conflicto aumenta, el Reino irrumpe;
cuando las estructuras humanas se estremecen, Dios esta
preparando el terreno para un mover profundo de Su Espiritu.
Los wvalientes no esperan condiciones favorables para
avanzar; entienden que la batalla misma es sefial de que el
Reino estd en movimiento.

Consideremos este principio: Dios nunca llamo a Sus
hijos a una fe que evitara conflictos, sino a una fe que los
atravesara. No llam6 a Abraham para que viviera tranquilo
en Ur, sino para que caminara hacia lo desconocido; no llamé
a Moisés para que contemplara pasivamente la opresion, sino
para que confrontara a Faraon; no llamo a los profetas para
que fueran espectadores, sino portavoces de una palabra que
incomodaba; no llamé a los apostoles para mantenerse
seguros, sino para ser testigos hasta los confines de la tierra,
aun a costa de su vida. El llamado a la fe siempre fue, en
esencia, un llamado al coraje.

La Iglesia del siglo XXI corre el riesgo de olvidar este
fundamento. En muchos lugares se ha construido una
espiritualidad sin resistencia, sin sacrificio, sin confrontacion
interna ni externa. Se predica un evangelio liviano, cémodo,
terapéutico, centrado en las necesidades humanas mas que en
la gloria divina. Y aunque Dios es un Padre que cuida, sana
y restaura, nunca prometidé una vida sin batalla. Prometio
victoria, si, pero victoria sobre enemigos reales. Prometio
consuelo, si, pero consuelo en medio del conflicto. Prometio
paz, si, pero una paz que coexiste con la lucha espiritual.

()




“Estas cosas os he hablado para que en mi tengdis paz. En
el mundo tendréis afliccion; pero confiad, yo he vencido al
mundo.”

Juan 16:33

El gran desafio de este tiempo no es la afliccion, sino
la lectura equivocada que muchos hacen de ella. La
confunden con abandono, cuando es entrenamiento. La
interpretan como derrota, cuando es preparacion. La ven
como sefial de que Dios no estd, cuando es evidencia de que
esta formando un carécter valiente.

Si los creyentes entendieran que cada presion, cada
injusticia y cada adversidad son espacios donde el Espiritu
forja coraje, vivirian esta época con otra postura. El valiente
no es aquel que no siente miedo, sino aquel que permite que
Dios convierta ese miedo en combustible para la obediencia.

Por eso, el discernimiento de los tiempos es
inseparable del coraje espiritual. Quien discierne entiende
que este tiempo exige decisiones firmes. No decisiones
impulsivas, sino decisiones profundas. No decisiones
emocionales, sino espirituales. Este es el tiempo donde
muchos deberan elegir entre agradar a Dios o agradar al
sistema; entre mantenerse fieles a la verdad o entregarse al
relativismo; entre cargar la cruz o buscar un evangelio sin
costos.

La presion cultural sobre la Iglesia seguira
aumentando. No siempre serd violenta, pero siempre sera

()




insistente. Serd la presion de las ideas, de los discursos, de
los valores invertidos, de las leyes, de las corrientes de
pensamiento, de las estructuras globales que buscan
uniformar la conciencia y diluir la verdad.

Sera una persecucion sutil, sofisticada, muchas veces
invisible, pero disefiada para lograr que el creyente renuncie
a su identidad sin darse cuenta. Y frente a esa presion, la
cobardia espiritual se manifestara como silencio, adaptacion,
pasividad, tibieza, neutralidad. Pero el coraje se manifestara
como fidelidad, claridad, santidad, integridad y valentia
profética.

El creyente valiente no es agresivo, pero tampoco es
silencioso cuando debe hablar. No es imprudente, pero
tampoco se esconde cuando la verdad demanda ser
defendida. El valiente no se guia por el aplauso del mundo,
sino por la voz del Espiritu. Tiene convicciones profundas
que no negocia, aunque eso le cueste relaciones,
oportunidades o aceptacion.

El valiente comprende que la obediencia a Dios no
siempre serd comprendida, pero siempre serd recompensada.
La valentia espiritual no es temeridad, sino lealtad. No es
ego, sino entrega. No es orgullo, sino humildad que obedece.

Para ser valiente en este tiempo, el creyente debera

recuperar la vision eterna. Quien solo mira el presente se
debilita; quien mira la eternidad se fortalece. Quien vive

26

'

—



seglin las demandas del momento cede; quien vive segun la
voluntad del Rey del cielo se mantiene firme.

La Iglesia primitiva podia enfrentar prisiones,
tormentos y persecucion porque vivia con los ojos puestos en
la eternidad. Sabian que su ciudadania estaba en los cielos
(Filipenses 3:20). Sabian que su recompensa no estaba en la
tierra, sino “en los cielos” (Mateo 5:12). Sabian que, aunque
los hombres podian matar el cuerpo, no podian tocar el alma
(Mateo 10:28). Esa perspectiva eterna generaba un tipo de
coraje que ninguna presion humana podia quebrar.

Discernir los tiempos es, entonces, vivir con los 0jos
puestos en Cristo, no en la tormenta. Es comprender que el
mundo estd caminando hacia un desenlace profético, y que
nosotros no somos espectadores del cumplimiento biblico,
sino participantes activos del proposito eterno de Dios.

Somos la generacion a la que le toca sostener el
testimonio de Jesus en medio de un mundo que lo rechaza.
Somos los portadores de la luz en un sistema que ama las
tinieblas. Somos los heraldos del Reino en un escenario
global que intenta construir su propio reino sin Dios.

Y en esta hora, cuando el conflicto espiritual se
intensifica y la historia se aproxima a su climax profético,
Dios llama con fuerza: “Sed fuertes y valientes. No temadis
ni desmayéis, porque Jehova vuestro Dios estard con
vosotros en dondequiera que vaydis” (Josué 1:9). Estas
palabras no fueron pronunciadas solo para un caudillo

()



militar, sino para cada creyente que enfrenta la
responsabilidad de caminar en obediencia en tiempos
dificiles. La valentia que Dios demanda no surge del
temperamento, sino de la presencia del Espiritu. No brota del
orgullo, sino de la dependencia. No nace de la autoconfianza,
sino de la confianza en el Dios que camina con nosotros.

Este primer capitulo nos deja frente a una verdad
ineludible: hemos sido ubicados por Dios en este tiempo
estratégico de la historia para manifestar un coraje espiritual
que honre Su nombre y cumpla Su proposito. No estamos
aqui por accidente. Dios necesita valientes en esta hora, y nos
ha llamado a ser parte de ellos. La pregunta que cada creyente
debera hacerse no es: “;Qué tan oscuros son los tiempos?”,
sino: “;Qué tan dispuesto estamos a vivir con el coraje que
estos tiempos demandan?”. Porque, al final, el mundo no sera
transformado por creyentes informados, sino por creyentes
valientes.

Este es el tiempo del despertar. El tiempo del
discernimiento. El tiempo de la definicion. El tiempo del
coraje. Y aquellos que se atrevan a asumirlo caminardn no
solo con conviccidon, sino con la gloria del Reino
manifestandose sobre ellos.

“Despiértate, tu que duermes,
Y levantate de los muertos,
Y te alumbrara Cristo.”
Efesios 5:14

28

—
| —



Capitulo dos

EL ENEMIGO
SILENCIOSO

“Pero nosotros no somos de los que retroceden para
perdicion, sino de los que tienen fe para preservacion del
alma.”

Hebreos 10:39

La cobardia espiritual rara vez entra por la puerta
principal. No se presenta como un gigante que intimida
abiertamente, ni como una tormenta que se escucha desde
lejos. No hace ruido; se desliza, casi imperceptible, como el
viento frio que se cuela por las rendijas de una casa
descuidada. En realidad, tiene muy mala reputacién, por eso
se viste de verglienza para no ser descubierta y asi, suele
pasar desapercibida.

A veces se acomoda en el alma sin que el creyente lo
note, con otro disfraz como la prudencia, la cautela, el sentido
comun, o incluso de espiritualidad moderada. Pero, cuando
finalmente muestra su rostro verdadero, ya ha minado la
fuerza interior, ha apagado la voz profética y ha sembrado

(»)



dudas capaces de debilitar la obediencia. Por eso la Escritura
no la trata como una simple debilidad humana, sino como un
enemigo. Un enemigo silencioso, pero real. Un enemigo que
intenta detener lo que Dios desea mover.

Es una realidad que la mayoria de los creyentes no se
consideran cobardes. Nadie se mira en el espejo de la fe y se
autodefine como uno de aquellos que retroceden. Pero la
Escritura nos invita a examinar el corazéon mas alla de las
apariencias. Cuando el autor a los Hebreos declara no ser de
los que retroceden para perdicion, sino de los que tienen fe
para preservacion del alma, no estd describiendo a personas
naturalmente valientes, sino a aquellos que decidieron no
dejarse dominar por el temor.

Esa distincion es fundamental: la valentia espiritual no
es un rasgo de personalidad, sino una disposicion del corazon
que se niega a retroceder cuando Dios llama a avanzar. Por
eso la cobardia espiritual es tan peligrosa: porque no siempre
se identifica como tal, y porque suele esconderse detras de
razones aparentemente legitimas. Sin embargo, su efecto es
devastador: inmoviliza la vida espiritual, esteriliza la fe y
convierte al creyente en un espectador del Reino.

Muchas veces, la cobardia espiritual se gesta en lo
profundo del alma como una tensién no resuelta entre la fe
proclamada y la fe vivida. El creyente puede conocer la
verdad, puede incluso ensefiarla, memorizarla, defenderla en
debates y sostenerla en la teoria. Pero al momento de actuar

30

—
| —



seglin esa verdad, algo se rompe internamente. El corazon se
aferra al temor, al célculo, a la prudencia mal entendida.

Jestis, con una claridad que corta como espada,
expreso esta realidad cuando enseio: “El que quiera salvar
su vida, la perderd; pero el que pierda su vida por causa de
mi y del evangelio, la salvara” (Marcos 8:35). La cobardia
espiritual es precisamente ese instinto de “salvar la vida”, de
no exponerse, de evitar cualquier riesgo. Es querer conservar,
cuando el Reino exige entregar. Es protegerse, cuando Cristo
demanda avanzar. Es sostener lo que uno teme perder,
cuando el Espiritu llama a confiar.

El miedo a las consecuencias es quizas la forma mas
sutil y frecuente de la cobardia espiritual. No hablamos de un
miedo irracional ni fantasioso, sino del temor concreto a lo
que podria pasar si obedecemos. Las consecuencias pueden
ser sociales, econodmicas, relacionales, emocionales o incluso
ministeriales.

Es alli, donde este enemigo silencioso despliega su
astucia. No necesita gritar para frenar al creyente; basta con
que susurre: “;Y si no sale bien? ;Y si te critican? ;Y si
pierdes lo que tienes? ;Y si te equivocas? ;Y si nadie te
apoya?”. Cuando estas preguntas se vuelven mas fuertes que
la voz del Espiritu, la fe se debilita. No porque Dios haya
dejado de hablar, sino porque el corazén ha dejado de
escuchar.

31

—
| —



Pero la cobardia espiritual no solo teme las
consecuencias; también busca aprobacién. El ser humano,
por disefio divino, fue creado para relacionarse, para vivir en
comunidad, para caminar acompanado. Sin embargo, la
necesidad legitima de aceptacion puede convertirse en un
idolo cuando determina nuestras decisiones.

El apéstol Pablo lo entendié profundamente cuando
escribio: “;Busco ahora la aprobacion de los hombres o la
de Dios? Si todavia tratara de agradar a los hombres, no
seria siervo de Cristo” (Galatas 1:10). Esta declaracién no
es retorica ni exagerada: es un diagnostico preciso. La
cobardia espiritual nace muchas veces del deseo de agradar,
de no incomodar, de mantener la armonia a cualquier costo.
Es una trampa peligrosa, porque conduce a la renuncia
silenciosa de convicciones profundas. Convicciones que
fueron sembradas por el Espiritu, pero abandonadas por el
temor al rechazo humano.

Cuando un hijo de Dios renuncia a sus convicciones
para evitar conflicto, no necesariamente siente que esta
pecando. A veces incluso cree que estd siendo sabio,
diplomaético o paciente. Pero el alma sabe cuando ha cedido
mas de lo que debia. Y aunque la conciencia se intente
adormecer, la ausencia de paz revela la falta de coherencia.

Jesus fue claro al respecto cuando advirtié que “el que
se avergiience de mi y de mis palabras en esta generacion
adultera y pecadora...” (Marcos 8:38). No se trata de
vergilienza emocional, sino de retraerse, de callar lo que se

(»)




debe decir, de ocultar lo que se cree para encajar en un
ambiente hostil a la verdad. La cobardia espiritual es una
vergiienza tacita, no expresada, que se manifiesta en la
paralisis de la obediencia.

Otra senal clara de la cobardia espiritual es el evitar
desafios. Hay quienes oran fervientemente para que Dios los
use, los levante, los llene de poder, los haga instrumentos de
Su gloria... pero, cuando Dios responde abriendo una puerta,
retroceden. Piden direccion, pero cuando la reciben temen
caminar. Piden oportunidad, pero temen avanzar. Piden que
Dios abra caminos, pero cuando el camino se abre aparece
también el miedo al costo.

Es la historia de Israel frente a la tierra prometida: Dios
habia hablado, habia prometido, habia mostrado Su poder...
pero frente a los gigantes, la cobardia se impuso. “Somos
como langostas” (Numeros 13:33), dijeron. No porque lo
fueran, sino porque se habian visto desde la perspectiva del
temor y no desde la perspectiva del pacto. La cobardia
espiritual distorsiona la identidad y magnifica los obstaculos.
Hace pequenos a los valientes y gigantes a los problemas.

La incoherencia entre fe y practica es la consecuencia
natural de este enemigo silencioso. Se puede predicar sobre
la fe sin vivirla, se puede cantar sobre la victoria sin
experimentarla, se puede hablar de confianza sin ejercerla.
La cobardia espiritual genera un cristianismo teorico:
doctrinalmente correcto, emocionalmente sincero, pero
espiritualmente inmovil.

33

—
| —



Santiago lo expresa con claridad: “La fe sin obras es
muerta” (Santiago 2:26). No porque la fe deje de ser fe, sino
porque la falta de accion la vuelve estéril. La cobardia
espiritual, entonces, no solo afecta el comportamiento
visible, sino la vitalidad misma de la vida espiritual. Un
creyente que no actiia segiin aquello que cree se convierte en
un alma dividida: sabe lo que debe hacer, pero no encuentra
la fuerza para hacerlo.

El costo espiritual de la cobardia es mucho mas alto de
lo que la mayoria imagina. No solo frena decisiones; apaga
procesos. No solo detiene pasos; debilita la identidad. No
solo impide obedecer hoy; prepara el terreno para
desobedecer mafiana. Jesus advirtid que “el que pone la
mano en el arado y mira atrds no es apto para el Reino”
(Lucas 9:62).

No se trata de un juicio duro, sino de una advertencia
amorosa: quien se acostumbra a mirar atras pierde la
capacidad de avanzar. La cobardia espiritual forma hébitos,
genera patrones, edifica muros invisibles que luego son
dificiles de derribar. Y mientras tanto, la voz profética se
debilita. El creyente que antes se encendia en el altar, ahora
se apaga en la comodidad. La vision que antes era clara, ahora
se vuelve borrosa. La autoridad espiritual que antes fluia con
naturalidad, ahora se esfuma entre dudas y silencios.

La cobardia espiritual no es simplemente una
predisposicion del cardcter; es un posicionamiento interior
que rechaza la plenitud del Reino por temor al costo. Y ese

([ »)



posicionamiento, si no es confrontado, puede llevar al alma a
una tibieza que Dios describe como nauseabunda
(Apocalipsis 3:16). El Sefior no estd rechazando al débil,
sino llamando al indeciso a definirse. El débil puede ser
fortalecido, pero el cobarde voluntario se mantiene en una
neutralidad cémoda que niega la esencia misma del
discipulado.

La cobardia espiritual no siempre se manifiesta como
un rechazo absoluto a Dios; con frecuencia aparece
disfrazada de una fe que ya no tiene filo. Es una fe que aiin
sostiene el lenguaje correcto, que conserva la apariencia de
espiritualidad y que incluso participa de las actividades de
culto, pero cuyo corazon ha perdido la fuerza para obedecer.

Es una fe que ya no transforma, que ya no incomoda a
las tinieblas, que ya no desafia el pecado, que ya no rompe
cadenas. Una fe domesticada. Jests lo describi6 con
precision cuando citdé a Isaias: “Este pueblo de labios me
honra, mds su corazon estd lejos de mi” (Mateo 15:8). La
cobardia espiritual crea distancia entre los labios y el
corazon. Entre lo que se dice y lo que se vive. Entre la
devocidn que proclamamos y la obediencia que evitamos.

Es necesario entender que la cobardia espiritual no
aparece de un dia para el otro. Se va formando, lentamente,
como el 6xido en el hierro. Al principio, es apenas una
sombra de duda: “;Serd este el momento correcto?”. Luego,
se convierte en una preocupacion: “;Coémo reaccionaran los
demas?”. Después, se transforma en una justificacion:

()




“Quizds no es sabio exponerse tanto...”. Finalmente, se
convierte en un estilo de vida espiritual marcado por la
inaccion. Y lo mas tragico es que, en ese proceso, el creyente
deja de escuchar la voz clara del Espiritu Santo. No porque
Dios haya dejado de hablar, sino porque la cobardia reduce
el volumen de Su voz. La apaga. La hace indistinguible en
medio del ruido de los temores internos.

La renuncia silenciosa a convicciones es uno de los
efectos mas devastadores de este enemigo. Un creyente que
en otro tiempo defendia la verdad con pasion, ahora prefiere
la neutralidad. Quien antes levantaba la voz contra la
injusticia, ahora elige el silencio codmodo. Quien antes vivia
con celo santo, ahora adopta un cristianismo pasivo,
anestesiado, sin impacto espiritual.

No es que haya perdido la fe; es que la ha encerrado en
un cuarto interior al cual ya no entra. Una fe guardada,
protegida, escondida detrds de excusas que suenan
razonables. Pero Jesus nunca nos llamo6 a una fe escondida.
El declard: “Vosotros sois la luz del mundo... No se
enciende una lampara y se pone debajo de un cajon”
(Mateo 5:14 y 15). La cobardia espiritual coloca la lampara
debajo del cajon de la conformidad. Y asi comienza la
tragedia: lo que debia iluminar, ya no brilla.

Este enemigo silencioso no solo afecta al individuo;
también afecta a la comunidad. Una iglesia donde los
creyentes ya no tienen el coraje de defender su fe comienza a
perder su columna vertebral espiritual. Al no haber voces

()



proféticas que confronten el error, la verdad se diluye
lentamente. Al no haber ejemplos de valentia, el estdndar
espiritual se debilita. La iglesia deja de ser un ejército y se
convierte en un refugio comodo donde nadie quiere
incomodar a nadie.

El apdstol Pablo previo esta decadencia cuando
advirti6 que llegarian tiempos en que muchos “no
soportarian la sana doctrina” (2 Timoteo 4:3). No porque
la doctrina haya cambiado, sino porque los corazones se
habran vuelto incapaces de sostenerla con firmeza. No se
trata solo de un problema doctrinal, sino de un problema de

coraje espiritual.

Es aqui donde la diferencia entre la debilidad humana
y la cobardia espiritual voluntaria se vuelve crucial. Todos
somos débiles en algun area. Todos enfrentamos miedos,
dudas y momentos de fragilidad. La debilidad humana no es
pecado; es una condicion. A esa debilidad, Dios responde con
gracia. “Bdstate mi gracia, porque mi poder se perfecciona
en la debilidad” (2 Corintios 12:9).

Sin embargo, la cobardia espiritual voluntaria no es
simplemente debilidad: es una decision. Es elegir el miedo
por encima de la obediencia. Es decidir no avanzar cuando
Dios esta llamando. Es permanecer en el terreno seguro,
aunque el Espiritu invita a caminar sobre las aguas. Pedro fue
débil cuando dudo, pero su corazén no era cobarde; ¢l quiso
caminar, quiso obedecer, quiso lanzarse. El cobarde, en

37

—
| —



cambio, ni siquiera intenta. La debilidad puede ser
fortalecida; la cobardia voluntaria debe ser confrontada.

La cobardia espiritual afecta la identidad. El creyente
deja de reconocerse en Cristo. Se mira mas desde sus temores
que desde las promesas de Dios. Se siente pequefio, incapaz,
insuficiente. Esto no es humildad; es una distorsion. Es ver la
vida desde la perspectiva del temor y no desde la del Espiritu.

Este enemigo silencioso también genera una especie de
tibieza emocional y espiritual. La persona ya no experimenta
la pasion por la presencia de Dios. Ya no se conmueve ante
la Palabra, ni se quebranta con facilidad. Es como si el alma
se hubiera acostumbrado a vivir sin intensidad espiritual. Y,
aunque todo sigue funcionando externamente, las reuniones,
los cantos, la ensefianza, las actividades, el corazon esta
apagado.

El precio de la cobardia se vuelve alin mas evidente
cuando consideramos su impacto en la autoridad espiritual.
La autoridad espiritual no proviene del volumen de la voz ni
de la posicion ministerial; proviene de la coherencia interna.
Cuando un creyente vive lo que predica, su palabra tiene peso
en el mundo espiritual. Pero cuando ya no acttia segtn lo que
sabe que debe hacer, su autoridad se desintegra.

No porque Dios lo haya rechazado, sino porque su
propia conciencia lo despoja de confianza. Juan escribe: “Si
nuestro corazon no nos reprende, confianza tenemos en
Dios” (1 Juan 3:21). La cobardia espiritual genera un

()



corazon que reprende constantemente, porque sabe que se ha
negado a obedecer. Y asi se pierde la autoridad en la oracion,
en la intercesion, en la batalla espiritual. No porque falte
poder, sino porque falta coherencia.

La cobardia espiritual también afecta la sensibilidad a
la presencia de Dios. El Espiritu Santo es descrito como una
paloma, no porque sea fragil, sino porque es sensible a los
ambientes. Un corazén dominado por el temor crea un
ambiente interno de duda, de inseguridad, de indecision. Es
el mismo fendmeno que experimentd Elias en el monte
Horeb. Después de la amenaza de Jezabel, su corazon se lleno
de temor. Dios estaba alli, pero Elias no lo encontrd ni en el
viento fuerte, ni en el terremoto, ni en el fuego. Solo pudo
percibirlo cuando su alma se aquietd lo suficiente para
escuchar el “silbo apacible” (1 Reyes 19:12).

Lo mas grave de este enemigo silencioso es que puede
condicionar toda la vida espiritual. Un creyente puede pasar
anos sin tomar decisiones radicales por miedo. Puede vivir
décadas sin obedecer plenamente el llamado que Dios le hizo.
Puede envejecer espiritualmente sin haber visto las promesas
cumplidas, no porque Dios no fuera fiel, sino porque jamas
se atrevid a pisar la tierra prometida que Dios tenia
preparada. Esa es la tragedia de muchos en el pueblo de
Israel: murieron en el desierto, no porque Dios los hubiera
abandonado, sino porque nunca pudieron vencer el temor
interno que los hacia retroceder.

39

—
| —



La Escritura no suaviza esta realidad porque sabe que
la cobardia espiritual destruye destinos. Pero tampoco la
menciona para condenar; la revela para sanar. Es como si el
Espiritu Santo nos dijera hoy: “Sé valiente. No retrocedas.
No te rindas ante la cobardia que quiere detenerte. Hay una
tierra para conquistar, una mision que cumplir, un proposito

»

que avanzar...

Por otra parte, el coraje espiritual no es el resultado de
una personalidad audaz, ni depende de habilidades naturales,
ni se sostiene en emociones momentaneas. El coraje que
proviene del cielo es una gracia, un don infundido por el
Espiritu Santo en aquellos que han rendido su voluntad hasta
el punto en que ya no se pertenecen a si mismos, sino que
viven en obediencia radical al Sefior.

Es la valentia que nace cuando una persona se descubre
pequeiia, pero abrazada por un Dios inmenso; débil, pero
sostenida por un poder eterno; incapaz, pero confiada en la
Palabra infalible que lo gobierna todo. Es decir, Dios no
demanda un coraje humano, sino que demanda lo que El
mismo nos otorga, con lo cual no tenemos excusa.

El coraje espiritual comienza en el lugar secreto, donde
nadie nos aplaude ni nos observa, pero donde el Espiritu de
Dios moldea la voluntad como el alfarero trabaja el barro. No
se trata de un impulso emocional, sino de una postura interior
que ha sido probada en el silencio, formada en la oracion,
sellada en la Palabra y confirmada en la obediencia. La
valentia que se exhibe en publico siempre es el fruto de una

(=)




rendicion profunda en lo oculto. Por eso Jesus dijo: “Cuando
ores, entra en tu aposento...” (Mateo 6:6). Alli, donde lo
unico que queda es la verdad desnuda del corazon, es donde
Dios forma guerreros que no negocian su fe y discipulos que
saben permanecer firmes cuando otros retroceden.

El mayor enemigo de la cobardia no es el entusiasmo,
sino la conviccidon. El entusiasmo puede encenderse y
apagarse segun cambien las circunstancias; pero la
conviccion permanece, incluso cuando el cuerpo tiembla,
cuando las palabras se traban, o cuando el alma siente el peso
de la batalla.

En la Escritura vemos muchas veces que los valientes
no eran quienes no tenian miedo, sino quienes decidian creer
en medio del temor. Dios nunca exigio la ausencia de miedo;
lo que El reclama es la obediencia que atraviesa el miedo
apoyandose en Su fidelidad. El coraje espiritual nace de esa
certeza: Dios esta con nosotros, no como discurso motivador,
sino como presencia real que transforma la debilidad en
fuerza.

En un mundo donde el pecado se presenta como
libertad, donde el engafio se viste de sabiduria
contemporanea y donde la presion cultural intenta domesticar
la fe, la valentia se convierte en un acto profético. Ser valiente
no es gritar mas fuerte ni imponerse sobre otros; es
mantenerse fiel a Cristo cuando todo invita a ceder. Es decir,
la verdad con amor, aunque cueste rechazo. Es sostener
convicciones biblicas cuando la mayoria prefiere lo que es

()




popular antes que lo que es santo. Es predicar el Evangelio
aun cuando el terreno parece arido. Es seguir sirviendo
cuando el cansancio aprieta, seguir orando cuando parece que
nada cambia, seguir sembrando cuando no se ven frutos,
seguir creyendo cuando la noche es larga. La valentia
espiritual no es estridente; es perseverante.

Coraje es la virtud que permitié a Daniel abrir sus
ventanas hacia Jerusalén aun sabiendo que la ley decretaba
su muerte. Coraje es la decision de los discipulos de
proclamar a Cristo pese a las amenazas del Sanedrin. Coraje
es la fe de Esteban, que, mientras las piedras caian sobre su
cuerpo, levant6 la mirada y vio los cielos abiertos.

Coraje es la firmeza de Pablo, quien, con cicatrices en
el alma y en la piel, declard: “De ninguna cosa hago caso,
ni estimo preciosa mi vida para mi mismo...” (Hechos
20:24). El coraje espiritual es esa gracia indescriptible que
nos hace avanzar cuando la logica humana dice que
retrocedamos, y que nos permite cantar himnos en la
medianoche de nuestras prisiones.

Pero este coraje no surge de un deseo humano de
heroismo; nace del amor. “En el amor no hay temor; sino
que el perfecto amor echa fuera el temor” (1 Juan 4:18). La
valentia basada en el ego termina en orgullo; la valentia
fundada en el amor termina en obediencia. Quien ha
conocido el amor de Cristo no puede vivir una vida pequeia,
temerosa, encerrada en la autopreservacion. El amor
ensancha el alma y la hace capaz de arriesgarse. El Espiritu

(=)




Santo derramado en el corazon (Romanos 5:5), no solo
consuela: también impulsa hacia adelante, nos mueve a hacer
lo que naturalmente evitariamos y nos permite responder al
llamado de Dios con un “Aqui estoy, enviame” aun cuando
no sepamos adénde nos llevara ese camino.

El coraje espiritual también es fruto de la vision eterna.
Quien solo mira lo terrenal se paraliza; quien contempla lo
eterno se fortalece. Moisés soportd la oposicion de Faradn
“como viendo al Invisible” (Hebreos 11:27). Esteban
sostuvo su fe mirando la gloria. Pablo perseverd en sus
sufrimientos porque no fijo los ojos en las circunstancias,
sino en el “eterno peso de gloria” (2 Corintios 4:17).

La cobardia nace cuando la vida se reduce al aqui y
ahora; la valentia brota cuando entendemos que todo lo que
hacemos, decidimos y enfrentamos tiene resonancia en la
eternidad. Cada acto de fidelidad, cada sacrificio, cada
palabra dicha en obediencia es un eco que atraviesa el tiempo
y llega al corazén de Dios.

El coraje espiritual no siempre se manifiesta en
grandes desafios; a veces se expresa en pequefios actos
cotidianos de fe. La madre que ora sin desmayar por sus
hijos; el pastor que sigue predicando fielmente, aunque la
congregacion esté dormida espiritualmente; el creyente que
rechaza un negocio deshonesto, aunque eso signifique perder
dinero; el joven que decide guardarse en santidad aunque el
mundo lo llame anticuado; el anciano que sigue adorando a
Dios aun entre sus dolores; la viuda que sigue confiando

()



aunque su provision sea minima. Hay un heroismo
silencioso, escondido para los ojos del mundo, pero precioso
para Dios, que revela un corazén valiente.

El Sefior esta levantando en este tiempo una
generacion que no negocie su fe ante la presion cultural, que
no esconda su luz bajo el miedo, que no tema a las voces de
burla ni a los movimientos que intentan reescribir la verdad.
Una generacion capaz de amar profundamente, servir con
humildad, hablar con autoridad y vivir con pureza. Una
generacion que entienda que el coraje espiritual no se trata de
defenderse a si misma, sino de exaltar a Cristo y cumplir Su
proposito. Una generacidon que decida no ser espectadora
pasiva del mal, sino mensajera activa de la luz.

Y este coraje no es opcional; es necesario. En los
tiempos finales, donde el engafio serd mas sutil y la presion
mas intensa, la Escritura declara que solo permaneceran
firmes aquellos que “conocen a su Dios” (Daniel 11:32). No
basta con saber sobre Dios; hay que conocerlo en intimidad,
caminar con El, oir Su voz, dejar que Su Palabra nos forme y
Su Espiritu nos gobierne. Ese conocimiento transforma la
debilidad en fortaleza y la fragilidad en audacia. No es un
coraje agresivo ni soberbio, sino manso, seguro, estable,
como el de Cristo, quien enfrent6 la cruz no desde la emocion
del momento, sino desde la certeza de la voluntad del Padre.

Este es el llamado: vivir con coraje espiritual. No es un
privilegio de héroes excepcionales, sino la herencia de todo
hijo de Dios que desea caminar en obediencia. “Porque no

[w)



nos ha dado Dios espiritu de cobardia, sino de poder, de
amor y de dominio propio” (2 Timoteo 1:7). Esa es la
identidad que nos ha sido otorgada. Esa es la fuerza que
podemos encarnar. Ese es el tesoro que el Espiritu Santo
desea avivar dentro de nosotros.

Que cada lector sienta en su interior el susurro del cielo
llamandolo a avanzar. Que cada discipulo de Cristo descubra
que la valentia no es un sentimiento, sino una decision
sostenida por la gracia. Que cada pastor encuentre renovado
su compromiso, sabiendo que el valor no se mide por
resultados visibles, sino por fidelidad sostenida. Que cada
creyente, aun en medio de sus temores, pueda decir:

“El Seiior es mi roca, mi fortaleza y mi libertador.
Dios es mi refugio, él me protege.
Es mi escudo, me salva con su poder;
él es mi escondite mas alto.”
Salmo 18:2

45

—
| —



Capitulo tres

EL ROSTRO
DEL MIEDO

“No tengas miedo, que yo estoy contigo; no te desanimes,
que yo soy tu Dios. Yo te doy fuerzas, yo te ayudo y te
sostengo con mi justicia mi mano victoriosa.”
Isaias 41:10:

El miedo tiene un rostro, aunque muchas veces se
presenta en sombras. No siempre se manifiesta en gritos, ni
en persecuciones declaradas, ni en amenazas visibles. A
veces el miedo que mas paraliza es aquel que se esconde
detras de gestos cotidianos, de silencios prolongados, de
decisiones postergadas, de obediencias incompletas y de
convicciones debilitadas.

El miedo espiritual no siempre ruge; a veces susurra.
Y sin embargo, su poder para condicionar la vida del creyente
es tan profundo que puede moldear su caracter, su mision y
hasta su manera de relacionarse con Dios. No es un temor
superficial, sino una corriente subterranea que corre por los

46

—
| —



pasillos del alma, moldeando decisiones, frenando avances y
levantando murallas invisibles que detienen el paso de la fe.

La Escritura nunca niega la existencia del miedo. De
hecho, la reconoce como una realidad humana inevitable.
Pero también revela que existen temores que nacen de
heridas, fracturas, engafios o influencias espirituales, y que,
s1 no son confrontados, desembocan en formas de cobardia
que no honran al Sefior.

La Biblia muestra repetidamente que grandes hombres
y mujeres de Dios experimentaron miedo. Moisés temid ser
rechazado por su propio pueblo. Jeremias temi6 hablar por
ser muy joven (Jeremias 1:6). Gedeon temid derribar los
altares de Baal y lo hizo de noche, “porque tenia temor de la
casa de su padre y de los hombres de la ciudad” (Jueces
6:27).

Los discipulos temieron la tormenta, temieron al
Sanedrin, temieron la cruz. Jesis mismo reconocid la
angustia humana cuando dijo: “Mi alma estd muy triste,
hasta la muerte” (Marcos 14:34). No estamos hablando,
entonces, de un miedo en si mismo pecaminoso, sino de su
potencial para esclavizar cuando encuentra un corazén no
sanado, no firme o no confiado plenamente en Dios.

Hay un miedo que nace del instinto humano, el que
preserva la vida y alerta del peligro, y hay otro que nace de
una herida espiritual. Este segundo tipo es mas profundo, mas
silencioso y persistente. No avisa, pero actua. No amenaza,

()



pero dirige. No ataca frontalmente, pero condiciona. No ruge,
pero gobierna.

Es el miedo que se aloja en la memoria del alma: una
palabra que hirid, una traicién que quebro, una autoridad que
abus0, una figura espiritual que oprimio, un padre que nunca
afirmo, una experiencia que dejo cicatrices invisibles, un
fracaso que marco el corazén con la tinta indeleble de la
verglienza. Este miedo no se enfrenta con adrenalina, sino
con verdad. No se vence con fuerza, sino con luz. Es un
miedo que muchas veces requiere que el Espiritu Santo abra
habitaciones internas donde nadie ha querido entrar durante
afios.

Muchos creyentes aman sinceramente al Sefior y
desean avanzar hacia su propdsito, pero llevan en el alma un
archivo oculto donde el miedo ha guardado registros de
dolor. No es que no quieran obedecer; es que no pueden
porque algo interno los frena. En esos casos, la cobardia
espiritual no surge de la falta de amor por Dios, sino del peso
de heridas no reconocidas ni sanadas.

Asi como un muasculo lastimado impide un
movimiento, un alma herida impide un acto de valentia. El
temor de Pedro a confesar a Jests en la noche de su arresto
no provenia de un corazon incrédulo, sino de un corazén
todavia fragil, no fortalecido por el Espiritu, lleno de
expectativas rotas y emociones confusas. Es por eso que
Jests no lo desecha, sino que lo restaura. La gracia de Cristo
comprende cuando el miedo nace del dolor.

()



Pero también hay temores que crecen por la
acumulacion de inseguridades no tratadas. La baja
autoestima espiritual, esa percepcion distorsionada de uno
mismo, se transforma en un caldo de cultivo para la cobardia.
Cuando el creyente no ha asumido plenamente su identidad
en Cristo, comienza a interactuar con el mundo espiritual y
con la vida diaria desde un lugar de inferioridad.

Siente que no es suficiente, que no sabe lo suficiente,
que no ora lo suficiente, que no tiene la autoridad suficiente,
que no posee el caracter suficiente. El “no soy capaz” se
transforma en una muralla emocional que impide atravesar
los desafios que Dios presenta. El Senor llam6 a Gedeon
“varon esforzado y valiente” antes de que ¢l fuese capaz de
creérselo, porque conocia la batalla interna que libraba en su
alma. La valentia espiritual para enfrentar a los madianitas
debia comenzar por enfrentar la imagen distorsionada que
tenia de si mismo.

El temor también puede ser fruto de experiencias
traumaticas con la autoridad religiosa. Muchos creyentes han
sufrido bajo sistemas espirituales rigidos, manipuladores o
legalistas que condicionaron su percepcion de Dios y del
liderazgo. Cuando una autoridad deshonesta o abusiva marca
el alma, el corazén comienza a reaccionar con miedo antes
que con fe.

El trauma espiritual no siempre deja sefales obvias,
pero si deja patrones de comportamiento: la necesidad
excesiva de aprobacion, el temor a equivocarse, el terror a ser

(»)



juzgado, la incapacidad de decir “no”, el impulso de esconder
errores, la autoexigencia desmedida o la pardlisis ante la toma
de decisiones. Estas marcas profundas crean un terreno fértil
para que la cobardia se enraice. Muchas veces, la batalla no
es contra las circunstancias externas, sino contra voces
internas que repiten frases antiguas de descalificacion.

Y a esto se suma un factor inquietante: el enemigo sabe
detectar heridas abiertas. El miedo no es solo un sentimiento;
es un territorio espiritual. Donde hay heridas no sanadas,
Satands encuentra oportunidades para sembrar mentiras.
Jestus dijo que el diablo es “padre de mentira” (Juan 8:44),
y eso significa que su principal estrategia no es el ataque
visible, sino la distorsion interna.

No traera cadenas de hierro, sino ideas. No enviara
monstruos, sino sugerencias. No se presentara con violencia,
sino con insinuaciones que parecen ldgicas pero que son
contrarias a la verdad del Reino. Cuando un creyente escucha
esas mentiras sin filtrarlas por la Palabra, el miedo comienza
a tomar forma y se convierte en una fuerza que domina
decisiones, limita obediencias y encierra al alma en prisiones
invisibles.

El enemigo utiliza la intimidacién como un arma
silenciosa. Intimidar es reducir la percepcion de la autoridad
espiritual que el creyente tiene en Cristo. Cuando Satanas
logra convencer al cristiano de que es débil, incapaz o
indigno, ha ganado la batalla sin necesidad de atacar. Por eso
el apostol Pablo insiste en que debemos “derribar

(%)



argumentos y toda altivez; que se levanta contra el
conocimiento de Dios” (2 Corintios 10:5). Las fortalezas del
miedo no se derriban con emociones, sino con revelacion. Y
la verdad revelada no solo ilumina, sino que desarma. El
miedo es fuerte en la oscuridad, pero se vuelve impotente
cuando se enciende la luz de la Palabra.

Sin embargo, no podemos ignorar que también hay
factores externos que alimentan el temor. Vivimos en
tiempos en los que el rechazo, la burla, la presion social y la
persecucion economica o relacional actian como fuerzas que
moldean comportamientos. Muchos cristianos no avanzan
porque temen perder oportunidades laborales, amistades,
posiciones, ingresos o respeto.

La cultura moderna, que exalta la comodidad y el
bienestar, ha hecho del sacrificio una palabra ofensiva. Por
eso, todo llamado del Reino que implique costo emocional,
material o social se encuentra con una resistencia profunda.
El miedo al sacrificio, tan presente en nuestra generacion, es
uno de los motores mas poderosos de la cobardia espiritual.
No porque el creyente no quiera obedecer a Dios, sino porque
no estd dispuesto a pagar el precio de esa obediencia.

La realidad es que la cobardia no nace en grandes
escenarios, sino en pequefias renuncias ocultas. Se forma
cuando el corazon elige evitar el conflicto en lugar de
enfrentar la verdad; cuando prefiere la aprobacién antes que
la obediencia; cuando abraza la comodidad en vez de la
mision. Es un proceso lento y silencioso, casi imperceptible,

()




pero profundamente destructivo. Lo que comienza como
miedo termina como esclavitud.

Sin embargo, en medio de todo esto, Dios no mira al
creyente con condenacion. El conoce la historia detras del
miedo. Conoce los episodios que marcaron, las heridas que
moldearon, los silencios que reprimieron, los traumas que
paralizaron. Conoce el llanto que nunca se mostrd, los
temblores del alma que nadie entendid, el peso de las
expectativas que jamas pudieron cumplirse.

El Sefior sabe de donde nace el miedo y, por eso, ofrece
una salida que no comienza por exigir valentia, sino por
sanar. Antes de llamar a Pedro a ser valiente, Jesus lo llevo a
las brasas de la restauracion (Juan 21). Antes de enviar a
Isaias a proclamar, toco sus labios con un carbon encendido
(Isaias 6). Antes de enviar a Gededn a la guerra, le permitid
escucharse a si mismo en boca de otros (Jueces 7:13 al 15).
Dios no exige coraje sin antes sanar el miedo que paraliza.

Esta es la primera victoria: discernir que el miedo tiene
raices. Y que esas raices no se arrancan con ordenes externas,
sino con intervenciones internas del Espiritu. Muchos no
avanzan, no por falta de fe, sino porque llevan demasiado
peso en el alma. Y el Espiritu Santo viene no solo para
fortalecer, sino también para liberar. El es quien ilumina los
rincones ocultos del corazon, quien revela los gigantes
internos, quien sefala las cadenas invisibles, quien expone
las mentiras arraigadas, quien ordena y aquieta los
pensamientos que alimentan la cobardia. Su obra es

(=)



terapéutica, pastoral y profundamente transformadora.
Porque para vencer el miedo, primero hay que permitir que
la luz lo nombre.

El miedo no solo nace de heridas pasadas o de
inseguridades internas; también se alimenta de un clima
espiritual que rodea al creyente. Vivimos en un tiempo donde
la atmosfera del mundo respira intimidacién. La presion
cultural, el rechazo espiritual y el avance del pecado generan
un entorno donde la fe corre el riesgo de retraerse.

Los hijos de Dios, aun deseando ser fieles, podemos
llegar a sentirnos arrinconados, aislados o desgastados. En
muchos casos, la cobardia espiritual no surge por falta de
amor a Dios, sino por el desgaste de caminar a
contracorriente en un mundo que se burla de la conviccion.

Las Escrituras nos muestran que el miedo se intensifica
en ambientes hostiles, se amplifica cuando la interpretacion
de la realidad est4d contaminada por el entorno. Lo que veian
los espias ante la tierra prometida, no era mas grande que el
poder de Dios, pero si mas grande que la fe que tenian en ese
momento. La cobardia espiritual es, en ultima instancia, una
interpretacion distorsionada de la realidad. No es que los
gigantes no existieran; es que la percepcion de si mismos era
demasiado pequena. Y donde hay una percepcion debilitada,
el miedo ocupa el lugar de la vision divina.

En nuestros dias, los creyentes enfrentamos gigantes
modernos que rara vez llevan armaduras visibles: burla

()



social, cancelacion publica, presiones laborales, agendas
ideologicas, pérdida de oportunidades, desprecio académico,
manipulacion digital, hostilidad cultural. Todo parece
disefiado para empujarnos hacia la invisibilidad, para crear
un cristianismo pasivo, silencioso y domesticado.

Obviamente, la amenaza no siempre es frontal; muchas
veces es sutil, como un susurro colectivo que dice: “No
hables. No crezcas. No confrontes. No declares. No seas luz
donde la oscuridad domina.” Ese susurro repetido, dia tras
dia, va desgastando la valentia del alma.

Pero el miedo no solo se fortalece desde afuera;
también se profundiza cuando hay un apego interior a la
seguridad y a la comodidad. La cultura de este tiempo ha
hecho del bienestar un idolo. Todo lo que implique costo es
automaticamente rechazado. Los creyentes, sin darse cuenta,
son arrastrados a un evangelio sin sacrificio, a una fe sin
sangre, a una obediencia sin renuncia.

Cuando la vida cristiana es reducida a comodidad y
conveniencia, el miedo a perder cualquier estabilidad se
vuelve tirdnico. El temor al sacrificio se convierte en un freno
poderoso. Muchos no avanzan porque temen abandonar lo
que consideran seguro: relaciones, habitos, posiciones,
rutinas, ingresos, reputacion. La seguridad, cuando se
convierte en un refugio emocional y no en una confianza en
Dios, se transforma en un enemigo de la valentia espiritual.

—

54

'




Este miedo al sacrificio explica por qué tantos
creyentes retroceden cuando el llamado de Dios exige
cambio. Cambiar implica enfrentar la incertidumbre. Implica
dejar cosas que ya no edifican. Implica romper alianzas
toxicas. Implica abandonar lugares que ya no representan
proposito. Implica entregarse a una obediencia que no
garantiza aplausos. Implica escuchar al Espiritu y caminar
cuando los demads se quedan quietos.

Todo esto genera temores profundos: perder
relaciones, ser incomprendido, quedar solo, asumir riesgos,
atravesar desiertos. Pero Dios no moldea a los valientes en
habitaciones comodas. El forja a Sus hombres y mujeres en
lugares donde la confianza se vuelve absoluta y donde la
dependencia deja de ser opcional para transformarse en vida.

Es importante reconocer que el miedo también se nutre
de un espejismo muy extendido en la Iglesia contemporanea:
el deseo de una fe sin riesgos. Muchos quieren servir a Dios
siempre que no haya oposicion. Quieren obedecer siempre
que no haya criticas. Quieren crecer siempre que no haya
pérdida. Quieren avanzar siempre que no haya dolor.

Sin darse cuenta, esperan un cristianismo idealizado,
parecido a un contrato espiritual donde Dios promete confort
y el creyente promete fidelidad. Pero Dios nunca ofrecié un
camino libre de conflicto. Jesus fue claro: “En el mundo
tendréis afliccion” (Juan 16:33). El Reino no avanza sin
choque. La verdad no se proclama sin resistencia. La luz no
brilla sin que la noche reaccione. El compromiso sin costo es

[ )



una ilusion que alimenta la cobardia. Cuando el creyente cree
que obedecer a Dios deberia ser siempre facil, cualquier
dificultad se interpreta como una sefial para retroceder.

Ademas, el enemigo utiliza el miedo como una
estrategia de manipulacion espiritual. La intimidacion no es
solo emocional; es una tactica demoniaca que busca congelar
la fe. Satands sabe que un creyente temeroso es un creyente
controlado. Por eso uno de los ataques mas comunes del
enemigo no es la persecucion directa, sino la siembra
continua de pensamientos que generan dudas, inseguridad y
confusion.

La intimidacion es un arma estratégica. Fue lo que el
gigante Goliat us6 contra Israel antes de cualquier golpe
fisico: cuarenta dias de palabras disefiadas no para herir
cuerpos, sino para herir convicciones (1 Samuel 17). La
guerra espiritual es, en gran medida, una guerra de voces. La
cobardia nace cuando el creyente comienza a escuchar mas
las voces de la amenaza que la voz del Espiritu.

Hay otro factor espiritual que profundiza el miedo: la
distraccion. El enemigo no solo intimida; también desvia. La
distraccion es una forma mas suave pero igualmente efectiva
de paralisis. Muchos creyentes no avanzan en lo que Dios
quiere porque estan demasiado distraidos con lo que no
importa. El corazén dividido entre mil intereses no puede
responder con valentia a la voz del Espiritu. Cuando el alma
pierde el enfoque, el miedo encuentra espacio para crecer. La
distraccion apaga el discernimiento, debilita la vision, diluye

[ )




la oracidn y alimenta la inseguridad. Un creyente distraido es
un terreno fértil para el miedo, porque la valentia espiritual
solo florece donde hay claridad y proposito.

Y aun en medio de todo este panorama, Dios no
abandona al creyente en su lucha. El comprende la
complejidad del corazén humano. Sabe que el miedo no es
un evento, sino un proceso. No nace de un dia para el otro, ni
se derriba en un instante. Por eso Su trato es paciente,
compasivo y profundamente pastoral.

Dios no pide valentia sin antes acompaiiar. No exige
que el creyente sea fuerte sin antes fortalecerlo. El se revela
como un Padre que, en medio de la tormenta, dice: “No
temas; yo soy contigo” (Isaias 41:10). Y es esta presencia la
que comienza a transformar la interpretacion del miedo. El
temor pierde poder cuando la conciencia de la compaiiia de
Dios se vuelve mas real que la amenaza del entorno.

La fe no elimina automaticamente el miedo, pero
cambia su significado. El creyente que camina con Dios no
se vuelve insensible al peligro, sino capaz de atravesarlo sin
que su alma quede paralizada. Las raices del miedo
comienzan a aflojarse cuando el Espiritu Santo ilumina, sana,
corrige, fortalece y restituye. La cobardia no se derrota
ignorandola, sino enfrentando sus causas. Y esa
confrontacion es, en si misma, un acto de valentia espiritual.

Hay temores que no nacen en un dia, sino que se van
tejiendo lentamente en el alma hasta convertirse en cérceles

()




invisibles. Muchos cristianos aman a Dios con sinceridad,
pero sus pasos estan marcados por temblores que no logran
explicar. Parecen avanzar, pero retroceden. Quieren
obedecer, pero algo interno los detiene. Esta tension, que a
veces se vuelve dolorosa, es la evidencia de que el miedo
espiritual no es solo una emocién: es un territorio no
conquistado, una region del corazon donde Cristo atin no ha
sido entronizado completamente.

El enemigo sabe que no puede destruir la fe de los hijos
de Dios, pero si puede congelarla. No puede arrebatarles la
salvacion, pero puede robarles la efectividad. No puede
arrancarlos del corazon del Padre, pero si puede persuadirlos
de que vivir plenos es demasiado costoso. Por eso, la
cobardia espiritual es mas letal de lo que parece: no mata de
un golpe, sino que erosiona la determinacion, apaga la
pasion, deforma la identidad y, poco a poco, va apagando la
fuerza espiritual que Dios deposito en sus hijos.

El miedo se vuelve entonces un lenguaje, una forma de
interpretar la realidad. Todo parece amenaza. Todo parece
exageradamente dificil. Todo parece imposible. Una decision
sencilla se vuelve una batalla interna. Una palabra de
obediencia se percibe como un abismo. Un paso de fe se
siente como un salto hacia la ruina. Asi opera el temor cuando
gobierna: agranda lo pequeio, oscurece lo claro y distorsiona
lo que Dios dijo.

Ese es el motivo por el cual muchos creyentes no
avanzan, aun sabiendo lo que deben hacer. La mente se

()



convierte en un campo minado, donde cada pensamiento esta
cargado de dudas y advertencias. El corazon, en vez de latir
con conviccion, late con sospecha. Y la voluntad se vuelve
fragil, como un musculo espiritual atrofiado que ya no
responde al llamado de Dios. Jesus describid esa realidad
cuando hablo de la semilla que cae entre espinos: “los afanes
de este siglo y el engaiio de las riquezas ahogan la palabra”
(Mateo 13:22). El miedo funciona igual que los espinos:
aprieta, asfixia y reduce la vida espiritual al minimo.

Pero la cobardia espiritual no solo se alimenta de
heridas o inseguridades personales; también se nutre del
ambiente cultural que nos rodea. Vivimos en una €poca
donde se idolatra la comodidad, donde el bienestar personal
se ha convertido en un derecho intocable, donde cualquier
forma de sacrificio es vista como locura.

Esta cultura moldea, de manera silenciosa, la manera
en que muchos interpretan la fe. Se predlca un cristianismo
comodo, de bajo costo, sin cruz, sin renuncia, sin
confrontacion. Un cristianismo “disfrutable”, pero no
transformador. Un cristianismo que entretiene, pero no
edifica. Un cristianismo que promete paz, pero no exige
entrega. En ese ambiente, el coraje parece innecesario, y la
cobardia se normaliza.

La Escritura, sin embargo, nunca pinto la vida cristiana
como una senda exenta de conflictos. Jesis mismo anuncid
que quienes decidieran seguirlo encontrarian oposicion,
resistencia y rechazo: “Si a mi me persiguieron, también a

(%)



vosotros os perseguirdan” (Juan 15:20). La falta de coraje,
entonces, no es simplemente un problema emocional, sino
una desconexion profunda con la realidad espiritual de
nuestra fe.

Cuando olvidamos que el Reino avanza en medio de
tensidén, comenzamos a creer que toda dificultad es sefial de
que debemos retroceder. Esa mentalidad ha detenido a
muchos, ha silenciado a otros y ha dejado a innumerables
creyentes viviendo en una fe minima, sobreviviente,
marginal.

Es aqui donde el miedo al sacrificio se vuelve un
gigante particularmente alto. Para muchos, la sola idea de
perder comodidad, reputacidon, estabilidad o seguridad
emocional es suficiente para paralizar cualquier obediencia.
El alma le teme a la cruz porque la cruz implica costo. El
corazdn teme la renuncia porque la renuncia implica morir.
Y el ego teme la obediencia porque la obediencia implica
rendicion. El miedo al sacrificio es, en esencia, €l miedo a
perder el control, a no tener garantizado un futuro comodo, a
confiar en Dios més de lo que confiamos en nuestra propia
capacidad de protegernos.

Pero la cobardia espiritual no solo tiene causas
personales y culturales; también tiene raices espirituales. El
enemigo conoce los puntos vulnerables del alma. Conoce las
heridas no sanadas, los recuerdos no entregados, los pecados
no confesados, las inseguridades que atin nos condicionan. A
través de esas grietas, susurra mentiras que parecen verdades.

(@)



Un pensamiento temeroso se convierte en conviccion;
una conviccidon temerosa se convierte en estilo de vida; y un
estilo de vida temeroso se convierte en cobardia espiritual.
La persona deja de discernir, deja de avanzar, deja de
confrontar, deja de obedecer. Y lo mas peligroso: comienza
a justificarse espiritualmente. “No es el tiempo™, “Dios aln
no me lo confirmo6”, “Debo orar mas”. Y aunque todo esto
puede ser legitimo, en muchos casos son solo disfraces
piadosos que ocultan el temor.

El gran desafio del creyente, entonces, es reconocer
estos mecanismos del alma. Nadie puede vencer aquello que
no identifica. Nadie puede derribar un gigante que no se
atreve a mirar. Nadie puede avanzar si no se da cuenta de
donde tropieza. El discernimiento del miedo personal es el
comienzo del coraje espiritual. No para culparse, sino para
entregarse. No para hundirse en condenacion, sino para abrir
la puerta a la obra del Espiritu. El coraje no nace del esfuerzo
humano; nace de la luz. Y cuando el Espiritu Santo ilumina,
lo hace con amor, pero también con verdad. El no revela para
avergonzar, sino para liberar.

Por eso, es necesario que el creyente permita que la
Palabra examine sus profundidades, tal como canta el
salmista: “Examiname, oh Dios, y conoce mi corazon;
pruébame y conoce mis pensamientos; y ve si hay en mi
camino de perversidad, y guiame en el camino eterno”
(Salmo 139:23 y 24). El miedo es un camino torcido, una
senda que nos aleja del proposito eterno. Solo cuando ese

—

61

'




camino es expuesto, se puede corregir la ruta y caminar hacia
el coraje que agrada a Dios.

Cuando el cristiano reconoce sus miedos, no como
enemigos invencibles, sino como areas donde Cristo quiere
reinar, comienza la verdadera transformacion. El temor
pierde poder cuando se lo nombra. La cobardia comienza a
debilitarse cuando se la admite. El alma empieza a sanar
cuando deja de esconder lo que la atormenta. Ese es el inicio
del proceso espiritual que prepara al creyente para el capitulo
siguiente: comprender que el coraje verdadero nace
solamente del Espiritu.

El Reino no crece en el terreno del temor; crece en el
terreno de la entrega. Y aunque el miedo sea parte de nuestra
fragilidad humana, la cobardia nunca sera parte de nuestra
identidad espiritual. Dios no nos disefi¢ para retroceder, sino
para avanzar. No nos llamé para escondernos, sino para
brillar. No nos equip0 para sobrevivir, sino para vencer.

Asi, este capitulo se cierra con un llamado claro y
profundo: identificar el miedo, confrontarlo, discernirlo y
traerlo a los pies de Cristo. El creyente no puede permitirse
convivir con un temor que destruye su proposito. La cobardia
espiritual es un enemigo silencioso, pero no invencible. Y
cuando es desenmascarada, expuesta y llevada a la luz, pierde
su fuerza. Quien entrega su miedo, prepara el alma para
recibir valentia.

—

62

'




Porque antes de que el Espiritu Santo infunda coraje,
debe haber un reconocimiento honesto del temor. Antes de
que el fuego descienda, debe haber un altar. Antes de que la
valentia gobierne, debe haber una rendicion profunda. Esta
es la obra que Dios comienza en lo secreto: transformar
nuestras sombras en luz, nuestros temores en fuerza y
nuestras inseguridades en convicciones del Reino.

“El Serior es el Espiritu; y donde esta el Espiritu del

Seiior, alli hay libertad.”
2 Corintios 3:17

63

—
| —



Capitulo cuatro

EL CORAJE
DEL REINO

“El Seiior mismo marchara al frente de ti y estard
contigo; nunca te dejard ni te abandonard. No temas ni te
desanimes.”

Deuteronomio 31:8

El coraje que demanda el Reino no nace de la fuerza
del hombre, ni del temperamento, ni de la personalidad
entrenada para resistir golpes emocionales. El coraje del que
habla la Escritura no es el resultado de una mente estoica ni
de una voluntad que se endurecid con el paso de los afos; es
una llama que procede del Espiritu Santo, una osadia que
emerge de la comunidn con Dios y que se enciende cuando
la verdad ocupa completamente el corazon.

El ser humano puede levantar muros, puede fingir
fortaleza, puede ocultar fragilidades bajo la apariencia del
dominio propio; pero el coraje espiritual no puede
falsificarse. Cuando procede del cielo, revela su origen por la
pureza de su proposito, por la firmeza de su obediencia y por

(o)



la fuerza sobrenatural que sostiene cada paso. Es valentia que
carga el aroma del Reino, una valentia que no tiene su raiz en
la autoconfianza, sino en la certeza profunda de que Dios
gobierna, habla y respalda a quienes deciden caminar bajo Su
VOZ.

La Escritura afirma que “el justo es confiado como un
leon” (Proverbios 28:1), porque su seguridad no se apoya
en ¢l mismo, sino en Aquel que es su roca eterna. No existe
valentia verdadera sin identidad espiritual, porque el coraje
que permanece frente a la tormenta no brota de la carne, sino
del espiritu regenerado que sabe quién es, a quién pertenece
y hacia doénde avanza.

Aquellos que caminaron en valentia en las paginas de
la Palabra no fueron héroes perfectos, ni seres extraordinarios
dotados de cualidades innatas superiores; fueron hombres y
mujeres comunes cuya vida quedo suspendida en las manos
del Dios vivo. Moisés era torpe de palabras y temeroso del
rechazo; David era el menor de sus hermanos y demasiado
joven para enfrentar gigantes; Daniel era un exiliado sin
poder politico; Pedro y Juan eran pescadores sin educacion
formal. Pero habia un fuego, un llamado, una conviccion
interior que no se explicaba por los recursos humanos
disponibles. Era el Espiritu del Sefior que reposaba sobre
ellos, impulsandolos a una obediencia que desafiaba la l6gica
y superaba las limitaciones naturales.

El coraje espiritual nace en el lugar secreto, donde la
voz de Dios hiere la pasividad del alma y despierta la

()




conciencia dormida. En ese santuario interior donde el
Espiritu Santo habla, el creyente recibe una certeza que no
puede producir por si mismo: la certeza de que la verdad vale
mas que la reputacion, que la obediencia vale mas que la
comodidad y que la fidelidad tiene un peso eterno que eclipsa
cualquier temor temporal.

La valentia del Reino no es una emocién elevada, es
un acto de entrega radical. Es decirle al Sefior, como Isaias,
“Aqui estoy, enviame”, aun cuando la mision suponga
rechazo, oposicion o sacrificio. Es avanzar como Abraham
hacia una tierra desconocida, simplemente porque la voz de
Dios lo ordeno. Es permanecer en pie como los tres jovenes
hebreos frente a un horno encendido siete veces mas, no
porque no sintieran miedo, sino porque conocian que el Dios
al que servian podia librarlos, y que aun si no lo hacia,
seguiria siendo digno de honra.

Hay una pureza en el coraje espiritual que no se
encuentra en ningun esfuerzo humano. Porque el hombre
puede ser valiente por orgullo, puede sostener decisiones
temerarias para demostrar fortaleza, puede arriesgarse solo
para preservar su imagen. Pero la valentia del Reino es
distinta: nace del amor por Dios, de la reverencia al Espiritu,
de la conviccidn de que la verdad no es negociable.

Es valentia que glorifica, que edifica, que transforma.
No busca impresionar a nadie, no busca ser aplaudida, no
busca reconocimiento; busca agradar a Aquel que escudriiia
los corazones. Por eso Jesus dijo que quien quiera seguirle

(o)



debe negarse a si mismo, tomar su cruz y caminar detras de
El. Negarse a uno mismo es el acto de valentia mas profundo
del discipulado: implica derribar el ego, renunciar a la
autoproteccion, despojarse de la necesidad de controlar los
resultados y entregar el corazén a una obediencia que no
siempre serd comprendida por los hombres.

El coraje de Moisés no surgio el dia en que se presento
ante Faraon; se form6 en las décadas de silencio, en el
desierto, cuando Dios quebr6 sus propias expectativas y lo
ensefid a depender de Su presencia. El coraje de David no
nacio cuando lanzo la piedra contra Goliat; se formé en los
campos solitarios, cuando defendia ovejas de lobos y leones
sin que nadie lo viera. El coraje de Daniel no aparecié de
repente en el foso de los leones; se cultivd a través de una
vida integra de oracion, aun cuando la ley de su tiempo trato
de silenciar su devocion.

El coraje de Pedro y Juan no fue el resultado de una
conviccidn espontanea; fue fruto del Espiritu que descendio
sobre ellos en Pentecostés y los transformdé de hombres
temerosos en testigos inquebrantables de la resurreccion. La
valentia del Reino no se improvisa: se gesta en lo oculto, se
alimenta en la intimidad y se revela en lo publico cuando la
obediencia exige un paso que solo puede darse sostenido por
la gracia.

Este es el coraje que el Espiritu Santo anhela derramar

en la Iglesia de hoy. En un tiempo donde muchos han
confundido el activismo con autoridad espiritual, donde otros

(o)




han sustituido la conviccidn por opiniones pasajeras, y donde
tantos han aprendido a sobrevivir con una fe tibia que no
confronta la oscuridad, se levanta la urgencia de una valentia
que no tenga su raiz en los dones humanos, sino en la
presencia viva de Dios.

No es coraje para pelear discusiones, sino coraje para
mantenerse en santidad. No es coraje para imponer ideas,
sino coraje para sostener la verdad con mansedumbre. No es
coraje para buscar protagonismo, sino coraje para obedecer
aunque eso implique perder reconocimiento. Es la valentia de
Cristo, que se plantd frente a las estructuras religiosas
corruptas, frente a los poderes politicos abusivos y frente a la
multitud manipulada, sin ceder jamas a la mentira.

Y asi como en los tiempos biblicos, esta valentia no
sera comprendida por todos. El que camina en verdadero
coraje espiritual sera sefialado como radical por los tibios,
como imprudente por los temerosos, como exagerado por los
nominales. Pero el Espiritu Santo no respalda la comodidad,
respalda la obediencia. Y donde hay obediencia, siempre
habra una uncién de valentia que hace temblar a la oscuridad.

Por eso la Escritura declara que Dios no nos ha dado
espiritu de cobardia, sino de poder, amor y dominio propio.
El espiritu de poder habilita la accidn; el espiritu de amor
purifica la motivacidén; el dominio propio sostiene la
perseverancia. Estas tres fuerzas espirituales constituyen la
esencia del coraje del Reino: una valentia que no se quiebra,
porque su origen no es humano.

(o)



El coraje del Reino se manifiesta cuando la comunion
con Dios deja de ser un concepto teoldgico y se convierte en
una realidad diaria, vivida, respirada y experimentada en lo
profundo del espiritu. No se trata de una espiritualidad
meramente intelectual ni de una devocion que vive de
recuerdos pasados.

Es una vida en la presencia, donde el alma se vuelve
sensible a la voz del Pastor y el corazén permanece rendido
ante su autoridad. El creyente que vive en comunidn aprende
a obedecer sin discutir, a avanzar sin exigir explicaciones y a
confiar sin necesidad de ver. Alli nace una valentia distinta,
porque el temor pierde su dominio cuando el Espiritu ocupa
el trono del corazon.

La Escritura lo muestra una y otra vez: los hombres y
mujeres que caminaron en valentia no fueron los mas
capaces, sino los mas consagrados. La consagracion abre la
puerta al coraje espiritual. Nadie puede ser valiente en lo
publico si no ha sido rendido en lo secreto. Nadie puede
enfrentar gigantes si no ha aprendido a caminar con Dios en
el desierto.

Nadie puede enfrentar imperios si antes no ha
enfrentado su propio orgullo, su falta de fe o sus temores
internos delante del altar. Por eso, la valentia espiritual es
inseparable de la transformacion interior. No se puede recibir
coraje del cielo con un corazén lleno de argumentos
humanos. No se puede caminar en osadia del Reino con una

(o)



mente gobernada por temores, culpas o inseguridades que no
han sido expuestas ante la luz divina.

Aqui radica una de las diferencias mas profundas entre
el coraje natural y el coraje espiritual. El coraje natural se
apoya en los recursos del hombre: su habilidad, su
experiencia, su inteligencia, su fuerza emocional. Pero el
coraje espiritual se apoya en los recursos del cielo: la verdad
revelada, la presencia de Dios, la uncién del Espiritu, la
certeza del llamado, la fidelidad experimentada en el proceso.

El coraje humano puede resistir un tiempo, pero se
quiebra cuando la presion supera su capacidad. El coraje
espiritual, en cambio, se vuelve mas fuerte cuanto mayor es
la oposicion, porque su fuente no estd en el hombre sino en
Dios.

Considerando los mismos personajes, diria que el dia
que Moisé€s se presentd ante Faraon, humanamente estaba en
desventaja: sin ejército, sin poder politico, sin armas, sin
prestigio. Pero espiritualmente llevaba una palabra viva, una
comision divina y la autoridad del cielo. Su valentia no era
fruto de su experiencia como principe de Egipto, sino de su
encuentro con el Dios del fuego. Ese encuentro redefinio su
identidad: ya no era un fugitivo; era un enviado. El coraje
surge cuando el creyente deja de verse a si mismo como la
carne lo describe y comienza a verse como Dios lo define. La
identidad alimenta la valentia.

—

70

'




Por su parte, David enfrent6 a Goliat sin armadura, sin
espada, sin estrategia militar. Pero llevaba algo que el gigante
no tenia: la conviccion de que el nombre del Sefior era
suficiente para derribar lo que parecia invencible. Esa
conviccidn no se improvisa. Se forma en la intimidad, en los
campos solitarios, entre ovejas y peligros cotidianos. El que
no ha vencido en lo pequenio no puede vencer en lo grande.
El que no ha aprendido a confiar en Dios cuando nadie lo
mira, no podra confiar cuando todo el mundo lo observa. Por
eso, el coraje espiritual no se mide por la magnitud del
desafio, sino por la profundidad de la relacion con Dios.

Daniel, por su parte, mostré6 una valentia que no
dependia de emociones momentaneas. Su vida de oracion,
tres veces al dia, de manera constante, cultivdo en él una
fortaleza espiritual que lo prepar6 para resistir el edicto del
rey. Su valentia no surgié en el foso de los leones; surgié en
su habitacion, de rodillas. Por eso, cuando llegd la hora de
elegir entre obedecer a Dios o someterse a un decreto injusto,
ya estaba decidido de antemano. La valentia del Reino no se
decide en el momento de la crisis; se decide antes, en el
secreto. Los hombres valientes no se improvisan: se forman
en el taller de la obediencia diaria.

Pedro y Juan ante el Sanedrin encarnaron otra
dimension del coraje espiritual: la valentia que fluye de una
certeza profética. Ellos no hablaban solo desde la memoria
de lo que Jesus les habia ensefiado; hablaban desde la
experiencia de haber visto al Resucitado, desde la llenura del
Espiritu recibida en Pentecostés, desde una conviccion que

()



ardia mas que el miedo a la persecucion. La valentia que nace
del Espiritu siempre estd unida a la verdad revelada. Cuando
el corazon sabe, no por informacion sino por revelacion, que
Cristo reina, que el Reino avanza, que el proposito se
cumplird y que la victoria es segura, entonces el temor pierde
su lenguaje y la fe encuentra su voz.

El amor por la justicia también alimenta la valentia
espiritual. El Espiritu despierta en el creyente un celo santo
que no tolera lo falso, lo injusto ni lo opresivo. No es un
espiritu de rebelion, sino de fidelidad. No es una actitud
desafiante, sino una sensibilidad purificada por la santidad de
Dios.

El corazon lleno del Espiritu no puede permanecer
indiferente ante la mentira, la injusticia, la corrupcion
espiritual o el pecado que destruye vidas. El coraje del Reino
no es solo para enfrentar peligros, sino para defender aquello
que refleja el caracter de Dios. Por eso, muchos profetas
fueron valientes: no porque disfrutaran del conflicto, sino
porque amaban tanto la justicia de Dios que no podian callar.

El Espiritu Santo es quien despierta este amor
profundo por la verdad. Cuando El llena la vida del creyente,
produce una fuerza interior que lo empuja hacia la
obediencia. La valentia espiritual es una consecuencia natural
de la llenura del Espiritu. EI mismo Espiritu que consuela,
también impulsa; el mismo que sana, también envia; el
mismo que fortalece, también confronta; el mismo que habla
al corazon, también habla a través del creyente para tocar la

(=)



vida de otros. La valentia del Reino no es un rasgo opcional,
sino la evidencia de que el Espiritu gobierna la vida.

Y es aqui donde muchos tropiezan: buscan la valentia
sin buscar al Espiritu Santo. Desean osadia sin abandonar su
autosuficiencia. Quieren autoridad sin rendir sus temores.
Pero no hay coraje del Reino sin dependencia profunda. No
hay valentia espiritual sin entrega absoluta. No hay fuerza
divina sin rendiciéon previa. El Espiritu llena solo a quienes
se vacian. Y cuando llena, transforma. Cuando transforma,
fortalece. Y cuando fortalece, envia.

La valentia del Reino es esencialmente misional. No es
para exhibirse, sino para obedecer. No es para engrandecer al
hombre, sino para exaltar al Rey. No es para conquistar
espacios por orgullo, sino para avanzar el propdsito de Dios
en la tierra. La valentia espiritual siempre esta dirigida hacia
algo que trasciende la vida personal: predicar la verdad,
defender la fe, edificar la Iglesia, denunciar el engafio,
derribar argumentos, sanar corazones, liberar cautivos,
restaurar vidas, anunciar el Reino.

El que recibe coraje espiritual recibe también
responsabilidad espiritual. La valentia te obliga a moverte; la
revelacion te obliga a responder; la presencia te obliga a
obedecer. El Espiritu Santo no imparte valentia para que el
creyente quede inmovil: la imparte para que avance.

Es por esto que el coraje espiritual es una de las marcas
mas evidentes del Reino. Es el fruto visible de una vida que

()



ha conocido a Dios en lo profundo y que ya no puede vivir
como antes. Es el fuego que purifica los motivos, la fuerza
que inspira obediencia y la conviccion que lleva al creyente
a hacer lo que la carne jamas haria por si misma. Y cuando
esta valentia se activa, el Reino se manifiesta: la luz avanza,
la verdad resplandece, los muros del temor se derrumban y
las cadenas de la cobardia se rompen.

El coraje del Reino madura en el corazén cuando el
Espiritu Santo ensefia al creyente a mirar la vida desde la
perspectiva del cielo. Quien aprende a ver con los ojos de
Dios deja de temer lo que los hombres temen. Deja de medir
los desafios por su tamafio y comienza a medirlos por la
fidelidad de Aquel que lo envio.

La valentia espiritual, entonces, no depende de lo que
ocurre fuera, sino de lo que el Espiritu establece dentro. Es
una obra interior que se vuelve visible en decisiones externas.
Es un fuego santo que purifica primero lo intimo y luego
ilumina lo que esté alrededor.

Esta valentia, sin embargo, no lleva al creyente a la
imprudencia. El Espiritu Santo no impulsa al descontrol, sino
a la obediencia. El que es valiente en el Reino no es
temerario, sino sabio. No provoca batallas por carnalidad,
sino que responde a batallas por fidelidad. No se expone
innecesariamente al peligro, pero tampoco huye cuando el
cielo lo llama a permanecer firme. La valentia espiritual no
es un impulso emocional; es un acto de rendicion consciente.
Es la decision de permanecer en el propdsito de Dios aunque

()



la carne tiemble, aunque la mente dude, aunque los
escenarios cambien.

Por eso, Dios nunca llamo a sus siervos a ser valientes
sin antes prometerles Su presencia. La valentia del Reino es
un acto de fe sostenido por una garantia divina: “Yo estaré
contigo”. Esa fue la base del coraje de Josué, la fortaleza de
Gedeon, la seguridad de Jeremias, el consuelo de Pablo y la
osadia de la Iglesia primitiva. La valentia fluye de la
compaiiia del Espiritu, no de la estabilidad de las
circunstancias. Es la certeza de que, aunque el camino pueda
parecer incierto, Dios no abandona a quienes confian en El.
Esta certeza es el cimiento del coraje espiritual.

Una vez que el creyente camina bajo esta conviccion,
su vida se vuelve una declaracion profética. El valiente del
Reino declara con su obediencia lo que otros no se atreven a
decir con palabras. Su firmeza expone la tibieza. Su
determinacion confronta la pasividad. Su fidelidad denuncia
la mediocridad espiritual.

La valentia del Reino no solo transforma a quien la
posee; transforma el ambiente espiritual que lo rodea.
Cuando un creyente se atreve a obedecer, inspira a otros a
hacer lo mismo. Cuando uno rompe su miedo, rompe las
cadenas de muchos. Cuando uno se levanta, otros descubren
que también pueden levantarse. La valentia espiritual nunca
es un acto aislado: es una antorcha que enciende otras
antorchas.

75

—
| —



Sin embargo, este tipo de valentia también traerad
oposicion. La luz siempre incomoda a las tinieblas. La verdad
siempre incomoda a la mentira. La obediencia siempre
incomoda al sistema religioso que prefiere la apariencia antes
que la pureza. Por eso, quienes caminan con valentia
espiritual deben aprender a resistir ataques, rechazos, burlas,
juicios injustos e interpretaciones distorsionadas. El valiente
del Reino no busca agradar a los hombres; busca agradar al
Sefior. No vive para la aprobacion publica, sino para la
aprobacion divina. No mide su ministerio por los aplausos,
sino por la fidelidad al propdsito eterno.

La valentia espiritual es también un testimonio ante el
mundo demoniaco. Cuando el creyente se mantiene firme en
la verdad, cuando resiste la tentacién, cuando declara la
Palabra con conviccion, cuando rechaza la presion del
pecado o del sistema, el reino de las tinieblas lo reconoce. La
valentia en la obediencia produce autoridad espiritual. Un
creyente que teme al hombre pierde fuerza ante el enemigo;
pero un creyente que teme a Dios ejerce dominio sobre las
tinieblas. La valentia del Reino es una sefial de gobierno
espiritual: donde hay obediencia radical, hay autoridad
verdadera.

Reitero esto, porque es muy importante comprender
que esta valentia no se manifiesta Gnicamente en grandes
batallas, sino también en gestos cotidianos. Es valiente quien
se mantiene fiel en su matrimonio cuando todo parece
fracturarse. Es valiente quien renuncia a practicas
deshonestas para honrar a Dios en su trabajo. Es valiente

()



quien pide perdéon cuando la carne quiere justificarse. Es
valiente quien renuncia al orgullo, quien corta amistades
toxicas, quien deja pecados ocultos, quien cambia hdbitos
destructivos, quien rompe con mentiras que le dieron
identidad por afios. Es valiente quien se atreve a ser
transformado por Cristo. El coraje del Reino no es solo para
escenarios publicos; es para cada decision diaria donde el
Espiritu invita a obedecer.

La valentia espiritual también se nutre de la memoria.
Recordar lo que Dios ha hecho, recordar como ha hablado,
recordar como ha sostenido, recordar como ha abierto
puertas, recordar como ha librado de peligros, recordar como
ha fortalecido en debilidades. La memoria es un combustible
del coraje. Por eso Dios instruia una y otra vez a Israel a
recordar. Un pueblo que olvida pierde su valentia; un pueblo
que recuerda recupera su fe. La valentia del Reino florece
cuando el corazon vuelve a contemplar las huellas del Dios
fiel que ha acompafiado cada paso del camino.

También reitero esto, porque debe quedar bien claro:
La valentia espiritual no significa ausencia de temor. Los
valientes de la Biblia sintieron miedo. Moisés temio,
Jeremias tembld, Elias huyo, David lloro, Pablo enfrento
angustias. El valiente no es el que no siente miedo, sino el
que no permite que el miedo gobierne su obediencia. Sentir
temor no es cobardia; rendirse ante €l si lo es.

La valentia del Reino consiste en avanzar, aunque el
corazdn tiemble, en obedecer aunque la mente no comprenda,

(7)



en permanecer aunque los demas retrocedan. Es elegir la fe
por encima del miedo. Es confiar mas en la voz de Dios que
en la amenaza del enemigo.

Y es justamente en esos momentos donde el Espiritu
Santo se revela de manera mds fuerte. Cuando el creyente
decide obedecer en medio del temor, el Espiritu se manifiesta
con poder, respaldando lo que el corazéon no podria sostener
por si mismo. El da palabras que el creyente no preparo, trae
fuerzas que no sabia que tenia, abre puertas que parecian
cerradas, y coloca paz donde antes habia tormenta. La
valentia espiritual activa dimensiones del Reino que
permanecen ocultas para quienes viven paralizados por el
miedo. Muchas experiencias profundas con Dios nacen
cuando el creyente se atreve a atravesar el umbral del temor
y avanzar hacia la obediencia.

El coraje del Reino es, entonces, un regalo y una
responsabilidad. Un regalo, porque proviene del Espiritu
Santo y no del esfuerzo humano. Una responsabilidad,
porque exige fidelidad, obediencia y rendicion constante. El
Sefior busca hombres y mujeres que caminen con esta
valentia, porque el Reino no avanza por medio de la
comodidad, sino por medio de los valientes. Dios no llamo6 a
su Iglesia a retroceder, sino a avanzar. No la llamo6 a
mezclarse con la oscuridad, sino a brillar en medio de ella.
No la llam6 a esconderse, sino a confrontar con amor y
verdad. No la llam6 a negociar principios, sino a vivirlos con
conviccion.

78

—
| —



Al final, la verdadera valentia del Reino no consiste en
hacer grandes cosas, sino en permanecer fieles en todas las
cosas. El valiente no es aquel que impresiona, sino aquel que
persevera. No es el que habla mas fuerte, sino el que obedece
mas profundo. No es el que desafia por orgullo, sino el que
se rinde por amor. La valentia espiritual tiene una sola meta:
honrar al Rey. Y cuando un corazén decide vivir bajo esa
bandera, la cobardia pierde su dominio, el temor se deshace,
la fe se fortalece y la gloria de Dios se manifiesta.

El Espiritu Santo sigue buscando hombres y mujeres
asi. Personas dispuestas a creer lo que El dice, a caminar por
donde El guia, a obedecer sin negociar, a permanecer sin
retroceder. Es mas, en el Antiguo Testamento, esta obra era
realizada de manera externa, ya que el Espiritu descendia
sobre los hombres y mujeres manifestando Su poder, pero en
el Nuevo Pacto, el Espiritu Santo nos habita y opera desde
nuestro interior, por tal motivo, nosotros tenemos una ventaja
y un privilegio que ningtn personaje del Antiguo Testamento
tuvo en plenitud. jHoy no podemos fallar!

“Pero el que se une al Serior, un espiritu es con EL”
1 Corintios 6:17

(")



Capitulo cinco

CORAJE PARA
ROMPER SISTEMAS

“1Ay de vosotros, escribas y fariseos hipocritas!... porque
cerrdis el reino de los cielos delante de los hombres”
Mateo 23:13

Hay momentos en la historia espiritual de un creyente,
y aun mas en la vida de la Iglesia, en los que Dios no llama
simplemente a resistir, sino a romper. No se trata de un
impulso carnal, ni de un espiritu rebelde que busca oposicion
por gusto o por ego; se trata de ese fuego santo que nace
cuando el Espiritu Santo alumbra la conciencia para mostrar
que ciertos sistemas, sean religiosos, culturales o espirituales,
ya no sirven al propodsito de Dios y se han convertido en
estructuras que limitan, sofocan y distorsionan la vida del
Reino.

Es en esos momentos decisivos donde se revela quién
posee el coraje espiritual para romper moldes, desafiar lo
establecido y enfrentar la comodidad de una tradicion muerta
con la osadia de una obediencia viva. Personalmente he

80

—
| —



tratado con pastores que entienden perfectamente que estan
atrapados en ciertas estructuras institucionales, pero carecen
del coraje para romper con esas falsas lealtades y terminan
actuando de manera temerosa.

El sistema religioso no siempre aparece como un
enemigo visible. A veces se disfraza de orden, de liturgia, de
costumbre sana, de camino tradicional. Otras veces tiene la
forma de una institucionalidad respetada, de lideres con
trayectoria, o de practicas que “siempre se hicieron asi”.

El problema no es la tradicion en si, porque mucha
tradicion guarda vida, memoria, riqueza doctrinal y
reverencia por lo sagrado, sino cuando la tradicidn, en lugar
de ser canal de Dios, se transforma en un muro que impide
que el Espiritu Santo hable, renueve, limpie y reforme.

Jests lo expreso con claridad desconcertante cuando
confrontd al fariseismo: “Invaliddis la Palabra de Dios por
vuestra tradicion” (Marcos 7:13). No estaba atacando la
historia espiritual de Israel, sino denunciando cuando lo
sagrado habia sido reemplazado por lo humano, cuando lo
verdadero habia sido sustituido por lo aparente, cuando la ley
del Reino habia sido opacada por los intereses del poder
religioso.

Romper un sistema es, casi siempre, un acto
profundamente doloroso. Implica incomprension, rechazo,
acusaciones y la sospecha de quienes creen defender la
verdad, pero en realidad defienden su territorio. Quien se

()



atreve a desafiar el status quo, especialmente dentro del
ambito de la fe, debe estar preparado para ser sefialado como
divisivo, como exagerado, como radical, o como alguien
peligroso.

Es la historia que se repite una y otra vez: los profetas
fueron perseguidos por Israel, Jesus fue crucificado por el
sistema religioso de su tiempo, los primeros cristianos fueron
expulsados de las sinagogas, y quienes llamaron a la reforma
de la Iglesia a lo largo de los siglos fueron tildados de herejes
antes de ser reconocidos como instrumentos de Dios.

La cobardia institucional es uno de los peligros mas
sutiles y destructivos del pueblo de Dios. No tiene la forma
dramatica de la apostasia abierta ni la violencia del pecado
escandaloso. No aparece en los titulares ni produce
escandalos palpables. Es silenciosa, educada, diplomatica
pero a la misma vez perversa.

Calla donde deberia hablar, cede donde deberia
resistir, pacta donde deberia mantenerse firme, protege
privilegios donde deberia defender la verdad, por eso Jesus
confrontd con dureza a los religiosos cuando les dijo que eran
hipdcritas, porque teniendo las llaves, cerraban el reino de los
cielos delante de los hombres. El problema no era su
conocimiento biblico ni su dedicacién externa, sino que
habian transformado la fe en un sistema que impedia el paso
a Dios. Tenian autoridad, pero no vida; tenian doctrina, pero
no luz; tenian prestigio, pero no presencia.

82

—
| —



Frente a estructuras asi, la valentia no consiste
simplemente en denunciar, sino en obedecer. El coraje del
Reino no se consume en discursos inflamados ni en posturas
rebeldes; nace, sobre todo, de esa determinacion interior que
dice: “No puedo seguir igual. No puedo caminar segun lo
que los hombres esperan. No puedo permitir que la verdad
sea negociada. No puedo callar donde Dios habla...”

“Juzgad si es justo delante de Dios obedeceros a vosotros
antes que a Dios”
Hechos 4:19

Es aqui donde el lector comienza a descubrir la raiz
mas profunda de este capitulo: el verdadero coraje espiritual
no consiste en desafiar por desafiar, sino en obedecer a Dios,
donde otros obedecen a los hombres, permanecer firmes en
la verdad, donde otros negocian con el sistema, romper donde
otros se acomodan, hablar donde otros callan, y hacerlo no
desde la amargura o la rebeldia, sino desde la pureza de
corazon que anhela la gloria de Dios por encima del favor
humano.

La valentia de enfrentarse a un sistema no nace del
enojo, sino de la luz. Nace cuando el creyente, al igual que
Isaias, entra al templo y ve al Sefior “alto y sublime”, y esa
vision le muestra, con claridad divina, que no puede seguir
tolerando lo que antes toleraba, que no puede seguir
encubriendo lo que antes callaba, que no puede seguir
aceptando lo que antes aceptaba.

—

83

'




Toda reforma verdadera comienza con un encuentro
santo. Toda purificacion empieza con una vision del trono.
Toda valentia empieza con un fuego que no se apaga. Cuando
un hombre o una mujer han sido marcados por la presencia
de Dios, no pueden volver a la normalidad de los sistemas
humanos. Y ahi nace el coraje que reforma, que incomoda,
que purifica y que transforma.

Esta valentia no es arrogancia espiritual. Al contrario,
es profundamente humillada, porque el que verdaderamente
discierne un sistema corrupto es aquel que se quebranta
primero delante de Dios. El que ve la desolacién espiritual no
se llena de orgullo, sino de compasion. El que reconoce la
necesidad de ruptura no se coloca por encima de otros, sino
a los pies del Sefior. La verdadera valentia no produce
division carnal, sino claridad moral. No provoca caos, sino
arrepentimiento. No destruye, sino que permite que Dios
reconstruya.

El Espiritu nos invita a abrir los 0jos. A reconocer que
romper sistemas no es una tarea para los arrogantes, sino para
los obedientes. No es un trabajo de critica, sino de santidad.
No es una lucha contra personas, sino contra estructuras que,
disfrazadas de espiritualidad, han dejado de reflejar el
corazdn de Dios. Y en ese terreno sagrado, donde el Reino se
abre paso entre lo viejo y lo nuevo, se hace necesario un
coraje que no proviene de la carne, sino del Espiritu.

Ante esto, el enemigo no deja de intentar
atemorizarnos, ¢l no necesita que renunciemos abiertamente

(%)



a una verdad revelada para debilitarnos; le basta con que
dejemos de avanzar, que abandonemos la determinacion de
obedecer aunque nadie lo entienda. En ese terreno gris es
donde la cobardia espiritual construye su trono, alimentada
del cansancio, de la confusion, del miedo a fracasar o del
temor al rechazo.

La Escritura revela que los hombres y mujeres que
caminaron de forma relevante con Dios no fueron
necesariamente los mas fuertes, sino aquellos que, aun con
temblor, eligieron dar un paso mas. La noche en Getsemani
no fue escenario de valentia humana, sino de debilidad
confesada. Jesus encontrd6 a los discipulos dormidos,
incapaces de velar con El Y, sin embargo, un tiempo
después, aquellos mismos hombres terminaron enfrentando
la hostilidad del imperio sin renunciar a Su nombre.

(,Qué cambid? El Espiritu los transformé de adentro
hacia afuera. No fue una valentia emocional, sino una
conviccion espiritual nacida del encuentro con el Resucitado.
A eso llamamos coraje espiritual: la valentia que no depende
del temperamento sino de la comunion con el Espiritu Santo,
quien pone en nosotros el querer como el hacer por Su buena
voluntad (Filipenses 2:13).

Por eso, cuando el miedo nos susurra que
retrocedamos, no estamos enfrentando un simple factor
psicoldgico, sino una estrategia para desconectarnos de la
fuente de nuestra identidad. El miedo intenta que olvidemos
quienes somos y a quién pertenecemos. La cobardia

[ )




espiritual nace cuando dejamos de mirar a Cristo para mirar
nuestras propias limitaciones. Y es ahi donde muchos
creyentes pierden la batalla sin darse cuenta: no porque Dios
se haya retirado, sino porque ellos abandonaron la mirada
firme hacia Su fidelidad.

Jests declar6d que el que pone la mano en el arado y
mira hacia atrds no es apto para el Reino, y no se referia a
perder la salvacion, sino a perder la eficacia del llamado. El
retroceso interior comienza mucho antes de la caida visible.
Comienza cuando permitimos que la duda gobierne nuestras
decisiones, cuando el corazon se hace mas sensible a la
opinion de los hombres que a la voz del Espiritu. Alli la
cobardia espiritual encuentra terreno fértil para crecer.

El Reino de Dios exige firmeza no como un requisito
para ser aceptados, sino como un testimonio de que hemos
sido transformados. La cobardia espiritual contradice la
naturaleza del nuevo nacimiento. No porque el creyente no
pueda sentirse débil, reitero que todos tenemos debilidades,
sino porque el Espiritu Santo no produce en nosotros un
espiritu de esclavitud para volver al temor, sino de autoridad,
de paternidad celestial. Cada vez que la cobardia se instala,
esta contradiciendo lo que el Espiritu declara sobre nosotros.
Por eso es un enemigo del alma, no solo una emocion
pasajera.

En la segunda carta a Timoteo, Pablo escribe desde una
celda humeda, sabiendo que su muerte estaba cerca. Y aun
asi, no desperdicia lineas en lamentos, sino en exhortar a su

[ )



discipulo diciendo: “No te avergiiences del testimonio de
nuestro Seiior... porque Dios no nos ha dado espiritu de
cobardia, sino de poder, amor y dominio propio”. Pablo no
estd motivando emocionalmente a Timoteo. Le esta
recordando una verdad espiritual: la cobardia no es parte del
ADN del creyente. El cristiano puede sentir temor, pero no
puede dejarse gobernar por €l. Puede temblar, pero no puede
renunciar. Puede llorar, pero no puede retroceder del
llamado.

Timoteo era un hombre sensible, emocionalmente
vulnerable, inclinado a la timidez. Pero Pablo no lo excusa;
tampoco lo condena. Lo llama a redescubrir la fuerza que ya
estaba en ¢l por la imposicion de manos, por el don recibido,
por la fe que habia habitado primero en su abuela y luego en
su madre. En otras palabras: “No eres débil como crees; eres
heredero de una fe robusta. No actues en base a lo que
sientes, actua en base a lo que Dios ha dicho que eres...”

Asi opera también el Sefior con nosotros. El no niega
nuestra fragilidad, pero tampoco la acepta como argumento
para justificar la inaccion. Dios no exige valentia perfecta;
exige dependencia perfecta. La cobardia espiritual se
alimenta de nuestra autosuficiencia, mientras que el coraje
espiritual nace de reconocer que, sin El, nada podemos hacer.
El reino de la cobardia es el reino del yo, donde todo depende
de nuestras fuerzas, nuestros talentos, nuestra inteligencia.
Pero el Reino del coraje espiritual es el Reino de la
obediencia, donde la fuerza no viene de adentro, sino de
arriba.

87

—
| —



El miedo, en su esencia, nos invita a protegernos. El
Espiritu, en cambio, nos invita a avanzar. La pregunta no es
s1 podemos sentir temor, sino qué voz escucharemos cuando
el temor hable. Y el temor siempre habla con autoridad,
aunque sea un mentiroso: proyecta tragedias que no existen,
anticipa rechazos que nunca llegaran, hace gigantes de
enemigos que son solo sombras. El miedo tiene la capacidad
de deformar la realidad. La cobardia espiritual no solo
cambia lo que vemos; cambia cdémo nos vemos.

Por eso, cuando un creyente elige la obediencia por
encima del miedo, estd rompiendo no solo con un patrén
emocional sino con un ciclo espiritual. Esa eleccion tiene
repercusiones eternas. La valentia en el Reino no se mide por
el volumen de nuestras palabras, sino por la profundidad de
nuestras decisiones. Algunas de las mayores victorias
espirituales se libran en silencio, cuando nadie nos ve,
cuando el alma decide no pactar con la voz del temor, cuando
elegimos creer, aunque la emocion se niegue a cooperar.

Y en ese punto, Dios interviene. Porque la valentia
espiritual no es una carga que Dios deposita sobre los
hombros de sus hijos, sino una gracia que El activa cuando
damos un paso. El mar no se abrié mientras Israel se quejaba;
se abri6 cuando Moisés levantd la vara. Las aguas no
retrocedieron mientras el pueblo observaba; retrocedieron
cuando los pies de los sacerdotes tocaron el Jordan. Pedro no
camino sobre el agua mientras permanecia en la barca; lo
hizo cuando puso un pie fuera del borde. Dios honra los
pasos, no las intenciones. Y es alli donde la cobardia

()




espiritual queda desenmascarada: teme al paso, no a la
imposibilidad.

A veces ese paso es pedir perdon, otras veces es
renunciar a un pecado oculto, otras es hablar cuando
prefeririamos callar, o callar cuando querriamos
defendernos. Otras veces es perseverar cuando la carne grita
por abandonar. La valentia espiritual tiene mil formas, pero
una sola fuente: Cristo en nosotros, la esperanza de gloria.

Al final, la valentia espiritual alcanza su expresion mas
pura cuando deja de apoyarse en resultados visibles y se
afirma unicamente en la fidelidad de Dios. Es en ese punto
donde la obediencia se convierte en un acto de adoracion, y
la perseverancia toma la forma de un altar invisible edificado
en el corazon.

Muchos creen que el coraje se revela cuando las
circunstancias cambian a nuestro favor, pero la verdadera
valentia es aquella que permanece cuando nada cambia,
cuando la oracidn sigue sin respuesta, cuando el cielo guarda
silencio y el camino parece no abrirse. Alli, en ese terreno
arido donde la razén no encuentra apoyos, se mide la
profundidad de nuestra conviccion.

La cobardia espiritual, en cambio, se nutre
precisamente de la incertidumbre. Se alimenta de los plazos
indefinidos, de las oraciones que parecen demorarse, de las
temporadas donde no vemos fruto. El temor nos persuade de
que la espera es un signo de abandono, cuando en realidad,

(%)



en las Escrituras, la espera siempre fue una cuna de
transformacion.

Abraham esperd para ver nacer la promesa; José
esperd para ver la realizacion del suefio; David esperd para
ver el cumplimiento de la uncion. Ninguno de ellos recibid lo
prometido en el momento en que lo esperaba, y sin embargo,
en esa espera se forjo su caracter, se purifico su fe, se
consolidoé su vision. La valentia espiritual no siempre se
manifiesta peleando; a veces se manifiesta permaneciendo.

El corazon temeroso interpreta la demora como un
fracaso; el corazon valiente la interpreta como una
oportunidad para profundizar en Dios. La cobardia espiritual
dice: “Si Dios realmente estuviera conmigo, ya habria
respondido”, mientras la fe dice: “Si Dios estd conmigo, no
importa cuando responda”. Es una diferencia sutil, pero
determina el destino espiritual de nuestras vidas. Porque
aquellos que demandan respuestas rapidas terminan
construyendo un cristianismo superficial, incapaz de resistir
el dia malo. Pero aquellos que aprenden a permanecer en la
tension, a sostenerse en medio de la niebla, emergen con una
fe que no se quiebra.

La Escritura nos muestra que la valentia espiritual no
siempre se manifiesta con gestos heroicos. A veces se oculta
detras de un corazén que sigue creyendo aunque ya no tenga
lagrimas para llorar. Se oculta detrds de un alma que se
levanta una vez mas a orar, aunque parezca que el cielo quedo
lejos. Se oculta detras de un creyente que elige no renunciar

()



al ministerio, aunque los resultados parezcan pequefios,
aunque las fuerzas se hayan debilitado. Es en esos detalles
donde el Reino reconoce la verdadera fuerza de Sus hijos.

La cobardia espiritual, sin embargo, tiene una
habilidad peligrosa: se esconde detras de justificativos
razonables. No se presenta como negacion del evangelio,
sino como prudencia. No se disfraza de rebeldia, sino de
sensatez. Dice: “No es tiempo”, “No estoy preparado”, “No
quiero exagerar”, “Tal vez deberia esperar una confirmacion
mas”. Y aunque en ciertos momentos el discernimiento es
necesario, en otros momentos esas frases no son mas que
excusas elegantes para disfrazar un corazéon que teme
obedecer. La cobardia espiritual se convierte en un refugio
psicoldgico donde el creyente evita confrontar aquello que el
Espiritu le esta pidiendo.

La valentia espiritual es transparente: se atreve a
obedecer sin la seguridad de entenderlo todo. Se atreve a
avanzar con la sola certeza de que Dios hablé. En la l6gica
del mundo, esa actitud parece irresponsable; en la 1dgica del
Reino, es adoracion. En esas encrucijadas es donde muchos
creyentes dudan: no porque no amen al Sefior, sino porque
no quieren perder la ilusion de estabilidad. La voz del miedo
ofrece un camino sin riesgos; la voz del Espiritu ofrece un
camino sin garantias humanas, pero con presencia divina. La
cobardia quiere certezas antes de actuar; la fe actlia para
encontrar certezas. Y cuando ese paso se da, aunque sea
temblando, Dios interviene de formas que nunca habriamos

91

—
| —



imaginado s1 hubiésemos elegido permanecer en la seguridad
aparente.

Una vez mas entendamos esto: el Espiritu Santo no
solo nos llama a una valentia individual. También nos llama
a una valentia comunitaria. La Iglesia primitiva avanzé en
medio de persecuciones no porque cada creyente fuera
valiente por si mismo, sino porque se sostenian unos a otros.
La valentia espiritual es contagiosa: cuando un hermano se
atreve a creer, otro recibe fuerza; cuando uno ora con fe, otro
recupera esperanza; cuando uno se mantiene firme, otro
encuentra direccion. El cobarde espiritual se aisla, pero el

valiente se congrega, sabiendo que la fe no se sostiene en
soledad.

Una de las mayores trampas del enemigo es convencer
al creyente de que su lucha es tan particular, tan tnica, que
nadie podria comprenderla. Pero la Escritura dice que “las
mismas aflicciones se van cumpliendo en vuestros hermanos
en todo el mundo”. La valentia espiritual crece cuando
comprendemos que no somos excepciones, que no estamos
solos, que otros han atravesado el mismo valle y han salido
fortalecidos. El temor se disuelve en comunidad; la fe se
aviva en comunion.

La cobardia espiritual, por el contrario, nos invita a
escondernos. No quiere que hablemos, no quiere que oremos
juntos, no quiere que confesemos nuestra debilidad, porque
sabe que en el momento en que lo hagamos, su poder se
debilitarad. El temor siempre opera en las sombras; la fe

()



siempre opera en la luz. Por eso, el enemigo busca aislarnos,
porque sabe que un creyente aislado es un creyente
vulnerable. Pero un creyente acompafiado es un creyente
fortalecido.

La valentia espiritual también implica levantar a otros.
No es solo una postura interna, sino una mision exterior. El
creyente valeroso no piensa inicamente en su propia batalla;
piensa en aquellos que estan a punto de rendirse. Extiende la
mano al débil, anima al cansado, fortalece al tembloroso.

Asi como Pablo alentdé a Timoteo, asi como Moisés
levantd los brazos mientras Aaréon y Hur lo sostenian, asi
como Jesus afirméd a Pedro antes de que éste cayera, asi
también somos llamados a ser columnas que sostienen a otros
en sus momentos de fragilidad. La valentia espiritual es
generosa: no se guarda la fuerza para si, sino que la reparte.

Por tltimo, la valentia espiritual no es un destino, sino
un camino. No llegamos a un punto donde dejamos de sentir
temor, sino a un punto donde ya no permitimos que el temor
decida por nosotros. La cobardia espiritual puede tocar la
puerta, pero la fe decide no abrir. El temor puede levantar su
voz, pero la fe decide a quién escuchar. La valentia verdadera
es aquella que entiende que sentir miedo no es una sefial de
fracaso, sino una oportunidad para ejercitar la confianza.

Y en esa confianza, Cristo se manifiesta. Porque El no

se revela en la autosuficiencia, sino en la debilidad entregada.
Alli, cuando reconocemos nuestros temores pero elegimos

()




seguirlo, Su gloria resplandece. Y descubrimos que lo que
parecia un precipicio era, en realidad, un puente invisible que
El mismo habia construido.

“Dios es mi luz y mi salvacion; ;de quién temeré?
Dios es la fortaleza de mi vida; ;de quién he de
atemorizarme?”

Salmo 27:1

94

—
| —



Capitulo seis

VIVIENDO BAJO EL
GOBIERNO DEL ESPIRITU

“los que son hijos de Dios son guiados por el Espiritu de
Dios.”
Romanos 8:14

Hay una valentia que se expresa en palabras, otra que
se expresa en gestos publicos, pero existe una forma de coraje
atn mas profunda, mas silenciosa y mas exigente: la valentia
de obedecer al Espiritu Santo cuando nadie mas esta mirando.
Es un tipo de coraje que no busca aplausos, que no espera
comprension, que no depende del reconocimiento humano ni
del consenso de la mayoria.

Es el coraje que nace del interior, alli donde las voces
externas se apagan y solo queda la voz suave, precisa y
soberana del Espiritu hablando al corazon. Esa voz no se
impone con violencia, pero es firme en su direccion; no grita,
pero pesa mas que el ruido del mundo; no obliga, pero llama
con autoridad. Y cada vez que el creyente responde a esa voz,

95

—
| —



esta ejerciendo el coraje mas puro: rendir la voluntad propia
para abrazar la voluntad de Dios.

Obedecer al Espiritu Santo no es un acto liviano. Es un
acto de poder espiritual. La Escritura declara que los que son
hijos deben vivir siendo guiados por el Espiritu, y esa frase
preciosa significa que no vivimos impulsados por emociones,
opiniones 0 conveniencias, sino por la direccidon divina. Ser
guiado implica moverse, y moverse requiere decision, y la
decision demanda valentia.

En la vida cristiana, nada es mas costoso que obedecer
cuando la instruccion del Espiritu contradice la comodidad,
desafia el ego, o hiere la reputacion. Esa obediencia es la que
separa a los valientes del Reino de los creyentes que viven
atrapados en la tibieza. Porque en ultima instancia, el coraje
espiritual es obediencia radical.

Hay momentos en que el Espiritu Santo nos conduce
por senderos estrechos donde el paso siguiente no se ve
claramente. Como Abraham, somos llamados a salir de la
tierra que conocemos para pisar terreno desconocido con la
sola certeza de una palabra. Hebreos 11:8 dice que Abraham
“sali6 sin saber a donde iba”, pero sabia quién lo guiaba. Y
ese conocimiento le bastd. Ese es el corazén del coraje
espiritual: no conocer todos los detalles del destino, pero
confiar plenamente en el guia. Muchos no avanzan porque
quieren garantias humanas antes de obedecer instrucciones
divinas. Esperan ver el final del camino antes de dar el primer
paso. Pero el Espiritu no guia por mapas, sino por presencia;

9



no por explicaciones, sino por comunion; no por contratos,
sino por confianza.

Obedecer al Espiritu es renunciar al gobierno propio, y
esa renuncia es, en esencia, un acto profundo de valentia. La
carne quiere controlar; el ego quiere negociar; las emociones
quieren imponer su urgencia; la mente quiere comprender
antes de avanzar. Pero el Espiritu quiere gobernar. En Galatas
5:16, Pablo ordena: “Andad en el Espiritu, y no satisfagais
los deseos de la carne”. Esto no es solo un consejo moral, es
un mandato de gobierno: deja que el Espiritu marque el
ritmo, no la carne.

Cuando el Espiritu dice “espera”, el valiente espera,
aunque todo su ser le diga “corre”. Cuando el Espiritu dice
“habla”, el valiente habla, aunque sus temores internos le
digan “callate”. Cuando el Espiritu dice “renuncia”, el
valiente suelta, aunque su corazén se aferre. Y cuando el
Espiritu dice “avanza”, el valiente da el paso, incluso si el
terreno parece incierto o riesgoso. Obedecer es morir, y morir
siempre requiere coraje.

Pero este coraje no nace de la fuerza humana, sino de
la presencia del Espiritu en el interior del creyente. El coraje
espiritual es fruto de una vida saturada por la presencia
divina, no de un carécter fuerte ni de una personalidad audaz.
De hecho, algunos de los hombres y mujeres mas valientes
en la historia biblica eran, por naturaleza, temerosos.

—

97

'




Jeremias se consideraba incapaz. Gedeon se escondia.
Timoteo era timido. Sin embargo, cuando el Espiritu vino
sobre ellos, la cobardia se quebr6 como un vaso fragil y
emergid una valentia que ninguna circunstancia humana
podia explicar. Vivir bajo el gobierno del Espiritu requiere
un corazon docil, pero también un espiritu firme. El ddcil
escucha; el firme obedece.

Muchos oyen la voz del Espiritu, pero pocos la siguen.
Escuchar es un acto de sensibilidad; obedecer es un acto de
coraje. La voz del Espiritu a veces confronta areas que
prefeririamos mantener ocultas. A veces nos pide perdonar a
quien nos hirid; otras veces nos pide detener un proyecto que
amamos; otras, renunciar a una relacion toxica; a veces nos
mueve a restaurar algo roto que querriamos olvidar; a veces
nos llama a servir en lugares donde nadie ve; y a veces nos
impulsa a hablar cuando el ambiente est4 cargado de silencio.
La obediencia es incomoda porque nos saca de nosotros
mismos, pero es en esa incomodidad donde se forja el
verdadero caracter de los valientes del Reino.

La valentia espiritual también requiere enfrentar la
presion del mundo con la fuerza del Espiritu. Vivimos
tiempos donde el cristiano es tentado a negociar su identidad,
diluir sus convicciones, suavizar su mensaje y ocultar su fe
para mantener una apariencia de paz. Pero la Escritura no
llama a la paz artificial, sino a la fidelidad. Jesus dijo: “El
que me ama, mi palabra guardara” (Juan 14:23), y guardar
Su palabra en un mundo que la desprecia es un acto de coraje
extremo. La obediencia al Espiritu nos lleva a rechazar

()



atajos, a renunciar a habitos que nadie mas ve, a mantenernos
integros cuando la corrupcion parece normal, a decir la
verdad cuando la mentira es mas conveniente, y a vivir en
santidad cuando la inmoralidad se ha vuelto moda. No hay
mayor acto de valentia que ser santo en un tiempo donde la
santidad es ridiculizada.

Ademas, vivir bajo el gobierno del Espiritu implica
tomar decisiones impopulares. Los valientes del Reino no
temen quedar en minoria, porque saben que la mayoria nunca
ha determinado la voluntad de Dios. Noé fue minoria. Josué
y Caleb fueron minoria. Daniel fue minoria. Jesus fue
minoria frente al sistema religioso de su tiempo.

La obediencia no es democratica; es espiritual. El
Espiritu no consulta estadisticas; da direcciones. Y quien
vive bajo Su gobierno no busca ser aceptado, sino ser fiel. La
fidelidad requiere renunciar a la necesidad de aprobacion, y
esa renuncia es una de las batallas mas intensas del
discipulado.

La verdadera valentia consiste en rendir el corazén al
gobierno del Espiritu incluso cuando la carne grita, cuando el
mundo presiona y cuando la ldgica natural no comprende.
Ese es el tipo de coraje que define el caracter de los hijos del
Reino: una valentia silenciosa pero firme, interior pero
visible, profunda pero practica. Una valentia que se mide no
por las palabras que pronunciamos desde un ptlpito, sino por
las decisiones que tomamos en lo secreto. Una valentia que

—

99

'




no depende de emociones pasajeras, sino del Espiritu eterno
que mora en nosotros.

La obediencia en tiempos de guerra espiritual no es un
acto heroico aislado, sino una disciplina diaria que moldea el
caracter del creyente hasta hacerlo semejante a la firmeza de
Cristo. Los grandes hombres y mujeres de Dios no se
distinguieron por habilidades extraordinarias, sino por una
extraordinaria capacidad de responder “si, Sefior” cuando la
voz divina irrumpia en medio de sus temores.

La Escritura no esconde las luchas internas de aquellos
que fueron llamados a caminar mas alla de su propia fuerza.
Jeremias llord, Moisés dudo, Elias se escondio en la cueva, y
Pablo confesd llevar un aguijén que no podia quitarse. Pero
en cada uno de ellos vemos una verdad que atraviesa
generaciones: la obediencia sostenida es mas poderosa que la
valentia momentdnea. El corazén que persevera termina
viendo lo que otros, aunque bien intencionados, nunca llegan
a contemplar.

Pablo escribié que llevaba en el cuerpo “la muerte de
Jesus, para que también la vida de Jesus se manifieste” (2
Corintios 4:10). Ese principio sigue siendo la médula de la
vida espiritual madura: todo lo que se niega a morir en
nosotros sera un obstaculo para lo que Dios quiere manifestar
a través de nosotros. La obediencia bajo el gobierno del
Espiritu no solo impulsa al creyente hacia adelante, sino que
simultdneamente le pide que deje atrds todo lo que no se
parece a Cristo.

[100]

J



No hay avance espiritual sin renuncia, ni hay autoridad
sin quebrantamiento. El Reino no crece en la vida del
creyente a través de los aplausos del mundo, sino mediante
los golpes silenciosos de la cruz cotidiana que moldean la
voluntad hasta alinearla con la perfecta voluntad del Padre.

En tiempos de confusion espiritual, cuando cada voz
parece reclamar autoridad y cada percepcion personal se
erige como verdad absoluta, la obediencia se convierte en el
ancla que preserva el discernimiento. Quien obedece la
Palabra no es arrastrado por la marea de tendencias
doctrinales ni por las emociones colectivas que tan
facilmente se disfrazan de espiritualidad.

Jests advirtid6 que en los ultimos tiempos se
levantarian falsos ungidos y falsos maestros capaces de
enganar, si fuera posible, aun a los escogidos (Mateo 24:24).
Pero el creyente que ha entrenado su oido para reconocer la
voz del Buen Pastor no serd desviado por melodias
seductoras. La obediencia mantiene el oido afinado y el
corazdn sobrio. La obediencia desenmascara las voces del
error. La obediencia protege de la arrogancia disfrazada de
revelacion.

Vivir bajo el gobierno del Espiritu significa aceptar
que El nos llevara por sendas que la légica humana no
siempre entendera. La fe no es irracional, pero tampoco esta
limitada por los estdndares de la racionalidad natural. Cuando
Dios pidi6 a Abraham que ofreciera a Isaac, no le dio una
explicacion previa. Le dio una instruccion.

[101]



El camino de la obediencia no siempre ofrece detalles,
ni garantias visibles. Pero en cada paso de entrega, el Espiritu
abre una dimensiéon mas profunda de confianza. Cuando
Abraham levanto el cuchillo, el cielo intervino. Cuando cada
creyente decide entregar aquello que representa su seguridad,
su identidad o su deseo mas profundo, el cielo también
interviene, porque la obediencia verdadera jamas termina en
pérdida; siempre produce un testimonio donde Dios se revela
como Proveedor, Sustentador y Sefior.

La obediencia es la llave que abre puertas que el
esfuerzo humano jamas podria forzar. Pedro experimentd
esto cuando, tras una noche de frustracion y trabajo estéril,
Jesus le dijo que volviera a echar las redes. “En tu palabra
echaré la red”, fue su respuesta (Lucas 5:5). Y ese acto
sencillo de confianza desatd una pesca sobrenatural que
transformo su destino. No fue la habilidad de Pedro, ni su
experiencia, ni su estrategia. Fue su obediencia.

Cuanto perdera la Iglesia cuando el pueblo de Dios
reemplace la obediencia por el analisis excesivo, o la voz del
Espiritu por el calculo humano. Cada vez que Dios da una
instruccion, lo hace porque ya prepard un milagro detras de
ella. Pero solo lo ven aquellos que dicen, como Pedro: “En tu
palabra, Sefior”.

La obediencia no siempre es espectacular. La mayoria
de las veces es silenciosa, estable, perseverante. Obedecer
cuando se siente motivacion es facil; obedecer cuando el
alma estd seca es prueba de madurez. Dios honra al creyente

[102]



que permanece firme aun cuando no siente nada, porque
demuestra que su fidelidad no depende de emociones
fluctuantes sino de convicciones profundas. Asi caminan los
verdaderos hombres y mujeres de fe.

Asi camind Jests hacia el Getsemani. No habia
emociéon que lo impulsara; habia obediencia. No habia
aplausos; habia soledad. No habia claridad humana; habia
sumision al proposito eterno del Padre. “No se haga mi
voluntad, sino la tuya” (Lucas 22:42). Ese es el punto
culminante del coraje espiritual: obedecer cuando todo
dentro de uno quisiera huir.

El caricter que se rinde a Dios aprende a obedecer
incluso cuando la obediencia implica perder cosas que antes
parecian indispensables. Muchos creyentes no avanzan
porque se aferran a relaciones, habitos, emociones o
estructuras internas que Dios les ha pedido soltar. Y mientras
no obedecen, viven en un estado de tension espiritual que los
desgasta.

Pero cuando finalmente entregan lo que Dios les pidio,
experimentan un alivio, una libertad y una expansién interior
que solo se encuentran del otro lado de la obediencia. La
voluntad humana se vuelve ligera cuando deja de resistir al
Espiritu. El alma se vuelve clara cuando ya no debate con
Dios. El corazon se vuelve fuerte cuando deja de negociar su
entrega.




Los creyentes que viven bajo el gobierno del Espiritu
no obedecen por obligacion, sino por amor. La obediencia
motivada por el amor no es pesada ni amarga; es un
privilegio. Es la respuesta de un corazon que ha sido tocado
por la gracia. La obediencia legalista esclaviza; la obediencia
amorosa libera. Un corazén enamorado de Cristo encuentra
gozo en hacer Su voluntad, aun cuando el camino sea
estrecho. Y cuanto mas se ama a Jesis, mas se desea
obedecerle. No porque haya presion externa, sino porque hay
una conviccion interna: El es digno.

La obediencia sostenida transforma la identidad
espiritual. Deja de ser un comportamiento para convertirse en
un estilo de vida. El creyente que persevera en obedecer
experimenta una metamorfosis interna que lo hace mas
sensible, m&s maduro, mas firme, mas sobrio, mas humilde y
mas fuerte. Esa transformacion no se logra en un dia ni en
una semana; es el resultado de innumerables actos de entrega
que, sumados, producen un caracter que refleja al Senor. La
obediencia gradualmente va destruyendo los cimientos del
€go, y cuanto menos espacio tiene el ego, mas espacio ocupa
Cristo.

En un mundo que exalta la autonomia, Ila
autoafirmacién y la independencia emocional, la obediencia
parece una contradiccion. Pero es precisamente esa
contradiccion la que revela el Reino: solo quienes se rinden
verdaderamente llegan a gobernar espiritualmente. Solo
quienes obedecen pueden discernir. Solo quienes se someten
al Espiritu pueden resistir la presion cultural y moral de esta

[104]

J



generacion. La obediencia produce estabilidad interior,
claridad doctrinal y valentia practica. Cuando un creyente
vive verdaderamente gobernado por el Espiritu, no solo
conoce la verdad, sino que puede mantenerse firme cuando
todos los demas vacilan.

La vida gobernada por el Espiritu no solo transforma
el interior del creyente, sino que reorganiza su manera de leer
la realidad. Donde antes habia temor, ahora hay
entendimiento; donde antes habia confusion, ahora hay
certeza; donde antes el alma reaccionaba impulsivamente
ante los desafios, ahora responde con la serenidad que
proviene de caminar bajo la direccidon del Sefior.

Esto no sucede de un dia para el otro, sino como
consecuencia de un proceso espiritual sostenido donde la
presencia de Dios moldea silenciosamente cada aspecto del
caracter. La obediencia en las pequefias cosas prepara el
terreno para la obediencia en las grandes pruebas, y la
constancia en la disciplina espiritual abre la sensibilidad
necesaria para discernir la voz divina en medio del ruido de
la vida.

Cuando el creyente comienza a vivir realmente bajo el
gobierno del Espiritu, un efecto inevitable emerge: la valentia
se vuelve estable. Ya no es una efusividad pasajera que
depende del clima emocional, sino una fortaleza interior que
se mantiene firme, aunque las circunstancias cambien. Este
tipo de coraje no nace de la autoconfianza, sino de la
profunda conviccion de que Dios es soberano en todo.

[105]



El Espiritu Santo gobierna al creyente no desde la
imposicion, sino desde la comunién. No es un tirano
espiritual, es un compafiero fiel que guia, corrige, conforta y
fortalece. Jesus lo llamo “otro Consolador”, es decir, otro
como El: amoroso, paciente, sabio, completamente dedicado
a formar a Cristo en nosotros.

Quien se deja gobernar por el Espiritu comienza a
experimentar una transformacion relacional: ya no ve a Dios
como un supervisor exigente que mide su desempefio, sino
como un Padre cercano que se involucra en cada detalle de
su vida. Esa revelacion cambia la manera de obedecer. La
obediencia ya no nace del miedo, sino de la intimidad, del
deseo genuino de no entristecer al Espiritu que habita en
nosotros y que conoce incluso lo que nosotros no vemos de
nuestro propio corazon.

Pero es precisamente alli donde surge uno de los
mayores desafios de la vida espiritual: el Espiritu Santo no
solo nos guia hacia lo que debemos hacer, sino también hacia
aquello que debemos dejar de hacer. A veces el creyente
acepta con alegria los impulsos que conducen al servicio, a
la oracion, a la adoracion o a la ensefianza, pero resiste las
correcciones del Espiritu cuando El ilumina 4reas ocultas de
orgullo, dureza, envidia, susceptibilidad o deseo de control.

Sin embargo, el gobierno del Espiritu es integral. El no
solo dirige los pasos visibles; también transforma los
pensamientos secretos. No solo impulsa al ministerio;
también poda los excesos emocionales y las motivaciones

[ 106 )

J



equivocadas. Quien se somete al Espiritu debe estar
dispuesto a escuchar incluso aquellas verdades que
incomodan, porque son precisamente esas verdades las que
liberan.

Vivir bajo el gobierno del Espiritu significa cargar
cada dia la cruz de la renuncia a uno mismo. No es una
renuncia amarga, sino una liberacion progresiva del peso del
ego, que tantas veces nos impide avanzar. El ego quiere
reconocimiento, quiere tener razén, quiere controlar, quiere
evitar el sacrificio, quiere justificar sus reacciones. Pero el
Espiritu nos lleva a una vida donde el yo deja de ser el centro,
y Cristo ocupa ese lugar con su luz y su paz. Cuanto mas cede
el ego, mas espacio tiene el Espiritu para gobernar, y cuanto
mas gobierna el Espiritu, més libre podemos ser.

No hay libertad mas profunda que la de aquel que ya
no vive para si mismo (Galatas 2:20). Esta es una realidad
espiritual que define la madurez cristiana. Cuando los hijos
de Dios llegamos a este nivel de entrega, dejamos de pelear
batallas que no nos corresponden, dejamos de cargar pesos
que Dios nunca nos pidid, dejamos de reaccionar desde la
herida o desde la emocidn, y comenzamos a caminar desde
la identidad, desde la filiacion, desde la seguridad de
sabernos amados y guiados por el Sefior. En esa dimension,
la obediencia ya no es dificil; es natural. La comunion ya no
es intermitente; es estable. La valentia ya no es impulsiva; es
consistente.




El gobierno del Espiritu también reorganiza la manera
en que enfrentamos el sufrimiento. Mientras el mundo huye
del dolor, la vida espiritual lo contempla desde una
perspectiva redentora. No porque el sufrimiento en si mismo
sea bueno, sino porque, atravesado con Cristo, se convierte
en un conducto de gloria. Pedro escribi6 que las pruebas
producen alabanza, honra y gloria cuando Jesucristo se
manifieste (1 Pedro 1:7).

Esto significa que toda obediencia en medio del dolor
tiene un eco eterno. Nada de lo que se entrega en fidelidad se
pierde; todo tiene un impacto en dimensiones que trascienden
la vida presente. El gobierno del Espiritu no nos evita la
prueba, pero si evita que la prueba nos destruya. Nos
sostiene, nos forma, nos fortalece, y finalmente nos hace
participes de la victoria de Cristo.

La sensibilidad espiritual aumenta cuando el corazén
aprende a rendirse completamente. Aquel que vive bajo el
gobierno del Espiritu descubre que Dios habla mas de lo que
imaginaba, pero nosotros oimos menos de lo que El habla. El
ruido interior, las distracciones, las emociones volatiles, las
tensiones no resueltas, las preocupaciones y las voces
externas bloquean la percepcion.

Pero cuando la vida interior se ordena por la accion del
Espiritu, el creyente empieza a reconocer con mayor claridad
la guia divina en situaciones que antes parecian confusas.
Esto produce una vida cristiana mas estratégica, mas eficaz,

[108]



mas enfocada. El Espiritu no gobierna para complicar, sino
para simplificar. No guia para enredar, sino para iluminar.

El fruto mas evidente de una vida gobernada por el
Espiritu es la estabilidad espiritual. El creyente deja de
oscilar entre el entusiasmo y el desanimo, entre el fervor y la
apatia, entre la conviccion y la duda. Desaparecen los
altibajos emocionales que antes definian la vida espiritual. La
fe se vuelve firme. La esperanza se hace constante. El amor
se vuelve mas profundo y menos dependiente de
reciprocidades humanas.

Esta estabilidad no es producto de la disciplina
personal, aunque esta ayuda; es el resultado directo de la obra
transformadora del Espiritu Santo en un corazon rendido.
Alli donde El gobierna, hay paz, incluso en medio de
tormentas; hay claridad, aun cuando el futuro no se ve; hay
fuerza, aun cuando la debilidad humana es evidente.

Finalmente, vivir bajo el gobierno del Espiritu es vivir
una vida que agrada a Dios. No una vida perfecta, sino una
vida entregada. No una vida sin errores, sino una vida que
reconoce la voz del Espiritu incluso en medio de los errores.
No una vida sin luchas, sino una vida que no se rinde ante
ellas.

El gobierno del Espiritu no produce superhéroes
espirituales, sino siervos sensibles, humildes, fuertes,
maduros y fieles, cuyo mayor deseo es reflejar a Cristo en
todo. Ese es el verdadero coraje espiritual: no la ausencia de

[ 109 )



temor, sino la presencia de una obediencia tan profunda que
ninguin temor puede detenerla.

“Digo, pues: Andad en el Espiritu, y no satisfagais los
deseos de la carne. Porque el deseo de la carne es contra
el Espiritu, y el del Espiritu es contra la carne; y éstos se

oponen entre si, para que no hagdis lo que quisiereis.”

Galatas 5:16 y 17




Capitulo siete

DEL TEMOR
AL CORAJE

“En el amor no hay temor, sino que el perfecto amor echa
fuera el temor; porque el temor lleva en si castigo. De
donde el que teme, no ha sido perfeccionado en el amor.”
1 Juan 4:18

El transito del temor al coraje espiritual no ocurre en
un instante, ni se produce por un mero acto de voluntad. Es
un camino interior, profundo y a veces doloroso, donde el
Espiritu Santo confronta lo que el alma ha ocultado durante
afios y, con firmeza paternal, invita al creyente a dejar atras
una vida gobernada por el miedo para abrazar la osadia santa
del Reino.

Como hemos visto, la Escritura declara que Dios no
nos ha dado espiritu de cobardia, sino de poder, de amor y de
dominio propio (2 Timoteo 1:7), pero muchos hijos de Dios
viven atados a lo primero e incapacitados para manifestar lo
segundo. Esta contradiccion espiritual no se resuelve con
discursos motivacionales, sino con una obra regeneradora

[111]



que toca los lugares mas vulnerables del ser y los transforma
a la luz del Evangelio.

La valentia del Reino no es un gesto momentaneo, sino
una identidad que se forma en el crisol de la sinceridad. Por
eso el primer paso hacia el coraje no es actuar, sino
reconocer. Nadie cambia mientras se esconde detrds de
mascaras espirituales, mientras justifica sus silencios,
mientras maquilla su pasividad como prudencia, o mientras
interpreta su miedo como humildad.

El Espiritu Santo conduce al creyente a mirarse con
honestidad, a llamar miedo al miedo, tibieza a la tibieza,
cobardia a la cobardia. Porque no se puede sanar lo que no se
reconoce, ni se puede expulsar lo que el alma aun justifica.
El camino hacia el coraje comienza en el momento en que el
creyente que lo padece, deja de excusarse y se atreve a
confesar: “Sefior, he actuado con cobardia... pero no quiero
vivir asi”.

Confesar la cobardia espiritual no es una derrota, sino
una liberacion. Es romper el acuerdo secreto con el temor. Es
declarar que uno ya no quiere ser dirigido por las voces que
paralizan, intimidan y confunden. Es precisamente esta
confesion la que abre espacio para la intervencion de Dios.

La Escritura dice: “Los que miraron a El fueron
alumbrados, y sus rostros no fueron avergonzados” (Salmo
34:5). Cuando un creyente mira su propio miedo a la luz de
Cristo, el temor pierde su autoridad, y el alma comienza a

[112]




experimentar una claridad que no proviene del anAlisis
psicoldgico ni de la fuerza interior, sino de la presencia de
Dios que ilumina.

Pero el paso siguiente exige ain mas entrega:
renunciar al espiritu de temor. El miedo no es solo una
emocion humana; muchas veces es un espiritu que esclaviza.
Pablo no dice simplemente que Dios nos anima a no tener
miedo, sino que identifica al temor como un espiritu ajeno a
la naturaleza de Dios.

Renunciar al espiritu de temor es un acto espiritual
profundo, donde el creyente corta su alianza inconsciente con
esa fuerza paralizante, rechaza su gobierno interior y declara,
por conviccidn, que su vida serd regida por el Espiritu Santo
y no por las sombras del miedo. Esta renuncia no es un
mantra, ni una declaracion vacia; es una confrontacion
espiritual que hiere el orgullo, desafia viejos patrones y
desmantela los mecanismos de defensa que el alma construy6
para sobrevivir sin fe.

Esta renuncia abre el terreno interior para que el
Espiritu Santo siembre en el corazoén una nueva identidad de
valentia. El creyente comienza a descubrir que el coraje no
es un sentimiento eufoérico, sino una posicion espiritual: la
postura de alguien que sabe en quién ha creido. Cuando uno
deja de justificarse, de esconderse y de negociar con el temor,
entonces nace un nuevo modo de ver la vida.




El Espiritu Santo comienza a redefinir la percepcion.
El gigante ya no se ve tan grande, la oposicion ya no parece
tan amenazante, y las consecuencias ya no suenan como
pérdidas irreparables. Algo empieza a despertar en el alma,
un eco de la fe que dice: “No temeré; Ta estds conmigo”
(Salmo 23:4). Ese despertar es el inicio del coraje.

El proceso contintia cuando la persona decide caminar
hacia la libertad mediante pequenias decisiones diarias.
Muchos creen que el coraje espiritual aparece solo en los
grandes momentos de crisis, pero la verdad es que se entrena
en lo cotidiano. El corazon valiente no se forma en los
pulpitos, sino en los secretos del alma; no se forja en eventos
heroicos, sino en habitos discretos de obediencia.

Quienes quieren dejar atras la cobardia espiritual
deben comenzar dando pasos pequeios, consistentes,
deliberados: orar aun cuando no tienen ganas, obedecer
cuando parece inutil, decir la verdad cuando seria mas
comodo callar, negarse a si mismos cuando la carne grita por
protagonismo, escoger la santidad cuando la cultura presiona
hacia el relativismo. Cada una de estas decisiones es un
ladrillo en la construccidn del caracter valiente. El coraje del
Reino se levanta asi: decision tras decision, renuncia tras
renuncia, obediencia tras obediencia.

Porque la valentia espiritual no nace de un momento
emocional, sino de una disciplina que moldea el alma. La
oracion profunda, el ayuno deliberado y la Palabra revelada

[114]



son herramientas que no simplemente fortalecen, sino que
forman un corazon intrépido.

En la oracion podemos enfrentar nuestros temores en
la presencia de Dios; en el ayuno podemos disciplinar nuestra
carne para que no gobierne nuestra alma; en la Palabra
aprendemos a mirar la realidad desde la autoridad del Reino.
Estas disciplinas rompen la tirania de la emocion, silencian
la voz del miedo y establecen un cimiento sélido donde la fe
puede madurar sin ser aplastada por nuestras dudas.

El Sefior no transforma al cobarde en valiente en
ausencia de lucha, sino en el interior del conflicto. Ningun
creyente se convierte en hombre o mujer de coraje espiritual
sin atravesar momentos en los que el alma tiembla. Pero el
temblor no es sefial de fracaso, sino evidencia de que el
Espiritu estd moviendo aquello que estaba endurecido o
dormido.

En ese movimiento interior, Dios nos toma de la mano,
como hizo con Jeremias cuando le dijo: “No digas: soy un
nifio... No temas delante de ellos, porque contigo estoy para
librarte” (Jeremias 1:7 y 8). Ese es el secreto: la valentia no
surge de la autoconfianza, sino de la conciencia de la gloriosa
presencia de Dios.

En esta primera etapa del proceso, los hermanos
pueden darse cuenta de que la transformacidon no consiste en
dejar de sentir miedo, sino en dejar de obedecerlo. El Reino
no necesita héroes invulnerables, sino discipulos que

(s )



aprendan a caminar mientras tiemblan, siempre y cuando su
temblor no los detenga. El verdadero coraje nace cuando uno
decide avanzar a pesar de la fragilidad, porque ha entendido
que Dios no lo llam¢ a sentirse seguro, sino a caminar en fe.
La oracion se convierte entonces en el lugar donde el miedo
se rinde, y la Palabra en el espacio donde la verdad reemplaza
las mentiras que antes gobernaban.

Esta es la obra inicial de la transformacién, pero por
supuesto, no me estoy refiriendo a una oracion con la
dindmica de un simple monologo, sino a una oracion en la
que se hable, pero por sobre todo se pueda escuchar al Sefior,
porque ese es el principio fundamental del gobierno. No
puede haber Reino sin comunicacion.

Mientras el creyente avanza en este camino interior,
descubre que el temor no solo esta relacionado con la falta de
accion, sino también con heridas que nunca fueron tratadas.
Muchos han intentado vivir en obediencia, pero tropiezan
una y otra vez con el mismo muro emocional: recuerdos que
los paralizan, voces del pasado que altn resuenan,
experiencias dolorosas que marcaron su manera de
interpretar la realidad.

El miedo, cuando no es confrontado espiritualmente,
se transforma en un sistema interno que condiciona
decisiones, reacciones y silencios. Por eso, uno de los actos
mas profundos de valentia espiritual es permitir que el
Espiritu Santo entre a esos lugares donde el alma ha evitado
mirar. No hay transformacion completa sin sanidad interior.

[ 116 )




Sin embargo, no me refiero a una sanidad dirigida a entronar
el alma, sino la sanidad que permita la muerte del “yo”.

El Sefior no ignora las heridas que llevaron al creyente
a la cobardia; por el contrario, las revela para sanarlas. La voz
divina no humilla, sino que ilumina. Cristo no expone para
avergonzar, sino para restaurar, porque es muy dificil
gobernar un alma herida.

Cuando el creyente se atreve a abrir su corazon,
aparecen memorias que estaban ocultas: traiciones, rechazos,
burlas, injusticias, abusos de autoridad, palabras que
marcaron la identidad, ambientes donde la fe fue ridiculizada
o castigada. Todas estas experiencias pueden convertirse en
raices de temor, y el Espiritu Santo lo sabe. Por eso Jesus dijo
que vino “a vendar a los quebrantados de corazon” (Isaias
61:1). El alma quebrantada no puede sostener la valentia si
no es restaurada por la mano del Sefor.

En este proceso, la culpa también sale a la superficie.
Muchos creyentes viven paralizados porque se sienten
indignos, porque arrastran errores del pasado que el enemigo
utiliza como acusacidén permanente. La culpa es un verdugo
silencioso que roba la confianza para acercarse a Dios y para
caminar en obediencia. Pero la gracia de Cristo desarma este
mecanismo infernal.

La Escritura declara: “Si nuestro corazon nos
reprende, mayor que nuestro corazon es Dios” (1 Juan
3:20). Esto significa que la voz del perdon tiene mas

(17



autoridad que la voz del recuerdo. La valentia espiritual crece
cuando el creyente no solo confiesa su culpa, sino que acepta
el perdon como un decreto irrevocable del Reino. Donde
antes habia vergiienza, ahora hay libertad; donde antes habia
peso, ahora hay ligereza. Sin esta ligereza del alma, ningun
corazdn puede correr hacia el propdsito con coraje.

Sin embargo, la sanidad no se completa inicamente
con comprension emocional; también requiere la
reconstruccion de la identidad. Gran parte del miedo
espiritual proviene de no saber quién se es en Dios. Cuando
la identidad esta fragmentada, la obediencia se vuelve
insegura; cuando la imagen propia esta herida, el creyente se
vuelve vulnerable a la aprobacion humana; cuando la
percepcion de Dios es distorsionada, la fe se debilita.

El Espiritu Santo trabaja profundamente para redefinir
la autoimagen espiritual: “Hijo”, “escogido”, “amado”,
“embajador”, “heredero del Reino”. Estas no son palabras
poéticas, sino definiciones legales del cielo sobre la vida de
los hijos de Dios. Y es desde esta identidad, no desde las
emociones, que nace la valentia. Un hijo sabe que no esta
solo; un embajador sabe que no habla por si mismo; un
heredero sabe que la herencia no puede perderse. La cobardia
se deshace cuando la identidad se afirma.

Este proceso interno se fortalece con habitos que
entrenan el coraje. No existe valiente espiritual que no haya
sido disciplinado por el Espiritu en la constancia. La

[ g )



transformacion del temor al coraje requiere decisiones
pequeias, consistentes y persistentes.

La oracion no es un ejercicio mistico para tiempos
especiales; es el alimento del alma que desarma las mentiras
del temor. En la oracion contemplativa recordamos la verdad,
reorientamos nuestro corazén, renovamos nuestra fe y
dejamos que Dios gobierne nuestros pensamientos. Con el
ayuno rompemos las cadenas de la dependencia emocional,
silenciamos la carne que siempre empuja hacia la comodidad
y preparamos el espiritu para decisiones de riesgo santo. La
lectura profunda de la Palabra no solo nos ensefia, sino que
nos revela los disefios del Padre. Cada versiculo que salta al
corazdn por el Espiritu es como una espada que corta la raiz
del miedo y siembra una semilla de conviccion.

A medida que adoptamos estos habitos, descubrimos
que el coraje no se siente al inicio; se siente después. La
obediencia se siente primero pesada, incomoda,
contracultural; luego, con el tiempo, se convierte en una
fuente de gozo y libertad. El miedo se siente primero intenso;
luego, al ser confrontado una y otra vez, se vuelve una
sombra sin fuerza. La valentia espiritual no depende de la
emocion del momento, sino del entrenamiento acumulado.
Es una musculatura del alma, un fortalecimiento progresivo
que nos permite mantenernos firmes cuando otros caen.

Pero este entrenamiento no ocurre en soledad. Dios

disenod la transformacidon dentro de la comunidad de fe. La
Iglesia no es solo un lugar de reunion; es un taller de

[ 119 )




formacion de valientes. Cuando un creyente camina solo, sus
temores se amplifican, sus inseguridades se profundizan y
sus luchas se vuelven mas pesadas. Pero cuando camina
acompafiado, encuentra un espacio donde la fe se contagia,
donde el testimonio de otros enciende la esperanza y donde
el apoyo mutuo sostiene en tiempos de debilidad.

La comunidad madura no ridiculiza el miedo, sino que
lo acompafia en oracion; no minimiza el dolor, sino que lo
lleva delante del Sefior; no expone la debilidad, sino que la
cubre mientras el Espiritu la sana. En esta atmosfera, el
corazon aprende a confiar y la valentia se vuelve mas natural,
mas cotidiana, mas humana y mas espiritual a la vez.

La comunidad también es el lugar donde la obediencia
se vuelve practica. Alli aprendemos a servir, a hablar cuando
es necesario, a callar cuando corresponde, a perdonar, a pedir
perddn, a entregar tiempo, recursos, talentos y amor. Cada
acto de servicio es un ejercicio de valentia, porque la carne
siempre prefiere conservar, esconder o protegerse. Pero
cuando la Iglesia vive en una cultura de entrega, cada
miembro se fortalece mutuamente.

La valentia nunca es un acto aislado; es un movimiento
colectivo donde la fe de uno levanta al otro. La Escritura lo
ensefia claramente: “Exhortaos unos a otros cada dia...
para que ninguno sea endurecido por el engaiio del
pecado” (Hebreos 3:13). Sin duda, la exhortacién mutua es
un acto de coraje compartido.

[ 120 )




Con el tiempo, el creyente comienza a notar que algo
nuevo ha nacido en su interior. Lo que antes era miedo ahora
es discernimiento; lo que antes era paralisis ahora es
prudencia guiada por el Espiritu; lo que antes era silencio por
temor ahora es silencio por sabiduria; lo que antes era huida
ahora es espera estratégica en Dios. Esta transformacion no
es solo emocional, sino profundamente espiritual. El caracter
se ha formado. La identidad se ha afirmado. Las heridas se
han sanado. Los habitos se han establecido. La comunidad ha
fortalecido. Y el Espiritu ha soplado valentia en el alma.

En este punto, nos volvemos conscientes de que la
valentia del Reino no consiste en grandes gestos externos,
sino en la fidelidad cotidiana. Es valiente quien decide
guardar su corazon cuando nadie lo ve, quien escoge la
verdad aunque cueste, quien persevera en la fe cuando las
circunstancias contradicen la esperanza, quien sostiene su
integridad aunque otros se rindan a la corrupcion, quien
honra a Cristo incluso cuando nadie lo aplaude. Ese es el
coraje que el cielo reconoce. Ese es el valiente que Dios
levanta.

Y aun asi, falta una etapa mas profunda, donde el
Espiritu Santo lleva al creyente a su madurez final: caminar
sin temer al hombre, temiendo solo al Sefior. Esa obra es el
cierre perfecto de esta transformacion, y serd el fundamento
de la tercera parte de este capitulo, donde el creyente pasa de
ser alguien que enfrenta el miedo a alguien que camina sin
¢l, guiado unicamente por la reverencia al Dios vivo.

[121]



La obra que el Espiritu Santo realiza en nuestro interior
alcanza su plenitud cuando la reverencia a Dios se convierte
en el eje que ordena todas nuestras emociones, decisiones y
pensamientos. El temor al hombre es sustituido por el temor
del Sefior, y en ese intercambio ocurre uno de los milagros
mas profundos del alma: la libertad. Porque cuando el
corazon aprende a temer solo a Dios, deja de estar atado a la
opinidn, la critica, el rechazo o la mirada ajena.

Alli nace el verdadero coraje espiritual, ese que no
depende de estados emocionales sino de una conviccion
estable, solida, inquebrantable. La Escritura afirma: “El
temor del hombre pondra lazo; mas el que confia en Jehova
serd exaltado” (Proverbios 29:25). El creyente valiente no
es aquel que nunca sinti6 miedo, sino aquel que ya no permite
que el miedo gobierne sus pasos. La vida se simplifica, el
alma se aligera, el camino se despeja, y la obediencia se
vuelve un acto natural.

En esta etapa, la valentia deja de ser una meta y se
convierte en un estilo de vida. Ya no se trata de una lucha
contra la cobardia, sino de caminar en una identidad
fortalecida. El creyente percibe que ha cambiado la voz que
domina su interior: ya no es el eco del pasado, ni la presion
del entorno, ni la angustia por el futuro, sino la voz del
Espiritu hablando con suavidad, firmeza y claridad.

La voluntad de Dios se convierte en el criterio
principal, y todo lo demas ocupa su lugar secundario. Lo que
antes intimidaba ahora pierde significado; lo que antes

[122]



producia ansiedad ahora se reduce a un desafio manejable; lo
que antes parecia imposible ahora se ve como una
oportunidad para la gloria del Sefior. Como dijo Pablo: “Si
Dios es por nosotros, ;quién contra nosotros?” (Romanos
8:31). Esa frase, tantas veces repetida, se vuelve experiencia
viva, fundamento firme y fuerza interior.

Los hijos de Dios también descubren que el coraje
espiritual no consiste en desafiar constantemente a las
personas, sino en desafiar el propio ego, sus limites internos
y sus habitos aprendidos. A veces la valentia consiste en
levantarse una vez mas cuando el alma esta cansada; a veces
consiste en esperar cuando la carne quiere correr; a veces
consiste en hablar cuando el silencio amenaza con
imponerse; a veces consiste en callar cuando la carne quiere
justificarse.

El Espiritu Santo guia cada decisiéon, y esa guia se
convierte en el refrigerio diario que sustenta el alma. La
dependencia del Espiritu reemplaza la dependencia del
miedo, y asi el alma entra en descanso. El valiente no es
hiperactivo ni temerario; es obediente, docil, sensible y
firme. Su fortaleza no viene de la impulsividad, sino de la
quietud interior donde Dios reina.

A medida que la transformacion avanza, el hijo de
Dios nota que el temor ya no tiene el mismo poder.
Aparecera, si, porque el miedo forma parte de la experiencia
humana. Pero su voz serd débil, casi irrelevante. El Espiritu
ensefid al corazdon a no interpretarlo como una sefial de

(123 )



peligro espiritual, sino como una invitacion a confiar. El
miedo deja de ser el amo para convertirse en el mensajero
que recuerda que el alma aln necesita depender del Sefior.
Es una reaccion humana que ya no define la identidad.

Y entonces, en ese equilibrio santo entre fragilidad
humana y fortaleza espiritual, la valentia se vuelve humilde.
El creyente sabe que no se transformo a si mismo, sino que
Dios lo transform¢. Sabe que sin el Espiritu volveria al temor,
pero con el Espiritu avanza en victoria. Esta conciencia
mantiene el corazon tierno, sensible y agradecido.

El Sefor comienza a dar oportunidades reales para
ejercer esta nueva valentia. Aparecen decisiones que antes
parecian imposibles: decir la verdad con amor, aunque
cueste, tomar la postura correcta aunque implique pérdida,
afrontar conversaciones que antes se evitaban, cerrar puertas
que ya no pertenecen al proposito, abrirse a caminos que
exigen fe. Cada una de estas acciones se convierte en un
testimonio vivo de la obra interior.

La vida del creyente empieza a reflejar el caracter de
Cristo, quien camin sin temor al juicio humano porque vivia
en obediencia total al Padre. Jesus dijo: “Yo no puedo hacer
nada por Mi mismo... porque no busco Mi voluntad, sino
la voluntad del que me envio” (Juan 5:30). Aqui radica la
esencia del coraje espiritual: no en la temeridad, sino en la
obediencia absoluta a la voluntad del Padre, por medio de la
ministracion del Espiritu Santo.

[124]




La valentia también se vuelve visible en el amor.
Donde hay amor verdadero, no hay espacio para el miedo.
Amar como Cristo amo es el mayor signo de transformacion,
porque solo un corazén sanado puede amar sin defensas; solo
un alma fortalecida puede entregarse sin temor a ser herida;
solo un espiritu libre puede abrazar a otros sin miedo al
rechazo.

Esta libertad del temor permite que el creyente camine
con discernimiento. Ya no se deja influenciar por presiones
espirituales o culturales, sino que aprende a escuchar la
direccion del Espiritu Santo en lo cotidiano. Su
discernimiento se afina, su intuicion espiritual se fortalece, y
su vision del Reino se profundiza.

Puede ver mas alla de las circunstancias, detecta las
trampas del enemigo antes de caer en ellas, y reconoce las
oportunidades que el cielo presenta. Este discernimiento no
viene de la inteligencia natural, sino de la comunion continua
con Dios, fruto del proceso de transformacion. El valiente
espiritual no improvisa; camina guiado. No reacciona;
responde. No se deja arrastrar por la ansiedad; se mueve
segin la paz del Espiritu, esa paz que “sobrepasa todo
entendimiento” (Filipenses 4:7).

Finalmente, llega el momento en que descubrimos que
la verdadera valentia no es solo para enfrentar amenazas
externas, sino para sostenernos fieles ante Dios en medio de
la incertidumbre. La valentia mas pura es la que permanece
cuando nadie mas esta mirando, cuando el camino se hace

[ 125 )



largo, cuando las oraciones parecen tardar en responderse,
cuando la promesa se dilata, cuando el servicio no es
reconocido, cuando la soledad espiritual aparece. Alli se
revela la madurez del alma wvaliente: la capacidad de
mantenernos firmes sin necesidad de ver resultados
inmediatos, confiando TtUnicamente en Dios. Esa fe
perseverante, silenciosa y fiel es la marca mas profunda de la
transformacion espiritual.

Y cuando este proceso ha hecho su obra completa, es
cuando llegamos a decir con honestidad y con gozo: “Ya no
temo al hombre; solo temo a Dios...” No es un miedo
paralizante, sino reverente; no es temor servil, sino
adoracidn; no es un peso, sino un tesoro.

Temiendo a Dios, nos volvemos libres de todo lo
demads. Libres para obedecer, libres para amar, libres para
servir, libres para avanzar, libres para levantarnos, libres para
ser quien Dios disefio que fuéramos. La valentia espiritual no
es un evento aislado, sino un camino continuo, un estilo de
vida. Y en ese estilo de vida, la gloria de Dios se manifiesta,
la fe se fortalece, y el Reino se extiende.

Este es el objetivo final de este libro: lograr en mis
hermanos, un corazén capaz de enfrentar el temor, un
corazdn transformado a la valentia del Reino, formado por el
Espiritu Santo, estable en la identidad, maduro en el caracter,
libre en el alma y dispuesto a caminar detrds del Sefor sin
mirar atras.

[ 126 )



Esto es lo que el Sefior esta demandando de sus hijos
para este tiempo tan oscuro como el que se avecina; asi
deberan ser los discipulos que la Iglesia necesitard para
enfrentar las hostilidades del sistema. Asi deberan ser los
hombres y las mujeres del Reino que, al elegir el coraje, se
conviertan en antorchas vivas en medio de un mundo
gobernado por el miedo y la oscuridad. Y asi, la
transformacion se volverd testimonio, y el testimonio se
volverd una invitacion para que otros también elijan
correctamente la flecha simbolica de la portada. Elijan con
determinacion y coraje, la flecha que sefiala el camino del
Reino.

“Asi que, hermanos, os ruego por las misericordias de
Dios, que presentéis vuestros cuerpos en sacrificio vivo,
santo, agradable a Dios, que es vuestro culto racional. No
os conforméis a este siglo, sino transformaos por medio de
la renovacion de vuestro entendimiento, para que
comprobéis cudl sea la buena voluntad de Dios, agradable

y perfecta.”
Romanos 12:1 y 2




EPILOGO

“Cuando la Iglesia se levante”

“Porque los ojos del Serior recorren toda la tierra para
fortalecer a aquellos cuyo corazon es completamente
suyo...”

2 Cronicas 16:9 LBLA

Hay momentos en la historia espiritual de los pueblos
donde Dios inclina Su rostro hacia la tierra y observa, en
silencio solemne, la postura de Su Iglesia. No mira primero
sus organizaciones, ni sus programas, ni sus estructuras
visibles, sino la condicidon de sus corazones: si estan
dominados por el temor, o si estan inflamados por el fuego
santo del coraje espiritual.

En cada generacion, el Sefior ha buscado hombres y
mujeres cuya alma haya sido conquistada por la valentia del
Reino, esa valentia que no nace del temperamento humano
sino del soplo eterno del Espiritu Santo. Y hoy, nuevamente,
El se inclina para ver quién se levantara.

Vivimos tiempos donde la oscuridad ha aprendido a
disfrazarse con elegancia. El miedo ya no siempre grita, pero
susurra, persuade, condiciona. La cobardia espiritual no
aparece como un monstruo, sino como una comodidad, una
evasion discreta, una prudencia carnal que intenta justificarse
con argumentos religiosos. El corazon teme perder, teme

[ 128 )



sufrir, teme quedar expuesto. Y sin embargo, aprendimos que
Dios no nos dio espiritu de cobardia, sino de poder, de amor
y de dominio propio (2 Timoteo 1:7). Este libro ha recorrido
ese campo interior donde se libra la verdadera batalla. Ahora,
en este epilogo, el llamado es simple y profundo: jlevantate
Iglesia preciosa!

Cuando la Iglesia se levante, no en soberbia, sino en
obediencia; no en arrogancia, sino en santidad, el mundo
espiritual temblard. El enemigo no teme a los hermosos
salones de reunidn, ni a multitudinarias convocatorias, sino a
los corazones decididos de los santos. No teme a los eventos,
ni a las actividades semanales, sino a las convicciones de
corazones rendidos. La Escritura revela que una sola voz
ungida puede abrir mares, derrumbar muros, desafiar
imperios y encender generaciones. El coraje espiritual
siempre ha sido minoritario, pero siempre ha sido suficiente.

Hay un misterio profundo en la valentia: no aparece de
golpe, sino que se forma como el alba, lentamente,
iluminando cada rincén del alma hasta que el temor pierde
territorio. Dios no demanda perfeccion, pero si decision.
Quiere hijos que, como Josué, escuchen Su voz en medio del
temblor y se atrevan para “esforzarse y ser valientes”.

El sefior quiere discipulos que, como Pedro en
Pentecostés, se levanten a proclamar la verdad sin importar
el riesgo. Quiere iglesias que, como la de Hechos, oren no
para que cese la persecucion, sino para hablar Su palabra con

[ 129 )



mayor denuedo (Hechos 4:29 al 31). Ese es el espiritu por el
cual clama este tiempo.

Cuando la Iglesia se levante, la verdad dejard de ser
susurrada y volverd a sonar como trompeta. Muchos han
cambiado conviccion por conveniencia, doctrina por
aceptacion, pureza por popularidad. Pero cuando el fuego del
Espiritu toque de nuevo los labios del pueblo de Dios, la
palabra profética sera escuchada aun por aquellos que se
burlan de ella.

En los dias de Elias, un solo hombre fue suficiente para
exponer un sistema religioso entero. En los dias de Daniel,
un solo joven cambi6 el curso de un imperio. En los dias de
la Iglesia primitiva, un grupo pequefio, pero lleno de coraje
espiritual, trastorn6 el mundo. No necesitamos un ejército
numeroso, sino un remanente valiente.

La valentia espiritual no es una hazafia heroica sino
una entrega humilde. Es la decision de avanzar cuando el
alma tiembla, de obedecer cuando todo alrededor invita a
callar, de permanecer firme cuando las aguas se agitan. Jesus
lo dijo con claridad: “En el mundo tendréis afliccion; pero
confiad, Yo he vencido al mundo” (Juan 16:33). En esta
declaracion no solo dejé una promesa, sino un camino: el
coraje nace de contemplar la victoria de Cristo, de anclar el
alma en Su triunfo, de saber que ninguna fuerza puede
detener lo que El ya establecio.

[130]



Hoy, mientras este libro llega a su fin, es posible que
el lector sienta que el Espiritu ha sefialado areas profundas
donde atin hay temores, renuncias, silencios e indecisiones.
Por favor, no las escondan. No las nieguen. No intenten
cubrirse con excusas. En el Reino, la valentia empieza
siempre con una confesion: “Sefior, tengo dudas, miedo o
siento que soy cobarde ante una decision...” A partir de alli,
El hace todo lo demas. Donde termina nuestra fuerza,
comienza Su poder. Donde se agotan nuestros recursos, se
desata Su gracia. Donde nos sentimos que no podemos, El
nos dice: “No tema, porque Yo estoy con ustedes...” (Isaias
41:10).

Cuando la Iglesia se levante con coraje, no solo
cambiara su entorno: cambiara su destino. Muchos creen que
los tiempos finales serdn un escenario exclusivo de caos y
oscuridad. Sin embargo, la Escritura revela un pueblo que
brilla en medio de la noche. El profeta Isaias vio este tiempo
y proclamo: “Levdntate, resplandece, porque ha venido tu
luz, y la gloria de Jehova ha nacido sobre ti” (Isaias 60:1).
Ese levantarse no es opcional: es un mandato profético para
esta generacion. Es la respuesta que el cielo espera. Es la
postura que define quienes somos y hacia donde vamos.

Este es el llamado final: elijamos la flecha correcta. No
vivamos como quienes retroceden, sino como quienes
avanzan. No nos acostumbremos a convivir con nuestros
temores: enfrentémoslos con la verdad. No permitamos que
la voz del sistema sea mas fuerte que la del Espiritu de Dios.
No esperemos a ser valientes para obedecer; obedezcamos, y

[131]



la valentia vendra sobre nosotros. Dios no busca héroes
perfectos, sino hijos disponibles.

Por ultimo, le digo a todo pastor, que tenga coraje para
romper estructuras, para tomar decisiones, para salir de
instituciones que perversamente regulan y limitan los disefios
divinos. Un dia, todos estaremos ante la penetrante mirada de
nuestro Sefior, no podremos decir que un lider superior, o una
institucién determinada, nos goberné mas que El. No
podremos echar culpas a nadie, por eso, debemos hacernos
responsables y cambiar todo lo que debemos cambiar para
vivir con coraje el Reino de Dios, y para llevar a nuestros
hermanos a esas dimensiones de poder, sin limitacion alguna.

“Por lo tanto, pongan toda su atencion en el reino de los
cielos y en hacer lo que es justo ante Dios, y recibiran
también todas estas cosas.”

Mateo 6:33 DHH




Oracion Final:

Padre eterno, Dios de poder y de misericordia, nos
presentamos ante Tu presencia con corazon humilde y
espiritu dispuesto. Hemos recorrido las paginas de este libro
bajo Tu luz, y ahora te pedimos que cada palabra sembrada
sea transformada en conviccion, en fuego y en vida dentro de
nosotros. Tu eres el Dios que llama, el Dios que fortalece, el
Dios que sostiene, el Dios que envia...

Serior, confesamos delante de Ti nuestras luchas, nuestros
temores y nuestras batallas internas. Confesamos que
muchas veces titubeamos, retrocedimos o callamos cuando
debiamos hablar. Pero hoy, al cerrar estas paginas,
levantamos nuestras manos en senal de rendicion y de
entrega total. Te pedimos que por medio de Tu divino
Espiritu Santo, rompas toda cadena de cobardia espiritual,
todo temor arraigado, toda pasividad que haya gobernado
nuestro interior. Haz caer, como murallas antiguas, todo
pensamiento que nos ha detenido ...

Derrama sobre nosotros Tu Espiritu de poder, de amor y de
dominio propio. Despierta en nuestro corazon el coraje del
Reino, esa valentia que no proviene de la carne, sino de la
certeza profunda de Tu Palabra. Que la fuerza que un dia
levanto a Josué, que encendio a Elias, que fortalecio a
Daniel y que impulsé a Pedro a proclamar Tu nombre con
denuedo, sea también la fuerza que hoy se levanta en nuestra
vida...

[1331

J



Serior Jesus, Tu que venciste al miedo, a la muerte y a las
tinieblas, imprime en nosotros Tu misma osadia santa.
Ensérianos a caminar confiados, no porque somos fuertes,
sino porque Tu vas delante. Que, en cada decision dificil, en
cada ambiente hostil, en cada desafio espiritual, recordemos
Tus palabras: “No temas, porque Yo estoy contigo”. Que Tu
presencia sea nuestro escudo, nuestra certeza, nuestra
valentia...

Padre, que cada lector de este libro reciba hoy una
imparticion fresca de Tu Espiritu. Que sientan en lo profundo
del alma que algo nuevo se despierta, que algo se activa, que
algo se levanta. Que sus rodillas ya no tiemblen ante los
hombres, sino solo ante Tu gloria. Que su voz no sea
apagada por la presion del mundo, sino afinada por el fuego
de Tu verdad. Que su fe no se diluya en tiempos oscuros, sino
que resplandezca con mas fuerza. Y que su corazon no
retroceda jamas...

Declaramos proféticamente que se levanta una generacion
valiente, una Iglesia firme, una esposa sin temor, un pueblo
que enfrenta la oscuridad con la luz del Reino. Declaramos
que ninguna obra de las tinieblas prevalecerd sobre aquellos
que deciden caminar en coraje espiritual. Declaramos que el
miedo pierde su poder, que la verdad toma su lugar y que la
obediencia se convierte en nuestro estandarte...

En el nombre poderoso de Jesucristo, nuestro ejemplo
perfecto de valentia santa, oramos. jAmén!

[134]

J



RECONOCIMIENTOS

“Quisiera agradecer por este libro a mi Padre celestial,
porque me am¢ de tal manera que envid a su Hijo Jesucristo
mi redentor.

Quisiera agradecer a Cristo por hacerse hombre, por morir
en mi lugar y por dejarme sus huellas bien marcadas para
que no pueda perderme.

Quisiera agradecer al glorioso Espiritu Santo mi fiel amigo,
que en su infinita gracia y paciencia,
me fue revelando todo esto...”

“Quisiera como en cada libro agradecer a mi compaiiera de
vida, a mi amada esposa Claudia por su amor y paciencia
ante mis largas horas de trabajo, sé que es dificil vivir con
alguien tan enfocado en su proposito y seria imposible sin

su comprension”




Como en cada uno de mis libros, he tomado muchos
versiculos de la biblia en diferentes versiones. Asi como
también he tomado algunos conceptos, comentarios o
parrafos de otros libros o manuales de referencia. Lo hago
con libertad y no detallo cada una de las citas, porque tengo
la total conviccion de que todo, absolutamente todo, en el
Reino, es del Senor.

Los libros de literatura, obedecen al talento y la
capacidad humana, pero los libros cristianos, solo son el
resultado de la gracia divina. Ya que nada, podriamos
entender sin Su soberana intervencion.

Por tal motivo, tampoco reclamo la autoria o el
derecho de nada. Todos mis libros, se pueden bajar
gratuitamente en mi pagina personal
www.osvaldorebolleda.com y lo pueden utilizar con toda
libertad. Los libros no tienen copyright, para que puedan
utilizar toda parte que les pueda servir.

El Sefior desate toda su bendicion sobre cada lector y
sobre cada hermano que, a través de su trabajo, también haya
contribuido, con un concepto, con una idea o simplemente
con una frase. Dios recompense a cada uno y podamos todos
arribar a la consumacién del magno propdsito eterno en
Cristo.



http://www.osvaldorebolleda.com/

Doctor v maestro de la Palabra

Ohvalde Rebolloda

El Pastor y maestro Osvaldo Rebolleda hoy cuenta con
miles de titulos en mensajes de ensefanza para el
perfeccionamiento de los santos y diversos Libros de
estudios con temas variados y vitales para una vida cristiana
victoriosa.

El maestro Osvaldo Rebolleda es el creador de la Escuela de
Gobierno espiritual (EGE) y ha sido reconocido con un
Doctorado Honoris Causa en Divinidades de
La Universidad teoldgica de Estados Unidos.
Hasta hoy en dia ministra de manera itinerante en Argentina
Y hasta lo altimo de la tierra.

rebolleda@hotmail.com

www.osvaldorebolleda.com

(137 )


mailto:rebolleda@hotmail.com
http://www.osvaldorebolleda.com/

El alto costodeno

consultara fie ADMMNSTRACON

DE REMO

© Je}|NSU0I OU AP 0302 oje |3
onid UODUGNHIM’OU

vaanosdy 0Q1VASO

amoud OO A

FORJANDO LA
PERSONALIDAD
DEL LIDER

=
5
z
-
*
H
=
®




El cuerpode |

Cristo revelado

opejanal 01511 °P odian |3

El alto costode no
consultara i

=
9
-
o
o
o
w
-~
°
o
o
s
)
[a]
o
3
w
=
-
o
=
o

va3inos3y 0Q1VASO



http://www.osvaldorebolleda.com/

AL

II!IHIIJS!Iliﬂﬂoi

va3tos3dd 0a1VASO

E1 espiritu
del _l\mlcnsto

F1 gobierno de
puestra herencia

vaaToa3dd 0QVASO

s‘l,n}umunnn ‘;
’$Esm muu

@1 eterno poder

be [a Crus




-
>
=
>
>
&
>
A
>
@)
=
>
=
c
N

yaaT1088d OQTVASO



http://www.osvaldorebolleda.com/

