
 

0 

 

  

 



 

1 

UNA IGLESIA CON 
PARÁMETROS DE

REINO
 

 

 

OSVALDO REBOLLEDA 



 

2 

 
Este libro No fue impreso 

con anterioridad 
Ahora es publicado en 
Formato PDF para ser 

Leído o bajado en: 
                        www.osvaldorebolleda.com 

 

Provincia de La Pampa 
 

rebolleda@hotmail.com 
 

 
 

Todos los derechos de este material son reservados para el 

Señor, quién los ofrece con la generosidad que lo caracteriza 

a todos aquellos que desean capacitarse más y lo consideran 

de utilidad. 

No se permite la transformación de este libro, en cualquier 

forma o por cualquier medio, para ser publicado 

comercialmente. 

Se puede utilizar con toda libertad, para uso de la enseñanza, 

sin necesidad de hacer referencia del mismo.  

Se permite leer y compartir este libro con todos los que más 

pueda y tomar todo concepto que le sea de bendición. 

Edición general: EGE 

Revisión literaria: Autores argentinos 

Revisión solo ortográfica - IA   

Diseño de portada: EGEAD 

Todas las citas Bíblicas fueron tomadas de la Biblia versión 

Reina Valera, salvo que se indique otra versión.  



 

3 

CONTENIDO 
 

 

Introducción………………………………………………5 

 

Capítulo uno: 

Parámetros del ingreso al Reino………………………..12 

 

Capítulo dos: 

Parámetros para bautizar hermanos…………………...28 

 

Capítulo tres: 

Parámetros para la alabanza y la adoración…………..46 

 

Capítulo cuatro: 

Parámetros de ministración pastoral…………………..58 

 

Capítulo cinco: 

Parámetros de Reino para las finanzas…………………74  

 

Capítulo seis: 

Parámetros de Reino para la Santa cena……………….87 

 

 



 

4 

Capítulo siete: 

Parámetros para la presentación de niños…………….102 

 

Capítulo ocho: 

 

Parámetros de presentación personal…………………118 

 

 

Del diseño a la práctica…………………………………134 

 

 

Reconocimientos………………………………………..139 

 

Sobre el autor…………………………………………...141 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

5 

INTRODUCCIÓN 
 

 

“Los entendidos resplandecerán como el resplandor del 

firmamento; y los que enseñan la justicia a la multitud, 

como las estrellas a perpetua eternidad” 

Daniel 12:3 

 

 

La Iglesia de Jesucristo no es una invención humana ni 

una organización que se adapta según las modas culturales de 

cada época. Nace en el corazón eterno de Dios, es edificada 

por Cristo y sostenida por la obra continua del Espíritu Santo. 

 

Por esta razón, cuando la Iglesia pierde sus parámetros 

de Reino y comienza a regirse por criterios meramente 

pragmáticos, emocionales o socioculturales, no solo se 

debilita su testimonio, sino que también se distorsiona su 

misión. Este segundo manual al igual que los demás, surge 

precisamente como una respuesta apostólica, teológica y 

espiritual a esa tensión constante entre el diseño divino y las 

presiones del tiempo presente. 

 

Como doctor y maestro de la Palabra enseño al Cuerpo 

de Cristo, pero como apóstol debo velar por los pastores que 

caminan bajo mi cobertura. Para cumplir correctamente con 

esa responsabilidad, procuro dar respuesta a cada situación 

particular que pueda presentarse en la obra. Mi tarea no es 

controlar a mis amados consiervos, sino supervisar, 



 

6 

direccionar, aconsejar y proveer lineamientos claros para una 

labor ministerial efectiva. 

 

Dichos lineamientos deben ser apostólicos y 

proféticos, fundamentados en la máxima expresión del Reino 

y conservando, en todo momento, la dinámica del Nuevo 

Pacto. Esta tarea tiene un alto impacto en el avance 

ministerial y, por lógica, en la salud de las congregaciones. 

En la búsqueda de servir con excelencia a mis amados 

pastores y a sus equipos de trabajo, nació esta serie de 

manuales, concebidos para ofrecer respuestas claras frente a 

los desafíos actuales de la Iglesia. 

 

Vivimos días de profundos cambios culturales, 

aceleración tecnológica, confusión moral y relativización de 

la verdad. En este contexto, muchos ministros enfrentan 

desafíos para los cuales no siempre han sido preparados 

adecuadamente. Las preguntas ya no son únicamente 

doctrinales, sino también prácticas, éticas y pastorales. 

 

Estos manuales contienen respuestas doctrinales, así 

como formas correctas de trabajo y de expresión ministerial. 

En ellos detallo la importancia de la preparación personal, 

ministerial, matrimonial y familiar. Abordo los cuidados 

necesarios para una enseñanza sana, una liturgia equilibrada, 

un discipulado efectivo y un gobierno pastoral libre de 

manipulación. Asimismo, enseño acerca de 

responsabilidades, derechos y deberes, y desarrollo cómo es 

posible mantener la santidad sin legalismo y la legalidad del 

Reino sin concesiones. 



 

7 

Fundamento bíblicamente lo que considero un 

desarrollo saludable de las actividades ministeriales bajo 

parámetros de Reino, sin religiosidad. Advierto sobre la 

necesidad de evaluar el avance de la obra contemplando cada 

situación a la luz de la gracia, sin diluir la verdad. Frente al 

escenario actual, la Iglesia no puede darse el lujo de 

improvisar; necesita fundamentos claros, criterios bíblicos 

firmes y una misma línea espiritual que honre el Reino de 

Dios. 

 

Este segundo manual está dirigido a pastores y 

matrimonios pastorales que caminan bajo mi cobertura 

apostólica. Sugiero que otros pastores que tengan acceso a 

este material consulten previamente con sus autoridades 

espirituales. Entiendo que la forma de trabajo que 

personalmente considero correcta puede ser percibida de 

manera diferente por algunos amados consiervos. Respeto 

esa diversidad y aclaro, con temor reverente, que bajo ningún 

punto de vista pretendo generar controversias entre mis 

colegas. 

 

Concibo la cobertura espiritual no como un sistema de 

control, sino como un diseño de paternidad espiritual, 

alineamiento doctrinal y cuidado ministerial. Así como en la 

Escritura vemos que los obreros no ministraban de manera 

aislada, sino en comunión, sujeción y mutua edificación, creo 

firmemente que una Iglesia saludable necesita parámetros 

compartidos que preserven la unidad del Espíritu en el 

vínculo de la paz. El apóstol Pablo exhorta a que todos 

hablemos una misma cosa, que no haya divisiones entre 



 

8 

nosotros y que estemos perfectamente unidos en una misma 

mente y en un mismo parecer (1 Corintios 1:10). 

 

Comprendo que esta visión puede parecer una utopía 

si observamos a la Iglesia de manera global. Sin embargo, 

quienes trabajamos en unidad espiritual y reconocemos 

autoridades asignadas tenemos la responsabilidad de unificar 

criterios y avanzar gestionando la fe bajo lineamientos 

apostólicos comunes. 

 

Hablar de parámetros de Reino o de lineamientos 

apostólicos no implica una uniformidad rígida ni la anulación 

de la diversidad ministerial, sino una búsqueda fiel de los 

diseños divinos. El Reino de Dios posee principios 

inmutables, aunque se manifieste en contextos diversos. 

Jesús mismo enseñó que el Reino es justicia, paz y gozo en 

el Espíritu Santo (Romanos 14:17), y que debemos buscarlo 

por sobre todas las cosas (Mateo 6:33). Sin duda, esto 

establece el marco espiritual desde el cual deben ordenarse 

todas las prácticas de la Iglesia. Cuando dichos parámetros se 

pierden, la Iglesia corre el riesgo de reaccionar según la 

presión social o las demandas emocionales, en lugar de 

responder con discernimiento espiritual y sabiduría bíblica. 

 

A lo largo de este nuevo manual se abordarán temas 

sensibles, complejos y, en muchos casos, controversiales. No 

se hará desde una postura defensiva ni desde la condenación, 

sino desde mi responsabilidad apostólica de ministrar a los 

pastores, quienes a su vez deben ejercer con fidelidad la 

digna tarea de cuidar el rebaño del Señor. Todos deseamos 



 

9 

servir al Rey con excelencia y, por tal motivo, asumimos este 

desafío con dedicación y cuidado. 

 

Las Escrituras nos recuerdan que los pastores deben 

velar por las almas como quienes han de dar cuenta (Hebreos 

13:17). Esta conciencia imprime un santo temor en el 

ejercicio ministerial y nos obliga a revisar no solo lo que 

hacemos, sino también por qué y cómo lo hacemos. Cada 

práctica pastoral debe ser evaluada a la luz de la Palabra, la 

naturaleza del Reino y el carácter de Cristo. 

 

 Comprender los parámetros de salvación o de entrada 

al Reino, bautismos, santa cena, la presentación de niños, así 

como encontrar lineamientos para una adoración efectiva, 

una enseñanza financiera sólida, o incluso como cuidar 

nuestros aspectos físicos o de vestimentas, pueden ser temas 

que merecen una respuesta sólida y bajo una clara mentalidad 

de Reino. Cuando estos temas se administran sin enseñanza, 

sin discernimiento o sin orden, pierden su poder formativo y 

pueden convertirse en meras formalidades o, peor aún, en 

espacios de ignorancia espiritual. 

 

Asimismo, la Iglesia enfrenta hoy algunas 

problemáticas humanas muy complejas que deben ser 

tratadas. El silencio pastoral frente a estos temas no es 

neutralidad, sino omisión. Sin embargo, la intervención de la 

Iglesia debe ser sabia, bíblica y responsable, evitando tanto 

la intromisión indebida como la indiferencia. La Escritura 

enseña que hay tiempo de sanar, tiempo de corregir y tiempo 

de acompañar, y que el siervo del Señor no debe ser 



 

10 

contencioso, sino amable para con todos, apto para enseñar y 

sufrido (2 Timoteo 2:24). 

 

Este segundo manual no pretende reemplazar la guía 

del Espíritu Santo ni suplantar la relación personal de cada 

pastor con Dios. Por el contrario, busca servir como una 

herramienta de alineamiento, reflexión y formación que 

ayude a establecer criterios comunes sin apagar la 

sensibilidad espiritual. El Espíritu y la Palabra nunca se 

contradicen: allí donde la Palabra establece límites, el 

Espíritu trae vida; y donde el Espíritu se mueve con poder, 

siempre honra la verdad revelada. 

 

La autoridad pastoral, cuando es sana, no se impone: 

se reconoce. No manipula, sino que sirve; no controla, sino 

que edifica. Jesús enseñó que el mayor en el Reino es el que 

sirve, y que los líderes no deben enseñorearse del rebaño, 

sino ser ejemplos. Desde esta perspectiva, el liderazgo que 

promuevo en este manual es un liderazgo con autoridad 

espiritual, con unción genuina y con un profundo respeto por 

la dignidad de las personas. 

 

Finalmente, este segundo manual es también una 

exhortación: un llamado a volver a los fundamentos, a 

conservar una misma línea de enseñanza, a honrar la 

cobertura espiritual atendiendo diligentemente su consejo y a 

edificar congregaciones que reflejen el carácter del Reino en 

medio de un mundo confundido. No se trata de conservar 

tradiciones vacías, sino de preservar la verdad viva del 

Evangelio. Como escribió el apóstol Pablo, nadie puede 



 

11 

poner otro fundamento que el que está puesto, el cual es 

Jesucristo. Sobre ese fundamento edificamos con temor, con 

amor y con fidelidad. 

 

Que las páginas de cada uno de estos manuales sean 

leídas con espíritu humilde, corazón enseñable y disposición 

al ajuste. Que no sean solo un compendio de respuestas, sino 

instrumentos para formar ministros firmes, sensibles al 

Espíritu y comprometidos con el Reino. Y que, en todo acto 

de servicio, Cristo sea glorificado por Su Iglesia, ahora y 

hasta el día de Su venida. 

 

 

                                    
                                                   Osvaldo Rebolleda 

          

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

12 

Capítulo uno 

 

 

PARÁMETROS DE INGRESO  

AL REINO 
 

 

“Porque por gracia sois salvos por medio de la fe; y esto 

no de vosotros, pues es don de Dios; no por obras, para 

que nadie se gloríe.” 

Efesios 2:8-9 

 

 

La manera en que una iglesia entiende y comunica la 

salvación determina profundamente el tipo de discípulos que 

formará, el espíritu que gobernará sus liturgias y la 

conciencia espiritual con la que los creyentes caminarán 

delante de Dios. No es un tema introductorio ni periférico, 

sino el fundamento invisible sobre el cual se edifica todo lo 

demás, es por eso que voy a comenzar este manual tocando 

esta doctrina, pero es necesario para el desarrollo de la 

consciencia de los santos y de toda actividad.  

 

Allí donde la salvación es reducida a una decisión 

humana, el Reino termina degradándose a una experiencia 

religiosa sostenida por el esfuerzo, el mérito y el 

voluntarismo. Allí donde la salvación es comprendida como 



 

13 

una obra soberana de la gracia, la vida cristiana florece desde 

la dependencia, la gratitud y la obediencia nacida del 

Espíritu. 

 

Durante décadas, gran parte de la Iglesia ha repetido 

una fórmula aparentemente sencilla: “acepta a Jesús como tu 

Señor y Salvador”. Aunque dicha expresión busca facilitar el 

acceso al evangelio, encierra una problemática teológica 

profunda. Presenta la salvación como una iniciativa primaria 

del ser humano y coloca en el hombre una capacidad que la 

Escritura nunca le atribuye en su condición caída. El 

resultado es una generación de creyentes que, aun sin decirlo 

explícitamente, vive con la sensación de haber colaborado en 

su propia redención. 

 

La Escritura describe al ser humano no como un 

buscador espiritual neutral, sino como alguien “muerto en 

delitos y pecados” (Efesios 2:1). Un muerto no responde a 

estímulos, no toma decisiones, no elige. Pablo no dice que 

está enfermo, confundido o debilitado, sino muerto. Esta 

afirmación no es metafórica ni exagerada; define con 

precisión el estado espiritual del hombre caído. Desde esa 

condición, no existe la capacidad de elegir a Dios, porque no 

hay vida espiritual para responder a Él. 

 

Jesús mismo fue categórico cuando declaró que “nadie 

puede venir a mí si el Padre que me envió no le trajere” 

(Juan 6:44). No dijo que es difícil, ni que requiere esfuerzo, 

sino que es imposible sin una acción previa del Padre. Esta 

afirmación destruye cualquier noción de libre albedrío 



 

14 

absoluto en relación con la salvación. El ser humano puede 

tomar decisiones dentro del marco de su esclavitud, pero no 

puede liberarse a sí mismo ni desear genuinamente aquello 

que su naturaleza rechaza. 

 

La analogía del preso es profundamente esclarecedora. 

Un prisionero puede decidir si se acuesta o camina por el 

patio, pero no puede decidir salir en libertad. Su voluntad 

existe, pero está limitada por su condición. De la misma 

manera, el ser humano caído posee voluntad, pero esa 

voluntad está cautiva del pecado. Jesús lo expresó sin rodeos: 

“todo aquel que hace pecado, esclavo es del pecado” (Juan 

8:34). La esclavitud anula la libertad real, aunque conserve 

la ilusión de elección. 

 

Por eso Pablo afirma que “no hay quien busque a 

Dios, no hay ni siquiera uno” (Romanos 3:11). Esta 

declaración no deja espacio para excepciones ni matices. Si 

alguien llega a Dios, no es porque lo buscó con más 

sinceridad que otros, sino porque fue buscado, hallado y 

vivificado. La gracia no responde a una iniciativa humana; 

irrumpe soberanamente en medio de la muerte espiritual. 

 

La salvación, entonces, no comienza cuando el hombre 

acepta a Cristo, sino cuando Dios regenera al hombre. Jesús 

lo explicó claramente a Nicodemo: “el que no naciere de 

nuevo, no puede ver el Reino de Dios” (Juan 3:3). Antes de 

ver, hay que nacer. Antes de responder, hay que recibir vida. 

Antes de creer, hay que ser alumbrado. La fe no es la causa 



 

15 

de la regeneración; es su fruto inevitable. Nadie puede elegir 

nacer, sino que la vida es otorgada. 

 

Este nuevo nacimiento no es un acto psicológico ni una 

decisión moral; es una obra sobrenatural del Espíritu Santo. 

Pedro afirma que hemos sido “renacidos, no de simiente 

corruptible, sino de incorruptible, por la palabra de Dios 

que vive y permanece para siempre” (1 Pedro 1:23). 

Santiago añade que Dios “nos hizo nacer por la palabra de 

verdad” (Santiago 1:18). En ambos casos, el sujeto de la 

acción es Dios, no el hombre. 

 

Cuando se enseña que la salvación depende de una 

oración, de un acto de fe autónomo o de una decisión 

voluntaria, se genera una conciencia peligrosa: la idea de que 

el ser humano aportó algo decisivo a su redención. Esto, 

aunque sea de manera sutil, introduce mérito. Y donde hay 

mérito, la gracia deja de ser gracia. Pablo lo dejó establecido 

con absoluta claridad:  

 

“si es por gracia, ya no es por obras; de otra manera la 

gracia ya no es gracia” 

Romanos 11:6 

 

La llamada “oración del penitente” no salva por sí 

misma. Las palabras pronunciadas por una boca no tienen 

poder redentor si no hay una obra previa de justicia en el 

corazón. Y la justicia no es un estado humano alcanzable; la 

justicia es una Persona. “Cristo Jesús, el cual nos ha sido 

hecho por Dios sabiduría, justificación, santificación y 



 

16 

redención” (1 Corintios 1:30). Confesamos porque fuimos 

justificados; no somos justificados porque confesamos. 

 

La Escritura enseña que es el Espíritu Santo quien 

convence de pecado, de justicia y de juicio (Juan 16:8). Si 

alguien fue convencido, fue por gracia. Si alguien escuchó el 

evangelio, fue por gracia. Si alguien fue sensibilizado, 

despertado, quebrantado, fue por gracia. Aun la fe con la que 

creemos no nace de nosotros: “porque por gracia sois salvos 

por medio de la fe; y esto no de vosotros, pues es don de 

Dios” (Efesios 2:8). 

 

Comprender esto cambia radicalmente la manera en 

que pastoreamos, discipulamos y construimos iglesia. Una 

comunidad que cree que la salvación depende de la decisión 

humana inevitablemente presionará decisiones, fabricará 

respuestas emocionales y medirá resultados por números 

visibles. En cambio, una iglesia que cree en la regeneración 

soberana descansará en la obra del Espíritu, proclamará el 

evangelio con fidelidad y formará discípulos desde la gratitud 

y no desde la culpa. 

 

El Nuevo Pacto no es un acuerdo entre Dios y el 

hombre. Es un pacto eterno entre el Padre y el Hijo, en el cual 

somos incluidos por gracia al ser incorporados a Cristo. Jesús 

es el Mediador del Nuevo Pacto, no nosotros. Nosotros no 

prometimos nada; Él lo cumplió todo. “Este es el nuevo 

pacto en mi sangre” (Lucas 22:20), no en nuestra fidelidad, 

ni en nuestra decisión, ni en nuestro compromiso. 

 



 

17 

Al ser regenerados, somos puestos “en Cristo”. Esta 

expresión no es poética; es una realidad espiritual objetiva. 

En Él somos justificados, santificados, glorificados, aceptos, 

herederos, reyes y sacerdotes. No lo somos en nosotros 

mismos, sino en Él. Nuestra salvación no se sostiene por 

nuestra constancia, sino por Su vida en nosotros. Somos 

salvos porque Él vive, porque Él reina, porque Él permanece 

fiel. 

 

Aquí comienza a desmoronarse toda forma de religión 

basada en el esfuerzo humano. Si todo es en Él, entonces nada 

puede ser fuera de Él. Si todo es por gracia, entonces nada 

puede ser por mérito. Y si la vida cristiana comienza por 

gracia, solo puede continuar por gracia. Cualquier intento de 

vivir el Reino desde el voluntarismo humano terminará 

agotando a las personas y produciendo apariencia sin vida. 

 

Esta comprensión no anula la responsabilidad, la 

obediencia ni la entrega; las redefine. Ya no obedecemos para 

ser aceptados, sino porque fuimos aceptados. Ya no servimos 

para ganar favor, sino porque vivimos en el favor. Ya no nos 

consagramos para merecer algo, sino porque hemos recibido 

todo. El nuevo hombre no actúa desde la carencia, sino desde 

la plenitud que hay en Cristo. 

 

La vida cristiana auténtica es la manifestación del 

poder de la resurrección operando en vasos humanos. Es 

muerte para vida. Es dependencia absoluta. Es Cristo 

viviendo Su vida en nosotros por el Espíritu. Todo lo demás, 

aunque tenga lenguaje cristiano, es solo religión. 



 

18 

Cuando la Iglesia comprende que la salvación es una 

obra soberana de Dios y no el resultado de una elección 

humana autónoma, inevitablemente debe revisar la manera 

en que recibe a las personas, las acompaña en sus primeros 

pasos de fe y las integra al discipulado. No se trata 

simplemente de ajustar el lenguaje, sino de permitir que la 

gracia gobierne los procesos, las expectativas y las prácticas 

pastorales. La forma en que concebimos el inicio de la vida 

cristiana define el tono espiritual de todo el camino posterior. 

 

La predestinación, lejos de ser una doctrina fría o 

polémica, es una de las expresiones más profundas del amor 

de Dios. Pablo escribe que Dios “nos escogió en Cristo antes 

de la fundación del mundo, para que fuésemos santos y sin 

mancha delante de Él, en amor habiéndonos predestinado 

para ser adoptados hijos suyos por medio de Jesucristo” 

(Efesios 1:4 y 5). La elección no es posterior a la fe; la fe es 

el resultado de haber sido escogidos. No creímos para ser 

hijos; creímos porque fuimos hechos hijos. 

 

Esta verdad libera al pastor de una presión indebida: la 

de producir conversiones. Nadie puede regenerar a otro ser 

humano. Ninguna prédica, por elocuente que sea, puede 

impartir vida espiritual si el Espíritu no obra soberanamente. 

Pablo lo entendía con claridad cuando afirmó: “yo planté, 

Apolos regó; pero el crecimiento lo ha dado Dios” (1 

Corintios 3:6). Nuestra responsabilidad es anunciar 

fielmente el evangelio; la regeneración pertenece 

exclusivamente a Dios. 

 



 

19 

Cuando la Iglesia asume esta verdad, deja de 

manipular emociones, de forzar decisiones o de apresurar 

procesos. Comprende que el llamado externo del evangelio 

necesita ser acompañado por el llamado interno del Espíritu. 

Jesús enseñó que muchos son llamados, pero pocos 

escogidos (Mateo 22:14), estableciendo una distinción clara 

entre la proclamación universal y la elección soberana. 

 

Esto tiene implicancias directas en la recepción de 

personas en la comunidad. Recibir no es confirmar salvación. 

Acompañar no es declarar regeneración. Integrar no es 

garantizar conversión. La Iglesia abre sus puertas, ama, sirve, 

predica y camina con las personas, pero reconoce que solo 

Dios conoce los corazones y solo Él da vida. Esta 

comprensión evita juicios apresurados y también falsas 

seguridades. 

 

Una de las mayores tragedias pastorales es afirmar 

salvación donde aún no ha habido regeneración. Cuando se 

le dice a una persona que es salva simplemente porque repitió 

una oración, se le otorga una seguridad que no 

necesariamente descansa en Cristo, sino en una experiencia 

sensorial. Con el tiempo, cuando la vida no evidencia 

transformación, esa persona vive en confusión o en culpa, 

creyendo que el problema es que “no se esfuerza lo 

suficiente”. 

 

Jesús nunca aseguró salvación por una oración, sino 

por una obra interior evidente. “Por sus frutos los 

conoceréis” (Mateo 7:16). La regeneración produce fruto, 



 

20 

no perfección, pero sí una nueva dirección, nuevos afectos y 

una nueva relación con el pecado. Donde hay vida, hay 

crecimiento. Donde hay Espíritu, hay transformación. No 

como resultado del esfuerzo humano, sino como expresión 

de una naturaleza nueva. 

 

Pablo describe esta realidad cuando afirma: “de modo 

que si alguno está en Cristo, nueva criatura es; las cosas 

viejas pasaron; he aquí todas son hechas nuevas” (2 

Corintios 5:17). No dice que debería ser nueva criatura, ni 

que lo será con el tiempo, sino que lo es. La regeneración no 

es un proceso gradual; es un acto soberano que inicia un 

proceso progresivo de santificación y madurez. 

 

Comprender esto transforma también el discipulado. 

Si creemos que las personas llegan al Reino por decisión 

propia, el discipulado se convertirá en un sistema de 

exigencias para sostener esa decisión. Pero si creemos que 

llegaron por regeneración, el discipulado se convierte en 

acompañar una vida que ya está operando desde adentro. No 

se trata de empujar desde afuera, sino de nutrir lo que Dios 

ya sembró. 

 

Aquí se revela una verdad central del Nuevo Pacto: 

todo lo que Dios demanda, Él mismo lo provee. Pablo lo 

expresó con claridad al decir que Dios “es el que en vosotros 

produce así el querer como el hacer, por su buena 

voluntad” (Filipenses 2:13). El nuevo hombre no obedece 

para agradar a Dios; obedece porque Dios ya está obrando en 

él. La obediencia es fruto, no moneda de cambio. 



 

21 

Esta perspectiva redefine la autoridad pastoral. El 

pastor no es un controlador de conductas, sino un colaborador 

de la gracia. No gobierna por imposición, sino por revelación. 

No produce vida, sino que la cuida. No fabrica discípulos, 

sino que forma a aquellos que el Espíritu ya vivificó. Esto 

produce comunidades más sanas, menos dependientes del 

líder y más sensibles a la obra del Espíritu. 

 

También redefine la liturgia. Cuando la salvación se 

entiende como regeneración soberana, los cultos dejan de ser 

escenarios para provocar decisiones humanas y se convierten 

en espacios donde la Palabra y el Espíritu operan con 

libertad. La adoración deja de ser una antesala emocional 

para “pasar al altar” y se convierte en respuesta de altares que 

funcionan desde los corazones redimidos. 

 

La predicación, en este marco, recupera su centralidad 

bíblica. Ya no es un discurso motivacional para inducir 

cambios conductuales, sino una proclamación fiel del 

evangelio que Dios utiliza para llamar eficazmente a Sus 

escogidos. Pablo declara que el evangelio es “poder de Dios 

para salvación” (Romanos 1:16), no poder del predicador ni 

de la elocuencia humana. 

 

Cuando la Iglesia enseña correctamente la gracia, 

desaparece la mentalidad de pacto humano con Dios. El 

creyente deja de pensar que “hizo un trato” con el Señor y 

comienza a vivir desde la conciencia de haber sido incluido 

en un pacto eterno que no depende de su desempeño. El 



 

22 

Nuevo Pacto descansa sobre la fidelidad del Hijo, no sobre la 

constancia del discípulo. 

 

Esto no produce pasividad, sino descanso. Y del 

descanso nace una obediencia más profunda, sincera y 

sostenida. El creyente ya no sirve por miedo a perder, sino 

por gratitud por haber recibido. Ya no ora para ser aceptado, 

sino porque vive en comunión. Ya no se consagra para ganar 

posición, sino porque ya fue posicionado en Cristo en lugares 

celestiales (Efesios 2:6). 

 

Esta comprensión es esencial para los pastores que 

trabajan bajo mi cobertura apostólica. Si la base no es la 

gracia soberana, la estructura terminará sosteniéndose en el 

control, la exigencia y la comparación. Pero si la base es 

Cristo y Su obra consumada, el liderazgo se vuelve más 

ligero, más bíblico y más alineado con el corazón del Padre. 

 

La Iglesia que descansa en la elección soberana no se 

vuelve indiferente a la misión; al contrario, se vuelve más 

fiel. Predica con urgencia, ama sin condiciones y sirve sin 

manipulación. Sabe que Dios tiene un pueblo, y que Su 

Palabra no volverá vacía. Esa seguridad no apaga el fuego; lo 

purifica. 

 

Una de las mayores tensiones que suele surgir cuando 

se enseña con claridad la salvación por gracia soberana es el 

temor de que esta verdad debilite el compromiso, la 

responsabilidad o la santidad. Sin embargo, la Escritura 

revela exactamente lo contrario. La verdadera gracia no 



 

23 

relaja la vida cristiana; la establece sobre un fundamento 

inconmovible. El problema nunca fue la gracia, sino su 

desconocimiento o su distorsión. Pablo anticipó esta objeción 

cuando preguntó: “¿Perseveraremos en el pecado para que 

la gracia abunde?” y respondió con firmeza: “¡En ninguna 

manera!” (Romanos 6:1 y 2). 

 

La gracia no solo nos salva del castigo del pecado, sino 

también del dominio del pecado. No nos deja donde 

estábamos; nos traslada a una nueva realidad. “Porque el 

pecado no se enseñoreará de vosotros, pues no estáis bajo 

la ley, sino bajo la gracia” (Romanos 6:14). La gracia no es 

permiso para vivir sin transformación; es el poder que 

produce transformación real. Donde la gracia reina, el pecado 

pierde autoridad. 

 

Aquí se manifiesta una verdad esencial del Nuevo 

Pacto: la vida cristiana no es Cristo ayudándonos a ser 

mejores personas, sino Cristo viviendo Su vida en nosotros. 

Pablo lo expresó de manera definitiva cuando dijo: “con 

Cristo estoy juntamente crucificado, y ya no vivo yo, mas 

vive Cristo en mí” (Gálatas 2:20). Esta no es una metáfora 

devocional, sino una realidad espiritual objetiva. El viejo 

hombre fue crucificado; el nuevo hombre vive por la vida del 

Hijo. 

 

Esta comprensión destruye la falsa dicotomía entre 

gracia y responsabilidad. La responsabilidad del creyente no 

nace del esfuerzo humano independiente, sino de la vida de 

Cristo operando internamente. Obedecemos porque tenemos 



 

24 

una nueva naturaleza, no para obtenerla. Amamos porque 

fuimos amados, no para ser aceptados. Servimos porque Su 

vida se expresa a través de nosotros, no para ganar 

aprobación. 

 

Por eso Jesús pudo decir: “separados de mí nada 

podéis hacer” (Juan 15:5). No dijo que podemos hacer poco, 

ni que podemos hacer menos; dijo nada. Esto incluye incluso 

las obras que intentamos hacer “para Dios”. Toda obra que 

no nace de la vida de Cristo en nosotros, aun si tiene 

apariencia espiritual, carece de valor eterno. Solo lo que 

procede de Él tiene peso de Reino. 

 

Esta verdad debe formar la conciencia de los pastores 

y líderes. Si no se comprende que toda la vida cristiana fluye 

de la gracia, se termina exigiendo a las personas lo que solo 

el Espíritu puede producir. Esto genera frustración, 

agotamiento espiritual y comunidades llenas de culpa. Pero 

cuando se entiende que Dios “hace en nosotros lo que es 

agradable delante de Él por medio de Jesucristo” (Hebreos 

13:21), el liderazgo se alinea con la obra divina en lugar de 

competir con ella. 

 

La recepción de personas en la iglesia, desde esta 

perspectiva, se convierte en un acto profundamente pastoral 

y discernido. No se trata de contar conversiones, sino de 

acompañar procesos. No se trata de validar decisiones, sino 

de observar la obra del Espíritu. La Iglesia recibe con amor, 

enseña con fidelidad y espera con paciencia, sabiendo que la 

vida espiritual verdadera no se fabrica ni se acelera. 



 

25 

El discipulado, entonces, deja de ser un sistema de 

control y se convierte en un camino de formación en Cristo. 

Se enseña a los creyentes a vivir desde su identidad y no 

desde la culpa. Se los guía a comprender quiénes son en Él, 

qué recibieron por gracia y cómo caminar conforme a esa 

realidad. Pablo no discipulaba recordando constantemente lo 

que faltaba, sino afirmando lo que ya había sido dado:  

 

“porque en Él habita corporalmente toda la plenitud de la 

Deidad, y vosotros estáis completos en Él” 

Colosenses 2:9 y 10 

 

Esta conciencia produce dependencia verdadera. El 

creyente deja de confiar en su fuerza, su disciplina o su 

constancia, y aprende a descansar en la fidelidad de Cristo. 

La oración deja de ser un intento de convencer a Dios y se 

convierte en comunión. La obediencia deja de ser una carga 

y se vuelve expresión de vida. La santidad deja de ser una 

meta inalcanzable y se convierte en el fruto natural de una 

vida unida a Cristo. 

 

Para los pastores que trabajan bajo cobertura 

apostólica, esta base doctrinal es innegociable. Todo sistema 

de trabajo, toda liturgia, toda práctica pastoral y todo modelo 

de discipulado debe fluir desde esta comprensión. Si el inicio 

fue por gracia, el desarrollo debe ser por gracia y la madurez 

también debe ser por gracia. Cualquier intento de avanzar 

desde otro fundamento producirá estructuras que funcionan, 

pero no vidas transformadas. 

 



 

26 

La Iglesia que vive desde la gracia no es una iglesia 

pasiva, sino profundamente activa; pero su actividad nace del 

descanso, no de la ansiedad. No compite, no se compara, no 

manipula. Predica el evangelio con claridad, confía en la obra 

soberana de Dios y forma discípulos con paciencia y verdad. 

Sabe que el Reino no se construye con métodos humanos, 

sino con vida divina. 

 

Todo lo que somos, lo somos en Él. Todo lo que 

tenemos, lo recibimos en Él. Todo lo que hacemos con valor 

eterno, lo hacemos porque Él vive en nosotros. No hay 

mérito, no hay gloria compartida, no hay espacio para el 

orgullo espiritual.  

 

“Porque de Él, y por Él, y para Él, son todas las cosas. A 

Él sea la gloria por los siglos” 

Romanos 11:36 

 

Que esta conciencia gobierne la recepción de personas, 

la predicación del evangelio, la formación de discípulos y la 

vida pastoral en cada una de las iglesias. Que nunca 

olvidemos que fuimos encontrados, no porque buscamos; 

regenerados, no porque decidimos; salvados, no porque 

merecimos, sino porque Dios tuvo misericordia. Y que todo 

lo que hagamos a partir de allí sea la manifestación 

agradecida de una vida que ya no nos pertenece, porque fue 

escondida con Cristo en Dios. 

 

“Para nosotros hay un solo Dios, el Padre, de quien 

proceden todas las cosas y nosotros somos para El; y un 



 

27 

Señor, Jesucristo, por quien son todas las cosas y por 

medio del cual existimos nosotros.” 

1 Corintios 8:6 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

28 

Capítulo dos 

 

 

PARÁMETROS PARA  

BAUTIZAR HERMANOS 
 

 

“Por tanto, vayan y hagan discípulos de todas las 

naciones, bautizándolos en el nombre del Padre y del Hijo 

y del Espíritu Santo, enseñándoles a obedecer todo lo que 

les he mandado a ustedes. Y les aseguro que estaré con 

ustedes siempre, hasta el fin del mundo.” 

Mateo 28:19 y 20 

 

 

El bautismo, a lo largo de la historia de la Iglesia, ha 

sido uno de los actos más practicados y, paradójicamente, 

uno de los más mal comprendidos. Con el paso del tiempo, 

aquello que nació como una señal viva, sencilla y 

profundamente espiritual, fue cargándose de significados 

ajenos a su diseño original, hasta convertirse en muchos 

contextos en un requisito institucional, un marcador de 

pertenencia o incluso, en algunos casos, en una condición 

implícita para la salvación. Cuando esto ocurre, el bautismo 

deja de servir a la gracia y comienza a competir con ella. 

 



 

29 

Para comprender correctamente el bautismo, es 

indispensable volver a su origen, a su intención divina y al 

contexto en el que fue introducido. El bautismo no surge 

como una orden eclesiástica ni como una práctica litúrgica 

organizada por la Iglesia primitiva. Surge como una irrupción 

profética en la historia, anunciada y practicada por Juan el 

Bautista, en un tiempo de transición espiritual, cuando Dios 

estaba cerrando una etapa y preparando otra completamente 

nueva. 

 

Juan aparece en el desierto predicando un bautismo de 

arrepentimiento para perdón de pecados (Marcos 1:4). Su 

mensaje no estaba dirigido a paganos, sino a Israel, al pueblo 

del pacto. No olvidemos que Juan es un personaje que 

pertenece al antiguo pacto, no al Nuevo, porque el Nuevo 

Pacto no comienza en Mateo 1:1, ese es el comienzo del 

Nuevo Testamento, pero el Nuevo Pacto comienza luego de 

la crucifixión y resurrección de Jesucristo.  

 

Esto ya resulta profundamente revelador para muchos, 

pero eso expone claramente la falta de correcta perspectiva 

del evangelio. El llamado al arrepentimiento no era para que 

el pueblo “volviera a la ley”, sino para que reconociera que, 

aun teniéndola, necesitaba algo más. El bautismo de Juan no 

regeneraba, no justificaba y no impartía vida eterna. 

Preparaba el corazón para recibir al Mesías. 

 

Juan no estaba formando una nueva comunidad 

religiosa ni estableciendo un sistema de membresía. No 

exigía cursos previos, ni tiempos de prueba, ni evaluaciones 



 

30 

de conducta. Llamaba al arrepentimiento limitado por la vieja 

naturaleza, un cambio de pensamiento, no para salvación, 

sino para recibir al Mesías. Juan bautizaba a quienes 

respondían y anunciaba que venía uno mayor que él, que 

bautizaría con Espíritu Santo y fuego (Mateo 3:11). Su 

bautismo no era el centro; era la señal de que algo mucho más 

grande estaba por manifestarse.  

 

En este contexto aparece Jesús para ser bautizado. Y 

aquí se produce una de las escenas más teológicamente 

profundas de todo el Nuevo Testamento. Juan se resiste, 

diciendo: “Yo necesito ser bautizado por ti, ¿y tú vienes a 

mí?” (Mateo 3:14). La respuesta de Jesús revela el corazón 

del acto: “Deja ahora, porque así conviene que cumplamos 

toda justicia” (Mateo 3:15). 

 

Jesús no se bautiza porque necesitara arrepentirse, ni 

porque tuviera pecados que confesar, ni porque necesitara 

purificación. Se bautiza para cumplir justicia. Pero no una 

justicia producida por un acto ritual, sino una justicia 

asumida en representación. En su bautismo, Jesús se 

identifica plenamente con la humanidad caída. Desciende a 

las aguas no como un pecador que busca limpieza, sino como 

el Justo que toma nuestro lugar. 

 

Por esto, desde la revelación del Nuevo Pacto que 

vivimos en Cristo, nosotros no solo estuvimos en la cruz y en 

la tumba, también estuvimos en las aguas del Jordán. Cuando 

el Señor nos mete en la Persona de Cristo, no solo es para 



 

31 

avanzar hacia una vida victoriosa, sino también para ser parte 

de un pasado que le da sustancia a nuestra realidad presente. 

 

Este acto es profundamente coherente con toda la obra 

redentora. Así como en la cruz Él cargó con nuestros 

pecados, en el bautismo Él se alineó con nuestra condición. 

Y así como su obediencia perfecta nos es imputada como 

justicia (Romanos 5:19), su identificación con nosotros se 

convierte en la base de nuestra identificación con Él. El 

bautismo de Jesús no inaugura una obligación ritual; revela 

una realidad espiritual: todo lo que somos delante de Dios, lo 

somos en Él. 

 

Cuando el Padre declara desde el cielo: “Este es mi 

Hijo amado, en quien tengo complacencia” (Mateo 3:17), 

no lo hace después de que Jesús haya realizado milagros, 

predicado multitudes o muerto en la cruz. Lo declara al inicio 

de su ministerio, afirmando que la aprobación precede a la 

obra. Esta es una verdad que la Iglesia necesita recuperar: la 

aceptación no es el resultado de lo que hacemos; es el punto 

de partida de lo que vivimos. 

 

Desde esta perspectiva, el bautismo cristiano jamás 

puede ser entendido como un medio para obtener algo de 

Dios. No produce salvación, no imparte justicia, no habilita 

filiación. Todo eso es recibido en Cristo por medio de la 

regeneración, obra soberana del Espíritu Santo (Tito 3:5). El 

bautismo no crea una realidad espiritual; la expresa. Cristo es 

nuestra vida, nuestra justicia, nuestra salvación y no hay 

ritual alguno que pueda contribuir a eso. 



 

32 

Jesús, sin embargo, ordena bautizar. En la gran 

comisión, Él instruye a sus discípulos a hacer discípulos, 

bautizándolos en el nombre del Padre, del Hijo y del Espíritu 

Santo (Mateo 28:19). Esto nos muestra que el bautismo tiene 

un lugar claro en la vida de la Iglesia, pero ese lugar debe ser 

entendido correctamente. No es el inicio de la vida espiritual, 

sino su manifestación pública. No es la puerta de entrada al 

Reino, sino una señal visible de que alguien ya fue alcanzado 

por él. 

 

De hecho, notemos que bautismo en griego, la palabra 

para “bautismo” deriva de “baptizo”, que significa 

literalmente “sumergir, inmergir o hundir”, por lo tanto, 

desde la esencia espiritual del mandato de Cristo, ordenó a 

sus discípulos sumergir a las personas en el nombre del 

Padre, del Hijo y del Espíritu Santo. Esto no lo verá 

cualquiera, pero eso es mucho más que ser sumergidos en 

agua, Él habló de ser sumergidos en Dios. 

 

Ahora bien, no tengo problemas con el bautismo en 

aguas, pero cuando el bautismo es colocado en un lugar que 

no le corresponde, se produce confusión doctrinal y daño 

pastoral. Algunas iglesias han convertido el bautismo en una 

especie de certificación espiritual, otras en un requisito para 

pertenecer institucionalmente, y otras en un rito que, de 

manera implícita, se asocia con la salvación. Todo esto 

contradice el orden del Nuevo Pacto. 

 

El apóstol Pedro luego de recibir el bautismo del 

Espíritu Santo y fuego en el Pentecostés, fue consultado 



 

33 

sobre como recibir esa gracia y Pedro erróneamente se 

apresuró a decir: “Arrepentíos, y bautícese cada uno de 

vosotros en el nombre de Jesucristo para perdón de los 

pecados; y recibiréis el don del Espíritu Santo” (Hechos 

2:38). Esto ha generado que muchos hagan doctrina de sus 

palabras, pero el Señor unos capítulos después, se encarga de 

demostrar que Pedro estableció requisitos por su propio 

parecer. 

 

La Escritura muestra con claridad que la regeneración 

puede preceder al bautismo y al arrepentimiento como 

muchos proponen. Primero, aclaro que el arrepentimiento es 

“Metanoía” que significa cambio de pensamiento, y no 

puede alguien no regenerado cambiar su manera de pensar si 

primero no recibe la vida que es la luz de los hombres (Juan 

1:4).  

 

La Palabra dice que antes de conocer al Señor éramos 

enemigos de Dios en nuestra mente (Colosenses 1:21). No se 

puede pasar de una mente enemiga a la mente de Cristo por 

voluntarismo humano. Eso es imposible. El cambio de 

pensamiento es para los hijos de Dios, que recibimos la vida, 

y a partir de ella podemos ver, para creer y para cambiar 

nuestra manera de pensar. Es la revelación la que produce en 

nosotros un cambio de pensamiento. No puede una persona 

en tinieblas cambiar su manera de pensar porque no tiene 

opciones para hacerlo. Quienes están en tinieblas no pueden 

ver la luz, a no ser por la gracia divina. 

 



 

34 

Volviendo al bautismo; vemos que en la casa de 

Cornelio, el Espíritu Santo desciende sobre los oyentes 

mientras Pedro aún predicaba, y recién después de haber 

recibido el Espíritu Santo, fueron bautizados en agua 

(Hechos 10:44 al 48). La vida espiritual no esperó al rito; el 

rito simplemente reconoció lo que Dios ya había hecho. Esto 

rompió los requisitos de Pedro, porque esos gentiles no se 

habían arrepentido y se habían bautizado en aguas, cuando 

ya habían sido llenos del Espíritu Santo.  

 

El bautismo, entonces, debe ser entendido como una 

respuesta obediente, no como una condición espiritual. Es 

una expresión externa de una obra interna. Pablo enseña que 

en el bautismo somos sepultados con Cristo para muerte, a 

fin de que, así como Él resucitó, andemos en vida nueva 

(Romanos 6:3 y 4). Este texto no enseña que el agua produce 

la muerte al viejo hombre, sino que declara simbólica y 

públicamente una muerte que ya ocurrió en Cristo. 

 

Pedro aclara cuidadosamente este punto cuando dice 

que el bautismo salva, “no quitando las inmundicias de la 

carne, sino como la aspiración de una buena conciencia 

hacia Dios” (1 Pedro 3:21). El agua no limpia el pecado; la 

sangre de Cristo lo hace. El bautismo afecta la conciencia, no 

la justificación. Ordena internamente lo que ya es verdadero 

espiritualmente. Los seres humanos somos muy marcados 

por lo que experimentamos de manera sensorial, por eso la 

consciencia puede ser trastocada por un acto tan conmovedor 

como el bautismo en aguas.  

 



 

35 

Desde una perspectiva pastoral, esto es crucial. 

Cuando se enseña que el bautismo salva o completa algo que 

la gracia no terminó, se introduce inseguridad. Pero cuando 

se enseña correctamente, el bautismo fortalece la fe, afirma 

la identidad y celebra públicamente la obra de Dios en una 

vida. Es un acto de testimonio, no de transacción. 

 

La Iglesia necesita recuperar la sencillez del bautismo 

sin caer en negligencia. Simplificar no es banalizar; es volver 

a lo esencial. El problema no es cuidar a las personas, sino 

sustituir la obra del Espíritu por controles humanos. Cuando 

se imponen tiempos arbitrarios, cursos obligatorios extensos 

o pruebas de conducta, se termina midiendo la salvación con 

parámetros humanos y no con la gracia divina. 

 

El encuentro de Felipe con el eunuco etíope es 

profundamente revelador. Al escuchar el evangelio, el 

eunuco pregunta: “Aquí hay agua; ¿qué impide que yo sea 

bautizado?” (Hechos 8:36). La respuesta implícita es 

contundente: nada. No hubo procesos previos, ni 

evaluaciones, ni demoras institucionales. Hubo anuncio del 

evangelio, fe sencilla y obediencia inmediata. 

 

Esto no significa que la Iglesia deba actuar sin 

discernimiento, sino que debe confiar más en la obra del 

Espíritu que en sus propios sistemas. El bautismo no fue 

diseñado para ser una herramienta de control, sino una 

celebración de gracia. Donde hay vida, debe haber libertad 

para expresarla. De hecho, conozco a muchas personas que 

vivieron algunos años aparentando su espiritualidad y luego 



 

36 

de bautizarse se apartaron completamente de Dios. El 

bautismo no garantiza la permanencia, la fidelidad o la 

verdad que opera en los corazones y que solo Dios conoce. 

 

Personalmente he bautizado a muchas personas, 

algunas han perseverado y otras se han apartado. Algunas 

seguramente volverán por el trato de Dios con sus vidas y 

otros tal vez, nunca fueron lo que aparentaron ser. Eso no es 

algo que nosotros podamos evitar o controlar, Dios conoce 

quienes son suyos (2 Timoteo 2:19) y esa debe ser nuestra 

paz. Lo que no quisiera, es que el día que me toque estar en 

la presencia del Señor tenga que explicar por qué motivo no 

metí al agua a alguien que Él envió. Tal vez puede que haya 

bautizado a alguien no regenerado, pero no quisiera jamás 

impedir el agua a quienes el Señor no les impidió Su sangre, 

Su cuerpo y Su Espíritu. 

 

Cuando el bautismo es comprendido desde la obra 

consumada de Cristo y no desde el esfuerzo humano, su lugar 

dentro de la vida de la Iglesia se ordena de manera natural. 

Deja de ser una frontera que separa “adentro” de “afuera” y 

pasa a ser una expresión visible de una realidad invisible que 

ya fue establecida por la gracia. En este sentido, el bautismo 

no inaugura la vida cristiana, sino que la confiesa 

públicamente. 

 

El apóstol Pablo desarrolla esta verdad con 

profundidad cuando enseña que, al ser bautizados, somos 

identificados con la muerte y la resurrección de Cristo. “¿No 

sabéis que todos los que hemos sido bautizados en Cristo 



 

37 

Jesús, hemos sido bautizados en su muerte?” (Romanos 

6:3). El énfasis del texto no está en el agua, sino en Cristo. El 

bautismo apunta a una unión previa y real con Él. No somos 

unidos a Cristo por el bautismo; somos bautizados porque ya 

estamos en Cristo. 

 

Esta unión es la esencia del Nuevo Pacto. Estar “en 

Cristo” no es una figura retórica, sino una condición 

espiritual objetiva. Pablo afirma que fuimos sepultados con 

Él en el bautismo y resucitados con Él mediante la fe en el 

poder de Dios (Colosenses 2:12). La fe no se activa por el 

acto, sino que se expresa a través de él. El bautismo, en este 

marco, es un lenguaje corporal de la fe: el cuerpo declara lo 

que el Espíritu ya produjo en el interior y por ende no es lo 

que determina la verdad eterna. 

 

Aquí es donde el bautismo adquiere un valor profundo 

en relación con la conciencia. Pedro lo expresa con precisión 

cuando aclara que el bautismo no quita las inmundicias de la 

carne, sino que es la aspiración, o respuesta, de una buena 

conciencia hacia Dios (1 Pedro 3:21). La conciencia necesita 

alinearse con la verdad del evangelio. El bautismo no cambia 

la realidad espiritual, pero sí ayuda a ordenar internamente 

esa realidad en la mente y el corazón del creyente. 

 

Muchos creyentes regenerados viven durante años con 

una conciencia debilitada, no porque no sean salvos, sino 

porque no han afirmado públicamente su identificación con 

Cristo. El bautismo, cuando es enseñado correctamente, se 

convierte en un acto de afirmación espiritual, una declaración 



 

38 

visible de pertenencia y un punto de referencia en el caminar 

de fe. No es un amuleto espiritual, sino una proclamación 

consciente: “ya no vivo yo, Cristo vive en mí…” 

 

Sin embargo, cuando este acto es rodeado de 

exigencias humanas, su efecto se distorsiona. La Iglesia, en 

su intento de “cuidar” la santidad del bautismo, muchas veces 

termina protegiendo un sistema y no a las personas. Se 

establecen cursos extensos, tiempos arbitrarios, requisitos 

conductuales y evaluaciones subjetivas que no tienen un 

fundamento claro en la Escritura. El resultado es una 

burocracia espiritual que desalienta, confunde y, en algunos 

casos, produce muchas heridas. 

 

Recuerdo mis tiempos de evangelista. Visité una 

congregación nacida como anexo de una filial de la 

institución a la que pertenecía. El pastor identificado como 

auxiliar por la casa central, estaba muy emocionado, porque 

había organizado un bautismo para el fin de semana. Para 

eso, estaban preparando una gran fiesta y todos los aspirantes 

estaban muy entusiasmados.  

 

Unos días previos al bautismo, llegó el pastor 

presidente y descalificó al noventa por ciento de los 

hermanos anotados para bautizarse, por no tener sus vidas 

ordenadas. Lo que pretendía ser una fiesta de hermanos 

recién convertidos, se convirtió en dolor, en heridas, en una 

fiesta que no se realizó y en familias enteras que se apartaron 

de esa congregación. Indudablemente cuando los hombres se 



 

39 

ponen en jueces y no contemplan la gracia, lo único que 

producen es injusticia y dolor. 

 

El libro de los Hechos presenta un patrón notablemente 

simple. Los que recibían la palabra eran bautizados (Hechos 

2:41). Los que creían, eran bautizados (Hechos 18:8). En 

Filipos, el carcelero y toda su casa fueron bautizados “en 

aquella misma hora de la noche” (Hechos 16:33). No se 

registra ningún proceso previo prolongado ni una 

postergación institucional del acto por causa del testimonio o 

de ciertos cursos a realizar. La urgencia no nacía de la 

ansiedad humana, sino del gozo de una vida recién alcanzada 

por la gracia. 

 

Esto no implica ausencia de enseñanza respecto del 

bautismo, sino claridad y sencillez. El evangelio no es 

complejo; es profundo. El bautismo no requiere una 

formación avanzada, sino una comprensión básica y sincera 

de lo que Cristo hizo. Exigir madurez antes del bautismo es 

desconocer que la madurez es fruto del camino, no requisito 

para iniciarlo. Nadie crece antes de nacer; se crece porque se 

nació. 

 

Cuando la Iglesia convierte el bautismo en una 

recompensa por buen comportamiento o en una certificación 

de madurez, introduce una lógica ajena al Reino. Se 

comienza a medir la gracia con parámetros humanos y se 

coloca al liderazgo en un lugar que no le corresponde: el de 

juez de la regeneración. Solo Dios conoce los corazones. La 



 

40 

Iglesia acompaña, enseña y discierne, pero no valida la obra 

de Dios mediante procedimientos humanos. 

 

Esto no significa que el bautismo deba administrarse 

de manera irresponsable o automática. El discernimiento 

pastoral sigue siendo necesario. Pero el discernimiento no es 

sinónimo de control. El discernimiento observa la obra del 

Espíritu; el control intenta reemplazarla. El primero confía en 

la gracia; el segundo confía en los sistemas. 

 

Desde una perspectiva de Reino, los requisitos bíblicos 

para el bautismo son sorprendentemente simples. Haber oído 

el evangelio, haber respondido desde una fe otorgada por la 

gracia, y comprender, aunque sea de manera elemental, el 

significado del acto por causa de  la revelación de Dios. No 

se trata de una fe perfecta ni de una conducta intachable, sino 

de una fe genuina. La Escritura nunca presenta el bautismo 

como un premio para los maduros, sino como una expresión 

inicial de obediencia. 

 

Jesús mismo vinculó la fe y el bautismo, pero nunca 

los confundió. “El que creyere y fuere bautizado, será 

salvo” (Marcos 16:16). La condenación no se atribuye a la 

falta de bautismo, sino a la incredulidad. Esto deja en claro 

el orden y el peso de cada cosa. La fe es esencial; el bautismo 

es consecuencia de haber creído. Por eso Jesús confrontó a 

los religiosos que no habían creído y aceptado el bautismo de 

Juan. 

 



 

41 

Desde este entendimiento, los cursos y tiempos deben 

ser herramientas al servicio de la gracia, no obstáculos. La 

enseñanza previa al bautismo puede y debe existir, pero con 

un enfoque pastoral, breve, claro y centrado en Cristo. No 

como un filtro, sino como una preparación. No como una 

prueba, sino como un acompañamiento. Cada contexto local 

puede adaptar la forma, pero el espíritu debe ser el mismo: 

facilitar, no dificultar. 

 

Una iglesia con parámetros de Reino no mide su salud 

por la cantidad de requisitos que impone, sino por la vida que 

acompaña. El bautismo, celebrado con gozo y libertad, se 

convierte en una proclamación pública del evangelio. Es una 

predicación sin palabras. La comunidad observa, la familia 

presencia, y el nombre de Cristo es exaltado no por un rito 

solemne, sino por una vida transformada. 

 

El problema no es el orden, sino el legalismo. El 

problema no es la enseñanza, sino la desconfianza en la 

gracia. Cuando la Iglesia vuelve a confiar en la obra soberana 

del Espíritu Santo, el bautismo recupera su belleza original. 

Deja de ser un trámite y vuelve a ser una celebración. Deja 

de ser una exigencia y vuelve a ser una respuesta. Deja de ser 

un instrumento institucional y vuelve a ser una señal del 

Reino. 

 

Cuando el bautismo es restaurado a su lugar correcto 

dentro de la vida de la Iglesia, deja de ser un punto de tensión 

y se convierte en un espacio de gracia. Ya no se lo vive con 

temor, ansiedad o presión institucional, sino como una 



 

42 

expresión gozosa de obediencia nacida de la vida nueva. En 

una Iglesia que camina bajo parámetros de Reino, el 

bautismo no compite con la cruz ni con la obra del Espíritu, 

sino que las honra. 

 

La Iglesia está llamada a discernir, no a sustituir, la 

obra de Dios. El bautismo, por su propia naturaleza, requiere 

acompañamiento pastoral, pero ese acompañamiento debe 

fluir desde la confianza en la regeneración y no desde la 

sospecha permanente. Cuando se desconfía sistemáticamente 

de la obra del Espíritu, se multiplican los controles humanos. 

Cuando se confía en la gracia, se cuida sin asfixiar y se 

enseña sin imponer. 

 

Una comunidad madura no es aquella que levanta más 

barreras, sino la que forma mejor. La enseñanza previa al 

bautismo, cuando existe, debe apuntar a afirmar la identidad 

en Cristo y a esclarecer el significado del acto, no a evaluar 

la validez de la conversión. El bautismo no es una meta a 

alcanzar después de haber demostrado fidelidad; es una de 

las primeras expresiones visibles de una vida que ya fue 

alcanzada por la fidelidad de Dios. 

 

Desde esta perspectiva, los tiempos no deben ser 

normativos ni rígidos. La Escritura no establece un período 

estándar entre la fe y el bautismo. En algunos casos fue 

inmediato; en otros, acompañado de enseñanza básica. Lo 

determinante no fue el reloj institucional, sino la obra 

evidente del Espíritu. La Iglesia debe aprender a moverse con 

sensibilidad espiritual, no con cronogramas inflexibles. 



 

43 

El acompañamiento pastoral encuentra aquí su 

verdadero lugar. Acompañar no es retrasar, sino caminar 

junto. No es condicionar, sino afirmar. No es probar, sino 

nutrir. El pastor no es un examinador de méritos, sino un 

guardián de la gracia. Su tarea no es decidir quién es digno, 

sino cuidar que el acto se realice con verdad, claridad y amor. 

 

En este marco, el bautismo se convierte también en una 

herramienta de discipulado saludable. Al ser celebrado 

públicamente, la comunidad entera recuerda que la vida 

cristiana comienza con una obra que no nos pertenece. Cada 

bautismo es una predicación silenciosa del evangelio: alguien 

murió con Cristo, alguien resucitó con Él, alguien ahora vive 

desde una identidad nueva. La Iglesia es edificada no por la 

solemnidad del rito, sino por la claridad del mensaje. 

 

El bautismo también protege a la Iglesia de dos 

extremos peligrosos. Por un lado, del sacramentalismo, que 

atribuye al acto un poder que solo pertenece a Cristo. Por 

otro, del desprecio del acto, que lo reduce a una formalidad 

sin significado. La gracia no elimina las señales; les devuelve 

su sentido. El Reino no se edifica sin expresiones visibles, 

pero tampoco depende de ellas. 

 

En una Iglesia con parámetros de Reino, el bautismo 

no es usado como puerta de membresía ni como herramienta 

de clasificación espiritual. La pertenencia al Cuerpo de Cristo 

es obra del Espíritu, no de un acto litúrgico. “Porque por un 

solo Espíritu fuimos todos bautizados en un cuerpo” (1 

Corintios 12:13). Esto implica que el bautismo en agua 



 

44 

testifica y complemente el bautismo en su triple esencia. Es 

decir, los tres bautismos del Nuevo Pacto son el bautismo en 

agua, el bautismo en el cuerpo y el bautismo en el Espíritu. 

 

Esta comprensión libera a los creyentes de la ansiedad 

de “cumplir” y los introduce en la libertad de obedecer. 

Libera a los pastores de la carga de “garantizar resultados” y 

los posiciona como colaboradores de la obra de Dios. Libera 

a la Iglesia de estructuras innecesarias y la devuelve a la 

sencillez del evangelio. Donde la gracia gobierna, el orden 

no se pierde; se redime. 

 

El bautismo, vivido desde esta perspectiva, se integra 

naturalmente con todo lo que sigue en la vida de la Iglesia. 

Prepara el terreno para una adoración más consciente, para 

una participación más libre en la comunión, para un 

discipulado más profundo y para una vida comunitaria menos 

marcada por la obligación y más por la gratitud. No es un 

acto aislado, sino parte de una cultura de Reino. 

 

Por eso, es fundamental que los pastores bajo cobertura 

apostólica compartan esta misma visión y la comuniquen con 

claridad y unidad. No para imponer un formato único, sino 

para custodiar un espíritu común. La unidad no se logra 

uniformando prácticas, sino alineando convicciones. Donde 

hay convicción de gracia, las prácticas se ordenan solas. 

 

Que cada bautismo celebrado en nuestras iglesias sea 

un recordatorio vivo de que todo comienza en Dios y todo 

termina en Dios. Que nunca perdamos de vista que fuimos 



 

45 

sumergidos en Cristo antes de ser sumergidos en agua, que 

morimos con Él antes de descender a las aguas, y que 

resucitamos con Él antes de levantarnos empapados. El agua 

señala; la vida es Cristo. 

Que el bautismo no sea una carga ni un trámite, sino 

una celebración de la obra consumada. Que no sea una 

barrera, sino un puente. Que no sea una exigencia religiosa, 

sino una expresión de fe. Y que, al igual que todo en la vida 

del Reino, esté impregnado de gracia, sostenido por la verdad 

y gobernado por el Espíritu. 

 

“Porque los oían que hablaban en lenguas, y que 

magnificaban a Dios. Entonces respondió Pedro:  

¿Puede acaso alguno impedir el agua, para que no sean 

bautizados estos que han recibido el Espíritu Santo 

también como nosotros? Y mandó bautizarles en el 

nombre del Señor Jesús. Entonces le rogaron que se 

quedase por algunos días.” 

Hechos 10:46 al 48 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

46 

Capítulo tres 

 

 

PARÁMETROS PARA  

LA ALABANZA Y LA ADORACIÓN 
 

 

“Con todo mi corazón alabo al Señor; que todo mi ser 

alabe su santo nombre. Con todo mi corazón alabo al 

Señor y no olvides ninguno de sus beneficios.” 

Salmo 103:1-2: 

 

 

La Iglesia del Nuevo Pacto está llamada a vivir 

centrada en la presencia de Dios y no en la estimulación de 

los sentidos. Cuando hablamos de alabanza y adoración, no 

estamos tratando un segmento litúrgico del culto ni un 

espacio reservado a la música, sino una dimensión espiritual 

que atraviesa toda la vida del creyente y define la identidad 

profunda de la Iglesia. Reducir la alabanza y la adoración a 

un momento musical es empobrecer una realidad que, 

bíblicamente, es mucho más amplia, profunda y 

transformadora. 

 

Desde el inicio de la revelación bíblica, la adoración 

aparece ligada al corazón del hombre y a su relación con 

Dios. Antes de que existiera un templo, antes de que hubiera 



 

47 

instrumentos o estructuras ceremoniales, ya había 

adoradores. Abel adoró ofreciendo lo mejor de su corazón; 

Abraham adoró levantando altares en obediencia; Moisés 

adoró quitándose el calzado ante la santidad divina. En 

ninguno de estos episodios la música fue el centro, sino la 

rendición, la obediencia y el reconocimiento de quién es 

Dios. Esto nos obliga a revisar con honestidad qué lugar le 

hemos dado a la música dentro de la vida de la Iglesia. 

 

La alabanza, en su sentido bíblico, es la exaltación 

consciente y constante de Dios por quien Él es, 

independientemente de las circunstancias. No es una reacción 

emocional ni un estímulo externo, sino una convicción 

interna. El salmista declara que bendecirá al Señor en todo 

tiempo y que su alabanza estará de continuo en su boca. Esta 

continuidad no puede limitarse a un repertorio de canciones 

ni a un espacio dominical; es una actitud espiritual que se 

expresa en palabras, decisiones, conductas y prioridades. 

 

La adoración, por su parte, es aún más profunda. 

Implica postración interior, entrega total, rendición del yo 

delante de Dios. Jesús lo dejó claramente establecido cuando 

habló con la mujer samaritana y afirmó que el Padre busca 

adoradores que lo adoren en espíritu y en verdad. No habló 

de músicos, ni de estilos, ni de tiempos de duración, sino de 

una condición del corazón. Espíritu y verdad son los dos ejes 

que sostienen la adoración genuina: sin espíritu, la adoración 

se vuelve ritual; sin verdad, se transforma en hipocresía. 

 



 

48 

El gran problema de la Iglesia contemporánea no es la 

música en sí misma, sino el desplazamiento del centro. La 

música, que debería ser un canal, en muchos contextos se ha 

convertido en el protagonista. Plataformas que parecen 

escenarios, luces que buscan provocar emociones, sonidos 

que imitan modelos del mundo, y líderes de alabanza tratados 

como celebridades, revelan un cambio de enfoque peligroso. 

Cuando la atención se dirige más al que canta que a Aquel a 

quien se canta, la adoración deja de ser adoración y se 

convierte en espectáculo. 

 

Aclaro que de ninguna manera tengo problemas con 

los buenos equipos de sonido, con las luces o las pantallas, 

eso no es algo que criticaría bajo ningún punto de vista. No 

estoy refiriéndome a las instalaciones o las virtudes de la 

tecnología, eso no es algo que me importe en absoluto, mi 

carga obedece a los corazones. Eso es lo que debemos cuidar, 

y ese es mi enfoque en este tema. 

 

El Nuevo Testamento no presenta a la música como el 

eje de la vida congregacional. La iglesia del primer siglo 

perseveraba en la doctrina de los apóstoles, en la comunión, 

en el partimiento del pan y en las oraciones. Se menciona el 

canto de salmos, himnos y cánticos espirituales, pero siempre 

en el marco de una vida llena del Espíritu y sometida a la 

Palabra. La música acompañaba la vida espiritual, no la 

reemplazaba ni la dirigía. 

 

Es legítimo preguntarnos si la centralidad que hoy se 

le da a la música tiene sustento bíblico o si responde más a 



 

49 

modelos culturales y comerciales. En muchas naciones, la 

música cristiana se ha transformado en una industria, con 

intereses económicos, estrategias de mercado y figuras 

públicas que generan admiración y dependencia. Esto no solo 

afecta la pureza de la adoración, sino que introduce valores 

ajenos al Reino, como la competencia, la vanidad, el ego y la 

búsqueda de reconocimiento. 

 

Existe una diferencia profunda entre un músico y un 

adorador. El músico desarrolla habilidades técnicas; el 

adorador cultiva una vida rendida. El músico puede ejecutar 

una canción; el adorador ofrece su vida como sacrificio vivo. 

Cuando las plataformas se llenan de músicos talentosos pero 

espiritualmente descuidados, los conflictos no tardan en 

aparecer: celos, pleitos, orgullo, comparaciones y luchas de 

poder. Estas actitudes no son problemas menores; revelan 

una ausencia de vida espiritual profunda. 

 

La excelencia natural nunca puede reemplazar la 

excelencia espiritual. No está mal invertir en buenos equipos 

de sonido, iluminación o pantallas, pero es grave descuidar 

la santidad, la comunión con Dios y la sensibilidad al Espíritu 

Santo. La Iglesia no debe conformarse con ambientes bien 

producidos si en ellos no se manifiesta la presencia de Dios. 

La gloria de Dios no se compra con tecnología ni se provoca 

con estímulos sensoriales; se manifiesta donde hay corazones 

humildes y obedientes. 

 

Otro aspecto que requiere discernimiento es el origen 

y el contenido de la música que se introduce en la Iglesia. No 



 

50 

todo lo que se presenta como cristiano edifica 

espiritualmente. Satanás ha utilizado la música desde el 

principio como instrumento de influencia y distorsión, y sería 

ingenuo pensar que no intenta hacerlo también dentro de la 

Iglesia. Esto exige pastores atentos, con criterio espiritual, 

capaces de evaluar no solo el ritmo o el estilo, sino el espíritu, 

la letra y el mensaje que se transmite en cada canción. 

 

Muchas letras que hoy se cantan no exaltan a Dios, 

sino que colocan al ser humano en el centro. Otras mezclan 

conceptos del Antiguo y del Nuevo Pacto sin discernimiento, 

generando confusión doctrinal. Algunas apelan más a la 

emoción que a la revelación, produciendo experiencias 

intensas pero superficiales. La adoración verdadera nace de 

la verdad revelada; no puede sostenerse sobre frases vacías o 

conceptos humanistas. 

 

La liturgia y la planificación no son enemigas del 

Espíritu. El orden es necesario, pero el orden sin sensibilidad 

espiritual se vuelve rigidez. En muchos cultos se respeta el 

programa, pero se ignora el fluir del Espíritu. Se canta lo 

planificado aunque Dios esté hablando otra cosa, se corta 

cuando el Espíritu está obrando, o se insiste cuando ya no hay 

vida. Esta falta de discernimiento revela la necesidad urgente 

de formar líderes de alabanza espiritualmente maduros, 

capaces de escuchar a Dios y responder con obediencia. 

 

Resulta especialmente doloroso cuando, después de 

una predicación ungida, la música que sigue no guarda 

ninguna relación con lo que Dios está ministrando. Esto no 



 

51 

es un detalle menor; revela una desconexión entre la Palabra 

y la adoración. La música debería acompañar y profundizar 

la obra del Espíritu, no interrumpirla ni desviar la atención. 

 

La adoración auténtica requiere vidas alineadas. No 

puede haber verdadera adoración cuando hay pecado no 

confesado, doble vida o actitudes contrarias al carácter de 

Cristo. Por eso, los equipos de alabanza no deberían reunirse 

solo para ensayar canciones, sino para orar, confesar, sanar 

relaciones y ser ministrados. La luz aumenta donde hay 

verdad, y la verdad libera de la hipocresía que tanto daña la 

vida espiritual. 

 

El Señor no busca canciones perfectas, sino corazones 

limpios. Bienaventurados los de limpio corazón, porque ellos 

verán a Dios. Esta promesa no es poética, es espiritual. Ver a 

Dios implica sensibilidad, comunión y gozo profundo en Su 

presencia. Cuando la Iglesia pierde esta visión, comienza a 

fabricar ídolos modernos: escenarios, artistas, estilos, 

experiencias sensoriales. Pero quienes necesitan ver con los 

ojos naturales para adorar revelan una ceguera espiritual. 

 

La alabanza y la adoración, en el marco de los 

parámetros del Reino, deben ser restauradas a su lugar 

correcto. No como un ministerio autónomo, no como un 

espectáculo, no como un producto cultural, sino como la 

expresión viva de una Iglesia enamorada de su Señor. 

Cuando Cristo vuelve a ocupar el centro, la música encuentra 

su lugar correcto: un medio al servicio de la presencia, y no 

un fin en sí mismo. 



 

52 

Pastores y líderes están llamados a guardar la 

plataforma con celo santo. No para apagar la creatividad ni 

la expresión, sino para proteger la esencia. La Iglesia que 

camina en el Reino no necesita impresionar, necesita habitar. 

No necesita producir ambientes, necesita rendirse. Allí donde 

la adoración vuelve a ser vida, el Reino se manifiesta con 

poder, verdad y transformación duradera. 

 

La restauración de la adoración en la Iglesia exige 

también una revisión profunda del concepto de presencia de 

Dios. Durante muchos años se ha enseñado, de manera 

implícita o explícita, que la presencia de Dios “desciende” 

cuando la música alcanza cierto clímax emocional. Esto ha 

llevado a confundir presencia con sensación, unción con 

atmósfera, y mover del Espíritu con estímulo sensorial. Sin 

embargo, la Escritura enseña que Dios habita en medio de su 

pueblo de manera permanente, y que somos templo del 

Espíritu Santo. La presencia no se invoca, se honra; no se 

provoca, se reconoce; no depende de acordes, sino de 

corazones rendidos. 

 

Cuando la Iglesia entiende esto, la adoración deja de 

ser una búsqueda desesperada de experiencias intensas y se 

convierte en una respuesta constante a una realidad espiritual 

ya establecida. La presencia de Dios no es un premio para 

quienes cantan bien, sino una herencia para quienes caminan 

en obediencia. Esta comprensión cambia radicalmente la 

manera de conducir los cultos, de preparar los tiempos 

congregacionales y de evaluar lo que verdaderamente edifica. 

 



 

53 

En el Nuevo Pacto, el altar ya no es un lugar físico, 

sino la vida misma del creyente. El apóstol Pablo exhorta a 

presentar los cuerpos como sacrificio vivo, santo y agradable 

a Dios, lo cual define como un culto racional (Romanos 

12:1). Esta afirmación es profundamente reveladora: el 

verdadero culto no se limita a un espacio ni a un horario, sino 

que se expresa en una vida ofrecida diariamente. Allí donde 

no hay entrega de vida, no puede haber adoración genuina, 

por más música que se produzca. 

 

Esta verdad confronta directamente muchas prácticas 

actuales. Se canta sobre rendición, pero no se vive en 

rendición. Se proclama santidad, pero se toleran actitudes que 

entristecen al Espíritu. Se habla de intimidad con Dios, pero 

se descuida la oración secreta y la vida devocional. La 

adoración se vacía de contenido cuando no está respaldada 

por una vida coherente. 

 

La duración de los tiempos de alabanza y adoración 

también merece discernimiento. No es la extensión del 

tiempo lo que determina la profundidad espiritual, sino la 

calidad del corazón que se presenta delante de Dios. Hay 

cultos largos con poca vida espiritual, y momentos breves 

cargados de una profunda manifestación de la presencia de 

Dios. Insistir en prolongar un tiempo musical cuando no hay 

dirección del Espíritu puede ser tan dañino como cortar 

prematuramente cuando Dios está obrando. 

 

El discernimiento espiritual es una de las mayores 

carencias en muchos equipos de alabanza. Discernir no es 



 

54 

improvisar, ni dejarse llevar por emociones, sino escuchar 

con atención al Espíritu Santo y responder con obediencia. 

Esto requiere formación espiritual, madurez, sujeción 

pastoral y una vida de comunión constante con Dios. No se 

aprende solo con ensayos, sino en el aposento secreto. 

 

Otro aspecto fundamental es la relación entre 

adoración y doctrina. La adoración no puede separarse de la 

verdad revelada. Lo que la Iglesia canta termina formando la 

teología del pueblo. Muchas personas recuerdan más las 

letras de las canciones que los mensajes predicados. Por eso, 

cantar letras confusas, incompletas o incorrectas no es un 

asunto menor, sino una seria responsabilidad pastoral. 

 

Cuando las canciones no reflejan la revelación del 

Nuevo Pacto, cuando exaltan al hombre por encima de 

Cristo, o cuando presentan una espiritualidad centrada en las 

emociones, la Iglesia comienza a construir una fe débil, 

inestable y dependiente de estímulos externos. La adoración 

debe afirmar verdades eternas: la obra consumada de Cristo, 

la gracia, la autoridad del Reino, la centralidad de la cruz, la 

identidad en Cristo y la esperanza gloriosa. 

 

La mezcla de pactos es otro problema recurrente. Se 

cantan promesas dadas a Israel sin el debido contexto, se 

proclaman declaraciones sin fundamento en Cristo, y se 

confunden principios del Antiguo Pacto con la realidad del 

Nuevo. Esto no solo genera confusión, sino que debilita la 

comprensión del evangelio. La adoración debe surgir de una 

correcta interpretación de la Palabra. 



 

55 

La formación espiritual de los músicos y líderes de 

alabanza es, por lo tanto, innegociable. No basta con talento 

ni con buena intención, deben ser instruidos en la Palabra. El 

carácter precede al don, y la unción no puede sostenerse 

donde no hay integridad. Pastores y líderes deben asumir la 

responsabilidad de discipular a quienes están en las 

plataformas, no solo musicalmente, sino espiritualmente, 

emocionalmente y doctrinalmente. 

 

Los espacios de confesión, restauración y ministración 

dentro de los equipos de alabanza no son opcionales, sino 

necesarios. Donde se confiesan las faltas y se camina en la 

luz, el Espíritu Santo tiene libertad para obrar. Donde se 

esconden pecados, se justifica la doble vida o se tolera la 

hipocresía, la adoración se convierte en una actuación. 

 

La sensualidad en las plataformas cristianas es una 

señal alarmante de la influencia del sistema del mundo dentro 

de la Iglesia. Gestos, vestimentas y actitudes que buscan 

llamar la atención sobre el cuerpo o la personalidad del 

ministro contradicen el espíritu de la adoración. La verdadera 

adoración dirige todas las miradas a Cristo, no al adorador. 

 

La Iglesia debe recuperar la sencillez espiritual sin 

perder profundidad. No se trata de volver atrás ni de rechazar 

toda expresión contemporánea, sino de filtrar todo a la luz del 

Reino. No todo lo nuevo edifica, y no todo lo antiguo es 

obsoleto. El criterio no debe ser la moda, sino la verdad y la 

edificación espiritual. 

 



 

56 

La espontaneidad en la adoración no es desorden, sino 

sensibilidad. Los cánticos nuevos, los cánticos espirituales y 

proféticos surgen cuando hay libertad y dirección del 

Espíritu. La Iglesia primitiva conocía este fluir porque vivía 

llena del Espíritu. Recuperar esta dimensión requiere menos 

control humano y más dependencia de Dios. 

 

Cuando la adoración vuelve a ser auténtica, los 

resultados son evidentes. La presencia de Dios trae 

convicción de pecado, restauración, sanidad interior, gozo 

profundo y transformación genuina. No se trata de producir 

emociones pasajeras, sino de permitir que el Espíritu Santo 

haga una obra profunda y duradera. 

 

Finalmente, la adoración del Reino siempre conduce a 

la obediencia. Quien verdaderamente adora, vive sometido al 

señorío de Cristo. No hay separación entre el altar y la vida 

cotidiana, porque en el Nuevo Pacto, el altar está en nuestros 

corazones. La adoración del domingo se valida en la 

conducta del lunes. El Reino no es la expresión de un culto, 

sino la expresión de la vida. 

 

La Iglesia que camina bajo parámetros de Reino 

necesita restaurar la alabanza y la adoración a su diseño 

original. No como un ministerio centralizado en la música, 

sino como una vida centrada en Cristo. Cuando esto sucede, 

la música encuentra su lugar correcto, la presencia de Dios se 

manifiesta con libertad, y el Reino avanza con poder y 

verdad. 

 



 

57 

Este es el llamado apostólico para este tiempo: volver 

al corazón de la adoración, limpiar el altar, formar adoradores 

y no artistas, y permitir que el Espíritu Santo gobierne la 

expresión de la Iglesia. Allí donde la adoración es vida, el 

cielo se abre y la tierra es transformada. 

 

“Mas la hora viene, y ahora es, cuando los verdaderos 

adoradores adorarán al Padre en espíritu y en verdad; 

porque también el Padre tales adoradores busca que le 

adoren. Dios es Espíritu; y los que le adoran, en espíritu y 

en verdad es necesario que adoren.” 

Juan 4:23 y 24 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

58 

Capítulo cuatro 

 

 

PARÁMETROS DE  

MINISTRACIÓN PASTORAL 
 

 

“No impongas con ligereza las manos a ninguno, ni 

participes en pecados ajenos. Consérvate puro.” 

1 Timoteo 5:22 

 

 

El ministerio en el Nuevo Pacto no surge de la 

necesidad de suplir una carencia en Dios, sino de cooperar 

con una obra que Él ya inició en el interior del creyente. Los 

ministros dados por Cristo, conforme a Efesios 4:11, no 

fueron establecidos para administrar rituales que mantengan 

a los santos dependientes de una intervención externa, sino 

para conducirlos hacia la madurez espiritual que nace de la 

unidad de la fe y del pleno conocimiento del Hijo de Dios. 

La Iglesia no se expande educando pecadores, sino formando 

renacidos; no se fortalece multiplicando experiencias 

emotivas, sino estableciendo una conciencia gobernada por 

la vida de Cristo en nosotros. 

 

Cuando este principio se pierde, la ministración se 

transforma en un sustituto de la comunión. Se busca el toque 



 

59 

en lugar de la transformación, la impartición en lugar de la 

edificación, la experiencia en lugar de la vida. Sin embargo, 

el diseño del Nuevo Pacto es radicalmente distinto: Dios ya 

no se relaciona con Su pueblo desde la distancia, sino desde 

la habitación. Jesús fue claro cuando dijo: “En aquel día 

vosotros conoceréis que yo estoy en mi Padre, y vosotros en 

mí, y yo en vosotros” (Juan 14:20). Esta declaración no 

describe una metáfora devocional, sino una realidad 

espiritual objetiva que redefine por completo la manera en 

que entendemos la ministración cristiana. 

 

El Espíritu Santo ya no desciende ocasionalmente 

sobre algunos, sino que mora permanentemente en todos los 

que han nacido de nuevo. Jesús afirmó que el Espíritu “mora 

con vosotros, y estará en vosotros” (Juan 14:17), y el 

apóstol Pablo lo confirmó al declarar que nuestro cuerpo es 

templo del Espíritu Santo (1 Corintios 6:19) y que “si Cristo 

está en vosotros, el cuerpo en verdad está muerto a causa 

del pecado, mas el espíritu vive a causa de la justicia” 

(Romanos 8:10). Estas verdades no son conceptos 

doctrinales abstractos; son el fundamento mismo de la vida 

cristiana. 

 

No obstante, muchos oran, sirven y participan de los 

cultos como si Dios estuviera lejos, como si aún habitara en 

un lugar al que hay que invocar para que descienda. De allí 

surge la insistencia constante en “pasar al altar”, en ser 

ungidos repetidamente, en recibir una y otra vez la 

imposición de manos, como si la presencia de Dios estuviera 

asociada a un espacio físico o a la mediación continua de un 



 

60 

ministro. En el Nuevo Pacto, el altar ya no está hecho de 

piedras, sino de corazones rendidos; no está en la plataforma, 

sino en el interior del creyente. Cuando esto no se enseña con 

claridad, se forma una conciencia dependiente y religiosa, 

que busca afuera lo que Dios ya depositó dentro. 

 

Esta mentalidad no surge de la nada; ha sido 

alimentada, muchas veces sin mala intención, por modelos 

de ministración que refuerzan la idea de que algo siempre 

falta. Por eso no resulta extraño escuchar expresiones como: 

“La palabra fue linda, lástima que el pastor no oró por nadie”. 

Esa frase revela más que una preferencia personal; evidencia 

una fortaleza espiritual instalada en la Iglesia, donde la 

validación del culto no pasa por la revelación recibida, sino 

por la experiencia emocional vivida. El problema no es la 

oración en sí, sino el lugar que se le ha otorgado en la 

conciencia del pueblo. 

 

El Nuevo Pacto nos introduce en una realidad mucho 

más profunda: estar “en Cristo”. Esta expresión, tan 

recurrente en las epístolas paulinas, no describe únicamente 

una creencia, sino una ubicación espiritual. “Si alguno está 

en Cristo, nueva criatura es” (2 Corintios 5:17); “nos 

bendijo con toda bendición espiritual en los lugares 

celestiales en Cristo” (Efesios 1:3); “vuestra vida está 

escondida con Cristo en Dios” (Colosenses 3:3). Estar en 

Cristo implica vivir desde una identidad recibida, no desde 

un esfuerzo por alcanzar algo que ya fue otorgado por gracia. 

 



 

61 

Muchos creen en Cristo, pero no han aprendido a 

moverse en Cristo. Viven desde la fe intelectual, pero no 

desde la conciencia espiritual. Como consecuencia, 

desarrollan una dependencia excesiva de sus pastores y 

líderes, esperando que ellos gestionen lo que solo puede ser 

vivido en comunión personal con el Espíritu. Esta 

dependencia, lejos de ser señal de humildad, es evidencia de 

inmadurez espiritual. Y lo más peligroso es que, en algunos 

casos, los mismos ministros refuerzan esta dinámica porque 

los hace sentir necesarios, especiales o espiritualmente 

superiores. 

 

Un ejemplo claro de esta confusión es el uso 

indiscriminado de la unción con aceite. En el Antiguo 

Testamento, el aceite cumplía una función simbólica y 

profética; señalaba una obra que aún no era una realidad 

permanente. En el Nuevo Pacto, el símbolo dio lugar a la 

sustancia. El Espíritu Santo ya no es una promesa futura, sino 

una presencia constante. Si bien ungir con aceite puede 

edificar la fe de algunos en determinados contextos, no debe 

convertirse en una práctica indispensable, ni mucho menos 

en un reemplazo de la revelación de que hemos sido ungidos 

por el Santo (1 Juan 2:20, 27). Cuando el símbolo reemplaza 

a la realidad, el pueblo queda anclado en una pedagogía que 

ya cumplió su propósito. 

 

La consecuencia de este desvío es una Iglesia que 

gestiona la fe en lugar de vivir por dependencia del Espíritu 

Santo. Pablo confronta duramente esta mentalidad cuando 

pregunta: “¿Habiendo comenzado por el Espíritu, ahora 



 

62 

vais a acabar por la carne?” (Gálatas 3:3). La carne no 

siempre se manifiesta en el pecado visible; muchas veces se 

expresa en la religiosidad sofisticada, en la repetición de 

prácticas que tranquilizan la conciencia pero no producen 

transformación. La verdadera dependencia no es debilidad, 

es madurez; pero esa dependencia debe estar dirigida a Dios, 

no a los hombres. 

 

En el Antiguo Testamento vemos imposiciones de 

manos que marcaron momentos claves y únicos: Abraham 

sobre Isaac, Isaac sobre Jacob. No eran actos repetitivos ni 

rituales constantes, sino eventos puntuales que sellaban una 

transición. En contraste, hoy encontramos creyentes que 

pasan años yendo al supuesto “altar” domingo tras domingo, 

sin evidencias de cambio, sin crecimiento en carácter, sin 

frutos visibles de la vida de Cristo. Esto no revela falta de 

poder en Dios, sino ausencia de revelación en la ministración 

y en la consciencia sobre las dimensiones del Nuevo Pacto. 

 

Los cristianos que solo esperan que Dios haga algo y 

no comprenden su protagonismo como canales de Dios en la 

tierra, siempre estarán esperando un toque, en lugar de 

comprender la dinámica de la vida en Cristo. No descalifico 

con esto la imposición de manos, por el contrario, digo que 

la hemos desvirtuado a un simple ritual. Cuando un pastor ha 

impuesto manos veinte veces a la misma persona en 

diferentes reuniones es porque lo que debió ser un acto de 

profunda impartición, se ha convertido en una simple 

práctica rutinaria.  

 



 

63 

La tarea pastoral no consiste en multiplicar 

ministraciones externas, sino en formar creyentes 

responsables de su vida espiritual. Orar por los hermanos e 

imponer manos no es incorrecto; lo incorrecto es hacerlo sin 

revelación, transformándolo en un ritual que calma el alma 

pero no activa el espíritu. Cuando la ministración no conduce 

a la madurez, se convierte en una anestesia espiritual que 

posterga el crecimiento. 

 

La verdadera evidencia de que Cristo vive en nosotros 

no se manifiesta principalmente en experiencias intensas, 

sino en frutos visibles y sostenidos. La obediencia fluye 

naturalmente cuando amamos y guardamos Su palabra (Juan 

14:23). El fruto del Espíritu se desarrolla como expresión de 

una vida rendida (Gálatas 5:22 y 23). La paz gobierna el 

corazón cuando Cristo ocupa el centro (Colosenses 3:15). El 

pecado pierde dominio cuando entendemos que ya no somos 

esclavos, sino hijos (Romanos 6:14). Esta es la dinámica del 

Nuevo Pacto: una vida gobernada por la presencia interna de 

Cristo. 

 

Si la Iglesia no edifica espiritualmente, solo alimentará 

el alma. Si no madura a los santos para funcionar en Cristo, 

seguirá llenando altares, multiplicando imposiciones de 

manos, declarando palabras poderosas y organizando cultos 

emotivos, pero sin formar vidas efectivas. El resultado será 

una Iglesia activa, pero no transformada; visible, pero no 

madura; ferviente en reuniones, pero débil en su caminar 

diario. 

 



 

64 

La ministración de los hermanos, entonces, debe ser 

reubicada en su justo lugar: no como el centro de la vida 

cristiana, sino como un recurso pastoral al servicio de la 

edificación, siempre subordinado a la revelación de Cristo 

viviendo en nosotros. 

 

El desafío pastoral en el contexto del Nuevo Pacto no 

consiste en atraer multitudes a un momento de ministración, 

sino en conducir personas hacia una vida gobernada por 

Cristo desde lo profundo del ser. El liderazgo espiritual no 

fue diseñado para convertirse en mediador permanente entre 

Dios y los hombres, porque esa función ya fue cumplida de 

manera perfecta y definitiva por Jesucristo (1 Timoteo 2:5). 

Está bien que la gente se conecte con sus líderes, porque esa 

es la forma de ejercer la autoridad espiritual para 

discipularlos, pero esa tarea tiene que coronarse con una clara 

conexión de la gente con Dios. Los pastores no están para 

reemplazar la comunión que la gente debe tener con Dios. 

Los pastores siempre estarán, pero madurar personas implica 

no hacerlos dependientes de ellos, sino de Dios.  

 

Por otra parte, la verdadera autoridad espiritual no se 

manifiesta en la cantidad de personas que pasan al frente en 

una reunión de culto, sino en la calidad de vidas que aprenden 

a caminar en obediencia fuera de toda reunión. El ministro 

del Nuevo Pacto no es un gestor de experiencias, sino un 

formador de conciencias. Pablo entendía esto con claridad 

cuando dijo: “Hijitos míos, por quienes vuelvo a sufrir 

dolores de parto, hasta que Cristo sea formado en vosotros” 



 

65 

(Gálatas 4:19). La meta no era que dependieran de él, sino 

que Cristo tomara forma en su interior. 

 

Por esta razón, la ministración congregacional debe ser 

discernida y contextualizada. No todo momento requiere 

imposición de manos, ni toda necesidad se resuelve con una 

oración pública. Jesús mismo, el modelo supremo de 

ministerio, no sanó a todos de la misma manera, ni respondió 

siempre a las expectativas de la multitud. En algunas 

ocasiones ministró con una palabra; en otras, con un acto 

profético; en otras, simplemente se retiró a orar. Esto nos 

enseña que la ministración auténtica fluye de la comunión 

con el Padre, no de un protocolo repetitivo. 

 

Cuando la Iglesia no establece parámetros claros, la 

ministración se transforma en una rutina previsible. El pueblo 

aprende cuándo pasar, qué sentir y qué esperar, pero no 

aprende a vivir. Se confunde la presencia de Dios con la 

emoción del momento, y se asocia el mover del Espíritu con 

manifestaciones visibles, en lugar de con transformación 

interna. Pablo advierte sobre esta distorsión cuando escribe 

que “el reino de Dios no es comida ni bebida, sino justicia, 

paz y gozo en el Espíritu Santo” (Romanos 14:17). El Reino 

no se mide por lo que ocurre en un instante, sino por lo que 

se establece en el carácter. 

 

La responsabilidad pastoral incluye enseñar a los 

hermanos a discernir la voz de Dios en su vida cotidiana. 

Jesús afirmó: “Mis ovejas oyen mi voz” (Juan 10:27). No 

dijo que solo los pastores la oyen, sino que cada hijo tiene 



 

66 

acceso a esa comunión. Cuando el creyente no es formado en 

esta verdad, buscará constantemente que otro escuche a Dios 

por él. De allí surge la necesidad compulsiva de palabras 

proféticas, de confirmaciones externas y de ministraciones 

repetidas que sustituyen la relación personal con el Señor. 

 

Esto no significa negar la función profética, pastoral o 

apostólica, sino ubicarla correctamente. Los dones 

ministeriales existen para edificar, exhortar y consolar (1 

Corintios 14:3), no para reemplazar la guía interna del 

Espíritu Santo. Juan lo expresa con claridad cuando escribe: 

“La unción que vosotros recibisteis de Él permanece en 

vosotros, y no tenéis necesidad de que nadie os enseñe” (1 

Juan 2:27). Esta declaración no invalida la enseñanza, sino 

que afirma que toda enseñanza debe conducir al creyente a 

depender de la unción interna, no del maestro externo. 

 

Una Iglesia que no entiende esto termina midiendo la 

espiritualidad por la frecuencia con la que alguien pasa al 

frente. Se crea una cultura donde el mismo grupo de personas 

busca ser ministrado una y otra vez, mientras otras 

permanecen como espectadores pasivos. El resultado es una 

comunidad desequilibrada, donde pocos hacen y muchos 

reciben, pero casi nadie crece. El Nuevo Testamento, en 

cambio, presenta una Iglesia donde “todo el cuerpo, bien 

concertado y unido entre sí… recibe su crecimiento para ir 

edificándose en amor” (Efesios 4:16). El crecimiento es 

corporativo, pero comienza en la responsabilidad personal. 

 



 

67 

El pastor, entonces, debe ejercer discernimiento para 

saber cuándo ministrar públicamente y cuándo enseñar al 

pueblo a permanecer en la presencia de Dios sin 

intervenciones externas. Hay momentos donde el silencio 

delante del Señor edifica más que cien oraciones. Hay 

situaciones donde una exhortación clara produce más fruto 

que una larga fila de imposición de manos. Enseñar esto 

requiere valentía pastoral, porque va en contra de 

expectativas instaladas, pero es indispensable para formar 

una Iglesia madura. 

 

La falta de límites en la ministración también genera 

desgaste en los líderes. Pastores que oran por todos, todas las 

semanas, cargando necesidades que no les corresponden, 

terminan agotados, frustrados y, en algunos casos, 

espiritualmente secos. Moisés necesitó escuchar el consejo 

de Jetro para entender que no podía hacerlo todo solo, porque 

no era el diseño de Dios (Éxodo 18:17 y 18). El Nuevo Pacto 

no eliminó este principio; lo profundizó. Cada creyente es 

responsable de cultivar su comunión con Dios, y el liderazgo 

está para acompañar, no para sustituir. 

 

Cuando enseñamos correctamente la dinámica del 

Nuevo Pacto, la ministración deja de ser un fin en sí mismo 

y se convierte en un medio ocasional para afirmar lo que ya 

está ocurriendo en el interior de las personas. El enfoque 

cambia: ya no ministramos para que Dios haga algo, sino 

para confirmar lo que Dios ya está haciendo. Esta diferencia 

es sutil, pero profundamente transformadora. Cambia la 

expectativa del pueblo y redefine la función pastoral. 



 

68 

La Iglesia necesita recuperar una visión sobria y 

bíblica de la ministración. Sobria, porque no se deja llevar 

por la emoción desmedida; bíblica, porque se alinea con la 

revelación de Cristo en nosotros. Pablo declara que “Cristo 

en vosotros es la esperanza de gloria” (Colosenses 1:27). No 

Cristo sobre vosotros, ni Cristo visitándoos ocasionalmente, 

sino Cristo viviendo, gobernando y expresándose desde el 

interior. 

 

Cuando esta verdad se establece, la vida cristiana deja 

de girar alrededor del culto y comienza a manifestarse en lo 

cotidiano. La fe ya no se activa solo en la reunión, sino en la 

casa, en el trabajo, en las decisiones diarias. El creyente ya 

no busca constantemente que alguien ore por él, porque ha 

aprendido a llevar sus cargas delante del Señor y a caminar 

en obediencia. El resultado es una Iglesia menos 

espectacular, pero más sólida; menos dependiente, pero más 

madura; menos ruidosa en el culto, pero más efectiva en el 

Reino. 

 

La ministración de los hermanos, vista desde esta 

perspectiva, no se elimina, sino que se redime. Recupera su 

propósito original: servir a la edificación, no reemplazarla; 

acompañar el proceso, no convertirse en el proceso mismo. 

Cuando el liderazgo entiende esto, comienza a formar una 

Iglesia que ya no vive de experiencias prestadas, sino de una 

comunión viva y constante con Cristo. 

 

La Iglesia del Nuevo Pacto está llamada a vivir desde 

la plenitud de Cristo, no desde la carencia. Cuando la 



 

69 

ministración se convierte en el eje de la vida congregacional, 

se corre el riesgo de construir una espiritualidad basada en la 

necesidad constante, en lugar de en la suficiencia de la obra 

consumada. Pablo declara que en Cristo “estamos 

completos” (Colosenses 2:10), y esta afirmación desafía 

profundamente muchos modelos eclesiales que, aunque bien 

intencionados, sostienen al pueblo en una expectativa 

permanente de recibir algo que ya fue otorgado por gracia. 

 

La plenitud no significa ausencia de procesos, luchas o 

crecimiento; significa que todo proceso ocurre desde una 

base firme, no desde un vacío. El creyente no madura porque 

recibe más ministraciones, sino porque aprende a permanecer 

en Cristo. Jesús mismo lo enseñó con claridad: “Permaneced 

en mí, y yo en vosotros” (Juan 15:4). Permanecer no es una 

experiencia ocasional, sino una práctica diaria de comunión, 

obediencia y rendición. Allí es donde el fruto aparece de 

manera natural, no forzada. 

 

Cuando la Iglesia no es enseñada a permanecer, busca 

reemplazos. Se reemplaza la comunión por la actividad, la 

formación por la emoción, la revelación por la repetición. La 

ministración, entonces, pasa a ocupar un lugar que no le 

corresponde, y se transforma en una especie de sostén 

espiritual artificial. Esto explica por qué muchas personas se 

sienten bien al salir del culto, pero vuelven a la misma 

condición pocos días después. No hubo edificación del 

espíritu, solo alivio del alma. 

 



 

70 

El liderazgo pastoral debe asumir con responsabilidad 

la tarea de reeducar la conciencia del pueblo. Esto no se logra 

con confrontaciones abruptas ni con prohibiciones, sino con 

enseñanza clara, paciente y consistente. Pablo exhorta a 

Timoteo a que persista “en la doctrina” porque en ello hay 

salvación tanto para el que enseña como para los que oyen (1 

Timoteo 4:16). La doctrina no es un lujo académico; es una 

herramienta pastoral que protege a la Iglesia del engaño y de 

la inmadurez. 

 

Reeducar la conciencia implica enseñar que la vida 

cristiana no se activa cuando alguien impone manos, sino 

cuando el creyente responde en obediencia a lo que el 

Espíritu ya está hablando en su interior. Implica afirmar que 

la transformación no ocurre por proximidad a un ungido, sino 

por rendición al Ungido que habita en nosotros. Implica, 

también, ayudar al pueblo a entender que no todo problema 

requiere una ministración pública, y que muchas respuestas 

se encuentran en el lugar secreto, donde el Padre ve en lo 

oculto (Mateo 6:6). 

 

Cuando estos principios se establecen, la Iglesia 

comienza a experimentar un cambio profundo en su dinámica 

espiritual. Las personas ya no corren al frente por inercia, 

sino que examinan su corazón delante del Señor. Las 

oraciones dejan de ser demandas desesperadas y se 

convierten en expresiones de confianza. La fe ya no depende 

del clima del culto, sino de la certeza de la presencia 

permanente de Dios. Esta es una señal inequívoca de 

madurez. 



 

71 

Desde esta perspectiva, la ministración vuelve a 

ocupar su lugar correcto: se convierte en un acto de 

confirmación, no de sustitución. En algunos momentos, el 

Espíritu Santo puede guiar a imponer manos, a orar 

específicamente por una persona o a ejercer un acto profético. 

Pero cuando esto sucede, no genera dependencia, sino 

impulso; no crea apego al ministro, sino gratitud a Dios; no 

infantiliza, sino que fortalece. Pablo describe este equilibrio 

cuando dice que todo debe hacerse “para edificación” (1 

Corintios 14:26). 

 

Un parámetro de Reino fundamental para evaluar la 

ministración es el fruto que produce a mediano y largo plazo. 

Si después de años de pasar al frente, las mismas personas 

siguen atrapadas en los mismos patrones, algo no está 

funcionando correctamente. Jesús fue claro al afirmar que el 

árbol se conoce por su fruto (Mateo 7:16). El fruto del 

Espíritu, el crecimiento en carácter, la responsabilidad 

espiritual y la obediencia práctica son indicadores mucho 

más confiables que la intensidad de una experiencia 

momentánea. 

 

También es necesario enseñar a la Iglesia a valorar el 

proceso silencioso de Dios. No todo lo que el Espíritu hace 

es visible, ni todo lo que es visible proviene del Espíritu. El 

crecimiento real suele ser lento, profundo y muchas veces 

imperceptible a simple vista. Pablo lo expresa cuando dice 

que somos transformados “de gloria en gloria” (2 Corintios 

3:18). Esta transformación ocurre en la medida en que 



 

72 

contemplamos al Señor, no en la medida en que participamos 

de más ministraciones. 

 

Cuando los pastores establecen estos parámetros, 

liberan a la Iglesia de una carga innecesaria y, al mismo 

tiempo, se liberan ellos mismos de expectativas irreales. Ya 

no necesitan demostrar poder cada semana, ni sostener una 

atmósfera constante de intensidad emocional. Pueden 

enfocarse en lo esencial: enseñar, pastorear, discipular y 

acompañar procesos de maduración. Esto produce 

comunidades más sanas, líderes menos desgastados y 

creyentes más firmes. 

 

La exhortación pastoral final es clara y necesaria: 

debemos dejar de medir la espiritualidad por lo que sucede 

en el altar y comenzar a medirla por lo que sucede en la vida. 

Debemos dejar de formar creyentes dependientes de 

ministraciones y comenzar a formar discípulos dependientes 

de Cristo. Debemos dejar de gestionar la fe desde afuera y 

comenzar a vivirla desde adentro, donde el Espíritu Santo ya 

está obrando. 

 

La Iglesia con parámetros de Reino no niega la 

ministración, pero tampoco la idolatra. La honra, la usa con 

discernimiento y la subordina a la verdad central del Nuevo 

Pacto: “Cristo vive en nosotros”. Cuando esta verdad 

gobierna la conciencia del pueblo, la Iglesia deja de correr 

detrás de experiencias y comienza a caminar en plenitud. 

Entonces, el culto deja de ser el centro y Cristo vuelve a 



 

73 

ocupar Su lugar. Y cuando Cristo ocupa Su lugar, la Iglesia 

encuentra el suyo. 

 

“Y el Dios de paz que resucitó de los muertos a nuestro 

Señor Jesucristo, el gran pastor de las ovejas, por la 

sangre del pacto eterno, os haga aptos en toda obra buena 

para que hagáis su voluntad, haciendo él en vosotros lo 

que es agradable delante de él por Jesucristo; al cual sea 

la gloria por los siglos de los siglos. Amén.” 

Hebreos 13:20 y 21 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

74 

Capítulo cinco 

 

 

PARÁMETROS DE REINO 

PARA LAS FINANZAS 
 

 

“Honra al Señor con tus bienes y con las primicias de 

todos tus frutos; entonces tus graneros se llenarán con 

abundancia, y tus lagares rebosarán de vino.” 

Proverbios 3:9 y 10 

 

 

El tema de las finanzas dentro de la Iglesia ha sido, a 

lo largo de la historia, uno de los asuntos más sensibles y, al 

mismo tiempo, más reveladores del estado espiritual de una 

comunidad. No por la naturaleza del dinero en sí mismo, sino 

por la profundidad con la que este toca el corazón humano. 

Jesús lo sabía, y por eso habló de este tema con una claridad 

que confronta y una sabiduría que libera. Allí donde el dinero 

gobierna, el Reino se debilita; pero allí donde el dinero es 

gobernado por Dios, el Reino se manifiesta con orden, fruto 

y propósito eterno. 

 

Una Iglesia con parámetros de Reino no puede evitar 

esta conversación ni abordarla de manera liviana. El silencio 

pastoral en materia financiera no produce espiritualidad, 



 

75 

produce ignorancia. Y la ignorancia, lejos de ser neutral, 

siempre tiene un costo.  

 

El apóstol Pablo afirma que el dios de este siglo ha 

cegado el entendimiento de los incrédulos (2 Corintios 4:4), 

y esta ceguera también se manifiesta cuando el pueblo de 

Dios vive su economía bajo principios ajenos al Reino, aun 

cuando confiesa fe con sus labios. Cuando la Iglesia no 

discipula en esta área, otros sistemas lo hacen, moldeando 

mentalidades de autosuficiencia, temor, ambición o escasez. 

 

Las Escrituras no presentan al dinero como un mal 

absoluto, sino como una realidad poderosa que exige 

gobierno. Pablo escribe con claridad que el amor al dinero es 

raíz de todos los males (1 Timoteo 6:10), aclarando que no 

es el dinero en sí, sino el lugar que ocupa en el corazón. Jesús 

llevó esta verdad al centro del discipulado cuando declaró 

que nadie puede servir a dos señores, porque necesariamente 

amará a uno y aborrecerá al otro. Esta afirmación no es 

simbólica, es espiritual y práctica: el dinero compite por el 

trono del corazón humano. 

 

Desde la perspectiva del Reino, el dinero deja de ser 

un fin y se transforma en un medio. No es un señor al que se 

sirve, sino una herramienta que se administra. Esta verdad 

atraviesa toda la Escritura. El Salmo declara que de Jehová 

es la tierra y su plenitud (Salmo 24:1), y el profeta Hageo 

recuerda que el oro y la plata le pertenecen al Señor (Hageo 

2:8). Cuando esta convicción gobierna la mente, el creyente 



 

76 

deja de vivir como dueño y aprende a vivir como 

mayordomo. 

 

Esta comprensión es esencial para el liderazgo 

pastoral. El pastor no puede enseñar libertad financiera si él 

mismo vive bajo temor, culpa o ambición. La relación del 

ministro con el dinero suele ser un espejo silencioso de su 

madurez espiritual. Pablo pudo decir con autoridad que había 

aprendido a vivir en abundancia y en escasez (Filipenses 

4:12), porque su contentamiento no dependía de las 

circunstancias, sino de Cristo que lo fortalecía. Esta 

declaración revela una libertad interior que todo líder 

necesita alcanzar. 

 

El sistema del mundo utiliza el dinero como 

instrumento de control, identidad y seguridad. Promete 

estabilidad, pero exige dependencia; promete futuro, pero 

produce ansiedad. Jesús confrontó directamente esta lógica 

cuando enseñó que no nos afanemos por el qué comeremos o 

vestiremos, recordando que el Padre celestial conoce nuestras 

necesidades. Esta enseñanza no promueve irresponsabilidad, 

sino confianza. Buscar primero el Reino y su justicia 

establece un orden correcto donde la provisión es 

consecuencia, no obsesión. 

 

La transformación financiera comienza en la mente. 

Pablo exhorta a no conformarse a este siglo, sino a ser 

transformados mediante la renovación del entendimiento 

(Romanos 12:2). Esta renovación incluye la manera de 

pensar el trabajo, el ahorro, la inversión, la generosidad y el 



 

77 

uso de los recursos. Una mente renovada entiende que toda 

buena dádiva y todo don perfecto descienden de lo alto, y que 

nada puede ser separado del propósito de Dios (Santiago 

1:17). 

 

La pobreza no es una virtud espiritual, ni la riqueza una 

señal automática de aprobación divina. Ambas son 

escenarios donde el corazón es probado. Proverbios enseña 

que la bendición de Jehová es la que enriquece y no añade 

tristeza con ella (Proverbios 10:22), revelando que la 

verdadera prosperidad está ligada a la paz y a la obediencia. 

Jesús advirtió que de nada aprovecha al hombre ganar el 

mundo entero si pierde su alma, estableciendo un límite claro 

entre éxito aparente y vida eterna (Mateo 16:26). 

 

Desde Génesis, Dios se revela como proveedor. 

Abraham creyó a Dios, y esa fe fue contada por justicia 

(Romanos 4:3), pero esa fe también se manifestó en 

provisión, cuidado y abundancia. Dios mismo declara que lo 

bendijo en todo. Sin embargo, Abraham entendió que su 

prosperidad tenía propósito, y por eso pudo diezmar 

voluntariamente a Melquisedec, reconociendo que la fuente 

de su bendición no era la guerra ni el botín, sino el Dios 

Altísimo (Génesis 14:20). 

 

El pueblo de Israel recibió leyes económicas que 

reflejaban el carácter de Dios. El cuidado del pobre, del 

extranjero y de la viuda, el año sabático y el jubileo, revelan 

que para Dios la economía nunca estuvo separada de la 

justicia y la misericordia. Estas leyes impedían la 



 

78 

acumulación abusiva y preservaban la dignidad humana. El 

libro de Deuteronomio advierte claramente al pueblo para 

que, al prosperar, no se olviden del Señor, reconociendo que 

es Él quien da el poder para hacer las riquezas 

(Deuteronomio 8:18). 

 

Jesús abordó el tema financiero con una profundidad 

que muchos prefieren evitar. Habló de mayordomos fieles e 

infieles, de talentos entregados para ser administrados, de 

rendición de cuentas y de fidelidad en lo poco. Declaró que 

quien es fiel en lo poco también lo será en lo mucho, 

estableciendo un principio espiritual inalterable. Confrontó la 

avaricia, advirtió sobre el engaño de las riquezas y enseñó 

que donde esté nuestro tesoro, allí estará también nuestro 

corazón. 

 

La iglesia primitiva vivió estos principios de manera 

práctica. El libro de los Hechos describe una comunidad 

donde la generosidad fluía de corazones transformados. No 

había necesitados entre ellos, porque los recursos circulaban 

conforme a la necesidad y al amor fraternal (Hechos 4:34 y 

35). Esta realidad no fue producto de una imposición, sino de 

la obra del Espíritu Santo. La gracia producía generosidad, 

no presión. 

 

Los principios financieros bíblicos son eternos. La 

mayordomía responsable, la diligencia, la planificación, la 

honra a Dios con los bienes, la generosidad sistemática y la 

ley de la siembra y la cosecha atraviesan toda la Escritura. 

Pablo afirma a los corintios que el que siembra escasamente, 



 

79 

escasamente también segará (2 Corintios 9:6), y que Dios da 

semilla al que siembra y pan al que come, multiplicando la 

semilla sembrada (2 Corintios 9:10). Este texto revela que 

Dios no solo suple, sino que capacita para seguir dando. 

 

Muchos de estos principios han sido preservados 

históricamente por el pueblo judío, no como rituales vacíos, 

sino como sabiduría aplicada. Honrar a Dios con los recursos, 

enseñar a los hijos a administrar, vivir con previsión y 

generosidad, ha producido fruto a lo largo de generaciones. 

La Iglesia haría bien en recuperar esta sabiduría bíblica sin 

caer en legalismos ni fórmulas. 

 

Aquí emerge con fuerza la responsabilidad pastoral. 

Enseñar finanzas sin manipulación es un acto de amor y de 

fidelidad al evangelio. El pastor no está llamado a utilizar la 

culpa, el miedo o la presión emocional. Pedro exhorta a los 

ancianos a pastorear no por ganancia deshonesta, sino con 

ánimo pronto, siendo ejemplos del rebaño (1 Pedro 5:2). La 

integridad financiera del liderazgo es parte esencial del 

testimonio cristiano. 

 

En el Nuevo Pacto, la generosidad nace de la gracia. 

Pablo enseña que cada uno dé como propuso en su corazón, 

no con tristeza ni por necesidad, porque Dios ama al dador 

alegre (2 Corintios 9:7). Dar deja de ser una obligación legal 

y se convierte en una respuesta espiritual. La siembra no es 

una técnica para manipular a Dios, sino una expresión de 

confianza en Sus principios. Dios no responde a fórmulas, 

responde a corazones rendidos. 



 

80 

La prosperidad bíblica debe ser entendida a la luz del 

propósito eterno. Juan escribe deseando que los creyentes 

prosperen en todas las cosas y tengan salud, así como 

prospera su alma (3 Juan 2). Esta declaración establece un 

orden: la prosperidad exterior nunca debe superar la 

prosperidad interior. Cuando el alma está sana, los recursos 

encuentran su lugar correcto. 

 

Existe una dimensión espiritual alrededor del dinero 

que no puede ser ignorada. Jesús habló del engaño de las 

riquezas (Marcos 4:19), y Pablo advirtió que algunos, por 

codiciarlas, se desviaron de la fe (1 Timoteo 6:21). El 

sistema sabe que el dinero es poder, por eso busca controlarlo 

y desacreditar toda enseñanza bíblica que libere a la Iglesia. 

El enemigo no teme a una Iglesia con pocos recursos, teme a 

una Iglesia libre, generosa y gobernada por Dios. 

 

El poder de la Iglesia no está en el dinero, sino en el 

gobierno espiritual. Sin embargo, el gobierno espiritual 

necesita recursos para manifestarse en la tierra. No para 

competir con el sistema, sino para manifestar el Reino con 

justicia, misericordia y excelencia. El dinero no gobierna el 

Reino, pero el Reino debe gobernar el dinero. 

 

El pastor es formador de cultura espiritual. Discipular 

también en lo económico es parte del llamado. Esto no se 

logra con campañas aisladas, sino con procesos formativos 

sostenidos. Enseñar a pensar, a administrar, a dar y a vivir 

con propósito es una expresión del pastoreo integral. 

 



 

81 

Al concluir esta reflexión, la exhortación es clara y 

apostólica. Dios no busca una Iglesia rica en apariencia, sino 

una Iglesia fiel en propósito. Los recursos en manos 

incorrectas destruyen, pero en manos consagradas se 

convierten en instrumentos de gloria. Pastor, revisa tu propia 

relación con el dinero, permite que el Señor gobierne esta 

área y enseña al pueblo con verdad y amor. El Reino no se 

vende, pero sí se sostiene y se expande con recursos bajo el 

gobierno del Rey.  

 

No deberíamos olvidar que hace unos años la mayor 

parte de la iglesia era pobre y miserable; y que el tan criticado 

evangelio, mal llamado de la prosperidad, sacó de esa 

posición lamentable a muchos cristianos y a congregaciones 

completas. Que después, algunos ministros inescrupulosos 

hayan malversado fondos, no implica que los principios 

financieros no fueron correctos. No actuemos como 

ignorantes. Los que tanto se quejan de las enseñanzas 

financieras en la Iglesia, se hacen los espirituales, pero solo 

son tacaños que pretenden impedir darle a Dios lo que Dios 

demanda como dueño de todo. 

 

La enseñanza bíblica revela que la mayordomía no es 

un concepto accesorio, sino un eje central del discipulado. 

Jesús presentó repetidamente la vida como una 

administración confiada. En las parábolas, los siervos no eran 

dueños de los bienes, sino responsables de gestionarlos 

conforme a la voluntad del señor. El énfasis no estaba en la 

cantidad administrada, sino en la fidelidad del corazón. Esta 

verdad atraviesa toda la revelación: Dios evalúa la obediencia 



 

82 

antes que el resultado visible. La fidelidad en lo poco prepara 

el carácter para lo mucho, y la infidelidad aún en lo más 

pequeño revela una falta de gobierno interior. 

 

El relato de los talentos enseñada por Jesús en Mateo 

25:14 al 30, muestra que el temor es uno de los mayores 

enemigos de la mayordomía. El siervo que enterró el talento 

no fue condenado por robarlo, sino por no administrarlo. El 

miedo a perder, a equivocarse o a exponerse puede paralizar 

al creyente y llevarlo a una falsa espiritualidad que esconde 

la irresponsabilidad bajo el disfraz de humildad. En el Reino, 

la fe no elimina el riesgo, pero sí vence al temor. Administrar 

con fe implica asumir responsabilidad bajo la guía de Dios. 

 

El apóstol Pablo, al instruir a Timoteo, advierte que 

aquellos que desean enriquecerse caen en tentación y en lazo. 

No condena la provisión ni el bienestar, sino el deseo 

desordenado que desplaza a Dios del centro. Luego exhorta 

a los ricos de este siglo a no ser altivos ni poner la esperanza 

en las riquezas, sino en Dios, que nos da todas las cosas en 

abundancia para que las disfrutemos. Este texto revela un 

equilibrio profundo: Dios no se opone al disfrute, se opone a 

la dependencia. 

 

La Escritura también enseña que el trabajo es un medio 

de provisión bendecido por Dios. Desde el principio, el 

hombre fue llamado a labrar y guardar. El trabajo dignifica, 

ordena y participa del diseño divino. Pablo fue claro al 

afirmar que el que no quiere trabajar, tampoco coma, 

estableciendo un principio de responsabilidad personal. Al 



 

83 

mismo tiempo, enseñó a trabajar no solo para suplir lo propio, 

sino para tener qué compartir con el que padece necesidad. 

El trabajo, entonces, se transforma en un canal de bendición. 

 

La planificación y la previsión no son expresiones de 

incredulidad, sino de sabiduría. Proverbios elogia a la 

hormiga que, sin tener capitán ni gobernador, prepara su 

alimento en el verano (Proverbios 6:6 al 8). Jesús mismo 

enseñó a calcular el costo antes de edificar una torre (Lucas 

14:28). La fe bíblica no es improvisada ni desordenada; 

confía en Dios mientras actúa con responsabilidad. Enseñar 

esto en la Iglesia libera a los creyentes de una espiritualidad 

pasiva que espera milagros donde Dios demanda obediencia. 

 

La generosidad ocupa un lugar central en la vida del 

Reino. No es un acto aislado, es una cultura. Jesús afirmó que 

más bienaventurado es dar que recibir, revelando que la 

verdadera riqueza se mide en términos eternos (Hechos 

20:35). La ofrenda de la viuda pobre, que dio todo lo que 

tenía, no fue destacada por su monto, sino por su entrega 

(Marcos 12:41 al 44). Dios no observa la cantidad, observa 

el corazón. Esta verdad protege a la Iglesia de 

comparaciones, presiones y manipulaciones. 

 

Pablo, al escribir a los corintios, presenta la 

generosidad como una gracia que debe abundar. Así como se 

crece en fe, en palabra y en conocimiento, también se puede 

crecer en el dar. Esta perspectiva eleva la enseñanza 

financiera a un nivel espiritual profundo. Dar forma el 

carácter, rompe el egoísmo y alinea el corazón con el cielo. 



 

84 

Donde está el tesoro, allí estará también el corazón (Mateo 

6:21); por eso, el dar es una herramienta de formación 

espiritual. 

 

La dimensión comunitaria de las finanzas también es 

esencial. En la Iglesia, los recursos no existen solo para el 

beneficio individual, sino para la edificación del cuerpo. 

Pablo organizó colectas para sostener a los hermanos 

necesitados, mostrando una Iglesia interdependiente y 

solidaria. Esta práctica fortalecía la unidad y testificaba al 

mundo del amor de Cristo. Una Iglesia que administra bien 

sus recursos puede responder con rapidez y eficacia a las 

necesidades espirituales y sociales. 

 

El uso de los recursos para la excelencia ministerial no 

contradice la espiritualidad; la honra. Dios es un Dios de 

orden y excelencia. El tabernáculo y el templo fueron 

edificados con lo mejor, no por ostentación, sino por 

reverencia. Cuando la Iglesia cuida la calidad de lo que hace, 

honra a Dios y dignifica a las personas. La mediocridad no es 

una virtud espiritual; muchas veces es el resultado de una 

mentalidad limitada. Si vamos a edificar una congregación 

con mentalidad de Reino, más vale que enseñemos finanzas. 

 

En este punto, es necesario volver a enfatizar la 

responsabilidad del liderazgo. El pastor no solo enseña con 

palabras, enseña con decisiones. La forma en que se 

administran los recursos habla más fuerte que cualquier 

mensaje. La transparencia genera confianza, y la confianza 

libera al pueblo para dar con gozo. Donde hay claridad, se 



 

85 

desactiva la sospecha; donde hay integridad, florece la 

generosidad.  

 

Sin embargo, los pastores deben hacer un claro énfasis 

en lo financiero, con legítima autoridad espiritual si es que 

pretenden llevar a los hermanos a la abundancia. Deben estar 

dispuestos a enfrentar las críticas, demostrando que tienen su 

ego rendido al Señor, porque las críticas de los que nada 

entienden, han frenado a muchos ministros que han actuado 

con cobardía espiritual, tan solo para defender su ego. Los 

pastores deben definir si le harán caso a Dios o a los críticos 

del evangelio del Reino. 

 

La dimensión espiritual del dinero se manifiesta 

también en la batalla por el corazón. Jesús advirtió sobre el 

engaño de las riquezas, no porque siempre falten, sino porque 

prometen lo que no pueden cumplir (Marcos 4:19). Solo 

Dios puede dar paz, identidad y propósito. Cuando el dinero 

ocupa ese lugar, produce ansiedad, competencia y división. 

Cuando es sometido al Reino, se convierte en un instrumento 

de bendición. 

 

En los tiempos finales, la Escritura advierte sobre 

sistemas que controlarán a las personas a través de la 

economía. Sin caer en especulaciones, es evidente que el 

dinero seguirá siendo un instrumento de poder. Por eso, una 

Iglesia madura debe aprender a relacionarse con las finanzas 

desde la libertad espiritual, sin dependencia ni temor. La 

verdadera seguridad no está en los recursos acumulados, sino 

en la fidelidad de Dios. 



 

86 

El llamado pastoral en esta área es, por lo tanto, 

profundamente formativo. No se trata solo de sostener 

estructuras, sino de formar discípulos íntegros. Una Iglesia 

que entiende el Reino administra con sabiduría, da con 

alegría y vive con propósito. Sus recursos no la gobiernan; 

ella los gobierna bajo la dirección del Espíritu Santo. 

 

Al cerrar este capítulo, la exhortación se profundiza. 

Pastor, el Señor no te llamó a edificar un sistema dependiente 

del dinero, sino una Iglesia dependiente de Dios. Sin 

embargo, esa dependencia no anula la responsabilidad, la 

planificación ni la enseñanza. Permite que el Espíritu Santo 

examine tu corazón, sane cualquier herida relacionada con 

este tema y te forme como un mayordomo fiel. 

 

Que la Iglesia aprenda a honrar a Dios con sus 

recursos, no por obligación, sino por revelación. Que el 

dinero pierda su poder de control y encuentre su lugar de 

servicio. Y que el Reino de Dios se manifieste con libertad, 

justicia y abundancia para toda buena obra, para gloria del 

Rey que gobierna sobre todo. 

 

“Honra a Jehová con tus bienes, y con las primicias de 

todos tus frutos; Y serán llenos tus graneros con 

abundancia, y tus lagares rebosarán de mosto.” 

Proverbios 3:9 y 10 

 

 

  



 

87 

Capítulo seis 

 

 

PARÁMETROS DE REINO 

PARA LA SANTA CENA  
 

 

“Luego tomó pan y, después de dar gracias, lo partió, se lo 

dio a ellos y dijo: Esto es mi cuerpo, entregado por 

ustedes; hagan esto en memoria de mí. De la misma 

manera, tomó la copa después de cenar y dijo: Esta copa 

es el nuevo pacto en mi sangre, que es derramada por 

ustedes.” 

Lucas 22:19-20 (NVI): 

 

 

La manera en que una iglesia se acerca a la Mesa del 

Señor revela mucho más que su liturgia; revela su 

comprensión del Evangelio, su lectura del Nuevo Pacto y, 

sobre todo, su percepción del corazón de Cristo. No estamos 

ante un tema menor ni meramente ritual. La Santa Cena toca 

fibras profundas de la fe cristiana, porque en ella confluyen 

la gracia, la memoria redentora, la comunión del Cuerpo y la 

proclamación viva de la obra de la cruz. 

 

Desde una perspectiva de Reino, la Cena del Señor no 

puede ser reducida a una estructura rígida ni a un filtro de 



 

88 

pertenencia institucional. El Reino de Dios no se edifica 

desde barreras externas, sino desde una obra interna del 

Espíritu que atrae, convence y transforma. Por eso, cuando 

hablamos de la Santa Cena bajo el Nuevo Pacto, es 

imprescindible despojarnos de toda lectura legalista heredada 

de sistemas religiosos que no nacen del texto bíblico, sino de 

tradiciones posteriores que, muchas veces, terminaron 

oscureciendo la intención original del Señor. 

 

La carga pastoral que muchos ministros sienten al 

reflexionar sobre este tema no surge de una liviandad 

doctrinal ni de un deseo de relativizar lo santo. Por el 

contrario, nace de un profundo celo por el carácter de Cristo 

y por la integridad del Evangelio. Jesús nunca utilizó la mesa 

como un instrumento de humillación o exclusión.  

 

Él jamás pidió credenciales religiosas para sentarse a 

comer con alguien. En los Evangelios lo vemos 

repetidamente compartiendo la mesa con publicanos, 

pecadores notorios, personas socialmente despreciadas y 

hombres y mujeres quebrados, sin exigirles previamente una 

purificación ritual. De hecho, fue precisamente esa cercanía 

la que escandalizó a los religiosos de su tiempo, quienes 

entendían la santidad como separación externa y no como 

transformación interna. 

 

El relato bíblico muestra con claridad que Jesús no 

purificaba antes de recibir; recibía para purificar. La mesa era 

un espacio de revelación, de gracia y de confrontación 

amorosa. En Lucas 19, Zaqueo no fue cambiado por un 



 

89 

sermón previo ni por una exigencia sacramental, sino por un 

encuentro en su casa, alrededor de una mesa, donde la 

presencia del Salvador produjo arrepentimiento genuino y 

restitución voluntaria. Esto no es un detalle anecdótico; es 

una clave hermenéutica para entender cómo opera el Reino. 

 

Cuando el apóstol Pablo transmite la enseñanza 

apostólica sobre la Cena del Señor a la iglesia de Corinto, no 

lo hace desde una lógica de exclusión ritual, sino desde una 

preocupación pastoral profunda por la manera en que el 

Cuerpo de Cristo estaba siendo tratado dentro de la 

comunidad.  

 

Pablo recuerda que el Señor Jesús, la noche que fue 

entregado, tomó pan y dijo: “Haced esto en memoria de mí”, 

y de igual manera la copa, afirmando que ese acto anuncia la 

muerte del Señor hasta que Él venga (1 Corintios 11:24 al 

26). El énfasis apostólico está puesto en la memoria viva, en 

la proclamación del sacrificio y en el discernimiento 

espiritual del significado de ese acto, no en la construcción 

de requisitos que el texto jamás establece de manera 

explícita. 

 

Es importante subrayar que en ninguna parte de las 

Escrituras encontramos un mandato que diga que una persona 

debe estar bautizada para participar de la Cena. El bautismo, 

sin duda, es un paso de obediencia indispensable para todo 

creyente que ha puesto su fe en Cristo, pero convertirlo en 

una barrera previa para acceder a la Mesa es una inferencia 

doctrinal que no surge directamente del texto bíblico.  



 

90 

La norma apostólica jamás presenta el bautismo como 

un requisito excluyente para participar de la Cena, aunque sí 

lo presenta como una expresión pública de fe y de 

identificación con Cristo. De hecho, la referencia 

fundamental que todos utilizan es el sublime momento de la 

última cena del Señor, pero debemos notar que sus discípulos 

incluyendo a Judas, no habían recibido la regeneración, 

porque Jesucristo todavía no había ido a la cruz del Calvario. 

Es decir, si consideramos ese momento como el gran 

fundamento histórico, debemos asumir que por primera vez 

la consumieron inconversos.  

 

Uno de los textos más citados, y muchas veces más 

malinterpretados, en relación con este tema es 1 Corintios 

11:27 al 29. Durante años, este pasaje ha sido utilizado para 

infundir temor, para cerrar la Mesa y para señalar indignidad 

en personas que se acercan con corazones sinceros. Sin 

embargo, una lectura honesta y contextual revela que Pablo 

no está hablando de personas indignas, sino de una manera 

indigna de participar. El término griego que utiliza no califica 

al individuo, sino al modo en que se celebra la Cena. 

 

El contexto de la iglesia en Corinto es determinante 

para comprender la exhortación apostólica. Allí había 

divisiones profundas, desprecio entre hermanos, abusos de 

los ricos hacia los pobres, falta de amor y una grave 

incapacidad de discernir el Cuerpo como comunidad 

redimida. Algunos comían con exceso mientras otros 

pasaban hambre; la Mesa, en lugar de expresar comunión, se 

había convertido en un espacio de humillación. Pablo no 



 

91 

confronta a inconversos ni a recién llegados, sino a creyentes 

que participaban sin arrepentimiento, sin amor y sin 

conciencia espiritual de lo que representaba el Cuerpo de 

Cristo. 

 

Discernir el Cuerpo no se limita a una comprensión 

mística del pan y del vino, sino a reconocer a la Iglesia como 

un solo cuerpo, unido por la sangre del Nuevo Pacto. Por eso, 

el juicio que Pablo menciona no es una condenación eterna, 

sino una disciplina correctiva que Dios permite para 

preservar la santidad y la salud espiritual de su pueblo. 

Reducir este pasaje a una prohibición general para quienes 

“no están listos” es una lectura simplista que termina 

contradiciendo el espíritu del Evangelio. 

 

De hecho, el discernimiento no es algo que Dios le 

demandaría a una persona que acaba de llegar a una reunión, 

ni siguiera a hermanos inmaduros, porque el discernimiento 

es el resultado del desarrollo espiritual. Por tal motivo, el 

autor de la carta a los hebreos expresó: “pero el alimento 

sólido es para los que han alcanzado madurez, para los que 

por el uso tienen los sentidos ejercitados en el 

discernimiento del bien y del mal” (Hebreos 5:14). Por 

supuesto, el escritor no se estaba refiriendo a la Santa cena, 

sino a la Palabra de revelación. Lo que deseo destacar es que 

el discernimiento es para los maduros que han logrado 

desarrollar sus sentidos espirituales. 

 

Desde una mirada de Reino, la Cena del Señor debe ser 

entendida como una mesa de gracia, no como un examen de 



 

92 

admisión. Jesús jamás usó la mesa para cerrar puertas; la usó 

para abrir corazones. En la iglesia primitiva, partir el pan era 

parte de la vida comunitaria cotidiana, una expresión viva de 

comunión, enseñanza y oración, como lo describe Hechos 

2:42 al 47. No se trataba de un acto elitista ni reservado a una 

casta espiritual, sino de una experiencia formativa que 

fortalecía la fe y afirmaba la identidad del pueblo redimido. 

 

El temor a que alguien “contamine” la Mesa revela, 

muchas veces, una comprensión sacramental mágica que no 

pertenece al pensamiento bíblico. El pan no es un objeto 

místico que se corrompe por el contacto con una persona en 

proceso. El peligro nunca está en el pan, ni en la copa, ni en 

la congregación; el peligro está en un corazón endurecido que 

participa siendo cristiano maduro sin arrepentimiento ante 

determinados conflictos con los hermanos, y sin 

discernimiento respecto de que el cuerpo de Cristo es quien 

está sentado a su lado. La Escritura es clara cuando afirma 

que Dios mira el corazón y que cada uno dará cuenta de sí 

mismo delante del Señor (Romanos 14:12). 

 

Si recomiendo a todos los pastores, que cada vez que 

ministren la Sena del Señor, se tomen unos momentos para 

explicar la trascendencia de ese sublime momento. A menos 

que la congregación sea de un número considerable, los 

pastores suelen estar claros si ha llegado gente nueva o no. 

Entonces, es bueno explicar lo que implica la Sena del Señor, 

para que nadie participe con irreverencia o incredulidad, 

aconsejándole a todos los presentes abstenerse en caso de no 

estar dispuestos a entregar el gobierno de sus vidas al Señor. 



 

93 

No prohibiendo, sino despertando la consciencia de los 

presentes para que actúen con sensatez.  

 

El orden bíblico nos muestra que la fe precede al 

bautismo y que ambos conducen a una vida comunitaria 

transformada. Pero la Cena se inserta dentro de esa vida 

comunitaria como una proclamación permanente del 

Evangelio, no como un premio a la madurez alcanzada. De 

hecho, para muchas personas, la Santa Cena ha sido el 

espacio donde el Espíritu Santo ha producido 

quebrantamiento, convicción de pecado, revelación del amor 

de Cristo y decisiones genuinas de fe. No son pocos los 

testimonios de hombres y mujeres que, al participar de la 

Mesa, han experimentado un encuentro real con el Señor que 

marcó un antes y un después en su caminar espiritual. 

 

Esto no debería sorprendernos. La Cena proclama la 

cruz, proclama la sangre, proclama la gracia y proclama el 

amor de Dios manifestado en Cristo. Cuando una persona se 

acerca con un corazón abierto, aun sin comprender 

plenamente todos los aspectos doctrinales, está siendo 

alcanzada por la gracia, no condenada por la falta de un rito 

previo. El Evangelio siempre ha operado así: primero 

alcanza, luego forma; primero abraza, luego enseña; primero 

salva, luego ordena. 

 

Cuando la Iglesia pierde de vista el corazón del 

Evangelio, suele desplazar el foco del discernimiento 

espiritual hacia lugares equivocados. En lugar de examinar 

actitudes, motivaciones y relaciones, termina controlando 



 

94 

accesos externos y construyendo cercos doctrinales que no 

siempre responden a la intención de la Escritura.  

 

En el caso de la Santa Cena, esto ha producido una 

paradoja peligrosa: se le prohíbe participar a personas que 

llegan quebradas y hambrientas de Dios, mientras participan 

creyentes endurecidos, divididos o atrapados en pecados no 

tratados, simplemente porque cumplen, según las normas 

institucionales, con ciertos requisitos formales. 

 

Este fue exactamente el problema que el apóstol Pablo 

confrontó en Corinto. No era una iglesia inmadura por falta 

de conocimiento doctrinal, sino una comunidad 

espiritualmente enferma por falta de amor, de honra mutua y 

de discernimiento del Cuerpo. La Cena del Señor, que debía 

ser una expresión de unidad, se había convertido en un reflejo 

de las desigualdades y del egoísmo presentes en la 

congregación. Por eso Pablo habla con tanta severidad, no 

para cerrar la Mesa, sino para restaurar su verdadero 

significado. 

 

El Nuevo Pacto redefine la santidad. Ya no se trata de 

separación externa, sino de una transformación interna 

producida por la obra del Espíritu Santo. El autor de la cara a 

los hebreos afirma que tenemos “libertad para entrar en el 

Lugar Santísimo por la sangre de Jesucristo” (Hebreos 

10:19), y esa libertad no está basada en méritos humanos ni 

en procesos rituales, sino en la eficacia eterna del sacrificio 

de Cristo.  



 

95 

Si la entrada al Lugar Santísimo es por la sangre, 

¿cómo podríamos condicionar el acceso a la Mesa, que es un 

memorial de esa misma sangre, a requisitos que la Escritura 

no establece con claridad? Es muy triste que el Señor esté 

dispuesto a entregar Su sangre, Su cuerpo y Su Espíritu a 

simples pecadores y que nosotros, simples personitas 

alcanzadas por la gracia, lleguemos a pensar que tenemos el 

derecho de negarles un pedacito de pan y un pequeño trago 

de vino. Es una triste evidencia de haber olvidado de dónde 

y cómo fuimos rescatados. 

 

Es aquí donde el discernimiento pastoral se vuelve 

indispensable. Abrir la Mesa no significa relativizar el 

pecado ni promover liviandad espiritual. Todo lo contrario. 

Significa confiar en que el Espíritu Santo es capaz de obrar 

convicción, arrepentimiento y transformación en el contexto 

de la gracia. Jesús mismo declaró que no había venido a 

llamar a justos, sino a pecadores al arrepentimiento (Lucas 

5:32), y eso es algo que deberíamos tener muy en claro. La 

Mesa del Señor es una proclamación visible de esa 

invitación. 

 

El verdadero riesgo doctrinal no está en permitir que 

una persona nueva participe de la Cena, sino en permitir que 

el orgullo, la división, la hipocresía y la falta de amor se 

normalicen dentro de la comunidad. Cuando la Iglesia tolera 

estos pecados relacionales, la Cena pierde su poder formativo 

y se convierte en un rito vacío. Pablo afirma que muchos en 

Corinto estaban débiles, enfermos y algunos habían muerto, 

no por participar sin bautismo, sino por hacerlo sin discernir 



 

96 

el Cuerpo y sin juzgarse a sí mismos (1 Corintios 11:30 y 

31). El énfasis apostólico está puesto en la actitud del corazón 

y en la vida comunitaria, no en la condición ceremonial. 

 

Desde una perspectiva de Reino, la Santa Cena es una 

mesa que anuncia una realidad futura mientras opera en el 

presente. Cada vez que la Iglesia parte el pan, proclama que 

el Reino ya ha sido inaugurado por la muerte y resurrección 

de Cristo, pero que aún espera su consumación plena. Esta 

tensión entre el “ya” y el “todavía no” exige una pastoral que 

combine verdad y gracia, santidad y misericordia, 

exhortación y paciencia. 

 

Por eso, una invitación pastoral sabia no se formula en 

términos de exclusión automática, sino de llamado al 

corazón. Invitar a participar de la Cena apelando al sentir y 

la consciencia de cada persona, no rebaja la santidad del acto; 

la eleva. Coloca la responsabilidad delante de Dios y no en 

manos de un sistema humano de control. Tal como enseña 

Pablo en Romanos 14, cada uno es responsable ante el Señor, 

y Él es poderoso para sostener a los suyos. 

 

La Iglesia no ha sido llamada a reemplazar la obra del 

Espíritu Santo con reglamentos, sino a cooperar con ella a 

través del acompañamiento pastoral, la enseñanza paciente y 

el discipulado intencional. Debemos enseñar con claridad, 

convicción y urgencia, pero nunca usando la Palabra como 

una herramienta de exclusión que contradiga el espíritu del 

Evangelio. En el Nuevo Testamento, la obediencia siempre 



 

97 

surge como fruto de la fe, no como condición previa para 

experimentar la gracia. 

 

Muchos ministros han sido testigos de cómo la 

participación en la Cena ha abierto corazones que antes 

estaban cerrados. Personas que no se habrían acercado a una 

plataforma, ni respondido a un llamado público, han sido 

profundamente tocadas al recibir el pan y la copa, 

comprendiendo en silencio que alguien dio su vida por ellas. 

Allí, sin presión ni manipulación, el Espíritu Santo ha hecho 

una obra profunda, genuina y duradera. Desestimar estos 

frutos sería ignorar la manera en que Dios ha decidido obrar 

en medio de Su pueblo. 

 

El Reino de Dios no avanza por medio del temor, sino 

por medio de la revelación del amor. Cuando la Iglesia 

administra la Cena desde el temor, produce distanciamiento, 

discriminación y desprecio; cuando la administra desde la 

gracia con discernimiento, produce transformación. No se 

trata de abrir la invitación de manera descuidada, sino de 

pastorear con sabiduría, entendiendo que la Mesa del Señor 

no pertenece a la institución, sino al Rey. 

 

Al llegar a este punto, se vuelve evidente que la 

discusión en torno a la Santa Cena no es, en esencia, un 

debate sobre rituales, sino una revelación del modelo de 

Iglesia que estamos edificando. Toda práctica eclesial 

termina siendo un espejo de la teología que la sustenta. Una 

iglesia que gobierna la Mesa desde el control comunica un 

evangelio de méritos; una iglesia que la administra desde la 



 

98 

gracia con discernimiento comunica el corazón del Nuevo 

Pacto. 

 

Jesús confió su Mesa a hombres frágiles, imperfectos 

y, en algunos casos, profundamente inmaduros. Reitero esto: 

En la noche en que fue entregado, ninguno de los que estaban 

sentados con Él podía considerarse espiritualmente “apto” 

bajo parámetros religiosos estrictos. Allí estaba Pedro, que 

horas después lo negaría; estaban los discípulos que huirían; 

y estaba Judas, cuyo corazón ya se había inclinado hacia la 

traición. Sin embargo, Jesús no canceló la Cena ni levantó 

barreras. Compartió el pan y la copa, no porque ignorara lo 

que ocurriría, sino porque su obra redentora no dependía de 

la fidelidad humana, sino de la obediencia perfecta del Hijo 

al Padre. 

 

Este dato, lejos de relativizar la santidad, la profundiza. 

La santidad del Nuevo Pacto no se preserva cerrando la 

Mesa, sino honrando el sacrificio que la fundamenta. La 

sangre de Cristo no es frágil ni necesita ser protegida por 

reglamentos humanos; es poderosa para salvar, limpiar y 

transformar. La Iglesia no cuida la santidad evitando que los 

pecadores se acerquen, sino guiándolos hacia un encuentro 

real con el Cordero que quita el pecado del mundo. 

 

Desde esta perspectiva, la responsabilidad pastoral no 

consiste en determinar quién es digno, sino en crear un marco 

espiritual donde la verdad sea proclamada con claridad y la 

gracia sea ofrecida con reverencia. El discernimiento no se 

ejerce interrogando conciencias, sino enseñando con 



 

99 

fidelidad y acompañando con amor. El apóstol Pablo afirma 

que “el Señor conoce a los que son suyos” (2 Timoteo 

2:19), recordándonos que la obra más profunda siempre 

ocurre en el ámbito invisible del corazón. No podemos 

nosotros apropiarnos de esta asignación. 

 

Una iglesia de Reino entiende que la Santa Cena es una 

proclamación viva del Evangelio. Cada vez que el pan es 

partido y la copa es compartida, se anuncia que el acceso a 

Dios ha sido abierto, que la deuda ha sido cancelada y que la 

reconciliación es posible. Este anuncio no está reservado para 

los que ya llegaron, sino para los que están llegando. En 

muchos casos, la Mesa se convierte en el primer altar, el 

primer encuentro consciente con la gracia, el primer 

momento donde el Espíritu Santo susurra verdades eternas al 

corazón. 

 

Nunca he escuchado a un pastor o líder tratando de 

impedir que una persona recién llegada de su ofrenda, por 

dudar de la procedencia del dinero. Nadie ha considerado que 

podría venir de la venta de drogas, de la prostitución o las 

apuestas, todos reciben las ofrendas o incluso un diezmo si 

alguien lo ofreciera, sin investigar, sin solicitar un bautismo 

previo o sin dar un curso de teología. No comprendo por qué 

motivo entonces, convidar un pedacito de pan se vuelve tan 

peligroso para algunos. 

 

En fin, desde el entendimiento de esta dinámica, no 

propongo eliminar la necesidad del cuidado, la ética, la 

disciplina, la enseñanza y la formación espiritual. Al 



 

100 

contrario, creo que debemos reforzar todo esto, pero bajo una 

dinámica de Nuevo Pacto y la gracia que lo caracteriza.  

 

Una iglesia que abre la Mesa debe comprometerse aún 

más con el discipulado, con el acompañamiento pastoral y 

con la formación doctrinal sólida. La gracia no anula el 

proceso; lo inicia. El bautismo, la vida de santidad, la 

comunión y el crecimiento espiritual deben ser enseñados 

como respuestas amorosas a una gracia ya recibida, no como 

condiciones para merecerla. Por eso, la invitación pastoral a 

la Cena debe ser clara, honesta y reverente. No se trata de una 

invitación ligera ni superficial, sino profundamente 

espiritual.  

 

Lo que verdaderamente excluye de la Mesa no es la 

falta de un rito previo, sino la dureza deliberada del corazón. 

La rebeldía consciente, el desprecio por la unidad del Cuerpo, 

el pecado sostenido sin arrepentimiento y la burla hacia lo 

santo son actitudes que contradicen el espíritu del Nuevo 

Pacto. Estas no siempre se detectan externamente, pero Dios 

las conoce y las trata con justicia y misericordia. En cambio, 

un corazón quebrado, aun lleno de preguntas y debilidades, 

encuentra en la Mesa un lugar de sanidad y esperanza. 

 

Como pastores y líderes que trabajan bajo una 

cobertura apostólica, estamos llamados a reflejar el carácter 

del Rey en cada práctica de la Iglesia. No fuimos llamados a 

ser guardianes de un sistema, sino pastores de personas. La 

Mesa del Señor no nos pertenece; pertenece a Cristo. 

Administrarla con temor reverente implica honrar su 



 

101 

intención original sin anular Su gracia. Debemos reunir, 

restaurar y formar un pueblo que viva bajo el gobierno del 

Reino. 

 

Este enfoque no deshonra la Palabra, no relativiza la 

doctrina ni promueve liviandad espiritual. Por el contrario, 

devuelve a la Iglesia una comprensión más profunda y 

madura del Evangelio. Una iglesia que abre la Mesa con 

discernimiento se convierte en un espacio donde la gracia no 

es un concepto abstracto, sino una experiencia tangible. Allí, 

muchos encontrarán al Señor antes de comprenderlo todo, y 

serán transformados antes de ordenarlo todo. 

 

La Santa Cena puede ser, para innumerables personas, 

el primer encuentro real con Cristo, más poderoso que cien 

sermones. En ese acto sencillo y profundamente espiritual, el 

Espíritu Santo continúa haciendo lo que siempre ha hecho: 

atraer a los corazones hacia la cruz, revelar el amor del Padre 

y formar un pueblo que viva, no bajo estructuras muertas, 

sino bajo el gobierno vivo del Reino de Dios. 

 

“Pero Dios, que es rico en misericordia, por su gran amor 

por nosotros, nos dio vida con Cristo, aun cuando 

estábamos muertos en pecados. ¡Por gracia ustedes han 

sido salvados!” 

Efesios 2:4 y 5 

 

 

  



 

102 

Capítulo siete 

 

 

PARÁMETROS PARA LA 

PRESENTACIIÓN DE NIÑOS 
 

 

“Llevaron unos niños a Jesús para que les impusiera las 

manos y orara por ellos, pero los discípulos reprendían a 

quienes los llevaban. Jesús dijo: Dejen que los niños 

vengan a mí; no se lo impidan, porque el reino de los 

cielos es de quienes son como ellos.” 

Mateo 19:13 y 14 NVI 

 

 

La Iglesia de Jesucristo ha heredado, a lo largo de su 

historia, múltiples prácticas que nacieron de buenas 

intenciones pastorales, pero que con el tiempo se 

transformaron en tradiciones no examinadas a la luz de la 

Palabra. Algunas de ellas fueron asumidas sin una reflexión 

teológica profunda, otras surgieron como intentos sinceros de 

suplir necesidades emocionales, culturales o familiares, y 

otras se incorporaron simplemente por imitación de modelos 

ajenos al espíritu del Nuevo Pacto. El verdadero desafío 

pastoral no es discernir si una práctica es bien intencionada, 

sino si es bíblicamente necesaria, espiritualmente saludable y 

coherente con una mentalidad de Reino. 



 

103 

La llamada “presentación de niños” se encuentra 

dentro de este conjunto de prácticas que, aunque 

ampliamente aceptadas en el ámbito evangélico, requieren 

una revisión honesta, madura y responsable. No porque orar 

por los niños sea incorrecto, pues nadie con sensibilidad 

pastoral y entendimiento bíblico podría oponerse a la oración 

y bendición sobre la niñez, sino porque el formato ritual, 

ceremonial y casi sacramental que esta práctica ha adoptado 

en muchos contextos no encuentra un respaldo claro en las 

Escrituras del Nuevo Testamento. 

 

Jesús manifestó un profundo amor por los niños. Los 

tomó en sus brazos, los bendijo y los puso como ejemplo del 

espíritu que debe caracterizar a los que desean entrar en el 

Reino de los cielos. “Y tomándolos en los brazos, poniendo 

las manos sobre ellos, los bendecía” (Marcos 10:16). Sin 

embargo, este gesto no fue instituido como una ordenanza, ni 

como una ceremonia litúrgica que la Iglesia deba reproducir 

sistemáticamente. Fue una expresión espontánea del corazón 

del Reino, no la instauración de un rito eclesiástico. 

 

Cuando se observa atentamente el texto bíblico, se 

advierte que Jesús no pidió convocar a una congregación, no 

estableció padrinos, no pronunció votos públicos, ni 

convirtió ese momento en un evento ceremonial. 

Simplemente respondió a una necesidad inmediata con 

compasión, autoridad espiritual y verdad. El problema surge 

cuando la Iglesia transforma gestos pastorales en estructuras 

rituales, y expresiones de gracia en actos institucionalizados. 

 



 

104 

Una de las mayores confusiones que rodean la 

presentación de niños proviene de una lectura incorrecta de 

los textos relacionados con la ley mosaica. Bajo el antiguo 

pacto, los hijos primogénitos debían ser presentados al Señor, 

y los varones circuncidados como señal del pacto entre Dios 

y Abraham.  

 

Este mandato formaba parte de un sistema legal, étnico 

y espiritual específico, dirigido exclusivamente al pueblo de 

Israel. Jesús mismo fue presentado en el templo “conforme 

a la ley del Señor” (Lucas 2:22 al 24), no porque ese acto 

tuviera valor salvífico en sí mismo, sino porque Él nació bajo 

la ley para cumplirla y redimir a los que estaban bajo ella. 

 

Pretender trasladar ese modelo al contexto de la Iglesia 

es desconocer la obra consumada de Cristo y la naturaleza 

del Nuevo Pacto. La Iglesia no reproduce los ritos de la ley 

porque ya no vive bajo la administración de la ley. “Cristo es 

el fin de la ley para justicia a todo aquel que cree” 

(Romanos 10:4). Insistir en prácticas que pertenecen a un 

pacto abolido es, aunque involuntariamente, debilitar la 

comprensión de la gracia y el Nuevo Pacto. 

 

Asimismo, la Iglesia evangélica tampoco puede 

adoptar prácticas provenientes de tradiciones sacramentales 

ajenas a su identidad bíblica. El bautismo infantil, por 

ejemplo, pertenece a una concepción teológica que atribuye 

al rito un poder regenerador automático, independientemente 

de la fe personal. El Nuevo Testamento, en cambio, presenta 

el bautismo como una respuesta consciente a la fe, no como 



 

105 

un acto aplicado a quien aún no puede creer ni confesar. El 

bautismo no salva, ni determina la creencia que desarrollará 

un niño que aun no sabe ni entiende nada. 

 

La presentación de niños, cuando se carga de un 

simbolismo espiritual que no le corresponde, corre el riesgo 

de ubicarse peligrosamente cerca de esa lógica sacramental. 

Muchos padres, y lamentablemente también algunos líderes, 

llegan a creer que algo espiritual sucede en el niño por el solo 

hecho de ser presentado públicamente, como si ese acto lo 

colocara bajo una cobertura especial o asegurara un destino 

espiritual favorable. Esta idea, aunque popular, no tiene 

sustento bíblico. 

 

Los niños no pertenecen a Dios porque alguien los 

presente en una plataforma. Los niños son de Dios porque Él 

es su Creador. “He aquí, herencia de Jehová son los hijos” 

(Salmos 127:3). Aclaro también que Dios no produce o envía 

niños como algunos pretenden. Él nos ha dado el don de 

fructificar. Si lo usamos bien o lo usamos mal no es algo que 

Dios andará tratando de evitar. De hecho, hay niños nacidos 

por causa de una violación y nadie podría decir que Dios les 

envió ese hijo. Lo que sí hace Dios, es que en cualquier 

vientre que se empiece a formar un ser, Él está presente 

asumiendo la esencia de la vida.  

 

Ninguna ceremonia que podamos realizar en una 

plataforma evangélica hace que los niños sean más de Dios 

de lo que ya son. Ninguna oración pública reemplaza la 

responsabilidad diaria de una crianza conforme a la Palabra. 



 

106 

En realidad, la bendición de Dios ya es parte de la inocencia 

de esos niños, la responsabilidad recae sobre los mayores, 

quienes deben hacerse responsables de criar, de formar el 

carácter y las ideas de esos niños. Ese proceso no puede ser 

reemplazado por la oración de un pastor.  

 

El enfoque pastoral debe desplazarse del niño hacia los 

adultos. En la práctica actual, el niño se convierte en el centro 

visible de la ceremonia, cuando en realidad el verdadero 

desafío espiritual recae sobre los padres y sobre el entorno 

que rodeará su crecimiento. El niño no hace votos, no asume 

compromisos, no entiende declaraciones. Los adultos sí. 

 

En muchos casos, la presentación de niños se 

transforma en un evento social. Asisten familiares que no 

conocen a Cristo, padrinos que no viven una vida de fe, 

personas que jamás participan de la vida congregacional, 

pero que aparecen para cumplir con una tradición cultural 

con tintes católicos. El pastor, entonces, se ve presionado a 

suavizar el mensaje, a evitar exhortaciones claras, a reducir 

el contenido espiritual para no incomodar a los presentes. El 

resultado es una ceremonia emotiva, pero espiritualmente 

vacía. 

 

Peor aún, cuando algunos padres, que no viven una 

vida cristiana activa solicitan la presentación de sus hijos, se 

produce una contradicción muy profunda. Se quiere dedicar 

al Señor aquello que no se vive bajo Su señorío. Se pide 

bendición para el fruto, pero se ignora la raíz. Jesús fue claro 

cuando dijo que todo árbol se conoce por su fruto, pero 



 

107 

también es evidente que el fruto no puede superar la calidad 

del árbol que lo produce. El niño pasa a ser el más inocente 

de la ceremonia, pero el destino será la impartición de padres 

que lo llevarán inevitablemente por el camino de la 

oscuridad. 

 

El Nuevo Testamento coloca una enorme 

responsabilidad sobre los padres. “Y vosotros, padres, no 

provoquéis a ira a vuestros hijos, sino criadlos en disciplina 

y amonestación del Señor” (Efesios 6:4). La fe no se 

transmite por imposición ceremonial, sino por modelado 

constante. Lo que un niño ve, oye y experimenta en su hogar 

marca más su corazón que cualquier oración pública. 

 

La figura de los padrinos, tan común en estas 

ceremonias, merece también una revisión honesta. No existe 

en el Nuevo Testamento ningún fundamento para delegar la 

responsabilidad espiritual de un niño en terceros. La crianza 

espiritual no es transferible. Cuando los padrinos no son 

creyentes, o viven una fe nominal, la incoherencia se vuelve 

aún más evidente. ¿Cómo exhortar a alguien a asumir una 

responsabilidad espiritual que no desea ni comprende? 

 

La Iglesia debe tener el valor pastoral de establecer 

límites saludables. No toda solicitud debe ser aceptada. No 

todo deseo familiar es automáticamente edificante para el 

cuerpo de Cristo. El pastor no está llamado a satisfacer 

expectativas sociales, sino a guardar la sana doctrina y cuidar 

el rebaño. “Porque vendrá tiempo cuando no sufrirán la 



 

108 

sana doctrina” (2 Timoteo 4:3), y muchas veces ese tiempo 

comienza cuando se diluye la verdad para evitar conflictos. 

 

Lo que se debe hacer, no públicamente, sino en una 

cita previa, es explicar a esos padres o padrinos inconversos 

la verdad que Dios demanda. Se les debe explicar que las 

ceremonias en sí mismas no cambian nada si los mayores 

responsables no asumen el rol viviendo bajo el gobierno de 

Dios. Se les debe explicar con toda gracia que la intención 

pastoral no es discriminarlos, sino evitarles una vergüenza o 

exposición pública.  

 

El verdadero valor de un momento de oración por un 

niño no reside en su visibilidad pública, sino en la verdad que 

se proclama y en el compromiso que se asume. Si la Iglesia 

decide orar por los niños, ese momento debería convertirse 

en una instancia de exhortación clara a los padres, un llamado 

a vivir el Evangelio en el hogar, una confrontación amorosa 

sobre la responsabilidad espiritual que han recibido. De lo 

contrario, el acto pierde su sentido y se convierte en una 

formalidad religiosa más. 

 

Hasta aquí, esta reflexión no busca prohibir ni 

imponer, sino despertar discernimiento. El Reino de Dios no 

se edifica mediante rituales, sino mediante verdad, justicia y 

vida transformada. La gracia no necesita escenografía, y la fe 

no se sostiene en actos simbólicos, sino en obediencia diaria. 

 

La Iglesia, como cuerpo vivo de Cristo, no puede 

desentenderse del proceso formativo de la niñez, pero 



 

109 

tampoco puede asumir un rol que no le fue delegado por 

Dios. Existe una diferencia fundamental entre acompañar 

espiritualmente y sustituir responsabilidades. Cuando la 

Iglesia intenta ocupar el lugar que corresponde a los padres, 

inevitablemente se produce una distorsión del diseño divino. 

Dios no confió la crianza espiritual primaria a la institución 

eclesiástica, sino al hogar. La comunidad de fe acompaña, 

afirma y refuerza, pero no reemplaza. 

 

Desde el comienzo de la revelación bíblica, la 

transmisión de la fe está vinculada al contexto cotidiano de 

la vida familiar. “Y estas palabras que yo te mando hoy, 

estarán sobre tu corazón; y las repetirás a tus hijos… y 

hablarás de ellas estando en tu casa, y andando por el 

camino, y al acostarte, y cuando te levantes” 

(Deuteronomio 6:6 y 7). Este principio, aunque expresado 

bajo el antiguo pacto, revela una verdad que atraviesa toda la 

Escritura: la fe se enseña viviendo, no ritualizando. 

 

El Nuevo Testamento reafirma este patrón. Pablo no 

instruye a las iglesias a desarrollar ceremonias para los niños, 

sino a formar hogares donde Cristo sea el centro. La 

espiritualidad infantil no se construye en un evento puntual, 

sino en la repetición diaria de un testimonio coherente. 

Cuando la Iglesia exagera el valor de una ceremonia, corre el 

riesgo de minimizar la importancia de la vida cotidiana. 

 

Uno de los errores más frecuentes en la práctica 

pastoral es confundir visibilidad con efectividad espiritual. 

Un acto público genera emoción, fotografías, recuerdos y 



 

110 

aprobación social, pero no necesariamente transformación. 

El Reino de Dios, en cambio, opera muchas veces en lo 

oculto, en lo silencioso, en lo perseverante. Jesús advirtió que 

el crecimiento del Reino se asemeja a una semilla que 

germina sin que el hombre sepa cómo. No crece por 

espectáculo, sino por vida. 

 

Cuando una iglesia destina una porción significativa 

de su reunión congregacional a una presentación de niños, 

debe preguntarse honestamente si ese tiempo está siendo 

usado para edificar al cuerpo o para satisfacer una 

expectativa familiar. La reunión de la Iglesia no es un espacio 

neutro ni un salón de eventos. Es una asamblea espiritual 

convocada para exaltar a Cristo, edificar a los santos y 

proclamar la verdad. Toda práctica que se introduce en ese 

contexto debe someterse a ese propósito. Una vez que lo 

pastores tengan esto absolutamente claro: ¡Adelante! No hay 

ningún problema en orar por un niño y por sus padres, para 

que Dios les de sabiduría. 

 

Lo que estoy tratando de romper en este capítulo, no es 

una inocente oración por un niño, sino el sentido real de todo 

lo que hacemos. El apóstol Pablo exhorta a que todo se haga 

para edificación. “Hágase todo para edificación” (1 

Corintios 14:26). Esta frase sencilla encierra un criterio 

pastoral profundo. Si una práctica no edifica, si genera 

confusión doctrinal, si refuerza conceptos errados o si diluye 

el mensaje del Evangelio, entonces debe ser revisada, aunque 

sea popular. Con esto en mente, debemos tomar decisiones 



 

111 

sabias con algunas personas que ignorando a Dios pretenden 

participar de este acto. 

 

La presentación de niños, cuando se realiza sin 

discernimiento, puede comunicar mensajes equivocados. 

Puede sugerir que la vida espiritual de un niño está asegurada 

por un acto externo. Puede transmitir la idea de que la 

responsabilidad espiritual puede delegarse. Puede reforzar 

una fe cultural más que una fe discipulada. Todo esto atenta 

contra una comprensión madura del Reino, y eso es lo que 

debe quedar claro. 

 

Por otro lado, la ausencia total de acompañamiento 

pastoral también sería una omisión. Los niños importan 

profundamente a Dios, y la Iglesia debe demostrarlo no 

mediante rituales, sino mediante una cultura espiritual 

saludable. Jesús advirtió con severidad sobre la 

responsabilidad de quienes influyen en los más pequeños. 

“Cualquiera que haga tropezar a uno de estos pequeños 

que creen en mí, mejor le fuera que se le colgase al cuello 

una piedra de molino” (Mateo 18:6). Esto revela el peso 

espiritual que Dios asigna a la influencia, al ejemplo y al 

cuidado del entorno. 

 

La Iglesia es responsable del ambiente espiritual que 

crea. Cada palabra predicada, cada actitud tolerada, cada 

ejemplo visible deja una huella. Los niños aprenden 

observando. Aprenden cómo se ora, cómo se ama, cómo se 

sirve, cómo se habla, cómo se resuelven los conflictos. En 



 

112 

este sentido, toda la congregación participa indirectamente en 

la formación de la niñez. 

 

Aquí es donde se hace evidente que la verdadera 

“presentación” no ocurre en una plataforma, sino en la vida 

diaria de la Iglesia. Cada niño es presentado al Señor cuando 

ve una comunidad que honra a Cristo con integridad. Cada 

niño es bendecido cuando crece en un ambiente donde la 

Palabra es central, el Espíritu es honrado y la verdad no se 

negocia. 

 

Por esta razón, cualquier instancia en la que se ore por 

un niño debería convertirse, más que en un acto ceremonial, 

en una proclamación profética de responsabilidad. No se trata 

de declarar bendiciones genéricas, sino de confrontar 

amorosamente a los padres con la magnitud de su llamado. 

Criar hijos bajo una mentalidad de Reino no debería ser 

tomado como una opción secundaria, sino como una 

asignación divina. 

 

“Si alguno no provee para los suyos, y mayormente 

para los de su casa, ha negado la fe” (1 Timoteo 5:8). 

Aunque el contexto inmediato se refiere a la provisión 

material, el principio se extiende a toda dimensión de la vida. 

Proveer espiritualmente es parte esencial del llamado 

cristiano. No hay contradicción mayor que confesar fe 

pública y vivir negligencia privada. 

 

El rol pastoral, en este punto, no es el de un facilitador 

de ceremonias, sino el de un guardián espiritual. El pastor 



 

113 

debe discernir cuándo una solicitud edifica y cuándo 

simplemente responde a una presión cultural. En una ocasión, 

un pastor fue consultado por una pareja de jóvenes lesbianas 

sobre la posibilidad de presentar ante Dios al hijo que habían 

adoptado. El pastor tuvo que reunirse con ellas en privado y 

explicarles la situación de manera amorosa pero firme y no 

acceder a realizar una reunión pública exponiendo un caso 

como ese, como si fuera algo normal o correcto. Los pastores 

deben tener el valor de decir “no” cuando un “sí” 

comprometería la verdad. Este discernimiento no es falta de 

amor; por el contrario, es una expresión madura de cuidado 

pastoral. 

 

Jesús mismo evitó muchas veces satisfacer 

expectativas populares. Multitudes lo seguían, pero Él no 

suavizó su mensaje para retenerlas. Cuando habló del costo 

del discipulado, muchos se apartaron. Sin embargo, Jesús no 

renegoció la verdad para mantener la asistencia. La fidelidad 

al Reino siempre debe prevalecer sobre la aceptación social. 

 

Cuando una familia solicita la presentación de un niño, 

el pastor debería comprender que no está recibiendo 

simplemente una petición logística, sino una oportunidad de 

revelar qué tipo de Iglesia está formando. Cada respuesta 

pastoral comunica una teología, aun cuando no se pronuncie 

explícitamente. Acceder sin discernimiento comunica 

permisividad doctrinal; negar sin explicación comunica 

dureza. El Reino se manifiesta cuando la respuesta es sabia, 

clara y fundamentada. 

 



 

114 

En este sentido, el pastor debe preguntarse: ¿este acto 

glorifica a Cristo o distrae de Él? ¿Afirma la verdad del 

Evangelio o refuerza una tradición humana? ¿Produce 

compromiso o solo emoción momentánea? Estas preguntas 

no buscan rigidez, sino fidelidad. 

 

Una alternativa pastoral saludable es trasladar el 

énfasis desde el acto público hacia el acompañamiento 

personal. Una oración privada con los padres, una instancia 

de consejería, una exhortación clara y amorosa, puede tener 

mucho más impacto que una ceremonia multitudinaria. 

Incluso, cuando se decide orar públicamente por un niño, 

debería hacerse con sobriedad, sin añadidos simbólicos 

innecesarios, sin padrinos, sin votos irreales, y con una 

exhortación clara que no se diluya para agradar a los 

presentes. 

 

La Iglesia del Reino no necesita copiar modelos ajenos 

para validar su espiritualidad. No necesita rituales para 

demostrar sensibilidad. Necesita verdad, coherencia y 

valentía pastoral. Cuando estas virtudes gobiernan la 

práctica, la Iglesia se convierte en un entorno 

verdaderamente formativo, donde los niños crecen viendo 

una fe viva y no una religión decorada. 

 

La práctica de la presentación de niños se vuelve 

especialmente problemática cuando se realiza en contextos 

donde los padres no viven una fe activa, o cuando los 

padrinos no conocen al Señor. En esos casos, la ceremonia se 

transforma en una representación vacía, una escenificación 



 

115 

religiosa sin sustancia espiritual. El pastor, al permitirlo, se 

convierte involuntariamente en garante de una ficción 

espiritual que tarde o temprano quedará expuesta. 

 

El Reino de Dios no se edifica sobre apariencias, sino 

sobre verdad. Jesús fue implacable con la hipocresía, no 

porque le faltara amor, sino porque comprendía el daño que 

produce. Los niños, en particular, perciben rápidamente la 

incoherencia. Cuando crecen viendo una fe ceremonial que 

no se sostiene en la vida diaria, el resultado suele ser el 

rechazo, la confusión o la indiferencia espiritual en la 

adultez. 

 

Por ello, una Iglesia madura debe redefinir su manera 

de acompañar a las familias. Más que organizar ceremonias, 

debe invertir en formación. Más que ofrecer momentos 

emotivos, debe generar procesos. Más que prometer 

bendiciones simbólicas, debe enseñar principios eternos. El 

discipulado familiar es una de las áreas más descuidadas y, 

al mismo tiempo, más determinantes para el futuro de la 

Iglesia. 

 

Una alternativa profundamente bíblica y pastoral es 

transformar la solicitud de presentación en una instancia de 

enseñanza y exhortación. Antes de cualquier oración, los 

padres deberían ser acompañados, instruidos y confrontados 

con la responsabilidad que están asumiendo. No se trata de 

exigir perfección, sino compromiso. No se trata de imponer 

cargas, sino de despertar conciencia. 

 



 

116 

Si la Iglesia decide orar públicamente por un niño, ese 

momento debería ser breve, sobrio y centrado en la 

exhortación a los adultos. No debería incluir padrinos 

inconversos, promesas simbólicas ni declaraciones que no 

puedan sostenerse bíblicamente. Debería quedar claro que la 

oración no reemplaza la responsabilidad, ni garantiza 

resultados automáticos. La bendición de Dios acompaña la 

obediencia, no la sustituye. 

 

El pastor también debe sentirse en libertad de declinar 

una solicitud cuando las condiciones no son espiritualmente 

saludables. Esto no es rechazo, sino cuidado. A veces, la 

negativa pastoral abre una puerta para conversaciones 

profundas que jamás ocurrirían si todo se concediera sin 

discernimiento. Decir “no” en el momento correcto puede ser 

más redentor que decir “sí” por compromiso. 

 

El Nuevo Testamento presenta una Iglesia guiada por 

el Espíritu, no por la presión cultural. Los apóstoles 

enfrentaron constantemente expectativas externas, pero 

permanecieron fieles a la verdad revelada. En última 

instancia, la pregunta no es si la presentación de niños está 

permitida o prohibida, sino si contribuye genuinamente a la 

formación de una Iglesia madura, centrada en Cristo y 

gobernada por principios de Reino. Cuando una práctica deja 

de edificar, debe ser reformulada o abandonada. La Reforma 

no es un evento histórico, es una actitud permanente de la 

Iglesia fiel. 

 



 

117 

Los niños necesitan más que ceremonias. Necesitan 

adultos transformados, hogares sometidos a Cristo, 

comunidades coherentes y líderes valientes. Necesitan ver el 

Evangelio encarnado, no representado. La Iglesia que 

entienda esto estará sembrando para generaciones futuras una 

fe sólida, consciente y profunda. 

 

El Reino de Dios no avanza por rituales, sino por vida. 

No se transmite por actos aislados, sino por discipulado 

perseverante. Cuando la Iglesia abandona la dependencia de 

las formas y abraza la esencia del Evangelio, entonces se 

convierte en un entorno donde los niños no solo son 

bendecidos, sino verdaderamente formados. 

 

Que los pastores que lean estas líneas tengan la 

valentía de revisar sus prácticas, la humildad de corregir lo 

que sea necesario y la convicción de que obedecer a Cristo 

siempre dará fruto, aunque al principio genere resistencia. 

Una Iglesia con parámetros de Reino no se mide por la 

cantidad de ceremonias que realiza, sino por la calidad 

espiritual de las vidas que forma. 

 

“Es necesario obedecer a Dios antes que a los hombres” 

Hechos 5:29 

 

 

 

 

  



 

118 

Capítulo ocho 

 

 

PARÁMETROS DE  

PRESENTACIÓN PERSONAL 
 

 

“Así como el rostro se refleja en el agua, el corazón refleja 

a la persona tal como es.” 

Proverbios 27:19 NTV 

 

 

En la vida de la Iglesia existen temas que, por no estar 

directamente vinculados a doctrinas centrales como la 

salvación, la fe o la obra del Espíritu Santo, suelen 

considerarse secundarios. Sin embargo, la experiencia 

pastoral enseña que muchas de las crisis espirituales, 

divisiones internas y confusiones doctrinales no nacen 

necesariamente de errores teológicos explícitos, sino de la 

ausencia de formación integral en aspectos que moldean la 

cultura espiritual de una congregación. Uno de esos aspectos 

es la manera en que quienes servimos a Dios nos 

presentamos, no solo con nuestras palabras y actitudes, sino 

también con nuestra imagen exterior. 

 

Este capítulo no surge de una preocupación estética ni 

de una nostalgia por prácticas religiosas del pasado. 



 

119 

Tampoco nace del deseo de establecer reglas externas, 

códigos de vestimenta o exigencias institucionales que la 

Escritura no impone. Surge, más bien, de una convicción 

pastoral profunda: el Reino de Dios se expresa también a 

través del criterio espiritual con el que vivimos y servimos, y 

ese criterio debe ser enseñado, modelado y cultivado con 

sabiduría. 

 

Durante muchos años, la Iglesia, en distintos 

contextos, cayó en un legalismo que confundió santidad con 

apariencia. Se establecieron normas rígidas que pretendían 

definir la espiritualidad de una persona según su forma de 

vestir. Mujeres fueron limitadas, señaladas o disciplinadas 

por usar determinadas prendas, y hombres fueron obligados 

a adoptar una imagen externa que, en muchos casos, 

respondía más a una cultura religiosa que a un principio 

bíblico. Aquellas prácticas, lejos de producir madurez 

espiritual, generaron temor, hipocresía y una religiosidad 

basada en lo externo. 

 

Como ministro itinerante pude ver eso en muchas 

congregaciones y en aquella época en la que esto era muy 

fuerte, yo ejercí toda la presión posible para que se 

produjeran cambios en la Iglesia. Hice todo lo que estaba a 

mi alcance, incluso soportando ciertas críticas para que la 

Iglesia abandonara la religiosidad ante ciertas cosas. Es por 

eso, que creo tener la autoridad necesaria para hablar de este 

tema en el manual, ante lo cual pretendo y espero ser bien 

entendido. 

 



 

120 

Damos gracias a Dios porque esos tiempos, en gran 

medida, han quedado atrás. La revelación del Nuevo Pacto 

nos liberó del yugo de las normas humanas, y la Iglesia 

volvió a afirmar con claridad que la justicia de Dios no se 

manifiesta por medio de la ropa, sino por la obra 

regeneradora de Cristo en el corazón del hombre. La 

salvación no se viste; se recibe por gracia, mediante la fe. La 

santidad no se mide por telas, sino por una vida rendida al 

gobierno del Espíritu Santo. 

 

Sin embargo, toda verdad, cuando se descontextualiza 

o se vive sin equilibrio, puede ser malinterpretada. En la 

reacción legítima contra el legalismo, muchos han 

abandonado no solo las reglas injustas, sino también el 

discernimiento. La libertad, cuando deja de estar 

acompañada por la conciencia espiritual, corre el riesgo de 

transformarse en libertinaje. Y el libertinaje, aunque se 

disfrace de autenticidad o de autoexpresión, termina 

erosionando el testimonio y debilitando la reverencia en el 

servicio. 

 

La Escritura afirma con claridad que donde está el 

Espíritu del Señor hay libertad, pero esa libertad no es 

sinónimo de desorden, irreverencia o falta de criterio. El 

Espíritu Santo no solo nos libera del pecado, sino que nos 

guía a toda verdad, formando en nosotros una conciencia 

renovada, sensible y responsable. Por eso, la verdadera 

libertad cristiana no elimina la responsabilidad espiritual, 

sino que la profundiza. 

 



 

121 

Cuando hablamos de este tema, es fundamental hacer 

una distinción que muchas veces se pasa por alto. No estamos 

hablando del visitante, del inconverso o de aquel que llega 

por primera vez a una reunión. La Iglesia debe seguir siendo 

un espacio de gracia, de puertas abiertas, donde nadie se 

sienta rechazado por su apariencia, su historia o su nivel de 

comprensión espiritual. Jesús jamás exigió un cambio 

externo previo para acercarse a Él; primero llamó, luego 

transformó. Tan solo pensar en eso sería una gran torpeza. 

 

Este capítulo se dirige específicamente a quienes 

sirven, a quienes han asumido una responsabilidad dentro del 

cuerpo de Cristo. Ministros, pastores, líderes, servidores y 

todos aquellos que ejercen funciones visibles dentro de la 

congregación deben comprender que el servicio no es solo 

una tarea, sino una representación. Quien sirve en el Reino 

no se representa únicamente a sí mismo; representa a Cristo, 

a la Iglesia y al mensaje que proclama. 

 

El apóstol Pablo escribió que ya no vivimos para 

nosotros mismos, sino para Aquel que murió y resucitó por 

nosotros. Esta verdad no se limita a las decisiones morales o 

doctrinales; alcanza todas las áreas de la vida. Incluso aquello 

que muchos consideran superficial, como la imagen externa, 

entra dentro de la esfera de lo que ofrecemos a Dios como 

servicio (1 Corintios 10:31).  

 

La Biblia no establece códigos de vestimenta 

cristianos ni prescribe prendas específicas para el Nuevo 

Pacto. No encontramos en el Nuevo Testamento listas de 



 

122 

ropa permitida o prohibida. Pero sí encontramos principios 

espirituales claros que deben gobernar la conducta del 

creyente en todo tiempo. La Escritura habla de decoro, de 

modestia, de buen testimonio, de orden y de honra. Estos 

conceptos no son culturales ni temporales; son espirituales y 

permanentes. 

 

El apóstol Pedro exhorta a los creyentes a mantener 

una conducta ejemplar entre los no creyentes, de modo que 

aun aquellos que se oponen al mensaje puedan glorificar a 

Dios al observar una vida coherente. La manera de vivir, y 

por extensión la manera de presentarse, comunica. Comunica 

valores, prioridades y comprensión del llamado. No se trata 

de impresionar, sino de no distraer. No se trata de imponer 

una imagen, sino de evitar que la imagen eclipse el mensaje. 

 

Cuando observamos el Antiguo Testamento, vemos 

que Dios fue específico en cuanto al sacerdocio y al servicio 

en el tabernáculo. Aquellas instrucciones no tenían como 

propósito exaltar la apariencia, sino enseñar al pueblo que el 

servicio a Dios requería preparación, reverencia y conciencia 

de a quién se estaba sirviendo. Aunque hoy no estamos bajo 

ese sistema ni utilizamos aquellas vestiduras, el principio 

espiritual permanece: servir a Dios no es un acto trivial. 

 

El Nuevo Pacto no abolió la reverencia; la trasladó del 

ritual externo al corazón, pero nunca la eliminó. Por eso, la 

gracia no nos autoriza a trivializar el servicio, ni a tratar con 

ligereza aquello que hacemos en el nombre del Señor. La 

madurez espiritual se evidencia cuando comprendemos que 



 

123 

no todo lo que es lícito edifica, y que no todo lo que edifica 

honra el contexto en el que se manifiesta. 

 

Vestir con dignidad no es sinónimo de formalismo ni 

de religiosidad. Es una expresión de respeto. Respeto por 

Dios, respeto por la congregación y respeto por el llamado 

que hemos recibido. La dignidad no está ligada a marcas, 

estilos o modas, sino a la intención del corazón y al 

discernimiento espiritual con el que se elige. Una vestimenta 

limpia, prolija, decorosa y adecuada al contexto del servicio 

comunica cuidado, responsabilidad y conciencia espiritual. 

 

La cultura actual promueve la exaltación del cuerpo, la 

provocación y la irreverencia como expresiones normales de 

identidad. Sin embargo, el Reino de Dios nos llama a vivir 

conforme a valores diferentes. No por temor al juicio 

humano, sino por amor a la verdad y al testimonio. El apóstol 

Pablo exhorta a los creyentes a buscar aquello que contribuye 

a la paz y a la edificación mutua. Esta exhortación también 

alcanza la manera en que nos presentamos cuando servimos. 

 

El problema no es la diversidad de estilos, sino la 

ausencia de criterio. Cuando el criterio espiritual se debilita, 

la cultura ocupa su lugar. Y cuando la cultura gobierna sin 

discernimiento, el servicio pierde peso espiritual. Por eso, el 

llamado pastoral no es a controlar, sino a formar conciencia. 

No a imponer normas, sino a enseñar principios. No a juzgar, 

sino a guiar con amor y ejemplo. 

 



 

124 

Cuando la Escritura habla del servicio cristiano, nunca 

lo presenta como una actividad liviana o meramente 

funcional. Servir en el Reino es una expresión visible de una 

realidad invisible: la obra de Cristo en nosotros. Por esa 

razón, todo aquel que asume una función de liderazgo o 

servicio dentro de la Iglesia debe comprender que su vida, en 

todas sus dimensiones, se convierte en un mensaje. No solo 

lo que predica desde un púlpito, sino lo que comunica con su 

conducta, su lenguaje, sus decisiones y también con la 

manera en que se presenta ante los demás. 

 

El apóstol Pablo exhorta a los creyentes a ofrecer sus 

cuerpos como sacrificio vivo, santo y agradable a Dios, 

afirmando que ese es el culto racional. Esta declaración no se 

limita a cuestiones morales evidentes, sino que abarca la 

totalidad de la vida. El cuerpo, lejos de ser irrelevante, es 

parte del servicio. No como objeto de exaltación ni de 

vergüenza, sino como instrumento consagrado al Señor. 

Desde esta perspectiva, la forma en que nos presentamos 

cuando servimos adquiere un valor espiritual que no puede 

ser ignorado. 

 

Uno de los grandes desafíos del liderazgo pastoral en 

este tiempo es acompañar a las nuevas generaciones en la 

comprensión de la libertad cristiana. La libertad que Cristo 

nos dio no es una licencia para vivir sin límites espirituales, 

sino la capacidad de elegir lo que honra a Dios aun cuando 

no hay una norma explícita que lo exija. La madurez 

espiritual se manifiesta cuando el creyente no pregunta 



 

125 

solamente “¿esto está permitido?”, sino “¿esto edifica?”, 

“¿esto honra al Señor?”, “¿esto refleja el carácter de Cristo?”. 

 

El problema surge cuando la ausencia de enseñanza 

produce una generación que interpreta la libertad como 

autonomía absoluta, desconectada de la comunidad y del 

testimonio. En ese contexto, la autoexpresión se convierte en 

el valor supremo, y cualquier exhortación pastoral es 

percibida como control o legalismo. Sin embargo, la 

Escritura nos recuerda que hemos sido llamados a la libertad, 

pero no para dar ocasión a la carne, sino para servirnos por 

amor los unos a los otros. La libertad cristiana siempre está 

al servicio del amor y de la edificación del cuerpo. 

 

Cuando un servidor o líder se presenta de manera 

descuidada, provocativa o irreverente, aunque no exista una 

mala intención consciente, el mensaje que comunica puede 

entrar en tensión con el propósito del servicio. La atención se 

desplaza, el foco se corre, y aquello que debería apuntar a 

Cristo termina, sin quererlo, apuntando a la persona. La 

Iglesia no es un escenario para la exhibición personal, sino 

un espacio sagrado donde el centro debe ser siempre el Señor. 

 

El liderazgo pastoral no puede desentenderse de estos 

procesos culturales. Callar por temor a ser malinterpretados 

no es una expresión de amor, sino una renuncia a la 

responsabilidad espiritual. Los pastores no están llamados a 

legislar la conciencia, pero sí a iluminarla con la verdad. La 

función pastoral incluye enseñar a discernir, a pensar 



 

126 

espiritualmente, a evaluar las decisiones cotidianas a la luz 

del Reino de Dios. 

 

El apóstol Pablo, al escribir a Timoteo, exhorta a que 

las mujeres se atavíen con ropa decorosa, con pudor y 

modestia, aclarando que el verdadero adorno es una vida de 

buenas obras (1 Timoteo 2:9). Este pasaje ha sido utilizado 

históricamente para imponer normas externas, cuando en 

realidad su énfasis no está en la prenda, sino en la actitud del 

corazón. Pablo no está prohibiendo la belleza ni la expresión 

personal, sino advirtiendo contra la ostentación, la 

provocación y la distracción dentro del contexto del servicio 

y la comunión. 

 

Este principio no es exclusivo de las mujeres ni de un 

género en particular. Abarca a todos aquellos que participan 

activamente en la vida de la Iglesia. El llamado a la modestia 

y al decoro es un llamado a la conciencia espiritual, no a la 

uniformidad. La Iglesia no necesita servidores idénticos en 

apariencia, pero sí servidores coherentes en espíritu. 

 

El ejemplo sigue siendo una de las herramientas más 

poderosas del liderazgo. Pablo podía exhortar a otros a 

imitarlo porque su vida estaba alineada con el mensaje que 

predicaba. Cuando el liderazgo modela equilibrio, respeto y 

dignidad, la congregación aprende sin necesidad de 

imposiciones. La cultura se forma más por observación que 

por reglamento. Por el contrario, cuando el liderazgo 

descuida estos aspectos, se genera confusión y se pierde 

autoridad moral para exhortar. 



 

127 

Es importante comprender que enseñar estos 

principios no convierte al pastor en juez de la vestimenta de 

su gente. El pastor no está llamado a inspeccionar ni a 

corregir públicamente, sino a formar una cultura donde cada 

servidor aprenda a evaluarse delante de Dios. La exhortación 

bíblica siempre apunta a la transformación interna, no a la 

corrección superficial. Por eso, la enseñanza debe ser clara, 

firme y amorosa, evitando tanto el silencio cómplice como la 

imposición autoritaria. 

 

La Iglesia del Nuevo Testamento creció en medio de 

culturas profundamente diversas y, en muchos casos, 

moralmente degradadas. Sin embargo, los apóstoles nunca 

propusieron una fe desconectada del testimonio público. Al 

contrario, insistieron en que los creyentes vivieran de manera 

digna del evangelio que habían recibido. Esa dignidad no era 

una carga, sino una consecuencia natural de haber sido 

alcanzados por la gracia. 

 

Cuando el liderazgo enseña estos principios con 

equilibrio, se produce algo saludable: los creyentes 

comienzan a tomar decisiones no por miedo a la corrección, 

sino por amor al Señor y respeto al cuerpo de Cristo. Se 

desarrolla una sensibilidad espiritual que permite discernir lo 

apropiado de lo inapropiado sin necesidad de normas 

escritas. Esta es una señal clara de madurez. 

 

En una cultura que trivializa lo sagrado y banaliza el 

servicio, la Iglesia está llamada a recuperar el valor de la 

reverencia, no como formalismo vacío, sino como conciencia 



 

128 

viva de la presencia de Dios. La reverencia no apaga el gozo 

ni la espontaneidad; les da profundidad. No limita la 

expresión; la ordena. No anula la diversidad; la encuadra 

dentro del propósito eterno. 

 

Por eso, hablar de dignidad en la manera de vestir y 

presentarse no es un retroceso, sino un avance hacia una fe 

más consciente y responsable. Es recordar que todo lo que 

hacemos en el nombre del Señor tiene peso espiritual. Que 

nuestro llamado no se ejerce de manera individualista, sino 

comunitaria. Y que cada acto de servicio, por pequeño que 

parezca, es una oportunidad para honrar a Dios. 

 

 Cuando era un ministro evangelista, visitaba muchas 

congregaciones diferentes, pero en esa época un ministro no 

podía servir la Santa cena sin chaqueta y nadie podía predicar 

sin utilizar una corbata. De hecho, solía ir a lugares que, si 

me veían entrar sin corbata, me llevaban a la oficina pastoral, 

me daban una, pidiéndome que por favor la use y que 

terminada la reunión la devolviera. Ese era un triste disparate 

y no estoy sugiriendo absolutamente nada de eso, hablo de 

sabiduría, de criterio y de honra al Dios que representamos. 

 

 Hoy en día yo no utilizo corbatas, pero cuando deseo 

ponerme un traje, suelo utilizar alguna, simplemente porque 

no me disgusta o porque algunas camisas quedan mal sin 

corbata, entonces las utilizo. Sin embargo, he pasado por la 

experiencia de recibir comentarios irónicos y sonrisas 

burlonas acusándome de religioso por ponerme un traje o una 

corbata. Eso es lo absurdo, que salgamos de una estructura y 



 

129 

entremos a otra, sin llegar a comprender la libertad, el gusto 

personal y el equilibrio en lo que hacemos. Debemos 

vestirnos como se nos de la gana, pero con decoro ante el 

Señor. ¡Nada más! 

 

Llegados a este punto, es necesario afirmar con 

claridad que la Iglesia del Reino no se edifica sobre 

regulaciones externas, sino sobre corazones transformados. 

Sin embargo, una transformación genuina siempre se 

manifiesta de manera visible. El evangelio no solo renueva la 

mente y el espíritu, sino que alcanza la totalidad de la vida. 

Por eso, separar lo espiritual de lo cotidiano es una de las 

formas más sutiles de empobrecer la fe cristiana. 

 

El servicio a Dios no es una actividad aislada del resto 

de nuestra existencia. Es la expresión pública de una vida 

consagrada. Cada vez que un creyente sirve, enseña, lidera o 

ministra, está dando testimonio no solo con sus palabras, sino 

con su presencia. En ese sentido, la apariencia externa no 

define la espiritualidad, pero sí puede reflejar la conciencia 

con la que se ejerce el llamado. 

 

El Nuevo Testamento insiste una y otra vez en la 

importancia de vivir de una manera digna del evangelio. Esta 

dignidad no se limita a la ética moral, sino que abarca la 

conducta integral. Pablo exhorta a los creyentes a no 

conformarse a este siglo, sino a ser transformados mediante 

la renovación del entendimiento. Esa renovación se expresa 

en decisiones concretas, visibles y coherentes con los valores 

del Reino. 



 

130 

Cuando quienes sirven a Dios adoptan sin 

discernimiento los patrones culturales dominantes, el 

mensaje del Reino corre el riesgo de diluirse. No porque la 

cultura sea en sí misma el problema, sino porque el creyente 

ha sido llamado a vivir con discernimiento, evaluando todas 

las cosas y reteniendo lo bueno. La madurez espiritual se 

evidencia cuando no todo lo que está de moda resulta 

automáticamente aceptable, y cuando la libertad se vive bajo 

el gobierno del Espíritu Santo. 

 

 En algunas reuniones en las cuales me invitan a 

predicar, suelo ver a jóvenes que suben a tocar sus 

instrumentos con shorts de baño, con gorra, con ojotas, con 

remeras rotas, a jovencitas con ropas que no son dignas de 

una plataforma cristiana. Los que me conocen, saben que 

estoy en el extremo opuesto a la religiosidad y el legalismo, 

por eso esto no me horroriza, ni me quita la unción para 

ministrar. Simplemente creo que debemos encontrar un sabio 

equilibrio en todo, porque esto que propongo no es la 

evidencia de mis años, sino del entendimiento de lo que 

implica la cultura del Reino. 

 

Las Escrituras enseñan que todo nos es lícito, pero no 

todo conviene (1 Corintios 10:23). Esta afirmación 

introduce un principio fundamental para la vida cristiana: la 

conveniencia espiritual. No se trata solo de lo permitido, sino 

de lo apropiado; no solo de lo posible, sino de lo edificante. 

Este principio es especialmente relevante para quienes 

ejercen liderazgo o servicio visible en la Iglesia. La pregunta 



 

131 

correcta no es únicamente si algo es pecado, sino si honra el 

contexto del servicio y contribuye a la edificación del cuerpo. 

 

El respeto en la manera de presentarse no nace del 

temor al juicio humano, sino del temor reverente a Dios. Ese 

temor no paraliza ni oprime, sino que ordena la vida. Es la 

conciencia de estar delante de un Dios santo y amoroso, 

digno de lo mejor. Servir con dignidad es una forma de 

adoración. Es reconocer que el servicio no es un acto común, 

sino una expresión sagrada, aunque se desarrolle en 

contextos cotidianos. 

 

Los pastores, como responsables espirituales, están 

llamados a guiar a la Iglesia en este entendimiento. No desde 

la imposición, sino desde la enseñanza paciente. No desde el 

control, sino desde el ejemplo. El liderazgo que forma cultura 

no lo hace a través de reglamentos exhaustivos, sino a través 

de una visión clara del Reino y de una vida coherente con esa 

visión. 

 

Aconsejar a los servidores a vestirse con dignidad no 

es un acto de juicio, sino de cuidado pastoral. Es ayudar a la 

comunidad a discernir entre lo decoroso y lo que no lo es, 

entre lo que edifica y lo que distrae, entre lo que honra y lo 

que trivializa. Esta enseñanza, cuando es comunicada con 

amor y claridad, libera a las personas de la confusión y les 

otorga herramientas para decidir con sabiduría. 

 

Es importante subrayar que este enfoque no busca 

uniformidad ni estandarización. La diversidad es parte de la 



 

132 

riqueza del cuerpo de Cristo. Cada cultura, cada generación 

y cada contexto expresan su fe de maneras distintas. Lo que 

se busca no es borrar esa diversidad, sino encuadrarla dentro 

de principios espirituales que preserven el testimonio y la 

reverencia. La unidad del cuerpo no se construye sobre la 

igualdad externa, sino sobre valores compartidos. 

 

Cuando una iglesia aprende a vivir estos principios, se 

genera un ambiente saludable. Los servidores comienzan a 

evaluar sus decisiones no por obligación, sino por 

convicción. La vestimenta deja de ser un tema de conflicto 

para convertirse en una expresión natural de respeto. El 

liderazgo deja de cargar con tensiones innecesarias, porque 

la comunidad ha desarrollado criterio espiritual. 

 

En una época donde la imagen ocupa un lugar central 

y donde la autoexposición es constantemente incentivada, la 

Iglesia está llamada a ofrecer un testimonio distinto. No 

desde la condena, sino desde la sabiduría. No desde la 

rigidez, sino desde la madurez. No desde la negación de la 

libertad, sino desde una libertad gobernada por el amor y la 

conciencia. 

 

El apóstol Pablo exhorta a que todo se haga 

decentemente y con orden. Esta exhortación no debe 

entenderse como una limitación al mover del Espíritu, sino 

como una protección para que ese mover se manifieste con 

claridad y profundidad. El orden no apaga la unción; la 

preserva. La decencia no limita la expresión; la dignifica. 

 



 

133 

Por eso, una Iglesia con parámetros de Reino no es 

aquella que impone reglas externas, sino aquella que forma 

discípulos capaces de discernir. Discípulos que comprenden 

que servir a Dios es un privilegio y una responsabilidad. 

Discípulos que entienden que su vida, en todas sus 

dimensiones, comunica el mensaje que dicen creer. 

 

Que los pastores que trabajan bajo esta cobertura 

puedan guiar a sus congregaciones con este espíritu: 

afirmando la libertad que Cristo nos dio, pero también 

enseñando a vivirla con responsabilidad; celebrando la 

gracia, pero sin perder la reverencia; promoviendo la 

diversidad, pero cultivando la dignidad. Porque cuando el 

Reino gobierna el corazón, también ordena la manera de vivir 

y de servir. 

 

“Se dice: Uno es libre de hacer lo que quiera. Es cierto, 

pero no todo conviene. Sí, uno es libre de hacer lo que 

quiera, pero no todo edifica la comunidad.” 

1 Corintios 10:23 DHH 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

134 

“DEL DISEÑO A LA PRÁCTICA” 
 

 

“La sabiduría está con quienes oyen consejos.” 

Proverbios 13:10 

 

 

Al llegar al final de este segundo tomo, no he intentado 

entregar un conjunto de normas, fórmulas ni modelos 

universales que deban aplicarse mecánicamente en cada 

congregación. Nada de lo aquí expuesto pretende reemplazar 

la dirección del Espíritu Santo ni anular la responsabilidad 

espiritual de cada pastor delante de Dios. Por el contrario, 

este manual ha sido escrito con el anhelo de provocar 

discernimiento, reflexión y retorno al diseño del Reino. 

 

La Iglesia de Jesucristo no fue llamada a funcionar por 

inercia ni a sostener estructuras heredadas sin evaluación 

espiritual. Cada generación está desafiada a examinar sus 

prácticas, sistemas y prioridades a la luz de la Palabra y de la 

vida del Espíritu. Por eso, todo lo desarrollado en este tomo 

debe ser leído, orado y discernido, no solo comprendido 

intelectualmente. 

 

El Reino de Dios no se edifica sobre métodos, sino 

sobre vida. Los sistemas son necesarios, pero nunca deben 

ocupar el lugar de la unción. La organización es importante, 

pero jamás puede reemplazar la presencia. Cuando el orden 

sirve a la vida, la Iglesia crece sana; cuando la vida es 



 

135 

sacrificada en el altar de la estructura, el Reino se debilita, 

aunque la actividad aumente. 

 

Como pastores y líderes, estamos llamados a guardar 

lo más sagrado que Dios nos confió: la vida espiritual del 

rebaño y la nuestra propia. Ninguna agenda, ningún 

programa, ningún modelo exitoso justifica perder la 

sensibilidad al Espíritu Santo. El desafío permanente no es 

hacer más, sino permanecer en Cristo; no es sostener 

sistemas, sino manifestar el Reino. 

 

Este segundo tomo nos confronta con una pregunta 

central que cada pastor debe responder delante del Señor: 

¿Estoy pastoreando personas o sosteniendo estructuras? La 

respuesta a esta pregunta determinará no solo la salud de la 

congregación, sino también la profundidad del fruto que 

permanecerá en el tiempo. 

 

No todos los ajustes se realizan de manera inmediata, 

ni todos los cambios deben ejecutarse de forma abrupta. La 

sabiduría pastoral requiere tiempos, procesos y 

acompañamiento. Sin embargo, ignorar las advertencias del 

Espíritu por comodidad, temor o presión emocional suele 

tener un costo alto, tanto para los líderes como para la Iglesia. 

 

Por eso, este cierre no es una conclusión, sino una 

invitación. Una invitación a volver al centro, a revisar 

prácticas, a ordenar prioridades y a permitir que el Espíritu 

Santo gobierne cada área de la vida congregacional. Una 

invitación a pastorear desde la vida, no desde la exigencia; 



 

136 

desde la libertad, no desde la presión; desde el Reino, no 

desde el sistema. 

 

Mi oración como cobertura apostólica es que cada 

pastor que camina bajo esta gracia ejerza su ministerio con 

libertad, discernimiento y temor de Dios. Que las iglesias 

sean espacios donde la vida de Cristo fluya con poder, donde 

los discípulos crezcan sanos, donde los colaboradores sirvan 

con gozo y donde el liderazgo refleje el carácter del Buen 

Pastor. 

 

Que todo lo que hagamos, pensemos y construyamos 

esté al servicio de la vida del Reino. Y que, en cada decisión 

pastoral, podamos oír con claridad la voz del Espíritu 

diciendo: “Este es el camino, andad por él” 

 

“El temor del Señor imparte sabiduría; 

la humildad precede a la honra.” 

Proverbios 15:33 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

137 

Oración Final: 

 

Padre eterno, nos presentamos delante de Ti con un corazón 

humilde y agradecido. Reconocemos que la Iglesia es Tuya, 

que el llamado pastoral proviene de Ti y que nada de lo que 

edificamos tiene valor eterno si no nace de Tu Espíritu… 

 

Te damos gracias por la gracia recibida, por la vida que has 

depositado en nosotros y por el privilegio de servir a Tu 

pueblo. Perdónanos, Señor, si en algún momento hemos 

permitido que los sistemas ocupen el lugar de la vida, si 

hemos priorizado la actividad por encima de la comunión 

contigo, o si hemos cargado a Tu Iglesia con pesos que Tú 

nunca ordenaste… 

 

Renovamos hoy nuestro compromiso de pastorear conforme 

a Tu corazón. Danos discernimiento para distinguir entre lo 

esencial y lo accesorio, entre lo que edifica el Reino y lo que 

solo satisface demandas pasajeras. Enséñanos a cuidar la 

unción, a proteger la vida espiritual del rebaño y a caminar 

sensibles a la dirección del Espíritu Santo… 

 

Guarda nuestro corazón, nuestra casa y nuestro matrimonio. 

Líbranos del agotamiento, de la presión indebida y de la 

tentación de medir el éxito con parámetros humanos. Que 

nuestro servicio fluya del amor y no de la obligación; de la 

revelación y no de la rutina; de la vida y no del activismo… 

 

Te pedimos que cada iglesia bajo esta cobertura sea un 

espacio de sanidad, de verdad y de libertad. Que los 



 

138 

discípulos sean formados en Cristo, que los colaboradores 

sirvan con gozo y que el liderazgo refleje el carácter del 

Buen Pastor… 

 

Que todo lo que hagamos glorifique Tu nombre, edifique a 

Tu pueblo y manifieste el Reino de Dios en la tierra. 

Nos rendimos nuevamente a Tu gobierno y declaramos que 

dependemos de Ti en todo… 

 

En el nombre de Jesucristo, el Señor de la Iglesia. ¡Amén! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

139 

Reconocimientos 
 
 

“Quisiera agradecer por este libro a mi Padre celestial, 

porque me amó de tal manera que envió a su Hijo Jesucristo 

mi redentor. 

Quisiera agradecer a Cristo por hacerse hombre, por morir 

en mi lugar y por dejarme sus huellas bien marcadas para 

que no pueda perderme. 

Quisiera agradecer al glorioso Espíritu Santo mi fiel amigo, 

que en su infinita gracia y paciencia,  

me fue revelando todo esto…” 

 

“Quisiera como en cada libro agradecer a mi compañera de 

vida, a mi amada esposa Claudia por su amor y paciencia 

ante mis largas horas de trabajo, sé que es difícil vivir con 

alguien tan enfocado en su propósito y sería imposible sin 

su comprensión” 

 

 

 
 
 
 



 

140 

 
 Como en cada uno de mis libros, he tomado muchos 

versículos de la biblia en diferentes versiones. Así como 

también he tomado algunos conceptos, comentarios o 

párrafos de otros libros o manuales de referencia. Lo hago 

con libertad y no detallo cada una de las citas, porque tengo 

la total convicción de que todo, absolutamente todo, en el 

Reino, es del Señor. 

 

 Los libros de literatura, obedecen al talento y la 

capacidad humana, pero los libros cristianos, solo son el 

resultado de la gracia divina. Ya que nada, podríamos 

entender sin Su soberana intervención. 

 

 Por tal motivo, tampoco reclamo la autoría o el 

derecho de nada. Todos mis libros, se pueden bajar 

gratuitamente en mí página personal 

www.osvaldorebolleda.com y lo pueden utilizar con toda 

libertad. Los libros no tienen copyright, para que puedan 

utilizar toda parte que les pueda servir. 

 

 El Señor desate toda su bendición sobre cada lector y 

sobre cada hermano que, a través de su trabajo, también haya 

contribuido, con un concepto, con una idea o simplemente 

con una frase. Dios recompense a cada uno y podamos todos 

arribar a la consumación del magno propósito eterno en 

Cristo. 

 

 

 

http://www.osvaldorebolleda.com/


 

141 

Doctor y maestro de la Palabra 

Osvaldo Rebolleda 
 

 

 
El Pastor y maestro Osvaldo Rebolleda hoy cuenta con 

miles de títulos en mensajes de enseñanza para el 

perfeccionamiento de los santos y diversos Libros de 

estudios con temas variados y vitales para una vida cristiana 

victoriosa. 

El maestro Osvaldo Rebolleda es el creador de la Escuela de 

Gobierno espiritual (EGE) y ha sido reconocido con un 

Doctorado Honoris Causa en Divinidades de  

La Universidad teológica de Estados Unidos. 

Hasta hoy en día ministra de manera itinerante en Argentina 

Y hasta lo último de la tierra. 
 

rebolleda@hotmail.com 
 

www.osvaldorebolleda.com 

 

mailto:rebolleda@hotmail.com
http://www.osvaldorebolleda.com/


 

142 

www.osvaldorebolleda.com 

       
 
 



 

143 

     

www.osvaldorebolleda.com 

 

http://www.osvaldorebolleda.com/


 

144 

      
www.osvaldorebolleda.com

 



 

145 

 
www.osvaldorebolleda.com 

 

http://www.osvaldorebolleda.com/

