UNA IGLESIA CON PARAMETROS DE

REINO

f} OMO' 4

A L

MANUAL PASTORAL CON RESPUESTAS PARA LOS
DESAFIOS ACTUALES'DE LA IGLESIA

OSVALDO REBOLLEDA



UNA IGLESIA CON
PARAMETROS DE

REINO

R ity i
N v Vo
S fa
& g Ho
N ‘
( .~
.

OSVALDO REBOLLEDA
(1)




Este libro No fue impreso
con anterioridad
Ahora es publicado en
Formato PDF para ser
Leido o bajado en:
www.osvaldorebolleda.com

Provincia de La Pampa

rebolleda@hotmail.com

Todos los derechos de este material son reservados para el
Sefor, quién los ofrece con la generosidad que lo caracteriza
a todos aquellos que desean capacitarse mas y lo consideran
de utilidad.

No se permite la transformacion de este libro, en cualquier
forma o por cualquier medio, para ser publicado
comercialmente.

Se puede utilizar con toda libertad, para uso de la ensefianza,
sin necesidad de hacer referencia del mismo.

Se permite leer y compartir este libro con todos los que mas
pueda y tomar todo concepto que le sea de bendicion.
Edicion general: EGE

Revision literaria: Autores argentinos

Revision solo ortografica - IA

Disefio de portada: EGEAD

Todas las citas Biblicas fueron tomadas de la Biblia version
Reina Valera, salvo que se indique otra version.

(=)



CONTENIDO

Introduccion................oiii 5
Capitulo uno:
Parametros del ingreso al Reino............................. 12

Capitulo dos:

Parametros para bautizar hermanos........................ 28
Capitulo tres:
Parametros para la alabanza y la adoracion.............. 46

Capitulo cuatro:

Parametros de ministracion pastoral....................... 58

Capitulo cinco:
Parametros de Reino para las finanzas..................... 74
Capitulo seis:

Parametros de Reino parala Santacena................... 87




Capitulo siete:

Parametros para la presentacion de nifios................ 102

Capitulo ocho:

Parametros de presentacion personal..................... 118
Del disefio ala practica.................................L L. 134
Reconocimientos...................oooiiiiiiiiii i, 139
Sobreelautor.................... 141
>
222




INTRODUCCION

“Los entendidos resplandeceran como el resplandor del
firmamento; y los que enserian la justicia a la multitud,

como las estrellas a perpetua eternidad”
Daniel 12:3

La Iglesia de Jesucristo no es una invencion humana ni
una organizacion que se adapta segun las modas culturales de
cada época. Nace en el corazon eterno de Dios, es edificada
por Cristo y sostenida por la obra continua del Espiritu Santo.

Por esta razon, cuando la Iglesia pierde sus parametros
de Reino y comienza a regirse por criterios meramente
pragmaticos, emocionales o socioculturales, no solo se
debilita su testimonio, sino que también se distorsiona su
mision. Este segundo manual al igual que los demas, surge
precisamente como una respuesta apostolica, teoldgica y
espiritual a esa tension constante entre el disefio divino y las
presiones del tiempo presente.

Como doctor y maestro de la Palabra ensefio al Cuerpo
de Cristo, pero como apostol debo velar por los pastores que
caminan bajo mi cobertura. Para cumplir correctamente con
esa responsabilidad, procuro dar respuesta a cada situacion
particular que pueda presentarse en la obra. Mi tarea no es
controlar a mis amados consiervos, sino supervisar,




direccionar, aconsejar y proveer lineamientos claros para una
labor ministerial efectiva.

Dichos lineamientos deben ser apostolicos y
proféticos, fundamentados en la maxima expresion del Reino
y conservando, en todo momento, la dindmica del Nuevo
Pacto. Esta tarea tiene un alto impacto en el avance
ministerial y, por logica, en la salud de las congregaciones.
En la blsqueda de servir con excelencia a mis amados
pastores y a sus equipos de trabajo, naci6 esta serie de
manuales, concebidos para ofrecer respuestas claras frente a
los desafios actuales de la Iglesia.

Vivimos dias de profundos cambios culturales,
aceleracion tecnolodgica, confusion moral y relativizacion de
la verdad. En este contexto, muchos ministros enfrentan
desafios para los cuales no siempre han sido preparados
adecuadamente. Las preguntas ya no son Unicamente
doctrinales, sino también practicas, éticas y pastorales.

Estos manuales contienen respuestas doctrinales, asi
como formas correctas de trabajo y de expresion ministerial.
En ellos detallo la importancia de la preparacion personal,
ministerial, matrimonial y familiar. Abordo los cuidados
necesarios para una ensefianza sana, una liturgia equilibrada,
un discipulado efectivo y un gobierno pastoral libre de
manipulacion. Asimismo, ensefio acerca de
responsabilidades, derechos y deberes, y desarrollo coémo es
posible mantener la santidad sin legalismo y la legalidad del
Reino sin concesiones.

—
(@)
| —




Fundamento biblicamente lo que considero un
desarrollo saludable de las actividades ministeriales bajo
parametros de Reino, sin religiosidad. Advierto sobre la
necesidad de evaluar el avance de la obra contemplando cada
situacion a la luz de la gracia, sin diluir la verdad. Frente al
escenario actual, la Iglesia no puede darse el lujo de
improvisar; necesita fundamentos claros, criterios biblicos
firmes y una misma linea espiritual que honre el Reino de
Dios.

Este segundo manual esta dirigido a pastores y
matrimonios pastorales que caminan bajo mi cobertura
apostolica. Sugiero que otros pastores que tengan acceso a
este material consulten previamente con sus autoridades
espirituales. Entiendo que la forma de trabajo que
personalmente considero correcta puede ser percibida de
manera diferente por algunos amados consiervos. Respeto
esa diversidad y aclaro, con temor reverente, que bajo ningun
punto de vista pretendo generar controversias entre mis
colegas.

Concibo la cobertura espiritual no como un sistema de
control, sino como un disefio de paternidad espiritual,
alineamiento doctrinal y cuidado ministerial. Asi como en la
Escritura vemos que los obreros no ministraban de manera
aislada, sino en comunidn, sujecion y mutua edificacion, creo
firmemente que una Iglesia saludable necesita parametros
compartidos que preserven la unidad del Espiritu en el
vinculo de la paz. El apostol Pablo exhorta a que todos
hablemos una misma cosa, que no haya divisiones entre

—
~
| —




nosotros y que estemos perfectamente unidos en una misma
mente y en un mismo parecer (1 Corintios 1:10).

Comprendo que esta vision puede parecer una utopia
si observamos a la Iglesia de manera global. Sin embargo,
quienes trabajamos en unidad espiritual y reconocemos
autoridades asignadas tenemos la responsabilidad de unificar
criterios y avanzar gestionando la fe bajo lineamientos
apostolicos comunes.

Hablar de parametros de Reino o de lineamientos
apostolicos no implica una uniformidad rigida ni la anulacion
de la diversidad ministerial, sino una busqueda fiel de los
disefios divinos. El Reino de Dios posee principios
inmutables, aunque se manifieste en contextos diversos.
Jesis mismo ensefid que el Reino es justicia, paz y gozo en
el Espiritu Santo (Romanos 14:17), y que debemos buscarlo
por sobre todas las cosas (Mateo 6:33). Sin duda, esto
establece el marco espiritual desde el cual deben ordenarse
todas las practicas de la Iglesia. Cuando dichos parametros se
pierden, la Iglesia corre el riesgo de reaccionar segin la
presion social o las demandas emocionales, en lugar de
responder con discernimiento espiritual y sabiduria biblica.

A lo largo de este nuevo manual se abordaran temas
sensibles, complejos y, en muchos casos, controversiales. No
se hara desde una postura defensiva ni desde la condenacion,
sino desde mi responsabilidad apostolica de ministrar a los
pastores, quienes a su vez deben ejercer con fidelidad la
digna tarea de cuidar el rebafio del Sefior. Todos deseamos

—
o0
| —




servir al Rey con excelencia y, por tal motivo, asumimos este
desafio con dedicacién y cuidado.

Las Escrituras nos recuerdan que los pastores deben
velar por las almas como quienes han de dar cuenta (Hebreos
13:17). Esta conciencia imprime un santo temor en el
ejercicio ministerial y nos obliga a revisar no solo lo que
hacemos, sino también por qué y como lo hacemos. Cada
practica pastoral debe ser evaluada a la luz de la Palabra, la
naturaleza del Reino y el caracter de Cristo.

Comprender los pardmetros de salvacion o de entrada
al Reino, bautismos, santa cena, la presentacion de nifios, asi
como encontrar lineamientos para una adoracion efectiva,
una ensefanza financiera solida, o incluso como cuidar
nuestros aspectos fisicos o de vestimentas, pueden ser temas
que merecen una respuesta solida y bajo una clara mentalidad
de Reino. Cuando estos temas se administran sin ensenanza,
sin discernimiento o sin orden, pierden su poder formativo y
pueden convertirse en meras formalidades o, peor aun, en
espacios de ignorancia espiritual.

Asimismo, la Iglesia enfrenta hoy algunas
problematicas humanas muy complejas que deben ser
tratadas. El silencio pastoral frente a estos temas no es
neutralidad, sino omision. Sin embargo, la intervencion de la
Iglesia debe ser sabia, biblica y responsable, evitando tanto
la intromision indebida como la indiferencia. La Escritura
ensefia que hay tiempo de sanar, tiempo de corregir y tiempo
de acompaifar, y que el siervo del Sefior no debe ser




contencioso, sino amable para con todos, apto para ensefar y
sufrido (2 Timoteo 2:24).

Este segundo manual no pretende reemplazar la guia
del Espiritu Santo ni suplantar la relacion personal de cada
pastor con Dios. Por el contrario, busca servir como una
herramienta de alineamiento, reflexion y formacion que
ayude a establecer criterios comunes sin apagar la
sensibilidad espiritual. El Espiritu y la Palabra nunca se
contradicen: alli donde la Palabra establece limites, el
Espiritu trae vida; y donde el Espiritu se mueve con poder,
siempre honra la verdad revelada.

La autoridad pastoral, cuando es sana, no se impone:
se reconoce. No manipula, sino que sirve; no controla, sino
que edifica. Jesus enseid que el mayor en el Reino es el que
sirve, y que los lideres no deben ensefiorearse del rebafio,
sino ser ejemplos. Desde esta perspectiva, el liderazgo que
promuevo en este manual es un liderazgo con autoridad
espiritual, con uncidén genuina y con un profundo respeto por
la dignidad de las personas.

Finalmente, este segundo manual es también una
exhortacion: un llamado a volver a los fundamentos, a
conservar una misma linea de ensefanza, a honrar la
cobertura espiritual atendiendo diligentemente su consejo y a
edificar congregaciones que reflejen el caracter del Reino en
medio de un mundo confundido. No se trata de conservar
tradiciones vacias, sino de preservar la verdad viva del
Evangelio. Como escribié el apostol Pablo, nadie puede

(0)




poner otro fundamento que el que estd puesto, el cual es
Jesucristo. Sobre ese fundamento edificamos con temor, con
amor y con fidelidad.

Que las paginas de cada uno de estos manuales sean
leidas con espiritu humilde, corazon ensefable y disposicion
al ajuste. Que no sean solo un compendio de respuestas, sino
instrumentos para formar ministros firmes, sensibles al
Espiritu y comprometidos con el Reino. Y que, en todo acto
de servicio, Cristo sea glorificado por Su Iglesia, ahora y
hasta el dia de Su venida.

-

Osvaldo Rebolleda

)o
)o|[{o
)le)




Capitulo uno

PARAMETROS DE INGRESO
AL REINO

“Porque por gracia sois salvos por medio de la fe; y esto
no de vosotros, pues es don de Dios; no por obras, para

que nadie se glorie.”
Efesios 2:8-9

La manera en que una iglesia entiende y comunica la
salvacion determina profundamente el tipo de discipulos que
formara, el espiritu que gobernara sus liturgias y la
conciencia espiritual con la que los creyentes caminaran
delante de Dios. No es un tema introductorio ni periférico,
sino el fundamento invisible sobre el cual se edifica todo lo
demas, es por eso que voy a comenzar este manual tocando
esta doctrina, pero es necesario para el desarrollo de la
consciencia de los santos y de toda actividad.

Alli donde la salvacion es reducida a una decision
humana, el Reino termina degradandose a una experiencia
religiosa sostenida por el esfuerzo, el mérito y el
voluntarismo. Alli donde la salvacion es comprendida como

()



una obra soberana de la gracia, la vida cristiana florece desde
la dependencia, la gratitud y la obediencia nacida del
Espiritu.

Durante décadas, gran parte de la Iglesia ha repetido
una féormula aparentemente sencilla: “acepta a Jesus como tu
Senor y Salvador”. Aunque dicha expresion busca facilitar el
acceso al evangelio, encierra una problematica teoldgica
profunda. Presenta la salvacidn como una iniciativa primaria
del ser humano y coloca en el hombre una capacidad que la
Escritura nunca le atribuye en su condicion caida. El
resultado es una generacion de creyentes que, aun sin decirlo
explicitamente, vive con la sensacion de haber colaborado en
su propia redencion.

La Escritura describe al ser humano no como un
buscador espiritual neutral, sino como alguien “muerto en
delitos y pecados” (Efesios 2:1). Un muerto no responde a
estimulos, no toma decisiones, no elige. Pablo no dice que
estd enfermo, confundido o debilitado, sino muerto. Esta
afirmacion no es metaforica ni exagerada; define con
precision el estado espiritual del hombre caido. Desde esa
condicidn, no existe la capacidad de elegir a Dios, porque no
hay vida espiritual para responder a El.

Jestis mismo fue categorico cuando declar6 que “nadie
puede venir a mi si el Padre que me envio no le trajere”
(Juan 6:44). No dijo que es dificil, ni que requiere esfuerzo,
sino que es imposible sin una accidn previa del Padre. Esta
afirmacion destruye cualquier nocion de libre albedrio

()




absoluto en relacion con la salvacion. El ser humano puede
tomar decisiones dentro del marco de su esclavitud, pero no
puede liberarse a si mismo ni desear genuinamente aquello
que su naturaleza rechaza.

La analogia del preso es profundamente esclarecedora.
Un prisionero puede decidir si se acuesta o camina por el
patio, pero no puede decidir salir en libertad. Su voluntad
existe, pero esta limitada por su condicion. De la misma
manera, el ser humano caido posee voluntad, pero esa
voluntad esté cautiva del pecado. Jesus lo expreso sin rodeos:
“todo aquel que hace pecado, esclavo es del pecado” (Juan
8:34). La esclavitud anula la libertad real, aunque conserve
la 1lusién de eleccion.

Por eso Pablo afirma que “no hay quien busque a
Dios, no hay ni siquiera uno” (Romanos 3:11). Esta
declaracidon no deja espacio para excepciones ni matices. Si
alguien llega a Dios, no es porque lo buscdé con mas
sinceridad que otros, sino porque fue buscado, hallado y
vivificado. La gracia no responde a una iniciativa humana;
irrumpe soberanamente en medio de la muerte espiritual.

La salvacidn, entonces, no comienza cuando el hombre
acepta a Cristo, sino cuando Dios regenera al hombre. Jesus
lo explico claramente a Nicodemo: “el que no naciere de
nuevo, no puede ver el Reino de Dios” (Juan 3:3). Antes de
ver, hay que nacer. Antes de responder, hay que recibir vida.
Antes de creer, hay que ser alumbrado. La fe no es la causa

14

—
| —



de la regeneracion; es su fruto inevitable. Nadie puede elegir
nacer, sino que la vida es otorgada.

Este nuevo nacimiento no es un acto psicologico ni una
decision moral; es una obra sobrenatural del Espiritu Santo.
Pedro afirma que hemos sido “renacidos, no de simiente
corruptible, sino de incorruptible, por la palabra de Dios
que vive y permanece para siempre” (1 Pedro 1:23).
Santiago afiade que Dios “nos hizo nacer por la palabra de
verdad” (Santiago 1:18). En ambos casos, el sujeto de la
accion es Dios, no el hombre.

Cuando se ensefia que la salvacion depende de una
oracion, de un acto de fe autébnomo o de una decision
voluntaria, se genera una conciencia peligrosa: la idea de que
el ser humano aporté algo decisivo a su redencion. Esto,
aunque sea de manera sutil, introduce mérito. Y donde hay
mérito, la gracia deja de ser gracia. Pablo lo dejé establecido
con absoluta claridad:

“si es por gracia, ya no es por obras; de otra manera la
gracia ya no es gracia”
Romanos 11:6

La llamada “oracion del penitente” no salva por si
misma. Las palabras pronunciadas por una boca no tienen
poder redentor si no hay una obra previa de justicia en el
corazén. Y la justicia no es un estado humano alcanzable; la
justicia es una Persona. “Cristo Jesus, el cual nos ha sido
hecho por Dios sabiduria, justificacion, santificacion y

()



redencion” (1 Corintios 1:30). Confesamos porque fuimos
justificados; no somos justificados porque confesamos.

La Escritura ensefia que es el Espiritu Santo quien
convence de pecado, de justicia y de juicio (Juan 16:8). Si
alguien fue convencido, fue por gracia. Si alguien escucho el
evangelio, fue por gracia. Si alguien fue sensibilizado,
despertado, quebrantado, fue por gracia. Aun la fe con la que
creemos no nace de nosotros: “porque por gracia sois salvos
por medio de la fe; y esto no de vosotros, pues es don de
Dios” (Efesios 2:8).

Comprender esto cambia radicalmente la manera en
que pastoreamos, discipulamos y construimos iglesia. Una
comunidad que cree que la salvacion depende de la decision
humana inevitablemente presionara decisiones, fabricara
respuestas emocionales y medira resultados por numeros
visibles. En cambio, una iglesia que cree en la regeneracion
soberana descansara en la obra del Espiritu, proclamara el
evangelio con fidelidad y formara discipulos desde la gratitud
y no desde la culpa.

El Nuevo Pacto no es un acuerdo entre Dios y el
hombre. Es un pacto eterno entre el Padre y el Hijo, en el cual
somos incluidos por gracia al ser incorporados a Cristo. Jesus
es el Mediador del Nuevo Pacto, no nosotros. Nosotros no
prometimos nada; El lo cumplié todo. “Este es el nuevo
pacto en mi sangre” (Lucas 22:20), no en nuestra fidelidad,
ni en nuestra decision, ni en nuestro compromiso.

16

—
| —



Al ser regenerados, somos puestos “en Cristo”. Esta
expresion no es poética; es una realidad espiritual objetiva.
En El somos justificados, santificados, glorificados, aceptos,
herederos, reyes y sacerdotes. No lo somos en nosotros
mismos, sino en El. Nuestra salvacién no se sostiene por
nuestra constancia, sino por Su vida en nosotros. Somos

salvos porque El vive, porque El reina, porque El permanece
fiel.

Aqui comienza a desmoronarse toda forma de religion
basada en el esfuerzo humano. Si todo es en El, entonces nada
puede ser fuera de El. Si todo es por gracia, entonces nada
puede ser por mérito. Y si la vida cristiana comienza por
gracia, solo puede continuar por gracia. Cualquier intento de
vivir el Reino desde el voluntarismo humano terminara
agotando a las personas y produciendo apariencia sin vida.

Esta comprension no anula la responsabilidad, la
obediencia ni la entrega; las redefine. Ya no obedecemos para
ser aceptados, sino porque fuimos aceptados. Ya no servimos
para ganar favor, sino porque vivimos en el favor. Ya no nos
consagramos para merecer algo, sino porque hemos recibido
todo. El nuevo hombre no actiia desde la carencia, sino desde
la plenitud que hay en Cristo.

La vida cristiana auténtica es la manifestacion del
poder de la resurreccion operando en vasos humanos. Es
muerte para vida. Es dependencia absoluta. Es Cristo
viviendo Su vida en nosotros por el Espiritu. Todo lo demas,
aunque tenga lenguaje cristiano, es solo religion.

()



Cuando la Iglesia comprende que la salvacion es una
obra soberana de Dios y no el resultado de una eleccion
humana auténoma, inevitablemente debe revisar la manera
en que recibe a las personas, las acompafia en sus primeros
pasos de fe y las integra al discipulado. No se trata
simplemente de ajustar el lenguaje, sino de permitir que la
gracia gobierne los procesos, las expectativas y las practicas
pastorales. La forma en que concebimos el inicio de la vida
cristiana define el tono espiritual de todo el camino posterior.

La predestinacion, lejos de ser una doctrina fria o
polémica, es una de las expresiones mas profundas del amor
de Dios. Pablo escribe que Dios “nos escogio en Cristo antes
de la fundacion del mundo, para que fuésemos santos y sin
mancha delante de El, en amor habiéndonos predestinado
para ser adoptados hijos suyos por medio de Jesucristo”
(Efesios 1:4 y 5). La eleccion no es posterior a la fe; la fe es
el resultado de haber sido escogidos. No creimos para ser
hijos; creimos porque fuimos hechos hijos.

Esta verdad libera al pastor de una presion indebida: la
de producir conversiones. Nadie puede regenerar a otro ser
humano. Ninguna prédica, por elocuente que sea, puede
impartir vida espiritual si el Espiritu no obra soberanamente.
Pablo lo entendia con claridad cuando afirmé: “yo planté,
Apolos rego; pero el crecimiento lo ha dado Dios” (1
Corintios 3:6). Nuestra responsabilidad es anunciar
fielmente el evangelio; la regeneracidbn pertenece
exclusivamente a Dios.

18

—
| —



Cuando la Iglesia asume esta verdad, deja de
manipular emociones, de forzar decisiones o de apresurar
procesos. Comprende que el llamado externo del evangelio
necesita ser acompafado por el llamado interno del Espiritu.
Jeslis ensefi6 que muchos son llamados, pero pocos
escogidos (Mateo 22:14), estableciendo una distincion clara
entre la proclamacion universal y la eleccion soberana.

Esto tiene implicancias directas en la recepcion de
personas en la comunidad. Recibir no es confirmar salvacion.
Acompanar no es declarar regeneracion. Integrar no es
garantizar conversion. La Iglesia abre sus puertas, ama, sirve,
predica y camina con las personas, pero reconoce que solo
Dios conoce los corazones y solo El da vida. Esta
comprension evita juicios apresurados y también falsas
seguridades.

Una de las mayores tragedias pastorales es afirmar
salvacion donde atn no ha habido regeneracion. Cuando se
le dice a una persona que es salva simplemente porque repitio
una oracién, se le otorga una seguridad que no
necesariamente descansa en Cristo, sino en una experiencia
sensorial. Con el tiempo, cuando la vida no evidencia
transformacion, esa persona vive en confusion o en culpa,
creyendo que el problema es que “no se esfuerza lo
suficiente”.

Jestis nunca asegurd salvacién por una oracidn, sino
por una obra interior evidente. “Por sus frutos los
conoceréis” (Mateo 7:16). La regeneracion produce fruto,

()



no perfeccion, pero si una nueva direccion, nuevos afectos y
una nueva relacion con el pecado. Donde hay vida, hay
crecimiento. Donde hay Espiritu, hay transformacion. No
como resultado del esfuerzo humano, sino como expresion
de una naturaleza nueva.

Pablo describe esta realidad cuando afirma: “de modo
que si alguno esta en Cristo, nueva criatura es; las cosas
viejas pasaron; he aqui todas son hechas nuevas” (2
Corintios 5:17). No dice que deberia ser nueva criatura, ni
que lo sera con el tiempo, sino que lo es. La regeneracion no
es un proceso gradual; es un acto soberano que inicia un
proceso progresivo de santificacion y madurez.

Comprender esto transforma también el discipulado.
Si creemos que las personas llegan al Reino por decision
propia, el discipulado se convertird en un sistema de
exigencias para sostener esa decision. Pero si creemos que
llegaron por regeneracion, el discipulado se convierte en
acompafar una vida que ya esta operando desde adentro. No
se trata de empujar desde afuera, sino de nutrir lo que Dios
ya sembro.

Aqui se revela una verdad central del Nuevo Pacto:
todo lo que Dios demanda, El mismo lo provee. Pablo lo
expreso con claridad al decir que Dios “es el que en vosotros
produce asi el querer como el hacer, por su buena
voluntad” (Filipenses 2:13). El nuevo hombre no obedece
para agradar a Dios; obedece porque Dios ya esta obrando en
¢l. La obediencia es fruto, no moneda de cambio.

(=)



Esta perspectiva redefine la autoridad pastoral. El
pastor no es un controlador de conductas, sino un colaborador
de la gracia. No gobierna por imposicion, sino por revelacion.
No produce vida, sino que la cuida. No fabrica discipulos,
sino que forma a aquellos que el Espiritu ya vivificd. Esto
produce comunidades mas sanas, menos dependientes del
lider y mas sensibles a la obra del Espiritu.

También redefine la liturgia. Cuando la salvacién se
entiende como regeneracion soberana, los cultos dejan de ser
escenarios para provocar decisiones humanas y se convierten
en espacios donde la Palabra y el Espiritu operan con
libertad. La adoracion deja de ser una antesala emocional
para “pasar al altar” y se convierte en respuesta de altares que
funcionan desde los corazones redimidos.

La predicacion, en este marco, recupera su centralidad
biblica. Ya no es un discurso motivacional para inducir
cambios conductuales, sino una proclamacion fiel del
evangelio que Dios utiliza para llamar eficazmente a Sus
escogidos. Pablo declara que el evangelio es “poder de Dios
para salvacion” (Romanos 1:16), no poder del predicador ni
de la elocuencia humana.

Cuando la Iglesia ensefia correctamente la gracia,
desaparece la mentalidad de pacto humano con Dios. El
creyente deja de pensar que “hizo un trato” con el Sefior y
comienza a vivir desde la conciencia de haber sido incluido
en un pacto eterno que no depende de su desempeiio. El

—

21

'




Nuevo Pacto descansa sobre la fidelidad del Hijo, no sobre la
constancia del discipulo.

Esto no produce pasividad, sino descanso. Y del
descanso nace una obediencia mas profunda, sincera y
sostenida. El creyente ya no sirve por miedo a perder, sino
por gratitud por haber recibido. Ya no ora para ser aceptado,
sino porque vive en comunion. Ya no se consagra para ganar
posicion, sino porque ya fue posicionado en Cristo en lugares
celestiales (Efesios 2:6).

Esta comprension es esencial para los pastores que
trabajan bajo mi cobertura apostodlica. Si la base no es la
gracia soberana, la estructura terminara sosteniéndose en el
control, la exigencia y la comparacion. Pero si la base es
Cristo y Su obra consumada, el liderazgo se vuelve mas
ligero, mas biblico y mas alineado con el corazon del Padre.

La Iglesia que descansa en la eleccion soberana no se
vuelve indiferente a la mision; al contrario, se vuelve mas
fiel. Predica con urgencia, ama sin condiciones y sirve sin
manipulacion. Sabe que Dios tiene un pueblo, y que Su
Palabra no volvera vacia. Esa seguridad no apaga el fuego; lo
purifica.

Una de las mayores tensiones que suele surgir cuando
se ensefa con claridad la salvacidon por gracia soberana es el
temor de que esta verdad debilite el compromiso, la
responsabilidad o la santidad. Sin embargo, la Escritura
revela exactamente lo contrario. La verdadera gracia no

(=)



relaja la vida cristiana; la establece sobre un fundamento
inconmovible. El problema nunca fue la gracia, sino su
desconocimiento o su distorsion. Pablo anticipd esta objecion
cuando pregunto: “; Perseveraremos en el pecado para que
la gracia abunde?” y respondi6 con firmeza: “;En ninguna
manera!” (Romanos 6:1y 2).

La gracia no solo nos salva del castigo del pecado, sino
también del dominio del pecado. No nos deja donde
estabamos; nos traslada a una nueva realidad. “Porque el
pecado no se enserioreard de vosotros, pues no estdis bajo
la ley, sino bajo la gracia” (Romanos 6:14). La gracia no es
permiso para vivir sin transformacion; es el poder que
produce transformacion real. Donde la gracia reina, el pecado
pierde autoridad.

Aqui se manifiesta una verdad esencial del Nuevo
Pacto: la vida cristiana no es Cristo ayudandonos a ser
mejores personas, sino Cristo viviendo Su vida en nosotros.
Pablo lo expres6 de manera definitiva cuando dijo: “con
Cristo estoy juntamente crucificado, y ya no vivo yo, mas
vive Cristo en mi” (Galatas 2:20). Esta no es una metafora
devocional, sino una realidad espiritual objetiva. El viejo
hombre fue crucificado; el nuevo hombre vive por la vida del
Hijo.

Esta comprension destruye la falsa dicotomia entre
gracia y responsabilidad. La responsabilidad del creyente no
nace del esfuerzo humano independiente, sino de la vida de
Cristo operando internamente. Obedecemos porque tenemos

(=)



una nueva naturaleza, no para obtenerla. Amamos porque
fuimos amados, no para ser aceptados. Servimos porque Su
vida se expresa a través de nosotros, no para ganar
aprobacion.

Por eso Jesus pudo decir: “separados de mi nada
podéis hacer” (Juan 15:5). No dijo que podemos hacer poco,
ni que podemos hacer menos; dijo nada. Esto incluye incluso
las obras que intentamos hacer “para Dios”. Toda obra que
no nace de la vida de Cristo en nosotros, aun si tiene
apariencia espiritual, carece de valor eterno. Solo lo que
procede de El tiene peso de Reino.

Esta verdad debe formar la conciencia de los pastores
y lideres. Si no se comprende que toda la vida cristiana fluye
de la gracia, se termina exigiendo a las personas lo que solo
el Espiritu puede producir. Esto genera frustracion,
agotamiento espiritual y comunidades llenas de culpa. Pero
cuando se entiende que Dios “hace en nosotros lo que es
agradable delante de El por medio de Jesucristo” (Hebreos
13:21), el liderazgo se alinea con la obra divina en lugar de
competir con ella.

La recepcion de personas en la iglesia, desde esta
perspectiva, se convierte en un acto profundamente pastoral
y discernido. No se trata de contar conversiones, sino de
acompaiar procesos. No se trata de validar decisiones, sino
de observar la obra del Espiritu. La Iglesia recibe con amor,
ensefia con fidelidad y espera con paciencia, sabiendo que la
vida espiritual verdadera no se fabrica ni se acelera.

()



El discipulado, entonces, deja de ser un sistema de
control y se convierte en un camino de formacién en Cristo.
Se ensefia a los creyentes a vivir desde su identidad y no
desde la culpa. Se los guia a comprender quiénes son en El,
qué recibieron por gracia y como caminar conforme a esa
realidad. Pablo no discipulaba recordando constantemente lo
que faltaba, sino afirmando lo que ya habia sido dado:

“porque en El habita corporalmente toda la plenitud de la
Deidad, y vosotros estdis completos en EI”
Colosenses 2:9 y 10

Esta conciencia produce dependencia verdadera. El
creyente deja de confiar en su fuerza, su disciplina o su
constancia, y aprende a descansar en la fidelidad de Cristo.
La oracién deja de ser un intento de convencer a Dios y se
convierte en comunion. La obediencia deja de ser una carga
y se vuelve expresion de vida. La santidad deja de ser una
meta inalcanzable y se convierte en el fruto natural de una
vida unida a Cristo.

Para los pastores que trabajan bajo cobertura
apostolica, esta base doctrinal es innegociable. Todo sistema
de trabajo, toda liturgia, toda practica pastoral y todo modelo
de discipulado debe fluir desde esta comprension. Si el inicio
fue por gracia, el desarrollo debe ser por gracia y la madurez
también debe ser por gracia. Cualquier intento de avanzar
desde otro fundamento produciré estructuras que funcionan,
pero no vidas transformadas.

25

—
| —



La Iglesia que vive desde la gracia no es una iglesia
pasiva, sino profundamente activa; pero su actividad nace del
descanso, no de la ansiedad. No compite, no se compara, no
manipula. Predica el evangelio con claridad, confia en la obra
soberana de Dios y forma discipulos con paciencia y verdad.
Sabe que el Reino no se construye con métodos humanos,
sino con vida divina.

Todo lo que somos, lo somos en El. Todo lo que
tenemos, lo recibimos en El. Todo lo que hacemos con valor
eterno, lo hacemos porque El vive en nosotros. No hay
mérito, no hay gloria compartida, no hay espacio para el
orgullo espiritual.

“Porque de El, y por El, y para El, son todas las cosas. A
El sea la gloria por los siglos”
Romanos 11:36

Que esta conciencia gobierne la recepcion de personas,
la predicacion del evangelio, la formacion de discipulos y la
vida pastoral en cada una de las iglesias. Que nunca
olvidemos que fuimos encontrados, no porque buscamos;
regenerados, no porque decidimos; salvados, no porque
merecimos, sino porque Dios tuvo misericordia. Y que todo
lo que hagamos a partir de alli sea la manifestacion
agradecida de una vida que ya no nos pertenece, porque fue
escondida con Cristo en Dios.

“Para nosotros hay un solo Dios, el Padre, de quien
proceden todas las cosas y nosotros somos para El; y un

()




Seiior, Jesucristo, por quien son todas las cosas y por
medio del cual existimos nosotros.”
1 Corintios 8:6

)0
)o|[{o
)le)




Capitulo dos

PARAMETROS PARA
BAUTIZAR HERMANOS

“Por tanto, vayan y hagan discipulos de todas las
naciones, bautizandolos en el nombre del Padre y del Hijo
y del Espiritu Santo, ensefidandoles a obedecer todo lo que

les he mandado a ustedes. Y les aseguro que estaré con

ustedes siempre, hasta el fin del mundo.”
Mateo 28:19y 20

El bautismo, a lo largo de la historia de la Iglesia, ha
sido uno de los actos mas practicados y, paraddjicamente,
uno de los méas mal comprendidos. Con el paso del tiempo,
aquello que naci®6 como una sefial viva, sencilla y
profundamente espiritual, fue cargandose de significados
ajenos a su disefo original, hasta convertirse en muchos
contextos en un requisito institucional, un marcador de
pertenencia o incluso, en algunos casos, en una condicion
implicita para la salvacion. Cuando esto ocurre, el bautismo
deja de servir a la gracia y comienza a competir con ella.

28

—
| —



Para comprender correctamente el bautismo, es
indispensable volver a su origen, a su intencion divina y al
contexto en el que fue introducido. El bautismo no surge
como una orden eclesidstica ni como una practica litrgica
organizada por la Iglesia primitiva. Surge como una irrupcion
profética en la historia, anunciada y practicada por Juan el
Bautista, en un tiempo de transicion espiritual, cuando Dios
estaba cerrando una etapa y preparando otra completamente
nueva.

Juan aparece en el desierto predicando un bautismo de
arrepentimiento para perdon de pecados (Marcos 1:4). Su
mensaje no estaba dirigido a paganos, sino a Israel, al pueblo
del pacto. No olvidemos que Juan es un personaje que
pertenece al antiguo pacto, no al Nuevo, porque el Nuevo
Pacto no comienza en Mateo 1:1, ese es el comienzo del
Nuevo Testamento, pero el Nuevo Pacto comienza luego de
la crucifixién y resurreccion de Jesucristo.

Esto ya resulta profundamente revelador para muchos,
pero eso expone claramente la falta de correcta perspectiva
del evangelio. El llamado al arrepentimiento no era para que
el pueblo “volviera a la ley”, sino para que reconociera que,
aun teniéndola, necesitaba algo mas. El bautismo de Juan no
regeneraba, no justificaba y no impartia vida eterna.
Preparaba el corazén para recibir al Mesias.

Juan no estaba formando una nueva comunidad
religiosa ni estableciendo un sistema de membresia. No
exigia cursos previos, ni tiempos de prueba, ni evaluaciones

(»)



de conducta. Llamaba al arrepentimiento limitado por la vieja
naturaleza, un cambio de pensamiento, no para salvacion,
sino para recibir al Mesias. Juan bautizaba a quienes
respondian y anunciaba que venia uno mayor que €l, que
bautizaria con Espiritu Santo y fuego (Mateo 3:11). Su
bautismo no era el centro; era la sefial de que algo mucho mas
grande estaba por manifestarse.

En este contexto aparece Jesus para ser bautizado. Y
aqui se produce una de las escenas mas teoldgicamente
profundas de todo el Nuevo Testamento. Juan se resiste,
diciendo: “Yo necesito ser bautizado por ti, jy tu vienes a
mi?” (Mateo 3:14). La respuesta de Jesus revela el corazon
del acto: “Deja ahora, porque asi conviene que cumplamos
toda justicia” (Mateo 3:15).

Jestis no se bautiza porque necesitara arrepentirse, ni
porque tuviera pecados que confesar, ni porque necesitara
purificacion. Se bautiza para cumplir justicia. Pero no una
justicia producida por un acto ritual, sino una justicia
asumida en representacion. En su bautismo, Jesis se
identifica plenamente con la humanidad caida. Desciende a
las aguas no como un pecador que busca limpieza, sino como
el Justo que toma nuestro lugar.

Por esto, desde la revelacion del Nuevo Pacto que
vivimos en Cristo, nosotros no solo estuvimos en la cruz y en
la tumba, también estuvimos en las aguas del Jordan. Cuando
el Sefior nos mete en la Persona de Cristo, no solo es para

30

—
| —



avanzar hacia una vida victoriosa, sino también para ser parte
de un pasado que le da sustancia a nuestra realidad presente.

Este acto es profundamente coherente con toda la obra
redentora. Asi como en la cruz El cargd con nuestros
pecados, en el bautismo FI se alined con nuestra condicion.
Y asi como su obediencia perfecta nos es imputada como
justicia (Romanos 5:19), su identificacion con nosotros se
convierte en la base de nuestra identificacion con El. El
bautismo de Jeslis no inaugura una obligacion ritual; revela
una realidad espiritual: todo lo que somos delante de Dios, lo
somos en El.

Cuando el Padre declara desde el cielo: “Este es mi
Hijo amado, en quien tengo complacencia” (Mateo 3:17),
no lo hace después de que Jesus haya realizado milagros,
predicado multitudes o muerto en la cruz. Lo declara al inicio
de su ministerio, afirmando que la aprobacion precede a la
obra. Esta es una verdad que la Iglesia necesita recuperar: la
aceptacion no es el resultado de lo que hacemos; es el punto
de partida de lo que vivimos.

Desde esta perspectiva, el bautismo cristiano jamas
puede ser entendido como un medio para obtener algo de
Dios. No produce salvacion, no imparte justicia, no habilita
filiacion. Todo eso es recibido en Cristo por medio de la
regeneracion, obra soberana del Espiritu Santo (Tito 3:5). El
bautismo no crea una realidad espiritual; la expresa. Cristo es
nuestra vida, nuestra justicia, nuestra salvacion y no hay
ritual alguno que pueda contribuir a eso.

()



Jesls, sin embargo, ordena bautizar. En la gran
comision, El instruye a sus discipulos a hacer discipulos,
bautizandolos en el nombre del Padre, del Hijo y del Espiritu
Santo (Mateo 28:19). Esto nos muestra que el bautismo tiene
un lugar claro en la vida de la Iglesia, pero ese lugar debe ser
entendido correctamente. No es el inicio de la vida espiritual,
sino su manifestacion publica. No es la puerta de entrada al
Reino, sino una sefial visible de que alguien ya fue alcanzado
por ¢l

De hecho, notemos que bautismo en griego, la palabra
para “bautismo” deriva de “baptizo”, que significa
literalmente ‘“‘sumergir, inmergir o hundir”, por lo tanto,
desde la esencia espiritual del mandato de Cristo, orden6 a
sus discipulos sumergir a las personas en el nombre del
Padre, del Hijo y del Espiritu Santo. Esto no lo verd
cualquiera, pero eso es mucho mas que ser sumergidos en
agua, El habl6 de ser sumergidos en Dios.

Ahora bien, no tengo problemas con el bautismo en
aguas, pero cuando el bautismo es colocado en un lugar que
no le corresponde, se produce confusion doctrinal y dafo
pastoral. Algunas iglesias han convertido el bautismo en una
especie de certificacion espiritual, otras en un requisito para
pertenecer institucionalmente, y otras en un rito que, de
manera implicita, se asocia con la salvaciéon. Todo esto
contradice el orden del Nuevo Pacto.

El apodstol Pedro luego de recibir el bautismo del
Espiritu Santo y fuego en el Pentecostés, fue consultado

(»)



sobre como recibir esa gracia y Pedro erroneamente se
apresurd a decir: “Arrepentios, y bauticese cada uno de
vosotros en el nombre de Jesucristo para perdon de los
pecados; y recibiréis el don del Espiritu Santo” (Hechos
2:38). Esto ha generado que muchos hagan doctrina de sus
palabras, pero el Sefior unos capitulos después, se encarga de
demostrar que Pedro establecid requisitos por su propio
parecer.

La Escritura muestra con claridad que la regeneracion
puede preceder al bautismo y al arrepentimiento como
muchos proponen. Primero, aclaro que el arrepentimiento es
“Metanoia” que significa cambio de pensamiento, y no
puede alguien no regenerado cambiar su manera de pensar si

primero no recibe la vida que es la luz de los hombres (Juan
1:4).

La Palabra dice que antes de conocer al Sefior éramos
enemigos de Dios en nuestra mente (Colosenses 1:21). No se
puede pasar de una mente enemiga a la mente de Cristo por
voluntarismo humano. Eso es imposible. El cambio de
pensamiento es para los hijos de Dios, que recibimos la vida,
y a partir de ella podemos ver, para creer y para cambiar
nuestra manera de pensar. Es la revelacion la que produce en
nosotros un cambio de pensamiento. No puede una persona
en tinieblas cambiar su manera de pensar porque no tiene
opciones para hacerlo. Quienes estan en tinieblas no pueden
ver la luz, a no ser por la gracia divina.

33

—
| —



Volviendo al bautismo; vemos que en la casa de
Cornelio, el Espiritu Santo desciende sobre los oyentes
mientras Pedro ain predicaba, y recién después de haber
recibido el Espiritu Santo, fueron bautizados en agua
(Hechos 10:44 al 48). La vida espiritual no esper¢ al rito; el
rito simplemente reconocid lo que Dios ya habia hecho. Esto
rompid los requisitos de Pedro, porque esos gentiles no se
habian arrepentido y se habian bautizado en aguas, cuando
ya habian sido llenos del Espiritu Santo.

El bautismo, entonces, debe ser entendido como una
respuesta obediente, no como una condicion espiritual. Es
una expresion externa de una obra interna. Pablo ensefia que
en el bautismo somos sepultados con Cristo para muerte, a
fin de que, asi como El resucitd, andemos en vida nueva
(Romanos 6:3 y 4). Este texto no ensefa que el agua produce
la muerte al viejo hombre, sino que declara simbolica y
publicamente una muerte que ya ocurrid en Cristo.

Pedro aclara cuidadosamente este punto cuando dice
que el bautismo salva, “no quitando las inmundicias de la
carne, sino como la aspiracion de una buena conciencia
hacia Dios” (1 Pedro 3:21). El agua no limpia el pecado; la
sangre de Cristo lo hace. El bautismo afecta la conciencia, no
la justificacion. Ordena internamente lo que ya es verdadero
espiritualmente. Los seres humanos somos muy marcados
por lo que experimentamos de manera sensorial, por eso la
consciencia puede ser trastocada por un acto tan conmovedor
como el bautismo en aguas.

34

—
| —



Desde una perspectiva pastoral, esto es crucial.
Cuando se ensefa que el bautismo salva o completa algo que
la gracia no termind, se introduce inseguridad. Pero cuando
se ensefia correctamente, el bautismo fortalece la fe, afirma
la identidad y celebra ptblicamente la obra de Dios en una
vida. Es un acto de testimonio, no de transaccion.

La Iglesia necesita recuperar la sencillez del bautismo
sin caer en negligencia. Simplificar no es banalizar; es volver
a lo esencial. El problema no es cuidar a las personas, sino
sustituir la obra del Espiritu por controles humanos. Cuando
se imponen tiempos arbitrarios, cursos obligatorios extensos
o pruebas de conducta, se termina midiendo la salvacidén con
parametros humanos y no con la gracia divina.

El encuentro de Felipe con el eunuco etiope es
profundamente revelador. Al escuchar el evangelio, el
eunuco pregunta: “Aqui hay agua; ;qué impide que yo sea
bautizado?” (Hechos 8:36). La respuesta 1mp11<:1ta es
contundente: nada. No hubo procesos previos, ni
evaluaciones, ni demoras institucionales. Hubo anuncio del
evangelio, fe sencilla y obediencia inmediata.

Esto no significa que la Iglesia deba actuar sin
discernimiento, sino que debe confiar mas en la obra del
Espiritu que en sus propios sistemas. El bautismo no fue
disefiado para ser una herramienta de control, sino una
celebracion de gracia. Donde hay vida, debe haber libertad
para expresarla. De hecho, conozco a muchas personas que
vivieron algunos afios aparentando su espiritualidad y luego

()



de bautizarse se apartaron completamente de Dios. El
bautismo no garantiza la permanencia, la fidelidad o la
verdad que opera en los corazones y que solo Dios conoce.

Personalmente he bautizado a muchas personas,
algunas han perseverado y otras se han apartado. Algunas
seguramente volveran por el trato de Dios con sus vidas y
otros tal vez, nunca fueron lo que aparentaron ser. Eso no es
algo que nosotros podamos evitar o controlar, Dios conoce
quienes son suyos (2 Timoteo 2:19) y esa debe ser nuestra
paz. Lo que no quisiera, es que el dia que me toque estar en
la presencia del Sefor tenga que explicar por qué motivo no
meti al agua a alguien que El envi6. Tal vez puede que haya
bautizado a alguien no regenerado, pero no quisiera jamas
impedir el agua a quienes el Sefior no les impidié Su sangre,
Su cuerpo y Su Espiritu.

Cuando el bautismo es comprendido desde la obra
consumada de Cristo y no desde el esfuerzo humano, su lugar
dentro de la vida de la Iglesia se ordena de manera natural.
Deja de ser una frontera que separa “adentro” de “afuera” y
pasa a ser una expresion visible de una realidad invisible que
ya fue establecida por la gracia. En este sentido, el bautismo
no inaugura la vida cristiana, sino que la confiesa
publicamente.

El apostol Pablo desarrolla esta verdad con
profundidad cuando ensefia que, al ser bautizados, somos
identificados con la muerte y la resurreccion de Cristo. “;No
sabéis que todos los que hemos sido bautizados en Cristo

()



Jesus, hemos sido bautizados en su muerte?” (Romanos
6:3). El énfasis del texto no esta en el agua, sino en Cristo. El
bautismo apunta a una union previa y real con E1. No somos
unidos a Cristo por el bautismo; somos bautizados porque ya
estamos en Cristo.

Esta union es la esencia del Nuevo Pacto. Estar “en
Cristo” no es una figura retorica, sino una condicion
espiritual objetiva. Pablo afirma que fuimos sepultados con
El en el bautismo y resucitados con El mediante la fe en el
poder de Dios (Colosenses 2:12). La fe no se activa por el
acto, sino que se expresa a través de €l. El bautismo, en este
marco, es un lenguaje corporal de la fe: el cuerpo declara lo
que el Espiritu ya produjo en el interior y por ende no es lo
que determina la verdad eterna.

Aqui es donde el bautismo adquiere un valor profundo
en relacion con la conciencia. Pedro lo expresa con precision
cuando aclara que el bautismo no quita las inmundicias de la
carne, sino que es la aspiracion, o respuesta, de una buena
conciencia hacia Dios (1 Pedro 3:21). La conciencia necesita
alinearse con la verdad del evangelio. El bautismo no cambia
la realidad espiritual, pero si ayuda a ordenar internamente
esa realidad en la mente y el corazon del creyente.

Muchos creyentes regenerados viven durante afios con
una conciencia debilitada, no porque no sean salvos, sino
porque no han afirmado publicamente su identificacion con
Cristo. El bautismo, cuando es ensefiado correctamente, se
convierte en un acto de afirmacion espiritual, una declaracién

()



visible de pertenencia y un punto de referencia en el caminar
de fe. No es un amuleto espiritual, sino una proclamacion
consciente: “pa no vivo yo, Cristo vive en mi...”

Sin embargo, cuando este acto es rodeado de
exigencias humanas, su efecto se distorsiona. La Iglesia, en
su intento de “cuidar” la santidad del bautismo, muchas veces
termina protegiendo un sistema y no a las personas. Se
establecen cursos extensos, tiempos arbitrarios, requisitos
conductuales y evaluaciones subjetivas que no tienen un
fundamento claro en la Escritura. El resultado es una
burocracia espiritual que desalienta, confunde y, en algunos
casos, produce muchas heridas.

Recuerdo mis tiempos de evangelista. Visité una
congregacion nacida como anexo de una filial de Ia
institucion a la que pertenecia. El pastor identificado como
auxiliar por la casa central, estaba muy emocionado, porque
habia organizado un bautismo para el fin de semana. Para
€s0, estaban preparando una gran fiesta y todos los aspirantes
estaban muy entusiasmados.

Unos dias previos al bautismo, llegd el pastor
presidente y descalifico al noventa por ciento de los
hermanos anotados para bautizarse, por no tener sus vidas
ordenadas. Lo que pretendia ser una fiesta de hermanos
recién convertidos, se convirtidé en dolor, en heridas, en una
fiesta que no se realizd y en familias enteras que se apartaron
de esa congregacion. Indudablemente cuando los hombres se

—

38

'




ponen en jueces y no contemplan la gracia, lo Gnico que
producen es injusticia y dolor.

El libro de los Hechos presenta un patron notablemente
simple. Los que recibian la palabra eran bautizados (Hechos
2:41). Los que creian, eran bautizados (Hechos 18:8). En
Filipos, el carcelero y toda su casa fueron bautizados “en
aquella misma hora de la noche” (Hechos 16:33). No se
registra ningun proceso previo prolongado ni una
postergacion institucional del acto por causa del testimonio o
de ciertos cursos a realizar. La urgencia no nacia de la
ansiedad humana, sino del gozo de una vida recién alcanzada
por la gracia.

Esto no implica ausencia de ensefianza respecto del
bautismo, sino claridad y sencillez. El evangelio no es
complejo; es profundo. El bautismo no requiere una
formacidn avanzada, sino una comprension basica y sincera
de lo que Cristo hizo. Exigir madurez antes del bautismo es
desconocer que la madurez es fruto del camino, no requisito
para iniciarlo. Nadie crece antes de nacer; se crece porque se
nacio.

Cuando la Iglesia convierte el bautismo en una
recompensa por buen comportamiento o en una certificacion
de madurez, introduce una logica ajena al Reino. Se
comienza a medir la gracia con pardmetros humanos y se
coloca al liderazgo en un lugar que no le corresponde: el de
juez de la regeneracion. Solo Dios conoce los corazones. La

—

39

'



Iglesia acompana, ensefia y discierne, pero no valida la obra
de Dios mediante procedimientos humanos.

Esto no significa que el bautismo deba administrarse
de manera irresponsable o automatica. El discernimiento
pastoral sigue siendo necesario. Pero el discernimiento no es
sinébnimo de control. El discernimiento observa la obra del
Espiritu; el control intenta reemplazarla. El primero confia en
la gracia; el segundo confia en los sistemas.

Desde una perspectiva de Reino, los requisitos biblicos
para el bautismo son sorprendentemente simples. Haber oido
el evangelio, haber respondido desde una fe otorgada por la
gracia, y comprender, aunque sea de manera elemental, el
significado del acto por causa de la revelacion de Dios. No
se trata de una fe perfecta ni de una conducta intachable, sino
de una fe genuina. La Escritura nunca presenta el bautismo
como un premio para los maduros, sino como una expresion
inicial de obediencia.

Jestis mismo vincul6 la fe y el bautismo, pero nunca
los confundi6. “El que creyere y fuere bautizado, serd
salvo” (Marcos 16:16). La condenacion no se atribuye a la
falta de bautismo, sino a la incredulidad. Esto deja en claro
el orden y el peso de cada cosa. La fe es esencial; el bautismo
es consecuencia de haber creido. Por eso Jesus confront6 a
los religiosos que no habian creido y aceptado el bautismo de
Juan.

—

40

'



Desde este entendimiento, los cursos y tiempos deben
ser herramientas al servicio de la gracia, no obstaculos. La
ensefianza previa al bautismo puede y debe existir, pero con
un enfoque pastoral, breve, claro y centrado en Cristo. No
como un filtro, sino como una preparacion. No como una
prueba, sino como un acompafiamiento. Cada contexto local
puede adaptar la forma, pero el espiritu debe ser el mismo:
facilitar, no dificultar.

Una iglesia con parametros de Reino no mide su salud
por la cantidad de requisitos que impone, sino por la vida que
acompana. El bautismo, celebrado con gozo y libertad, se
convierte en una proclamacion publica del evangelio. Es una
predicacion sin palabras. La comunidad observa, la familia
presencia, y el nombre de Cristo es exaltado no por un rito
solemne, sino por una vida transformada.

El problema no es el orden, sino el legalismo. El
problema no es la ensefianza, sino la desconfianza en la
gracia. Cuando la Iglesia vuelve a confiar en la obra soberana
del Espiritu Santo, el bautismo recupera su belleza original.
Deja de ser un tramite y vuelve a ser una celebracion. Deja
de ser una exigencia y vuelve a ser una respuesta. Deja de ser
un instrumento institucional y vuelve a ser una sefal del
Reino.

Cuando el bautismo es restaurado a su lugar correcto
dentro de la vida de la Iglesia, deja de ser un punto de tension
y se convierte en un espacio de gracia. Ya no se lo vive con
temor, ansiedad o presion institucional, sino como una

()



expresion gozosa de obediencia nacida de la vida nueva. En
una Iglesia que camina bajo parametros de Reino, el
bautismo no compite con la cruz ni con la obra del Espiritu,
sino que las honra.

La Iglesia esta llamada a discernir, no a sustituir, la
obra de Dios. El bautismo, por su propia naturaleza, requiere
acompafiamiento pastoral, pero ese acompafiamiento debe
fluir desde la confianza en la regeneraciéon y no desde la
sospecha permanente. Cuando se desconfia sistematicamente
de la obra del Espiritu, se multiplican los controles humanos.
Cuando se confia en la gracia, se cuida sin asfixiar y se
ensefia sin imponer.

Una comunidad madura no es aquella que levanta mas
barreras, sino la que forma mejor. La ensefianza previa al
bautismo, cuando existe, debe apuntar a afirmar la identidad
en Cristo y a esclarecer el significado del acto, no a evaluar
la validez de la conversion. El bautismo no es una meta a
alcanzar después de haber demostrado fidelidad; es una de
las primeras expresiones visibles de una vida que ya fue
alcanzada por la fidelidad de Dios.

Desde esta perspectiva, los tiempos no deben ser
normativos ni rigidos. La Escritura no establece un periodo
estandar entre la fe y el bautismo. En algunos casos fue
inmediato; en otros, acompanado de ensefianza basica. Lo
determinante no fue el reloj institucional, sino la obra
evidente del Espiritu. La Iglesia debe aprender a moverse con
sensibilidad espiritual, no con cronogramas inflexibles.

(=)



El acompafiamiento pastoral encuentra aqui su
verdadero lugar. Acompanar no es retrasar, sino caminar
junto. No es condicionar, sino afirmar. No es probar, sino
nutrir. El pastor no es un examinador de méritos, sino un
guardian de la gracia. Su tarea no es decidir quién es digno,
sino cuidar que el acto se realice con verdad, claridad y amor.

En este marco, el bautismo se convierte también en una
herramienta de discipulado saludable. Al ser celebrado
publicamente, la comunidad entera recuerda que la vida
cristiana comienza con una obra que no nos pertenece. Cada
bautismo es una predicacion silenciosa del evangelio: alguien
murié con Cristo, alguien resucitd con El, alguien ahora vive
desde una identidad nueva. La Iglesia es edificada no por la
solemnidad del rito, sino por la claridad del mensaje.

El bautismo también protege a la Iglesia de dos
extremos peligrosos. Por un lado, del sacramentalismo, que
atribuye al acto un poder que solo pertenece a Cristo. Por
otro, del desprecio del acto, que lo reduce a una formalidad
sin significado. La gracia no elimina las sefiales; les devuelve
su sentido. El Reino no se edifica sin expresiones visibles,
pero tampoco depende de ellas.

En una Iglesia con pardmetros de Reino, el bautismo
no es usado como puerta de membresia ni como herramienta
de clasificacion espiritual. La pertenencia al Cuerpo de Cristo
es obra del Espiritu, no de un acto litargico. “Porque por un
solo Espiritu fuimos todos bautizados en un cuerpo” (1
Corintios 12:13). Esto implica que el bautismo en agua

()




testifica y complemente el bautismo en su triple esencia. Es
decir, los tres bautismos del Nuevo Pacto son el bautismo en
agua, el bautismo en el cuerpo y el bautismo en el Espiritu.

Esta comprension libera a los creyentes de la ansiedad
de “cumplir” y los introduce en la libertad de obedecer.
Libera a los pastores de la carga de “garantizar resultados” y
los posiciona como colaboradores de la obra de Dios. Libera
a la Iglesia de estructuras innecesarias y la devuelve a la
sencillez del evangelio. Donde la gracia gobierna, el orden
no se pierde; se redime.

El bautismo, vivido desde esta perspectiva, se integra
naturalmente con todo lo que sigue en la vida de la Iglesia.
Prepara el terreno para una adoracion mas consciente, para
una participacion mas libre en la comunidn, para un
discipulado mas profundo y para una vida comunitaria menos
marcada por la obligacién y mas por la gratitud. No es un
acto aislado, sino parte de una cultura de Reino.

Por eso, es fundamental que los pastores bajo cobertura
apostolica compartan esta misma vision y la comuniquen con
claridad y unidad. No para imponer un formato tnico, sino
para custodiar un espiritu comin. La unidad no se logra
uniformando précticas, sino alineando convicciones. Donde
hay conviccion de gracia, las préacticas se ordenan solas.

Que cada bautismo celebrado en nuestras iglesias sea
un recordatorio vivo de que todo comienza en Dios y todo
termina en Dios. Que nunca perdamos de vista que fuimos

[w)



sumergidos en Cristo antes de ser sumergidos en agua, que
morimos con El antes de descender a las aguas, y que
resucitamos con El antes de levantarnos empapados. El agua
sefiala; la vida es Cristo.

Que el bautismo no sea una carga ni un tramite, sino
una celebracion de la obra consumada. Que no sea una
barrera, sino un puente. Que no sea una exigencia religiosa,
sino una expresion de fe. Y que, al igual que todo en la vida
del Reino, esté impregnado de gracia, sostenido por la verdad
y gobernado por el Espiritu.

“Porque los oian que hablaban en lenguas, y que
magnificaban a Dios. Entonces respondio Pedro:
JPuede acaso alguno impedir el agua, para que no sean
bautizados estos que han recibido el Espiritu Santo
también como nosotros? Y mando bautizarles en el
nombre del Sefior Jesus. Entonces le rogaron que se
quedase por algunos dias.”

Hechos 10:46 al 48

)o
)ol[{o
)le)

45

—
| —



Capitulo tres

PARAMETROS PARA
LAALABANZA Y LA ADORACION

“Con todo mi corazon alabo al Seiior; que todo mi ser
alabe su santo nombre. Con todo mi corazon alabo al
Serior y no olvides ninguno de sus beneficios.”
Salmo 103:1-2:

La Iglesia del Nuevo Pacto estd llamada a vivir
centrada en la presencia de Dios y no en la estimulacion de
los sentidos. Cuando hablamos de alabanza y adoracion, no
estamos tratando un segmento litargico del culto ni un
espacio reservado a la musica, sino una dimension espiritual
que atraviesa toda la vida del creyente y define la identidad
profunda de la Iglesia. Reducir la alabanza y la adoracion a
un momento musical es empobrecer una realidad que,
biblicamente, es mucho mas amplia, profunda vy
transformadora.

Desde el inicio de la revelacion biblica, la adoracion
aparece ligada al corazon del hombre y a su relacion con
Dios. Antes de que existiera un templo, antes de que hubiera

()



instrumentos o estructuras ceremoniales, ya habia
adoradores. Abel ador6 ofreciendo lo mejor de su corazon;
Abraham adoro levantando altares en obediencia; Moisés
ador6 quitandose el calzado ante la santidad divina. En
ninguno de estos episodios la musica fue el centro, sino la
rendicion, la obediencia y el reconocimiento de quién es
Dios. Esto nos obliga a revisar con honestidad qué lugar le
hemos dado a la musica dentro de la vida de la Iglesia.

La alabanza, en su sentido biblico, es la exaltacion
consciente y constante de Dios por quien El es,
independientemente de las circunstancias. No es una reaccion
emocional ni un estimulo externo, sino una conviccion
interna. El salmista declara que bendecira al Sefior en todo
tiempo y que su alabanza estara de continuo en su boca. Esta
continuidad no puede limitarse a un repertorio de canciones
ni a un espacio dominical; es una actitud espiritual que se
expresa en palabras, decisiones, conductas y prioridades.

La adoracion, por su parte, es ain mas profunda.
Implica postracidon interior, entrega total, rendicion del yo
delante de Dios. Jesus lo dejo claramente establecido cuando
hablé con la mujer samaritana y afirmé que el Padre busca
adoradores que lo adoren en espiritu y en verdad. No hablo
de musicos, ni de estilos, ni de tiempos de duracion, sino de
una condicion del corazon. Espiritu y verdad son los dos ejes
que sostienen la adoracion genuina: sin espiritu, la adoracion
se vuelve ritual; sin verdad, se transforma en hipocresia.

47

—
| —



El gran problema de la Iglesia contemporanea no es la
musica en si misma, sino el desplazamiento del centro. La
musica, que deberia ser un canal, en muchos contextos se ha
convertido en el protagonista. Plataformas que parecen
escenarios, luces que buscan provocar emociones, sonidos
que imitan modelos del mundo, y lideres de alabanza tratados
como celebridades, revelan un cambio de enfoque peligroso.
Cuando la atencion se dirige mas al que canta que a Aquel a
quien se canta, la adoracion deja de ser adoracion y se
convierte en espectaculo.

Aclaro que de ninguna manera tengo problemas con
los buenos equipos de sonido, con las luces o las pantallas,
eso no es algo que criticaria bajo ningin punto de vista. No
estoy refiriéndome a las instalaciones o las virtudes de la
tecnologia, eso no es algo que me importe en absoluto, mi
carga obedece a los corazones. Eso es lo que debemos cuidar,
y ese es mi enfoque en este tema.

El Nuevo Testamento no presenta a la musica como el
eje de la vida congregacional. La iglesia del primer siglo
perseveraba en la doctrina de los apostoles, en la comunion,
en el partimiento del pan y en las oraciones. Se menciona el
canto de salmos, himnos y canticos espirituales, pero siempre
en el marco de una vida llena del Espiritu y sometida a la
Palabra. La musica acompafiaba la vida espiritual, no la
reemplazaba ni la dirigia.

Es legitimo preguntarnos si la centralidad que hoy se
le da a la musica tiene sustento biblico o si responde mas a

()



modelos culturales y comerciales. En muchas naciones, la
musica cristiana se ha transformado en una industria, con
intereses econdmicos, estrategias de mercado y figuras
publicas que generan admiracion y dependencia. Esto no solo
afecta la pureza de la adoracidn, sino que introduce valores
ajenos al Reino, como la competencia, la vanidad, el ego y la
busqueda de reconocimiento.

Existe una diferencia profunda entre un musico y un
adorador. El musico desarrolla habilidades técnicas; el
adorador cultiva una vida rendida. EI musico puede ejecutar
una cancion; el adorador ofrece su vida como sacrificio vivo.
Cuando las plataformas se llenan de musicos talentosos pero
espiritualmente descuidados, los conflictos no tardan en
aparecer: celos, pleitos, orgullo, comparaciones y luchas de
poder. Estas actitudes no son problemas menores; revelan
una ausencia de vida espiritual profunda.

La excelencia natural nunca puede reemplazar la
excelencia espiritual. No estd mal invertir en buenos equipos
de sonido, iluminacién o pantallas, pero es grave descuidar
la santidad, la comunion con Dios y la sensibilidad al Espiritu
Santo. La Iglesia no debe conformarse con ambientes bien
producidos si en ellos no se manifiesta la presencia de Dios.
La gloria de Dios no se compra con tecnologia ni se provoca
con estimulos sensoriales; se manifiesta donde hay corazones
humildes y obedientes.

Otro aspecto que requiere discernimiento es el origen
y el contenido de la musica que se introduce en la Iglesia. No

(»)



todo lo que se presenta como cristiano edifica
espiritualmente. Satands ha utilizado la musica desde el
principio como instrumento de influencia y distorsion, y seria
ingenuo pensar que no intenta hacerlo también dentro de la
Iglesia. Esto exige pastores atentos, con criterio espiritual,
capaces de evaluar no solo el ritmo o el estilo, sino el espiritu,
la letra y el mensaje que se transmite en cada cancion.

Muchas letras que hoy se cantan no exaltan a Dios,
sino que colocan al ser humano en el centro. Otras mezclan
conceptos del Antiguo y del Nuevo Pacto sin discernimiento,
generando confusion doctrinal. Algunas apelan mas a la
emocion que a la revelacion, produciendo experiencias
intensas pero superficiales. La adoracion verdadera nace de
la verdad revelada; no puede sostenerse sobre frases vacias o
conceptos humanistas.

La liturgia y la planificacion no son enemigas del
Espiritu. El orden es necesario, pero el orden sin sensibilidad
espiritual se vuelve rigidez. En muchos cultos se respeta el
programa, pero se ignora el fluir del Espiritu. Se canta lo
planificado aunque Dios esté hablando otra cosa, se corta
cuando el Espiritu estd obrando, o se insiste cuando ya no hay
vida. Esta falta de discernimiento revela la necesidad urgente
de formar lideres de alabanza espiritualmente maduros,
capaces de escuchar a Dios y responder con obediencia.

Resulta especialmente doloroso cuando, después de

una predicacion ungida, la musica que sigue no guarda
ninguna relacién con lo que Dios esta ministrando. Esto no

(%)




es un detalle menor; revela una desconexion entre la Palabra
y la adoracion. La musica deberia acompanar y profundizar
la obra del Espiritu, no interrumpirla ni desviar la atencion.

La adoracién auténtica requiere vidas alineadas. No
puede haber verdadera adoracion cuando hay pecado no
confesado, doble vida o actitudes contrarias al caracter de
Cristo. Por eso, los equipos de alabanza no deberian reunirse
solo para ensayar canciones, sino para orar, confesar, sanar
relaciones y ser ministrados. La luz aumenta donde hay
verdad, y la verdad libera de la hipocresia que tanto dafia la
vida espiritual.

El Sefior no busca canciones perfectas, sino corazones
limpios. Bienaventurados los de limpio corazon, porque ellos
veran a Dios. Esta promesa no es poética, es espiritual. Ver a
Dios implica sensibilidad, comunion y gozo profundo en Su
presencia. Cuando la Iglesia pierde esta vision, comienza a
fabricar idolos modernos: escenarios, artistas, estilos,
experiencias sensoriales. Pero quienes necesitan ver con los
ojos naturales para adorar revelan una ceguera espiritual.

La alabanza y la adoraciéon, en el marco de los
parametros del Reino, deben ser restauradas a su lugar
correcto. No como un ministerio autbnomo, no como un
espectaculo, no como un producto cultural, sino como la
expresion viva de una Iglesia enamorada de su Sefior.
Cuando Cristo vuelve a ocupar el centro, la mtsica encuentra
su lugar correcto: un medio al servicio de la presencia, y no
un fin en si mismo.

—

51

'



Pastores y lideres estan llamados a guardar la
plataforma con celo santo. No para apagar la creatividad ni
la expresion, sino para proteger la esencia. La Iglesia que
camina en el Reino no necesita impresionar, necesita habitar.
No necesita producir ambientes, necesita rendirse. Alli donde
la adoracidén vuelve a ser vida, el Reino se manifiesta con
poder, verdad y transformacion duradera.

La restauracion de la adoracion en la Iglesia exige
también una revision profunda del concepto de presencia de
Dios. Durante muchos afios se ha ensefiado, de manera
implicita o explicita, que la presencia de Dios “desciende”
cuando la musica alcanza cierto climax emocional. Esto ha
llevado a confundir presencia con sensacion, uncidon con
atmosfera, y mover del Espiritu con estimulo sensorial. Sin
embargo, la Escritura ensefia que Dios habita en medio de su
pueblo de manera permanente, y que somos templo del
Espiritu Santo. La presencia no se invoca, se honra; no se
provoca, se reconoce; no depende de acordes, sino de
corazones rendidos.

Cuando la Iglesia entiende esto, la adoracion deja de
ser una busqueda desesperada de experiencias intensas y se
convierte en una respuesta constante a una realidad espiritual
ya establecida. La presencia de Dios no es un premio para
quienes cantan bien, sino una herencia para quienes caminan
en obediencia. Esta comprension cambia radicalmente la
manera de conducir los cultos, de preparar los tiempos
congregacionales y de evaluar lo que verdaderamente edifica.

52

—
| —



En el Nuevo Pacto, el altar ya no es un lugar fisico,
sino la vida misma del creyente. El apostol Pablo exhorta a
presentar los cuerpos como sacrificio vivo, santo y agradable
a Dios, lo cual define como un culto racional (Romanos
12:1). Esta afirmacion es profundamente reveladora: el
verdadero culto no se limita a un espacio ni a un horario, sino
que se expresa en una vida ofrecida diariamente. Alli donde
no hay entrega de vida, no puede haber adoracion genuina,
por mas musica que se produzca.

Esta verdad confronta directamente muchas practicas
actuales. Se canta sobre rendicidon, pero no se vive en
rendicion. Se proclama santidad, pero se toleran actitudes que
entristecen al Espiritu. Se habla de intimidad con Dios, pero
se descuida la oracion secreta y la vida devocional. La
adoracidn se vacia de contenido cuando no esta respaldada
por una vida coherente.

La duracion de los tiempos de alabanza y adoracion
también merece discernimiento. No es la extension del
tiempo lo que determina la profundidad espiritual, sino la
calidad del corazoén que se presenta delante de Dios. Hay
cultos largos con poca vida espiritual, y momentos breves
cargados de una profunda manifestacion de la presencia de
Dios. Insistir en prolongar un tiempo musical cuando no hay
direccion del Espiritu puede ser tan dafiino como cortar
prematuramente cuando Dios esta obrando.

El discernimiento espiritual es una de las mayores
carencias en muchos equipos de alabanza. Discernir no es

()




improvisar, ni dejarse llevar por emociones, sino escuchar
con atencion al Espiritu Santo y responder con obediencia.
Esto requiere formacion espiritual, madurez, sujecion
pastoral y una vida de comunion constante con Dios. No se
aprende solo con ensayos, sino en el aposento secreto.

Otro aspecto fundamental es la relacion entre
adoracidn y doctrina. La adoracién no puede separarse de la
verdad revelada. Lo que la Iglesia canta termina formando la
teologia del pueblo. Muchas personas recuerdan mas las
letras de las canciones que los mensajes predicados. Por eso,
cantar letras confusas, incompletas o incorrectas no es un
asunto menor, sino una seria responsabilidad pastoral.

Cuando las canciones no reflejan la revelacion del
Nuevo Pacto, cuando exaltan al hombre por encima de
Cristo, o cuando presentan una espiritualidad centrada en las
emociones, la Iglesia comienza a construir una fe débil,
inestable y dependiente de estimulos externos. La adoracion
debe afirmar verdades eternas: la obra consumada de Cristo,
la gracia, la autoridad del Reino, la centralidad de la cruz, la
identidad en Cristo y la esperanza gloriosa.

La mezcla de pactos es otro problema recurrente. Se
cantan promesas dadas a Israel sin el debido contexto, se
proclaman declaraciones sin fundamento en Cristo, y se
confunden principios del Antiguo Pacto con la realidad del
Nuevo. Esto no solo genera confusion, sino que debilita la
comprension del evangelio. La adoracion debe surgir de una
correcta interpretacion de la Palabra.

(%)




La formacion espiritual de los musicos y lideres de
alabanza es, por lo tanto, innegociable. No basta con talento
ni con buena intencion, deben ser instruidos en la Palabra. El
caracter precede al don, y la unciéon no puede sostenerse
donde no hay integridad. Pastores y lideres deben asumir la
responsabilidad de discipular a quienes estan en las
plataformas, no solo musicalmente, sino espiritualmente,
emocionalmente y doctrinalmente.

Los espacios de confesion, restauracion y ministracion
dentro de los equipos de alabanza no son opcionales, sino
necesarios. Donde se confiesan las faltas y se camina en la
luz, el Espiritu Santo tiene libertad para obrar. Donde se
esconden pecados, se justifica la doble vida o se tolera la
hipocresia, la adoracion se convierte en una actuacion.

La sensualidad en las plataformas cristianas es una
sefial alarmante de la influencia del sistema del mundo dentro
de la Iglesia. Gestos, vestimentas y actitudes que buscan
llamar la atencion sobre el cuerpo o la personalidad del
ministro contradicen el espiritu de la adoracion. La verdadera
adoracion dirige todas las miradas a Cristo, no al adorador.

La Iglesia debe recuperar la sencillez espiritual sin
perder profundidad. No se trata de volver atras ni de rechazar
toda expresion contemporanea, sino de filtrar todo a la luz del
Reino. No todo lo nuevo edifica, y no todo lo antiguo es
obsoleto. El criterio no debe ser la moda, sino la verdad y la
edificacion espiritual.

55

—
| —



La espontaneidad en la adoracion no es desorden, sino
sensibilidad. Los cénticos nuevos, los canticos espirituales y
proféticos surgen cuando hay libertad y direccién del
Espiritu. La Iglesia primitiva conocia este fluir porque vivia
llena del Espiritu. Recuperar esta dimension requiere menos
control humano y mas dependencia de Dios.

Cuando la adoracién vuelve a ser auténtica, los
resultados son evidentes. La presencia de Dios trae
conviccidn de pecado, restauracion, sanidad interior, gozo
profundo y transformacion genuina. No se trata de producir
emociones pasajeras, sino de permitir que el Espiritu Santo
haga una obra profunda y duradera.

Finalmente, la adoracion del Reino siempre conduce a
la obediencia. Quien verdaderamente adora, vive sometido al
sefiorio de Cristo. No hay separacion entre el altar y la vida
cotidiana, porque en el Nuevo Pacto, el altar estd en nuestros
corazones. La adoracion del domingo se valida en la
conducta del lunes. El Reino no es la expresion de un culto,
sino la expresion de la vida.

La Iglesia que camina bajo parametros de Reino
necesita restaurar la alabanza y la adoracion a su disefio
original. No como un ministerio centralizado en la musica,
sino como una vida centrada en Cristo. Cuando esto sucede,
la musica encuentra su lugar correcto, la presencia de Dios se
manifiesta con libertad, y el Reino avanza con poder y
verdad.

56

'

—



Este es el llamado apostolico para este tiempo: volver
al corazon de la adoracion, limpiar el altar, formar adoradores
y no artistas, y permitir que el Espiritu Santo gobierne la
expresion de la Iglesia. Alli donde la adoracion es vida, el
cielo se abre y la tierra es transformada.

“Mas la hora viene, y ahora es, cuando los verdaderos
adoradores adoraran al Padre en espiritu y en verdad;
porque también el Padre tales adoradores busca que le
adoren. Dios es Espiritu; y los que le adoran, en espiritu y
en verdad es necesario que adoren.”
Juan 4:23 y 24

)o
)ol[{o
)le)




Capitulo cuatro

PARAMETROS DE
MINISTRACION PASTORAL

“No impongas con ligereza las manos a ninguno, ni
participes en pecados ajenos. Consérvate puro.”
1 Timoteo 5:22

El ministerio en el Nuevo Pacto no surge de la
necesidad de suplir una carencia en Dios, sino de cooperar
con una obra que El ya inici6 en el interior del creyente. Los
ministros dados por Cristo, conforme a Efesios 4:11, no
fueron establecidos para administrar rituales que mantengan
a los santos dependientes de una intervencioén externa, sino
para conducirlos hacia la madurez espiritual que nace de la
unidad de la fe y del pleno conocimiento del Hijo de Dios.
La Iglesia no se expande educando pecadores, sino formando
renacidos; no se fortalece multiplicando experiencias
emotivas, sino estableciendo una conciencia gobernada por
la vida de Cristo en nosotros.

Cuando este principio se pierde, la ministracion se
transforma en un sustituto de la comunion. Se busca el toque

()



en lugar de la transformacion, la imparticion en lugar de la
edificacion, la experiencia en lugar de la vida. Sin embargo,
el disefio del Nuevo Pacto es radicalmente distinto: Dios ya
no se relaciona con Su pueblo desde la distancia, sino desde
la habitacion. Jesus fue claro cuando dijo: “En aquel dia
vosotros conoceréis que yo estoy en mi Padre, y vosotros en
mi, y yo en vosotros” (Juan 14:20). Esta declaracién no
describe una metafora devocional, sino una realidad
espiritual objetiva que redefine por completo la manera en
que entendemos la ministracion cristiana.

El Espiritu Santo ya no desciende ocasionalmente
sobre algunos, sino que mora permanentemente en todos los
que han nacido de nuevo. Jesus afirm6 que el Espiritu “mora
con vosotros, y estard en vosotros” (Juan 14:17), y el
apostol Pablo lo confirmé al declarar que nuestro cuerpo es
templo del Espiritu Santo (1 Corintios 6:19) y que “si Cristo
estd en vosotros, el cuerpo en verdad esta muerto a causa
del pecado, mas el espiritu vive a causa de la justicia”
(Romanos 8:10). Estas verdades no son conceptos
doctrinales abstractos; son el fundamento mismo de la vida
cristiana.

No obstante, muchos oran, sirven y participan de los
cultos como si Dios estuviera lejos, como si aun habitara en
un lugar al que hay que invocar para que descienda. De alli
surge la insistencia constante en “pasar al altar”, en ser
ungidos repetidamente, en recibir una y otra vez Ila
imposicion de manos, como si la presencia de Dios estuviera
asociada a un espacio fisico o a la mediacion continua de un

(%)



ministro. En el Nuevo Pacto, el altar ya no estd hecho de
piedras, sino de corazones rendidos; no esta en la plataforma,
sino en el interior del creyente. Cuando esto no se ensefia con
claridad, se forma una conciencia dependiente y religiosa,
que busca afuera lo que Dios ya depositoé dentro.

Esta mentalidad no surge de la nada; ha sido
alimentada, muchas veces sin mala intencion, por modelos
de ministracién que refuerzan la idea de que algo siempre
falta. Por eso no resulta extrafio escuchar expresiones como:
“La palabra fue linda, lastima que el pastor no or6 por nadie”.
Esa frase revela mas que una preferencia personal; evidencia
una fortaleza espiritual instalada en la Iglesia, donde la
validacion del culto no pasa por la revelacion recibida, sino
por la experiencia emocional vivida. El problema no es la
oraciéon en si, sino el lugar que se le ha otorgado en la
conciencia del pueblo.

El Nuevo Pacto nos introduce en una realidad mucho
mas profunda: estar “en Cristo”. Esta expresion, tan
recurrente en las epistolas paulinas, no describe tinicamente
una creencia, sino una ubicacion espiritual. “Si alguno estd
en Cristo, nueva criatura es” (2 Corintios 5:17); “nos
bendijo con toda bendicion espiritual en los lugares
celestiales en Cristo” (Efesios 1:3); “vuestra vida estd
escondida con Cristo en Dios” (Colosenses 3:3). Estar en
Cristo implica vivir desde una identidad recibida, no desde
un esfuerzo por alcanzar algo que ya fue otorgado por gracia.

—

60

'




Muchos creen en Cristo, pero no han aprendido a
moverse en Cristo. Viven desde la fe intelectual, pero no
desde la conciencia espiritual. Como consecuencia,
desarrollan una dependencia excesiva de sus pastores y
lideres, esperando que ellos gestionen lo que solo puede ser
vivido en comunién personal con el Espiritu. Esta
dependencia, lejos de ser sefial de humildad, es evidencia de
inmadurez espiritual. Y lo mas peligroso es que, en algunos
casos, los mismos ministros refuerzan esta dinamica porque
los hace sentir necesarios, especiales o espiritualmente
superiores.

Un ejemplo claro de esta confusion es el uso
indiscriminado de la unciéon con aceite. En el Antiguo
Testamento, el aceite cumplia una funcion simbolica y
profética; sefialaba una obra que aln no era una realidad
permanente. En el Nuevo Pacto, el simbolo dio lugar a la
sustancia. El Espiritu Santo ya no es una promesa futura, sino
una presencia constante. Si bien ungir con aceite puede
edificar la fe de algunos en determinados contextos, no debe
convertirse en una practica indispensable, ni mucho menos
en un reemplazo de la revelacion de que hemos sido ungidos
por el Santo (1 Juan 2:20, 27). Cuando el simbolo reemplaza
a la realidad, el pueblo queda anclado en una pedagogia que
ya cumplid su proposito.

La consecuencia de este desvio es una Iglesia que
gestiona la fe en lugar de vivir por dependencia del Espiritu
Santo. Pablo confronta duramente esta mentalidad cuando
pregunta: “;Habiendo comenzado por el Espiritu, ahora

(o)




vais a acabar por la carne?” (Galatas 3:3). La carne no
siempre se manifiesta en el pecado visible; muchas veces se
expresa en la religiosidad sofisticada, en la repeticion de
practicas que tranquilizan la conciencia pero no producen
transformacion. La verdadera dependencia no es debilidad,
es madurez; pero esa dependencia debe estar dirigida a Dios,
no a los hombres.

En el Antiguo Testamento vemos imposiciones de
manos que marcaron momentos claves y Unicos: Abraham
sobre Isaac, Isaac sobre Jacob. No eran actos repetitivos ni
rituales constantes, sino eventos puntuales que sellaban una
transicion. En contraste, hoy encontramos creyentes que
pasan afios yendo al supuesto “altar” domingo tras domingo,
sin evidencias de cambio, sin crecimiento en caracter, sin
frutos visibles de la vida de Cristo. Esto no revela falta de
poder en Dios, sino ausencia de revelacion en la ministracion
y en la consciencia sobre las dimensiones del Nuevo Pacto.

Los cristianos que solo esperan que Dios haga algo y
no comprenden su protagonismo como canales de Dios en la
tierra, siempre estardn esperando un toque, en lugar de
comprender la dindmica de la vida en Cristo. No descalifico
con esto la imposicion de manos, por el contrario, digo que
la hemos desvirtuado a un simple ritual. Cuando un pastor ha
impuesto manos veinte veces a la misma persona en
diferentes reuniones es porque lo que debid ser un acto de
profunda imparticion, se ha convertido en una simple
practica rutinaria.

62

—
| —



La tarea pastoral no consiste en multiplicar
ministraciones externas, sino en formar creyentes
responsables de su vida espiritual. Orar por los hermanos e
imponer manos nho es incorrecto; lo incorrecto es hacerlo sin
revelacion, transforméndolo en un ritual que calma el alma
pero no activa el espiritu. Cuando la ministracion no conduce
a la madurez, se convierte en una anestesia espiritual que
posterga el crecimiento.

La verdadera evidencia de que Cristo vive en nosotros
no se manifiesta principalmente en experiencias intensas,
sino en frutos visibles y sostenidos. La obediencia fluye
naturalmente cuando amamos y guardamos Su palabra (Juan
14:23). El fruto del Espiritu se desarrolla como expresion de
una vida rendida (Galatas 5:22 y 23). La paz gobierna el
corazdn cuando Cristo ocupa el centro (Colosenses 3:15). El
pecado pierde dominio cuando entendemos que ya no somos
esclavos, sino hijos (Romanos 6:14). Esta es la dindmica del
Nuevo Pacto: una vida gobernada por la presencia interna de
Cristo.

Si la Iglesia no edifica espiritualmente, solo alimentara
el alma. Si no madura a los santos para funcionar en Cristo,
seguira llenando altares, multiplicando imposiciones de
manos, declarando palabras poderosas y organizando cultos
emotivos, pero sin formar vidas efectivas. El resultado sera
una Iglesia activa, pero no transformada; visible, pero no
madura; ferviente en reuniones, pero débil en su caminar
diario.

63

—
| —



La ministracion de los hermanos, entonces, debe ser
reubicada en su justo lugar: no como el centro de la vida
cristiana, sino como un recurso pastoral al servicio de la
edificacion, siempre subordinado a la revelacion de Cristo
viviendo en nosotros.

El desafio pastoral en el contexto del Nuevo Pacto no
consiste en atraer multitudes a un momento de ministracion,
sino en conducir personas hacia una vida gobernada por
Cristo desde lo profundo del ser. El liderazgo espiritual no
fue disefiado para convertirse en mediador permanente entre
Dios y los hombres, porque esa funcion ya fue cumplida de
manera perfecta y definitiva por Jesucristo (1 Timoteo 2:5).
Esta bien que la gente se conecte con sus lideres, porque esa
es la forma de ejercer la autoridad espiritual para
discipularlos, pero esa tarea tiene que coronarse con una clara
conexion de la gente con Dios. Los pastores no estdn para
reemplazar la comunion que la gente debe tener con Dios.
Los pastores siempre estaran, pero madurar personas implica
no hacerlos dependientes de ellos, sino de Dios.

Por otra parte, la verdadera autoridad espiritual no se
manifiesta en la cantidad de personas que pasan al frente en
una reuniodn de culto, sino en la calidad de vidas que aprenden
a caminar en obediencia fuera de toda reunion. El ministro
del Nuevo Pacto no es un gestor de experiencias, sino un
formador de conciencias. Pablo entendia esto con claridad
cuando dijo: “Hijitos mios, por quienes vuelvo a sufrir
dolores de parto, hasta que Cristo sea formado en vosotros”

64

—
| —



(Galatas 4:19). La meta no era que dependieran de €l, sino
que Cristo tomara forma en su interior.

Por esta razon, la ministracion congregacional debe ser
discernida y contextualizada. No todo momento requiere
imposicion de manos, ni toda necesidad se resuelve con una
oracion publica. Jess mismo, el modelo supremo de
ministerio, no sand a todos de la misma manera, ni respondio
siempre a las expectativas de la multitud. En algunas
ocasiones ministré con una palabra; en otras, con un acto
profético; en otras, simplemente se retird a orar. Esto nos
ensefia que la ministracion auténtica fluye de la comunion
con el Padre, no de un protocolo repetitivo.

Cuando la Iglesia no establece pardmetros claros, la
ministracion se transforma en una rutina previsible. El pueblo
aprende cuando pasar, qué sentir y qué esperar, pero no
aprende a vivir. Se confunde la presencia de Dios con la
emocion del momento, y se asocia el mover del Espiritu con
manifestaciones visibles, en lugar de con transformacion
interna. Pablo advierte sobre esta distorsion cuando escribe
que “el reino de Dios no es comida ni bebida, sino justicia,
pazy gozo en el Espiritu Santo” (Romanos 14:17). El Reino
no se mide por lo que ocurre en un instante, sino por lo que
se establece en el caracter.

La responsabilidad pastoral incluye ensefiar a los
hermanos a discernir la voz de Dios en su vida cotidiana.
Jesus afirm6: “Mis ovejas oyen mi voz” (Juan 10:27). No
dijo que solo los pastores la oyen, sino que cada hijo tiene

()



acceso a esa comunion. Cuando el creyente no es formado en
esta verdad, buscara constantemente que otro escuche a Dios
por él. De alli surge la necesidad compulsiva de palabras
proféticas, de confirmaciones externas y de ministraciones
repetidas que sustituyen la relacion personal con el Sefior.

Esto no significa negar la funcion profética, pastoral o
apostolica, sino ubicarla correctamente. Los dones
ministeriales existen para edificar, exhortar y consolar (1
Corintios 14:3), no para reemplazar la guia interna del
Espiritu Santo. Juan lo expresa con claridad cuando escribe:
“La uncién que vosotros recibisteis de El permanece en
vosotros, y no tenéis necesidad de que nadie os enseiie” (1
Juan 2:27). Esta declaracion no invalida la ensefianza, sino
que afirma que toda ensefanza debe conducir al creyente a
depender de la uncidn interna, no del maestro externo.

Una Iglesia que no entiende esto termina midiendo la
espiritualidad por la frecuencia con la que alguien pasa al
frente. Se crea una cultura donde el mismo grupo de personas
busca ser ministrado una y otra vez, mientras otras
permanecen como espectadores pasivos. El resultado es una
comunidad desequilibrada, donde pocos hacen y muchos
reciben, pero casi nadie crece. El Nuevo Testamento, en
cambio, presenta una Iglesia donde “todo el cuerpo, bien
concertado y unido entre si... recibe su crecimiento para ir
edificandose en amor” (Efesios 4:16). El crecimiento es
corporativo, pero comienza en la responsabilidad personal.

—

66

'




El pastor, entonces, debe ejercer discernimiento para
saber cuando ministrar publicamente y cuando ensefiar al
pueblo a permanecer en la presencia de Dios sin
intervenciones externas. Hay momentos donde el silencio
delante del Sefior edifica mas que cien oraciones. Hay
situaciones donde una exhortacion clara produce mas fruto
que una larga fila de imposicion de manos. Ensefiar esto
requiere valentia pastoral, porque va en contra de
expectativas instaladas, pero es indispensable para formar
una Iglesia madura.

La falta de limites en la ministracion también genera
desgaste en los lideres. Pastores que oran por todos, todas las
semanas, cargando necesidades que no les corresponden,
terminan agotados, frustrados y, en algunos casos,
espiritualmente secos. Moisés necesitd escuchar el consejo
de Jetro para entender que no podia hacerlo todo solo, porque
no era el disefio de Dios (Exodo 18:17 y 18). El Nuevo Pacto
no elimin6 este principio; lo profundiz6. Cada creyente es
responsable de cultivar su comunién con Dios, y el liderazgo
esta para acompafiar, no para sustituir.

Cuando ensefiamos correctamente la dinamica del
Nuevo Pacto, la ministracion deja de ser un fin en si mismo
y se convierte en un medio ocasional para afirmar lo que ya
esta ocurriendo en el interior de las personas. El enfoque
cambia: ya no ministramos para que Dios haga algo, sino
para confirmar lo que Dios ya estd haciendo. Esta diferencia
es sutil, pero profundamente transformadora. Cambia la
expectativa del pueblo y redefine la funcion pastoral.

(o)



La Iglesia necesita recuperar una vision sobria y
biblica de la ministracién. Sobria, porque no se deja llevar
por la emocidon desmedida; biblica, porque se alinea con la
revelacion de Cristo en nosotros. Pablo declara que “Cristo
en vosotros es la esperanza de gloria” (Colosenses 1:27). No
Cristo sobre vosotros, ni Cristo visitandoos ocasionalmente,
sino Cristo viviendo, gobernando y expresdndose desde el
interior.

Cuando esta verdad se establece, la vida cristiana deja
de girar alrededor del culto y comienza a manifestarse en lo
cotidiano. La fe ya no se activa solo en la reunion, sino en la
casa, en el trabajo, en las decisiones diarias. El creyente ya
no busca constantemente que alguien ore por ¢€l, porque ha
aprendido a llevar sus cargas delante del Sefior y a caminar
en obediencia. El resultado es una Iglesia menos
espectacular, pero mas solida; menos dependiente, pero mas
madura; menos ruidosa en el culto, pero mas efectiva en el
Reino.

La ministracion de los hermanos, vista desde esta
perspectiva, no se elimina, sino que se redime. Recupera su
proposito original: servir a la edificacién, no reemplazarla;
acompaifiar el proceso, no convertirse en el proceso mismo.
Cuando el liderazgo entiende esto, comienza a formar una
Iglesia que ya no vive de experiencias prestadas, sino de una
comunidn viva y constante con Cristo.

La Iglesia del Nuevo Pacto estd llamada a vivir desde
la plenitud de Cristo, no desde la carencia. Cuando Ia

(o)



ministracion se convierte en el eje de la vida congregacional,
se corre el riesgo de construir una espiritualidad basada en la
necesidad constante, en lugar de en la suficiencia de la obra
consumada. Pablo declara que en Cristo “estamos
completos” (Colosenses 2:10), y esta afirmacion desafia
profundamente muchos modelos eclesiales que, aunque bien
intencionados, sostienen al pueblo en una expectativa
permanente de recibir algo que ya fue otorgado por gracia.

La plenitud no significa ausencia de procesos, luchas o
crecimiento; significa que todo proceso ocurre desde una
base firme, no desde un vacio. El creyente no madura porque
recibe mas ministraciones, sino porque aprende a permanecer
en Cristo. Jesus mismo lo ensefi6 con claridad: “Permaneced
en mi, y yo en vosotros” (Juan 15:4). Permanecer no es una
experiencia ocasional, sino una practica diaria de comunion,
obediencia y rendicion. Alli es donde el fruto aparece de
manera natural, no forzada.

Cuando la Iglesia no es ensefiada a permanecer, busca
reemplazos. Se reemplaza la comunion por la actividad, la
formacion por la emocion, la revelacion por la repeticion. La
ministracion, entonces, pasa a ocupar un lugar que no le
corresponde, y se transforma en una especie de sostén
espiritual artificial. Esto explica por qué muchas personas se
sienten bien al salir del culto, pero vuelven a la misma
condicion pocos dias después. No hubo edificacion del
espiritu, solo alivio del alma.

69

—
| —



El liderazgo pastoral debe asumir con responsabilidad
la tarea de reeducar la conciencia del pueblo. Esto no se logra
con confrontaciones abruptas ni con prohibiciones, sino con
ensefianza clara, paciente y consistente. Pablo exhorta a
Timoteo a que persista “en la doctrina” porque en ello hay
salvacion tanto para el que ensefia como para los que oyen (1
Timoteo 4:16). La doctrina no es un lujo académico; es una
herramienta pastoral que protege a la Iglesia del engafio y de
la inmadurez.

Reeducar la conciencia implica ensenar que la vida
cristiana no se activa cuando alguien impone manos, sino
cuando el creyente responde en obediencia a lo que el
Espiritu ya esta hablando en su interior. Implica afirmar que
la transformacion no ocurre por proximidad a un ungido, sino
por rendicion al Ungido que habita en nosotros. Implica,
también, ayudar al pueblo a entender que no todo problema
requiere una ministracion publica, y que muchas respuestas
se encuentran en el lugar secreto, donde el Padre ve en lo
oculto (Mateo 6:6).

Cuando estos principios se establecen, la Iglesia
comienza a experimentar un cambio profundo en su dindmica
espiritual. Las personas ya no corren al frente por inercia,
sino que examinan su corazon delante del Sefior. Las
oraciones dejan de ser demandas desesperadas y se
convierten en expresiones de confianza. La fe ya no depende
del clima del culto, sino de la certeza de la presencia
permanente de Dios. Esta es una sefial inequivoca de
madurez.

—

70

'




Desde esta perspectiva, la ministracion vuelve a
ocupar su lugar correcto: se convierte en un acto de
confirmacion, no de sustitucion. En algunos momentos, el
Espiritu Santo puede guiar a imponer manos, a orar
especificamente por una persona o a ejercer un acto profético.
Pero cuando esto sucede, no genera dependencia, sino
impulso; no crea apego al ministro, sino gratitud a Dios; no
infantiliza, sino que fortalece. Pablo describe este equilibrio
cuando dice que todo debe hacerse “para edificacion” (1
Corintios 14:26).

Un parametro de Reino fundamental para evaluar la
ministracion es el fruto que produce a mediano y largo plazo.
Si después de anos de pasar al frente, las mismas personas
siguen atrapadas en los mismos patrones, algo no estd
funcionando correctamente. Jesus fue claro al afirmar que el
arbol se conoce por su fruto (Mateo 7:16). El fruto del
Espiritu, el crecimiento en cardcter, la responsabilidad
espiritual y la obediencia practica son indicadores mucho
mas confiables que la intensidad de una experiencia
momentanea.

También es necesario ensefar a la Iglesia a valorar el
proceso silencioso de Dios. No todo lo que el Espiritu hace
es visible, ni todo lo que es visible proviene del Espiritu. El
crecimiento real suele ser lento, profundo y muchas veces
imperceptible a simple vista. Pablo lo expresa cuando dice
que somos transformados “de gloria en gloria” (2 Corintios
3:18). Esta transformacion ocurre en la medida en que

—

71

'




contemplamos al Sefior, no en la medida en que participamos
de mas ministraciones.

Cuando los pastores establecen estos parametros,
liberan a la Iglesia de una carga innecesaria y, al mismo
tiempo, se liberan ellos mismos de expectativas irreales. Ya
no necesitan demostrar poder cada semana, ni sostener una
atmoésfera constante de intensidad emocional. Pueden
enfocarse en lo esencial: ensefar, pastorear, discipular y
acompanar procesos de maduracion. Esto produce
comunidades mas sanas, lideres menos desgastados y
creyentes mas firmes.

La exhortacion pastoral final es clara y necesaria:
debemos dejar de medir la espiritualidad por lo que sucede
en el altar y comenzar a medirla por lo que sucede en la vida.
Debemos dejar de formar creyentes dependientes de
ministraciones y comenzar a formar discipulos dependientes
de Cristo. Debemos dejar de gestionar la fe desde afuera y
comenzar a vivirla desde adentro, donde el Espiritu Santo ya
esta obrando.

La Iglesia con parametros de Reino no niega la
ministracion, pero tampoco la idolatra. La honra, la usa con
discernimiento y la subordina a la verdad central del Nuevo
Pacto: “Cristo vive en nosotros”. Cuando esta verdad
gobierna la conciencia del pueblo, la Iglesia deja de correr
detrds de experiencias y comienza a caminar en plenitud.
Entonces, el culto deja de ser el centro y Cristo vuelve a

—

72

'



ocupar Su lugar. Y cuando Cristo ocupa Su lugar, la Iglesia
encuentra el suyo.

“Y el Dios de paz que resucito de los muertos a nuestro
Seiior Jesucristo, el gran pastor de las ovejas, por la
sangre del pacto eterno, os haga aptos en toda obra buena
para que hagadis su voluntad, haciendo él en vosotros lo
que es agradable delante de él por Jesucristo; al cual sea

la gloria por los siglos de los siglos. Amén.”
Hebreos 13:20 y 21

)o
)ol[{o
)le)




Capitulo cinco

PARAMETROS DE REINO
PARA LAS FINANZAS

“Honra al Seiior con tus bienes y con las primicias de
todos tus frutos; entonces tus graneros se llenaran con
abundancia, y tus lagares rebosardan de vino.”
Proverbios 3:9y 10

El tema de las finanzas dentro de la Iglesia ha sido, a
lo largo de la historia, uno de los asuntos mas sensibles y, al
mismo tiempo, mas reveladores del estado espiritual de una
comunidad. No por la naturaleza del dinero en si mismo, sino
por la profundidad con la que este toca el corazén humano.
Jesus lo sabia, y por eso hablé de este tema con una claridad
que confronta y una sabiduria que libera. Alli donde el dinero
gobierna, el Reino se debilita; pero alli donde el dinero es
gobernado por Dios, el Reino se manifiesta con orden, fruto
y propdsito eterno.

Una Iglesia con pardmetros de Reino no puede evitar
esta conversacion ni abordarla de manera liviana. El silencio
pastoral en materia financiera no produce espiritualidad,

()



produce ignorancia. Y la ignorancia, lejos de ser neutral,
siempre tiene un costo.

El apostol Pablo afirma que el dios de este siglo ha
cegado el entendimiento de los incrédulos (2 Corintios 4:4),
y esta ceguera también se manifiesta cuando el pueblo de
Dios vive su economia bajo principios ajenos al Reino, aun
cuando confiesa fe con sus labios. Cuando la Iglesia no
discipula en esta area, otros sistemas lo hacen, moldeando
mentalidades de autosuficiencia, temor, ambicion o escasez.

Las Escrituras no presentan al dinero como un mal
absoluto, sino como una realidad poderosa que exige
gobierno. Pablo escribe con claridad que el amor al dinero es
raiz de todos los males (1 Timoteo 6:10), aclarando que no
es el dinero en si, sino el lugar que ocupa en el corazédn. Jesus
llevéd esta verdad al centro del discipulado cuando declard
que nadie puede servir a dos sefiores, porque necesariamente
amara a uno y aborrecera al otro. Esta afirmacion no es
simbdlica, es espiritual y practica: el dinero compite por el
trono del corazén humano.

Desde la perspectiva del Reino, el dinero deja de ser
un fin y se transforma en un medio. No es un sefior al que se
sirve, sino una herramienta que se administra. Esta verdad
atraviesa toda la Escritura. El Salmo declara que de Jehova
es la tierra y su plenitud (Salmo 24:1), y el profeta Hageo
recuerda que el oro y la plata le pertenecen al Sefior (Hageo
2:8). Cuando esta conviccion gobierna la mente, el creyente

75

—
| —



deja de vivir como duefio y aprende a vivir como
mayordomo.

Esta comprension es esencial para el liderazgo
pastoral. El pastor no puede ensenar libertad financiera si ¢l
mismo vive bajo temor, culpa o ambicion. La relacion del
ministro con el dinero suele ser un espejo silencioso de su
madurez espiritual. Pablo pudo decir con autoridad que habia
aprendido a vivir en abundancia y en escasez (Filipenses
4:12), porque su contentamiento no dependia de las
circunstancias, sino de Cristo que lo fortalecia. Esta
declaracion revela una libertad interior que todo lider
necesita alcanzar.

El sistema del mundo wutiliza el dinero como
instrumento de control, identidad y seguridad. Promete
estabilidad, pero exige dependencia; promete futuro, pero
produce ansiedad. Jesus confrontd directamente esta logica
cuando ensefid que no nos afanemos por el qué comeremos o
vestiremos, recordando que el Padre celestial conoce nuestras
necesidades. Esta ensefianza no promueve irresponsabilidad,
sino confianza. Buscar primero el Reino y su justicia
establece un orden correcto donde la provision es
consecuencia, no obsesion.

La transformacién financiera comienza en la mente.
Pablo exhorta a no conformarse a este siglo, sino a ser
transformados mediante la renovacion del entendimiento
(Romanos 12:2). Esta renovacion incluye la manera de
pensar el trabajo, el ahorro, la inversion, la generosidad y el

()



uso de los recursos. Una mente renovada entiende que toda
buena dadiva y todo don perfecto descienden de lo alto, y que
nada puede ser separado del proposito de Dios (Santiago
1:17).

La pobreza no es una virtud espiritual, ni la riqueza una
sefal automdtica de aprobacion divina. Ambas son
escenarios donde el corazon es probado. Proverbios ensefia
que la bendicion de Jehova es la que enriquece y no anade
tristeza con ella (Proverbios 10:22), revelando que la
verdadera prosperidad est4 ligada a la paz y a la obediencia.
Jesus advirtio que de nada aprovecha al hombre ganar el
mundo entero si pierde su alma, estableciendo un limite claro
entre €xito aparente y vida eterna (Mateo 16:26).

Desde Génesis, Dios se revela como proveedor.
Abraham creyd a Dios, y esa fe fue contada por justicia
(Romanos 4:3), pero esa fe también se manifestd en
provision, cuidado y abundancia. Dios mismo declara que lo
bendijo en todo. Sin embargo, Abraham entendid que su
prosperidad tenia propdsito, y por eso pudo diezmar
voluntariamente a Melquisedec, reconociendo que la fuente

de su bendicion no era la guerra ni el botin, sino el Dios
Altisimo (Génesis 14:20).

El pueblo de Israel recibid leyes econdmicas que
reflejaban el caracter de Dios. El cuidado del pobre, del
extranjero y de la viuda, el afio sabatico y el jubileo, revelan
que para Dios la economia nunca estuvo separada de la
justicia y la misericordia. Estas leyes impedian Ia

(7)



acumulacion abusiva y preservaban la dignidad humana. El
libro de Deuteronomio advierte claramente al pueblo para
que, al prosperar, no se olviden del Sefior, reconociendo que
es El quien da el poder para hacer las riquezas
(Deuteronomio 8:18).

Jests abordo el tema financiero con una profundidad
que muchos prefieren evitar. Hablo de mayordomos fieles e
infieles, de talentos entregados para ser administrados, de
rendicioén de cuentas y de fidelidad en lo poco. Declar6 que
quien es fiel en lo poco también lo sera en lo mucho,
estableciendo un principio espiritual inalterable. Confronté la
avaricia, advirti6 sobre el engafio de las riquezas y enseiio
que donde esté nuestro tesoro, alli estard también nuestro
corazon.

La iglesia primitiva vivid estos principios de manera
practica. El libro de los Hechos describe una comunidad
donde la generosidad fluia de corazones transformados. No
habia necesitados entre ellos, porque los recursos circulaban
conforme a la necesidad y al amor fraternal (Hechos 4:34 y
35). Esta realidad no fue producto de una imposicion, sino de
la obra del Espiritu Santo. La gracia producia generosidad,
no presion.

Los principios financieros biblicos son eternos. La
mayordomia responsable, la diligencia, la planificacion, la
honra a Dios con los bienes, la generosidad sistematica y la
ley de la siembra y la cosecha atraviesan toda la Escritura.
Pablo afirma a los corintios que el que siembra escasamente,

()



escasamente también segard (2 Corintios 9:6), y que Dios da
semilla al que siembra y pan al que come, multiplicando la
semilla sembrada (2 Corintios 9:10). Este texto revela que
Dios no solo suple, sino que capacita para seguir dando.

Muchos de estos principios han sido preservados
historicamente por el pueblo judio, no como rituales vacios,
sino como sabiduria aplicada. Honrar a Dios con los recursos,
ensefiar a los hijos a administrar, vivir con prevision y
generosidad, ha producido fruto a lo largo de generaciones.
La Iglesia haria bien en recuperar esta sabiduria biblica sin
caer en legalismos ni formulas.

Aqui emerge con fuerza la responsabilidad pastoral.
Ensenar finanzas sin manipulacién es un acto de amor y de
fidelidad al evangelio. El pastor no est4 llamado a utilizar la
culpa, el miedo o la presion emocional. Pedro exhorta a los
ancianos a pastorear no por ganancia deshonesta, sino con
animo pronto, siendo ejemplos del rebafio (1 Pedro 5:2). La
integridad financiera del liderazgo es parte esencial del
testimonio cristiano.

En el Nuevo Pacto, la generosidad nace de la gracia.
Pablo ensefia que cada uno dé como propuso en su corazon,
no con tristeza ni por necesidad, porque Dios ama al dador
alegre (2 Corintios 9:7). Dar deja de ser una obligacion legal
y se convierte en una respuesta espiritual. La siembra no es
una técnica para manipular a Dios, sino una expresion de
confianza en Sus principios. Dios no responde a formulas,
responde a corazones rendidos.

(")




La prosperidad biblica debe ser entendida a la luz del
proposito eterno. Juan escribe deseando que los creyentes
prosperen en todas las cosas y tengan salud, asi como
prospera su alma (3 Juan 2). Esta declaracion establece un
orden: la prosperidad exterior nunca debe superar la
prosperidad interior. Cuando el alma est4 sana, los recursos
encuentran su lugar correcto.

Existe una dimension espiritual alrededor del dinero
que no puede ser ignorada. Jesus hablo del engafio de las
riquezas (Marcos 4:19), y Pablo advirtio que algunos, por
codiciarlas, se desviaron de la fe (1 Timoteo 6:21). El
sistema sabe que el dinero es poder, por eso busca controlarlo
y desacreditar toda ensefianza biblica que libere a la Iglesia.
El enemigo no teme a una Iglesia con pocos recursos, teme a
una Iglesia libre, generosa y gobernada por Dios.

El poder de la Iglesia no est4 en el dinero, sino en el
gobierno espiritual. Sin embargo, el gobierno espiritual
necesita recursos para manifestarse en la tierra. No para
competir con el sistema, sino para manifestar el Reino con
justicia, misericordia y excelencia. El dinero no gobierna el
Reino, pero el Reino debe gobernar el dinero.

El pastor es formador de cultura espiritual. Discipular
también en lo econdmico es parte del llamado. Esto no se
logra con campafias aisladas, sino con procesos formativos
sostenidos. Ensefiar a pensar, a administrar, a dar y a vivir
con proposito es una expresion del pastoreo integral.

80

—
| —



Al concluir esta reflexion, la exhortacion es clara y
apostodlica. Dios no busca una Iglesia rica en apariencia, sino
una Iglesia fiel en propdsito. Los recursos en manos
incorrectas destruyen, pero en manos consagradas se
convierten en instrumentos de gloria. Pastor, revisa tu propia
relacion con el dinero, permite que el Sefor gobierne esta
area y ensefia al pueblo con verdad y amor. El Reino no se
vende, pero si se sostiene y se expande con recursos bajo el
gobierno del Rey.

No deberiamos olvidar que hace unos afios la mayor
parte de la iglesia era pobre y miserable; y que el tan criticado
evangelio, mal llamado de la prosperidad, sacé de esa
posicion lamentable a muchos cristianos y a congregaciones
completas. Que después, algunos ministros inescrupulosos
hayan malversado fondos, no implica que los principios
financieros no fueron correctos. No actuemos como
ignorantes. Los que tanto se quejan de las ensefianzas
financieras en la Iglesia, se hacen los espirituales, pero solo
son tacafios que pretenden impedir darle a Dios lo que Dios
demanda como duefio de todo.

La ensefianza biblica revela que la mayordomia no es
un concepto accesorio, sino un eje central del discipulado.
Jesis presentd repetidamente la vida como wuna
administracion confiada. En las parabolas, los siervos no eran
duefios de los bienes, sino responsables de gestionarlos
conforme a la voluntad del sefior. El énfasis no estaba en la
cantidad administrada, sino en la fidelidad del corazon. Esta
verdad atraviesa toda la revelacion: Dios evalua la obediencia

81

—
| —



antes que el resultado visible. La fidelidad en lo poco prepara
el caracter para lo mucho, y la infidelidad aun en lo mas
pequetio revela una falta de gobierno interior.

El relato de los talentos ensefiada por Jesus en Mateo
25:14 al 30, muestra que el temor es uno de los mayores
enemigos de la mayordomia. El siervo que enterr6 el talento
no fue condenado por robarlo, sino por no administrarlo. El
miedo a perder, a equivocarse o a exponerse puede paralizar
al creyente y llevarlo a una falsa espiritualidad que esconde
la irresponsabilidad bajo el disfraz de humildad. En el Reino,
la fe no elimina el riesgo, pero si vence al temor. Administrar
con fe implica asumir responsabilidad bajo la guia de Dios.

El apostol Pablo, al instruir a Timoteo, advierte que
aquellos que desean enriquecerse caen en tentacion y en lazo.
No condena la provision ni el bienestar, sino el deseo
desordenado que desplaza a Dios del centro. Luego exhorta
a los ricos de este siglo a no ser altivos ni poner la esperanza
en las riquezas, sino en Dios, que nos da todas las cosas en
abundancia para que las disfrutemos. Este texto revela un
equilibrio profundo: Dios no se opone al disfrute, se opone a
la dependencia.

La Escritura también ensefia que el trabajo es un medio
de provision bendecido por Dios. Desde el principio, el
hombre fue llamado a labrar y guardar. El trabajo dignifica,
ordena y participa del disefio divino. Pablo fue claro al
afirmar que el que no quiere trabajar, tampoco coma,
estableciendo un principio de responsabilidad personal. Al

(%)



mismo tiempo, ensefid a trabajar no solo para suplir lo propio,
sino para tener qué compartir con el que padece necesidad.
El trabajo, entonces, se transforma en un canal de bendicion.

La planificacion y la prevision no son expresiones de
incredulidad, sino de sabiduria. Proverbios elogia a la
hormiga que, sin tener capitdn ni gobernador, prepara su
alimento en el verano (Proverbios 6:6 al 8). Jesis mismo
ensefio a calcular el costo antes de edificar una torre (Lucas
14:28). La fe biblica no es improvisada ni desordenada;
confia en Dios mientras actiia con responsabilidad. Ensenar
esto en la Iglesia libera a los creyentes de una espiritualidad
pasiva que espera milagros donde Dios demanda obediencia.

La generosidad ocupa un lugar central en la vida del
Reino. No es un acto aislado, es una cultura. Jests afirmo que
mas bienaventurado es dar que recibir, revelando que la
verdadera riqueza se mide en términos eternos (Hechos
20:35). La ofrenda de la viuda pobre, que dio todo lo que
tenia, no fue destacada por su monto, sino por su entrega
(Marcos 12:41 al 44). Dios no observa la cantidad, observa
el corazdon. Esta verdad protege a la Iglesia de
comparaciones, presiones y manipulaciones.

Pablo, al escribir a los corintios, presenta la
generosidad como una gracia que debe abundar. Asi como se
crece en fe, en palabra y en conocimiento, también se puede
crecer en el dar. Esta perspectiva eleva la ensefhanza
financiera a un nivel espiritual profundo. Dar forma el
caracter, rompe el egoismo y alinea el corazon con el cielo.

(%)



Donde esta el tesoro, alli estard también el corazon (Mateo
6:21); por eso, el dar es una herramienta de formacion
espiritual.

La dimension comunitaria de las finanzas también es
esencial. En la Iglesia, los recursos no existen solo para el
beneficio individual, sino para la edificaciéon del cuerpo.
Pablo organizd colectas para sostener a los hermanos
necesitados, mostrando una Iglesia interdependiente y
solidaria. Esta practica fortalecia la unidad y testificaba al
mundo del amor de Cristo. Una Iglesia que administra bien
sus recursos puede responder con rapidez y eficacia a las
necesidades espirituales y sociales.

El uso de los recursos para la excelencia ministerial no
contradice la espiritualidad; la honra. Dios es un Dios de
orden y excelencia. El taberndculo y el templo fueron
edificados con lo mejor, no por ostentacion, sino por
reverencia. Cuando la Iglesia cuida la calidad de lo que hace,
honra a Dios y dignifica a las personas. La mediocridad no es
una virtud espiritual; muchas veces es el resultado de una
mentalidad limitada. Si vamos a edificar una congregacion
con mentalidad de Reino, mds vale que ensefiemos finanzas.

En este punto, es necesario volver a enfatizar la
responsabilidad del liderazgo. El pastor no solo ensefia con
palabras, ensefia con decisiones. La forma en que se
administran los recursos habla mas fuerte que cualquier
mensaje. La transparencia genera confianza, y la confianza
libera al pueblo para dar con gozo. Donde hay claridad, se

(%)




desactiva la sospecha; donde hay integridad, florece la
generosidad.

Sin embargo, los pastores deben hacer un claro énfasis
en lo financiero, con legitima autoridad espiritual si es que
pretenden llevar a los hermanos a la abundancia. Deben estar
dispuestos a enfrentar las criticas, demostrando que tienen su
ego rendido al Sefior, porque las criticas de los que nada
entienden, han frenado a muchos ministros que han actuado
con cobardia espiritual, tan solo para defender su ego. Los
pastores deben definir si le haran caso a Dios o a los criticos
del evangelio del Reino.

La dimension espiritual del dinero se manifiesta
también en la batalla por el corazdn. Jesus advirtio sobre el
engaiio de las riquezas, no porque siempre falten, sino porque
prometen lo que no pueden cumplir (Marcos 4:19). Solo
Dios puede dar paz, identidad y propdsito. Cuando el dinero
ocupa ese lugar, produce ansiedad, competencia y division.
Cuando es sometido al Reino, se convierte en un instrumento
de bendicion.

En los tiempos finales, la Escritura advierte sobre
sistemas que controlardn a las personas a través de la
economia. Sin caer en especulaciones, es evidente que el
dinero seguird siendo un instrumento de poder. Por eso, una
Iglesia madura debe aprender a relacionarse con las finanzas
desde la libertad espiritual, sin dependencia ni temor. La
verdadera seguridad no esté en los recursos acumulados, sino
en la fidelidad de Dios.

85

'

—



El llamado pastoral en esta area es, por lo tanto,
profundamente formativo. No se trata solo de sostener
estructuras, sino de formar discipulos integros. Una Iglesia
que entiende el Reino administra con sabiduria, da con
alegria y vive con propdsito. Sus recursos no la gobiernan;
ella los gobierna bajo la direccion del Espiritu Santo.

Al cerrar este capitulo, la exhortacion se profundiza.
Pastor, el Senor no te llam¢ a edificar un sistema dependiente
del dinero, sino una Iglesia dependiente de Dios. Sin
embargo, esa dependencia no anula la responsabilidad, la
planificacién ni la ensefianza. Permite que el Espiritu Santo
examine tu corazon, sane cualquier herida relacionada con
este tema y te forme como un mayordomo fiel.

Que la Iglesia aprenda a honrar a Dios con sus
recursos, no por obligacion, sino por revelacion. Que el
dinero pierda su poder de control y encuentre su lugar de
servicio. Y que el Reino de Dios se manifieste con libertad,
justicia y abundancia para toda buena obra, para gloria del
Rey que gobierna sobre todo.

“Honra a Jehova con tus bienes, y con las primicias de
todos tus frutos; Y serdn llenos tus graneros con
abundancia, y tus lagares rebosardan de mosto.”

Proverbios 3:9 y 10

)o
)ol[{o
)le)

86

—
| —



Capitulo seis

PARAMETROS DE REINO
PARA LA SANTA GENA

“Luego tomo pan y, después de dar gracias, lo partio, se lo
dio a ellos y dijo: Esto es mi cuerpo, entregado por
ustedes; hagan esto en memoria de mi. De la misma
manera, tomo la copa después de cenar y dijo: Esta copa
es el nuevo pacto en mi sangre, que es derramada por
ustedes.”

Lucas 22:19-20 (NVI):

La manera en que una iglesia se acerca a la Mesa del
Sefior revela mucho mas que su liturgia; revela su
comprension del Evangelio, su lectura del Nuevo Pacto vy,
sobre todo, su percepcion del corazdn de Cristo. No estamos
ante un tema menor ni meramente ritual. La Santa Cena toca
fibras profundas de la fe cristiana, porque en ella confluyen
la gracia, la memoria redentora, la comunion del Cuerpo y la
proclamacion viva de la obra de la cruz.

Desde una perspectiva de Reino, la Cena del Sefior no
puede ser reducida a una estructura rigida ni a un filtro de

(%)



pertenencia institucional. EI Reino de Dios no se edifica
desde barreras externas, sino desde una obra interna del
Espiritu que atrae, convence y transforma. Por eso, cuando
hablamos de la Santa Cena bajo el Nuevo Pacto, es
imprescindible despojarnos de toda lectura legalista heredada
de sistemas religiosos que no nacen del texto biblico, sino de
tradiciones posteriores que, muchas veces, terminaron
oscureciendo la intencidn original del Sefior.

La carga pastoral que muchos ministros sienten al
reflexionar sobre este tema no surge de una liviandad
doctrinal ni de un deseo de relativizar lo santo. Por el
contrario, nace de un profundo celo por el caracter de Cristo
y por la integridad del Evangelio. Jesus nunca utilizé la mesa
como un instrumento de humillacion o exclusion.

El jamas pidi6 credenciales religiosas para sentarse a
comer con alguien. En los Evangelios lo vemos
repetidamente compartiendo la mesa con publicanos,
pecadores notorios, personas socialmente despreciadas y
hombres y mujeres quebrados, sin exigirles previamente una
purificacion ritual. De hecho, fue precisamente esa cercania
la que escandalizé a los religiosos de su tiempo, quienes
entendian la santidad como separacion externa y no como
transformacion interna.

El relato biblico muestra con claridad que Jesus no
purificaba antes de recibir; recibia para purificar. La mesa era
un espacio de revelacion, de gracia y de confrontacion
amorosa. En Lucas 19, Zaqueo no fue cambiado por un

()



sermoOn previo ni por una exigencia sacramental, sino por un
encuentro en su casa, alrededor de una mesa, donde la
presencia del Salvador produjo arrepentimiento genuino y
restitucion voluntaria. Esto no es un detalle anecdotico; es
una clave hermenéutica para entender cémo opera el Reino.

Cuando el apdstol Pablo transmite la ensehanza
apostolica sobre la Cena del Sefior a la iglesia de Corinto, no
lo hace desde una légica de exclusion ritual, sino desde una
preocupacion pastoral profunda por la manera en que el
Cuerpo de Cristo estaba siendo tratado dentro de la
comunidad.

Pablo recuerda que el Sefior Jesus, la noche que fue
entregado, tomo pan y dijo: “Haced esto en memoria de mi”,
y de igual manera la copa, afirmando que ese acto anuncia la
muerte del Sefior hasta que El venga (1 Corintios 11:24 al
26). El énfasis apostolico esta puesto en la memoria viva, en
la proclamacion del sacrificio y en el discernimiento
espiritual del significado de ese acto, no en la construccion
de requisitos que el texto jamas establece de manera
explicita.

Es importante subrayar que en ninguna parte de las
Escrituras encontramos un mandato que diga que una persona
debe estar bautizada para participar de la Cena. El bautismo,
sin duda, es un paso de obediencia indispensable para todo
creyente que ha puesto su fe en Cristo, pero convertirlo en
una barrera previa para acceder a la Mesa es una inferencia
doctrinal que no surge directamente del texto biblico.

(%)



La norma apostolica jamas presenta el bautismo como
un requisito excluyente para participar de la Cena, aunque si
lo presenta como una expresion publica de fe y de
1dentificacion con Cristo. De hecho, la referencia
fundamental que todos utilizan es el sublime momento de la
ultima cena del Sefor, pero debemos notar que sus discipulos
incluyendo a Judas, no habian recibido la regeneracion,
porque Jesucristo todavia no habia ido a la cruz del Calvario.
Es decir, si consideramos ese momento como el gran
fundamento historico, debemos asumir que por primera vez
la consumieron inconversos.

Uno de los textos mas citados, y muchas veces mas
malinterpretados, en relacion con este tema es 1 Corintios
11:27 al 29. Durante afios, este pasaje ha sido utilizado para
infundir temor, para cerrar la Mesa y para sefalar indignidad
en personas que s€ acercan con corazones sinceros. Sin
embargo, una lectura honesta y contextual revela que Pablo
no esta hablando de personas indignas, sino de una manera
indigna de participar. El término griego que utiliza no califica
al individuo, sino al modo en que se celebra la Cena.

El contexto de la iglesia en Corinto es determinante
para comprender la exhortacion apostolica. Alli habia
divisiones profundas, desprecio entre hermanos, abusos de
los ricos hacia los pobres, falta de amor y una grave
incapacidad de discernir el Cuerpo como comunidad
redimida. Algunos comian con exceso mientras otros
pasaban hambre; la Mesa, en lugar de expresar comunion, se
habia convertido en un espacio de humillacion. Pablo no

()




confronta a inconversos ni a recién llegados, sino a creyentes
que participaban sin arrepentimiento, sin amor y sin
conciencia espiritual de lo que representaba el Cuerpo de
Cristo.

Discernir el Cuerpo no se limita a una comprension
mistica del pan y del vino, sino a reconocer a la Iglesia como
un solo cuerpo, unido por la sangre del Nuevo Pacto. Por eso,
el juicio que Pablo menciona no es una condenacion eterna,
sino una disciplina correctiva que Dios permite para
preservar la santidad y la salud espiritual de su pueblo.
Reducir este pasaje a una prohibicion general para quienes
“no estan listos” es una lectura simplista que termina
contradiciendo el espiritu del Evangelio.

De hecho, el discernimiento no es algo que Dios le
demandaria a una persona que acaba de llegar a una reunion,
ni siguiera a hermanos inmaduros, porque el discernimiento
es el resultado del desarrollo espiritual. Por tal motivo, el
autor de la carta a los hebreos expreso: “pero el alimento
solido es para los que han alcanzado madurez, para los que
por el uso tienen los sentidos ejercitados en el
discernimiento del bien y del mal” (Hebreos 5:14). Por
supuesto, el escritor no se estaba refiriendo a la Santa cena,
sino a la Palabra de revelacion. Lo que deseo destacar es que
el discernimiento es para los maduros que han logrado
desarrollar sus sentidos espirituales.

Desde una mirada de Reino, la Cena del Senior debe ser
entendida como una mesa de gracia, no como un examen de

(o)



admision. Jesus jamas us6 la mesa para cerrar puertas; la uso
para abrir corazones. En la iglesia primitiva, partir el pan era
parte de la vida comunitaria cotidiana, una expresion viva de
comunion, ensefianza y oracion, como lo describe Hechos
2:42 al 47. No se trataba de un acto elitista ni reservado a una
casta espiritual, sino de una experiencia formativa que
fortalecia la fe y afirmaba la identidad del pueblo redimido.

El temor a que alguien “contamine” la Mesa revela,
muchas veces, una comprension sacramental magica que no
pertenece al pensamiento biblico. El pan no es un objeto
mistico que se corrompe por el contacto con una persona en
proceso. El peligro nunca estd en el pan, ni en la copa, ni en
la congregacion; el peligro estd en un corazén endurecido que
participa siendo cristiano maduro sin arrepentimiento ante
determinados conflictos con los hermanos, y sin
discernimiento respecto de que el cuerpo de Cristo es quien
esta sentado a su lado. La Escritura es clara cuando afirma
que Dios mira el corazéon y que cada uno dara cuenta de si
mismo delante del Senor (Romanos 14:12).

Si recomiendo a todos los pastores, que cada vez que
ministren la Sena del Sefior, se tomen unos momentos para
explicar la trascendencia de ese sublime momento. A menos
que la congregacion sea de un nimero considerable, los
pastores suelen estar claros si ha llegado gente nueva o no.
Entonces, es bueno explicar lo que implica la Sena del Sefior,
para que nadie participe con irreverencia o incredulidad,
aconsejandole a todos los presentes abstenerse en caso de no
estar dispuestos a entregar el gobierno de sus vidas al Sefior.

()



No prohibiendo, sino despertando la consciencia de los
presentes para que actiien con sensatez.

El orden biblico nos muestra que la fe precede al
bautismo y que ambos conducen a una vida comunitaria
transformada. Pero la Cena se inserta dentro de esa vida
comunitaria como una proclamacion permanente del
Evangelio, no como un premio a la madurez alcanzada. De
hecho, para muchas personas, la Santa Cena ha sido el
espacio donde el Espiritu Santo ha producido
quebrantamiento, conviccion de pecado, revelacion del amor
de Cristo y decisiones genuinas de fe. No son pocos los
testimonios de hombres y mujeres que, al participar de la
Mesa, han experimentado un encuentro real con el Sefior que
marcé un antes y un después en su caminar espiritual.

Esto no deberia sorprendernos. La Cena proclama la
cruz, proclama la sangre, proclama la gracia y proclama el
amor de Dios manifestado en Cristo. Cuando una persona se
acerca con un corazon abierto, aun sin comprender
plenamente todos los aspectos doctrinales, estd siendo
alcanzada por la gracia, no condenada por la falta de un rito
previo. El Evangelio siempre ha operado asi: primero
alcanza, luego forma; primero abraza, luego ensefia; primero
salva, luego ordena.

Cuando la Iglesia pierde de vista el corazén del
Evangelio, suele desplazar el foco del discernimiento
espiritual hacia lugares equivocados. En lugar de examinar
actitudes, motivaciones y relaciones, termina controlando

()



accesos externos y construyendo cercos doctrinales que no
siempre responden a la intencion de la Escritura.

En el caso de la Santa Cena, esto ha producido una
paradoja peligrosa: se le prohibe participar a personas que
llegan quebradas y hambrientas de Dios, mientras participan
creyentes endurecidos, divididos o atrapados en pecados no
tratados, simplemente porque cumplen, segun las normas
institucionales, con ciertos requisitos formales.

Este fue exactamente el problema que el apostol Pablo
confront6 en Corinto. No era una iglesia inmadura por falta
de conocimiento doctrinal, sino wuna comunidad
espiritualmente enferma por falta de amor, de honra mutua y
de discernimiento del Cuerpo. La Cena del Sefior, que debia
ser una expresion de unidad, se habia convertido en un reflejo
de las desigualdades y del egoismo presentes en Ila
congregacion. Por eso Pablo habla con tanta severidad, no
para cerrar la Mesa, sino para restaurar su verdadero
significado.

El Nuevo Pacto redefine la santidad. Ya no se trata de
separacion externa, sino de una transformacidén interna
producida por la obra del Espiritu Santo. El autor de la cara a
los hebreos afirma que tenemos “libertad para entrar en el
Lugar Santisimo por la sangre de Jesucristo” (Hebreos
10:19), y esa libertad no estd basada en méritos humanos ni
en procesos rituales, sino en la eficacia eterna del sacrificio
de Cristo.

94

—
| —



Si la entrada al Lugar Santisimo es por la sangre,
(,como podriamos condicionar el acceso a la Mesa, que es un
memorial de esa misma sangre, a requisitos que la Escritura
no establece con claridad? Es muy triste que el Sefior esté
dispuesto a entregar Su sangre, Su cuerpo y Su Espiritu a
simples pecadores y que nosotros, simples personitas
alcanzadas por la gracia, lleguemos a pensar que tenemos el
derecho de negarles un pedacito de pan y un pequefio trago
de vino. Es una triste evidencia de haber olvidado de donde
y como fuimos rescatados.

Es aqui donde el discernimiento pastoral se vuelve
indispensable. Abrir la Mesa no significa relativizar el
pecado ni promover liviandad espiritual. Todo lo contrario.
Significa confiar en que el Espiritu Santo es capaz de obrar
conviccion, arrepentimiento y transformacion en el contexto
de la gracia. Jesus mismo declar6 que no habia venido a
llamar a justos, sino a pecadores al arrepentimiento (Lucas
5:32), y eso es algo que deberiamos tener muy en claro. La
Mesa del Sefior es una proclamacion visible de esa
invitacion.

El verdadero riesgo doctrinal no estd en permitir que
una persona nueva participe de la Cena, sino en permitir que
el orgullo, la division, la hipocresia y la falta de amor se
normalicen dentro de la comunidad. Cuando la Iglesia tolera
estos pecados relacionales, la Cena pierde su poder formativo
y se convierte en un rito vacio. Pablo afirma que muchos en
Corinto estaban débiles, enfermos y algunos habian muerto,
no por participar sin bautismo, sino por hacerlo sin discernir

(o)



el Cuerpo y sin juzgarse a si mismos (1 Corintios 11:30 y
31). El énfasis apostolico esta puesto en la actitud del corazon
y en la vida comunitaria, no en la condicidon ceremonial.

Desde una perspectiva de Reino, la Santa Cena es una
mesa que anuncia una realidad futura mientras opera en el
presente. Cada vez que la Iglesia parte el pan, proclama que
el Reino ya ha sido inaugurado por la muerte y resurreccion
de Cristo, pero que aun espera su consumacion plena. Esta
tension entre el “ya” y el “todavia no” exige una pastoral que
combine verdad y gracia, santidad y misericordia,
exhortacion y paciencia.

Por eso, una invitacion pastoral sabia no se formula en
términos de exclusion automatica, sino de llamado al
corazon. Invitar a participar de la Cena apelando al sentir y
la consciencia de cada persona, no rebaja la santidad del acto;
la eleva. Coloca la responsabilidad delante de Dios y no en
manos de un sistema humano de control. Tal como ensefia
Pablo en Romanos 14, cada uno es responsable ante el Sefior,
y El es poderoso para sostener a los suyos.

La Iglesia no ha sido llamada a reemplazar la obra del
Espiritu Santo con reglamentos, sino a cooperar con ella a
través del acompafiamiento pastoral, la ensefianza paciente y
el discipulado intencional. Debemos ensefiar con claridad,
conviccidn y urgencia, pero nunca usando la Palabra como
una herramienta de exclusion que contradiga el espiritu del
Evangelio. En el Nuevo Testamento, la obediencia siempre

96

—
| —



surge como fruto de la fe, no como condicion previa para
experimentar la gracia.

Muchos ministros han sido testigos de como la
participacién en la Cena ha abierto corazones que antes
estaban cerrados. Personas que no se habrian acercado a una
plataforma, ni respondido a un llamado publico, han sido
profundamente tocadas al recibir el pan y la copa,
comprendiendo en silencio que alguien dio su vida por ellas.
Alli, sin presion ni manipulacion, el Espiritu Santo ha hecho
una obra profunda, genuina y duradera. Desestimar estos
frutos seria ignorar la manera en que Dios ha decidido obrar
en medio de Su pueblo.

El Reino de Dios no avanza por medio del temor, sino
por medio de la revelacion del amor. Cuando la Iglesia
administra la Cena desde el temor, produce distanciamiento,
discriminacidon y desprecio; cuando la administra desde la
gracia con discernimiento, produce transformacion. No se
trata de abrir la invitacion de manera descuidada, sino de
pastorear con sabiduria, entendiendo que la Mesa del Sefior
no pertenece a la institucion, sino al Rey.

Al llegar a este punto, se vuelve evidente que la
discusion en torno a la Santa Cena no es, en esencia, un
debate sobre rituales, sino una revelaciéon del modelo de
Iglesia que estamos edificando. Toda practica eclesial
termina siendo un espejo de la teologia que la sustenta. Una
iglesia que gobierna la Mesa desde el control comunica un
evangelio de méritos; una iglesia que la administra desde la

()



gracia con discernimiento comunica el corazéon del Nuevo
Pacto.

Jests confi6 su Mesa a hombres fragiles, imperfectos
y, en algunos casos, profundamente inmaduros. Reitero esto:
En la noche en que fue entregado, ninguno de los que estaban
sentados con El podia considerarse espiritualmente “apto”
bajo parametros religiosos estrictos. Alli estaba Pedro, que
horas después lo negaria; estaban los discipulos que huirian;
y estaba Judas, cuyo corazdén ya se habia inclinado hacia la
traicion. Sin embargo, Jesus no cancelo la Cena ni levanto
barreras. Compartio el pan y la copa, no porque ignorara lo
que ocurriria, sino porque su obra redentora no dependia de
la fidelidad humana, sino de la obediencia perfecta del Hijo
al Padre.

Este dato, lejos de relativizar la santidad, la profundiza.
La santidad del Nuevo Pacto no se preserva cerrando la
Mesa, sino honrando el sacrificio que la fundamenta. La
sangre de Cristo no es fragil ni necesita ser protegida por
reglamentos humanos; es poderosa para salvar, limpiar y
transformar. La Iglesia no cuida la santidad evitando que los
pecadores se acerquen, sino guiandolos hacia un encuentro
real con el Cordero que quita el pecado del mundo.

Desde esta perspectiva, la responsabilidad pastoral no
consiste en determinar quién es digno, sino en crear un marco
espiritual donde la verdad sea proclamada con claridad y la
gracia sea ofrecida con reverencia. El discernimiento no se
gjerce interrogando conciencias, sino ensefiando con

()



fidelidad y acompafiando con amor. El apostol Pablo afirma
que “el Seiior conoce a los que son suyos” (2 Timoteo
2:19), recordandonos que la obra mas profunda siempre
ocurre en el ambito invisible del corazoén. No podemos
nosotros apropiarnos de esta asignacion.

Una iglesia de Reino entiende que la Santa Cena es una
proclamacion viva del Evangelio. Cada vez que el pan es
partido y la copa es compartida, se anuncia que el acceso a
Dios ha sido abierto, que la deuda ha sido cancelada y que la
reconciliacion es posible. Este anuncio no esté reservado para
los que ya llegaron, sino para los que estan llegando. En
muchos casos, la Mesa se convierte en el primer altar, el
primer encuentro consciente con la gracia, el primer
momento donde el Espiritu Santo susurra verdades eternas al
corazon.

Nunca he escuchado a un pastor o lider tratando de
impedir que una persona recién llegada de su ofrenda, por
dudar de la procedencia del dinero. Nadie ha considerado que
podria venir de la venta de drogas, de la prostitucion o las
apuestas, todos reciben las ofrendas o incluso un diezmo si
alguien lo ofreciera, sin investigar, sin solicitar un bautismo
previo o sin dar un curso de teologia. No comprendo por qué
motivo entonces, convidar un pedacito de pan se vuelve tan
peligroso para algunos.

En fin, desde el entendimiento de esta dinamica, no
propongo eliminar la necesidad del cuidado, la ética, la
disciplina, la ensefanza y la formacion espiritual. Al

()



contrario, creo que debemos reforzar todo esto, pero bajo una
dindmica de Nuevo Pacto y la gracia que lo caracteriza.

Una iglesia que abre la Mesa debe comprometerse atin
mas con el discipulado, con el acompafiamiento pastoral y
con la formacion doctrinal solida. La gracia no anula el
proceso; lo inicia. El bautismo, la vida de santidad, la
comunion y el crecimiento espiritual deben ser ensefados
como respuestas amorosas a una gracia ya recibida, no como
condiciones para merecerla. Por eso, la invitacion pastoral a
la Cena debe ser clara, honesta y reverente. No se trata de una
invitacion ligera ni superficial, sino profundamente
espiritual.

Lo que verdaderamente excluye de la Mesa no es la
falta de un rito previo, sino la dureza deliberada del corazon.
La rebeldia consciente, el desprecio por la unidad del Cuerpo,
el pecado sostenido sin arrepentimiento y la burla hacia lo
santo son actitudes que contradicen el espiritu del Nuevo
Pacto. Estas no siempre se detectan externamente, pero Dios
las conoce y las trata con justicia y misericordia. En cambio,
un corazdn quebrado, aun lleno de preguntas y debilidades,
encuentra en la Mesa un lugar de sanidad y esperanza.

Como pastores y lideres que trabajan bajo una
cobertura apostodlica, estamos llamados a reflejar el caracter
del Rey en cada practica de la Iglesia. No fuimos llamados a
ser guardianes de un sistema, sino pastores de personas. La
Mesa del Seiior no nos pertenece; pertenece a Cristo.
Administrarla con temor reverente implica honrar su

[100]



intencion original sin anular Su gracia. Debemos reunir,
restaurar y formar un pueblo que viva bajo el gobierno del
Reino.

Este enfoque no deshonra la Palabra, no relativiza la
doctrina ni promueve liviandad espiritual. Por el contrario,
devuelve a la Iglesia una comprension mas profunda y
madura del Evangelio. Una iglesia que abre la Mesa con
discernimiento se convierte en un espacio donde la gracia no
es un concepto abstracto, sino una experiencia tangible. Alli,
muchos encontraran al Sefior antes de comprenderlo todo, y
seran transformados antes de ordenarlo todo.

La Santa Cena puede ser, para innumerables personas,
el primer encuentro real con Cristo, mas poderoso que cien
sermones. En ese acto sencillo y profundamente espiritual, el
Espiritu Santo contintia haciendo lo que siempre ha hecho:
atraer a los corazones hacia la cruz, revelar el amor del Padre
y formar un pueblo que viva, no bajo estructuras muertas,
sino bajo el gobierno vivo del Reino de Dios.

“Pero Dios, que es rico en misericordia, por su gran amor
por nosotros, nos dio vida con Cristo, aun cuando
estabamos muertos en pecados. ;Por gracia ustedes han
sido salvados!”

Efesios 2:4y 5




Capitulo siete

PARAMETROS PARA LA
PRESENTACIION DE NINOS

“Llevaron unos niiios a Jesus para que les impusiera las
manos y orara por ellos, pero los discipulos reprendian a
quienes los llevaban. Jesus dijo: Dejen que los nifios
vengan a mi; no se lo impidan, porque el reino de los
cielos es de quienes son como ellos.”

Mateo 19:13 y 14 NVI

La Iglesia de Jesucristo ha heredado, a lo largo de su
historia, multiples practicas que nacieron de buenas
intenciones pastorales, pero que con el tiempo se
transformaron en tradiciones no examinadas a la luz de la
Palabra. Algunas de ellas fueron asumidas sin una reflexion
teologica profunda, otras surgieron como intentos sinceros de
suplir necesidades emocionales, culturales o familiares, y
otras se incorporaron simplemente por imitacion de modelos
ajenos al espiritu del Nuevo Pacto. El verdadero desafio
pastoral no es discernir si una practica es bien intencionada,
sino si es biblicamente necesaria, espiritualmente saludable y
coherente con una mentalidad de Reino.

[102}



La llamada “presentacion de nifios” se encuentra
dentro de este conjunto de practicas que, aunque
ampliamente aceptadas en el ambito evangélico, requieren
una revision honesta, madura y responsable. No porque orar
por los nifios sea incorrecto, pues nadie con sensibilidad
pastoral y entendimiento biblico podria oponerse a la oracion
y bendicioén sobre la nifiez, sino porque el formato ritual,
ceremonial y casi sacramental que esta practica ha adoptado
en muchos contextos no encuentra un respaldo claro en las
Escrituras del Nuevo Testamento.

Jestis manifestd un profundo amor por los nifios. Los
tomo en sus brazos, los bendijo y los puso como ejemplo del
espiritu que debe caracterizar a los que desean entrar en el
Reino de los ciclos. “Y tomdndolos en los brazos, poniendo
las manos sobre ellos, los bendecia” (Marcos 10:16). Sin
embargo, este gesto no fue instituido como una ordenanza, ni
como una ceremonia litargica que la Iglesia deba reproducir
sistematicamente. Fue una expresion espontanea del corazon
del Reino, no la instauracion de un rito eclesiastico.

Cuando se observa atentamente el texto biblico, se
advierte que Jests no pidié convocar a una congregacion, no
establecid6 padrinos, no pronuncid votos publicos, ni
convirti6 ese momento en un evento ceremonial.
Simplemente respondié a una necesidad inmediata con
compasion, autoridad espiritual y verdad. El problema surge
cuando la Iglesia transforma gestos pastorales en estructuras
rituales, y expresiones de gracia en actos institucionalizados.

[103]



Una de las mayores confusiones que rodean la
presentacion de nifios proviene de una lectura incorrecta de
los textos relacionados con la ley mosaica. Bajo el antiguo
pacto, los hijos primogénitos debian ser presentados al Sefior,
y los varones circuncidados como sefal del pacto entre Dios
y Abraham.

Este mandato formaba parte de un sistema legal, étnico
y espiritual especifico, dirigido exclusivamente al pueblo de
Israel. Jesus mismo fue presentado en el templo “conforme
a la ley del Seiior” (Lucas 2:22 al 24), no porque ese acto
tuviera valor salvifico en si mismo, sino porque El naci6 bajo
la ley para cumplirla y redimir a los que estaban bajo ella.

Pretender trasladar ese modelo al contexto de la Iglesia
es desconocer la obra consumada de Cristo y la naturaleza
del Nuevo Pacto. La Iglesia no reproduce los ritos de la ley
porque ya no vive bajo la administracion de la ley. “Cristo es
el fin de la ley para justicia a todo aquel que cree”
(Romanos 10:4). Insistir en practicas que pertenecen a un
pacto abolido es, aunque involuntariamente, debilitar la
comprension de la gracia y el Nuevo Pacto.

Asimismo, la Iglesia evangélica tampoco puede
adoptar practicas provenientes de tradiciones sacramentales
ajenas a su identidad biblica. El bautismo infantil, por
ejemplo, pertenece a una concepcion teoldgica que atribuye
al rito un poder regenerador automadtico, independientemente
de la fe personal. El Nuevo Testamento, en cambio, presenta
el bautismo como una respuesta consciente a la fe, no como

[104]



un acto aplicado a quien aiin no puede creer ni confesar. El
bautismo no salva, ni determina la creencia que desarrollara
un niflo que aun no sabe ni entiende nada.

La presentaciéon de nifios, cuando se carga de un
simbolismo espiritual que no le corresponde, corre el riesgo
de ubicarse peligrosamente cerca de esa logica sacramental.
Muchos padres, y lamentablemente también algunos lideres,
llegan a creer que algo espiritual sucede en el nifio por el solo
hecho de ser presentado publicamente, como si ese acto lo
colocara bajo una cobertura especial o asegurara un destino
espiritual favorable. Esta idea, aunque popular, no tiene
sustento biblico.

Los niflos no pertenecen a Dios porque alguien los
presente en una plataforma. Los nifios son de Dios porque El
es su Creador. “He aqui, herencia de Jehovda son los hijos”
(Salmos 127:3). Aclaro también que Dios no produce o envia
nifios como algunos pretenden. El nos ha dado el don de
fructificar. Si lo usamos bien o lo usamos mal no es algo que
Dios andard tratando de evitar. De hecho, hay nifios nacidos
por causa de una violacion y nadie podria decir que Dios les
envid ese hijo. Lo que si hace Dios, es que en cualquier
vientre que se empiece a formar un ser, El esta presente
asumiendo la esencia de la vida.

Ninguna ceremonia que podamos realizar en una
plataforma evangélica hace que los nifios sean mas de Dios
de lo que ya son. Ninguna oracion publica reemplaza la
responsabilidad diaria de una crianza conforme a la Palabra.

[105]



En realidad, la bendicién de Dios ya es parte de la inocencia
de esos nifios, la responsabilidad recae sobre los mayores,
quienes deben hacerse responsables de criar, de formar el
caracter y las ideas de esos nifios. Ese proceso no puede ser
reemplazado por la oracioén de un pastor.

El enfoque pastoral debe desplazarse del nifio hacia los
adultos. En la practica actual, el nifio se convierte en el centro
visible de la ceremonia, cuando en realidad el verdadero
desafio espiritual recae sobre los padres y sobre el entorno
que rodeara su crecimiento. El nifio no hace votos, no asume
compromisos, no entiende declaraciones. Los adultos si.

En muchos casos, la presentacion de nifios se
transforma en un evento social. Asisten familiares que no
conocen a Cristo, padrinos que no viven una vida de fe,
personas que jamas participan de la vida congregacional,
pero que aparecen para cumplir con una tradicion cultural
con tintes catolicos. El pastor, entonces, se ve presionado a
suavizar el mensaje, a evitar exhortaciones claras, a reducir
el contenido espiritual para no incomodar a los presentes. El
resultado es una ceremonia emotiva, pero espiritualmente
vacia.

Peor atn, cuando algunos padres, que no viven una
vida cristiana activa solicitan la presentacion de sus hijos, se
produce una contradiccion muy profunda. Se quiere dedicar
al Sefior aquello que no se vive bajo Su seforio. Se pide
bendicion para el fruto, pero se ignora la raiz. Jests fue claro
cuando dijo que todo arbol se conoce por su fruto, pero

[ 106 )

J



también es evidente que el fruto no puede superar la calidad
del arbol que lo produce. El nifio pasa a ser el mas inocente
de la ceremonia, pero el destino sera la imparticion de padres
que lo llevaran inevitablemente por el camino de la
oscuridad.

El Nuevo Testamento coloca una enorme
responsabilidad sobre los padres. “Y vosotros, padres, no
provoquéis a ira a vuestros hijos, sino criadlos en disciplina
y amonestacion del Seiior” (Efesios 6:4). La fe no se
transmite por imposicion ceremonial, sino por modelado
constante. Lo que un nifio ve, oye y experimenta en su hogar
marca mas su corazon que cualquier oracion publica.

La figura de los padrinos, tan comin en estas
ceremonias, merece también una revision honesta. No existe
en el Nuevo Testamento ningiin fundamento para delegar la
responsabilidad espiritual de un nifio en terceros. La crianza
espiritual no es transferible. Cuando los padrinos no son
creyentes, o viven una fe nominal, la incoherencia se vuelve
atn mas evidente. ;Como exhortar a alguien a asumir una
responsabilidad espiritual que no desea ni comprende?

La Iglesia debe tener el valor pastoral de establecer
limites saludables. No toda solicitud debe ser aceptada. No
todo deseo familiar es automaticamente edificante para el
cuerpo de Cristo. El pastor no esta llamado a satisfacer
expectativas sociales, sino a guardar la sana doctrina y cuidar
el rebafio. “Porque vendrda tiempo cuando no sufrirdin la

[107]



sana doctrina” (2 Timoteo 4:3), y muchas veces ese tiempo
comienza cuando se diluye la verdad para evitar conflictos.

Lo que se debe hacer, no piblicamente, sino en una
cita previa, es explicar a esos padres o padrinos inconversos
la verdad que Dios demanda. Se les debe explicar que las
ceremonias en si mismas no cambian nada si los mayores
responsables no asumen el rol viviendo bajo el gobierno de
Dios. Se les debe explicar con toda gracia que la intencion
pastoral no es discriminarlos, sino evitarles una vergiienza o
exposicion publica.

El verdadero valor de un momento de oracidon por un
nifio no reside en su visibilidad publica, sino en la verdad que
se proclama y en el compromiso que se asume. Si la Iglesia
decide orar por los nifios, ese momento deberia convertirse
en una instancia de exhortacion clara a los padres, un llamado
a vivir el Evangelio en el hogar, una confrontacion amorosa
sobre la responsabilidad espiritual que han recibido. De lo
contrario, el acto pierde su sentido y se convierte en una
formalidad religiosa mas.

Hasta aqui, esta reflexion no busca prohibir ni
imponer, sino despertar discernimiento. El Reino de Dios no
se edifica mediante rituales, sino mediante verdad, justicia y
vida transformada. La gracia no necesita escenografia, y la fe
no se sostiene en actos simbolicos, sino en obediencia diaria.

La Iglesia, como cuerpo vivo de Cristo, no puede
desentenderse del proceso formativo de la nifiez, pero

[108]



tampoco puede asumir un rol que no le fue delegado por
Dios. Existe una diferencia fundamental entre acompafar
espiritualmente y sustituir responsabilidades. Cuando la
Iglesia intenta ocupar el lugar que corresponde a los padres,
inevitablemente se produce una distorsion del disefio divino.
Dios no confio la crianza espiritual primaria a la institucion
eclesiastica, sino al hogar. La comunidad de fe acompaifia,
afirma y refuerza, pero no reemplaza.

Desde el comienzo de la revelacion biblica, la
transmision de la fe esta vinculada al contexto cotidiano de
la vida familiar. “Y estas palabras que yo te mando hoy,
estardn sobre tu corazon; y las repetiras a tus hijos... y
hablaras de ellas estando en tu casa, y andando por el
camino, y al acostarte, y cuando te levantes”
(Deuteronomio 6:6 y 7). Este principio, aunque expresado
bajo el antiguo pacto, revela una verdad que atraviesa toda la
Escritura: la fe se ensena viviendo, no ritualizando.

El Nuevo Testamento reafirma este patron. Pablo no
instruye a las iglesias a desarrollar ceremonias para los nifios,
sino a formar hogares donde Cristo sea el centro. La
espiritualidad infantil no se construye en un evento puntual,
sino en la repeticion diaria de un testimonio coherente.
Cuando la Iglesia exagera el valor de una ceremonia, corre el
riesgo de minimizar la importancia de la vida cotidiana.

Uno de los errores mdas frecuentes en la practica
pastoral es confundir visibilidad con efectividad espiritual.
Un acto publico genera emocién, fotografias, recuerdos y

[109]



aprobacion social, pero no necesariamente transformacion.
El Reino de Dios, en cambio, opera muchas veces en lo
oculto, en lo silencioso, en lo perseverante. Jesus advirtié que
el crecimiento del Reino se asemeja a una semilla que
germina sin que el hombre sepa cémo. No crece por
espectaculo, sino por vida.

Cuando una iglesia destina una porcion significativa
de su reunion congregacional a una presentacion de nifios,
debe preguntarse honestamente si ese tiempo estd siendo
usado para edificar al cuerpo o para satisfacer una
expectativa familiar. La reunion de la Iglesia no es un espacio
neutro ni un salon de eventos. Es una asamblea espiritual
convocada para exaltar a Cristo, edificar a los santos y
proclamar la verdad. Toda practica que se introduce en ese
contexto debe someterse a ese proposito. Una vez que lo
pastores tengan esto absolutamente claro: jAdelante! No hay
ningun problema en orar por un nifio y por sus padres, para
que Dios les de sabiduria.

Lo que estoy tratando de romper en este capitulo, no es
una inocente oracion por un nifio, sino el sentido real de todo
lo que hacemos. El apostol Pablo exhorta a que todo se haga
para edificacion. “Hdgase todo para edificacion” (1
Corintios 14:26). Esta frase sencilla encierra un criterio
pastoral profundo. Si una practica no edifica, si genera
confusion doctrinal, si refuerza conceptos errados o si diluye
el mensaje del Evangelio, entonces debe ser revisada, aunque
sea popular. Con esto en mente, debemos tomar decisiones

[ 110 )




sabias con algunas personas que ignorando a Dios pretenden
participar de este acto.

La presentacion de nifios, cuando se realiza sin
discernimiento, puede comunicar mensajes equivocados.
Puede sugerir que la vida espiritual de un nifio esta asegurada
por un acto externo. Puede transmitir la idea de que la
responsabilidad espiritual puede delegarse. Puede reforzar
una fe cultural mas que una fe discipulada. Todo esto atenta
contra una comprension madura del Reino, y eso es lo que
debe quedar claro.

Por otro lado, la ausencia total de acompafiamiento
pastoral también seria una omision. Los nifios importan
profundamente a Dios, y la Iglesia debe demostrarlo no
mediante rituales, sino mediante una cultura espiritual
saludable. Jesus advirti6 con severidad sobre la
responsabilidad de quienes influyen en los més pequefos.
“Cualquiera que haga tropezar a uno de estos pequeiios
que creen en mi, mejor le fuera que se le colgase al cuello
una piedra de molino” (Mateo 18:6). Esto revela el peso
espiritual que Dios asigna a la influencia, al ejemplo y al
cuidado del entorno.

La Iglesia es responsable del ambiente espiritual que
crea. Cada palabra predicada, cada actitud tolerada, cada
ejemplo visible deja una huella. Los nifios aprenden
observando. Aprenden como se ora, cOmo se ama, cOmo se
sirve, como se habla, como se resuelven los conflictos. En

[111]



este sentido, toda la congregacion participa indirectamente en
la formacion de la nifiez.

Aqui es donde se hace evidente que la verdadera
“presentacion’” no ocurre en una plataforma, sino en la vida
diaria de la Iglesia. Cada nifio es presentado al Sefior cuando
ve una comunidad que honra a Cristo con integridad. Cada
nifio es bendecido cuando crece en un ambiente donde la
Palabra es central, el Espiritu es honrado y la verdad no se
negocia.

Por esta razon, cualquier instancia en la que se ore por
un nifio deberia convertirse, mas que en un acto ceremonial,
en una proclamacion profética de responsabilidad. No se trata
de declarar bendiciones genéricas, sino de confrontar
amorosamente a los padres con la magnitud de su llamado.
Criar hijos bajo una mentalidad de Reino no deberia ser
tomado como una opcidén secundaria, sino como una
asignacion divina.

“Si alguno no provee para los suyos, y mayormente
para los de su casa, ha negado la fe” (1 Timoteo 5:8).
Aunque el contexto inmediato se refiere a la provision
material, el principio se extiende a toda dimension de la vida.
Proveer espiritualmente es parte esencial del llamado
cristiano. No hay contradiccidon mayor que confesar fe
publica y vivir negligencia privada.

El rol pastoral, en este punto, no es el de un facilitador
de ceremonias, sino el de un guardian espiritual. El pastor

[112]




debe discernir cudndo una solicitud edifica y cuando
simplemente responde a una presion cultural. En una ocasion,
un pastor fue consultado por una pareja de jovenes lesbianas
sobre la posibilidad de presentar ante Dios al hijo que habian
adoptado. El pastor tuvo que reunirse con ellas en privado y
explicarles la situacion de manera amorosa pero firme y no
acceder a realizar una reunidon publica exponiendo un caso
como ese, como si fuera algo normal o correcto. Los pastores
deben tener el valor de decir “no” cuando un “si”
comprometeria la verdad. Este discernimiento no es falta de
amor; por el contrario, es una expresion madura de cuidado
pastoral.

Jesis mismo evitd muchas veces satisfacer
expectativas populares. Multitudes lo seguian, pero El no
suaviz6 su mensaje para retenerlas. Cuando hablé del costo
del discipulado, muchos se apartaron. Sin embargo, Jesus no
renegociod la verdad para mantener la asistencia. La fidelidad
al Reino siempre debe prevalecer sobre la aceptacion social.

Cuando una familia solicita la presentacion de un nifio,
el pastor deberia comprender que no estd recibiendo
simplemente una peticion logistica, sino una oportunidad de
revelar qué tipo de Iglesia estd formando. Cada respuesta
pastoral comunica una teologia, aun cuando no se pronuncie
explicitamente. Acceder sin discernimiento comunica
permisividad doctrinal; negar sin explicacion comunica
dureza. El Reino se manifiesta cuando la respuesta es sabia,
clara y fundamentada.

[113)




En este sentido, el pastor debe preguntarse: ;este acto
glorifica a Cristo o distrae de El1? ;Afirma la verdad del
Evangelio o refuerza una tradicion humana? ;Produce
compromiso 0 solo emocidon momentanea? Estas preguntas
no buscan rigidez, sino fidelidad.

Una alternativa pastoral saludable es trasladar el
énfasis desde el acto publico hacia el acompafiamiento
personal. Una oracién privada con los padres, una instancia
de consejeria, una exhortacion clara y amorosa, puede tener
mucho mas impacto que una ceremonia multitudinaria.
Incluso, cuando se decide orar publicamente por un nifio,
deberia hacerse con sobriedad, sin afnadidos simbolicos
innecesarios, sin padrinos, sin votos irreales, y con una
exhortacion clara que no se diluya para agradar a los
presentes.

La Iglesia del Reino no necesita copiar modelos ajenos
para validar su espiritualidad. No necesita rituales para
demostrar sensibilidad. Necesita verdad, coherencia y
valentia pastoral. Cuando estas virtudes gobiernan Ia
practica, la Iglesia se convierte en un entorno
verdaderamente formativo, donde los nifios crecen viendo
una fe viva y no una religion decorada.

La practica de la presentaciéon de niflos se vuelve
especialmente problemadtica cuando se realiza en contextos
donde los padres no viven una fe activa, o cuando los
padrinos no conocen al Sefior. En esos casos, la ceremonia se
transforma en una representacion vacia, una escenificacion

[114]



religiosa sin sustancia espiritual. El pastor, al permitirlo, se
convierte involuntariamente en garante de una ficcion
espiritual que tarde o temprano quedard expuesta.

El Reino de Dios no se edifica sobre apariencias, sino
sobre verdad. Jesus fue implacable con la hipocresia, no
porque le faltara amor, sino porque comprendia el dafio que
produce. Los niflos, en particular, perciben rapidamente la
incoherencia. Cuando crecen viendo una fe ceremonial que
no se sostiene en la vida diaria, el resultado suele ser el
rechazo, la confusion o la indiferencia espiritual en la
adultez.

Por ello, una Iglesia madura debe redefinir su manera
de acompaiiar a las familias. Mas que organizar ceremonias,
debe invertir en formacion. Mas que ofrecer momentos
emotivos, debe generar procesos. Mas que prometer
bendiciones simbolicas, debe ensefiar principios eternos. El
discipulado familiar es una de las areas mas descuidadas vy,
al mismo tiempo, mas determinantes para el futuro de la
Iglesia.

Una alternativa profundamente biblica y pastoral es
transformar la solicitud de presentacion en una instancia de
enseflanza y exhortacion. Antes de cualquier oracidn, los
padres deberian ser acompaiados, instruidos y confrontados
con la responsabilidad que estan asumiendo. No se trata de
exigir perfeccion, sino compromiso. No se trata de imponer
cargas, sino de despertar conciencia.

(s )



Si la Iglesia decide orar publicamente por un nifio, ese
momento deberia ser breve, sobrio y centrado en la
exhortacion a los adultos. No deberia incluir padrinos
inconversos, promesas simbolicas ni declaraciones que no
puedan sostenerse biblicamente. Deberia quedar claro que la
oracion no reemplaza la responsabilidad, ni garantiza
resultados automaticos. La bendicion de Dios acompaiia la
obediencia, no la sustituye.

El pastor también debe sentirse en libertad de declinar
una solicitud cuando las condiciones no son espiritualmente
saludables. Esto no es rechazo, sino cuidado. A veces, la
negativa pastoral abre una puerta para conversaciones
profundas que jamas ocurririan si todo se concediera sin
discernimiento. Decir “no” en el momento correcto puede ser
mas redentor que decir “si” por compromiso.

El Nuevo Testamento presenta una Iglesia guiada por
el Espiritu, no por la presion cultural. Los apodstoles
enfrentaron constantemente expectativas externas, pero
permanecieron fieles a la verdad revelada. En tltima
instancia, la pregunta no es si la presentacion de nifios esta
permitida o prohibida, sino si contribuye genuinamente a la
formacion de una Iglesia madura, centrada en Cristo y
gobernada por principios de Reino. Cuando una practica deja
de edificar, debe ser reformulada o abandonada. La Reforma
no es un evento historico, es una actitud permanente de la
Iglesia fiel.




Los nifios necesitan mas que ceremonias. Necesitan
adultos transformados, hogares sometidos a Cristo,
comunidades coherentes y lideres valientes. Necesitan ver el
Evangelio encarnado, no representado. La Iglesia que
entienda esto estara sembrando para generaciones futuras una
fe solida, consciente y profunda.

El Reino de Dios no avanza por rituales, sino por vida.
No se transmite por actos aislados, sino por discipulado
perseverante. Cuando la Iglesia abandona la dependencia de
las formas y abraza la esencia del Evangelio, entonces se
convierte en un entorno donde los nifios no solo son
bendecidos, sino verdaderamente formados.

Que los pastores que lean estas lineas tengan la
valentia de revisar sus practicas, la humildad de corregir lo
que sea necesario y la conviccion de que obedecer a Cristo
siempre dard fruto, aunque al principio genere resistencia.
Una Iglesia con pardmetros de Reino no se mide por la
cantidad de ceremonias que realiza, sino por la calidad
espiritual de las vidas que forma.

“Es necesario obedecer a Dios antes que a los hombres”
Hechos 5:29




Capitulo ocho

PARAMETROS DE
PRESENTACION PERSONAL

“Asi como el rostro se refleja en el agua, el corazon refleja
a la persona tal como es.”
Proverbios 27:19 NTV

En la vida de la Iglesia existen temas que, por no estar
directamente vinculados a doctrinas centrales como la
salvacion, la fe o la obra del Espiritu Santo, suelen
considerarse secundarios. Sin embargo, la experiencia
pastoral ensefia que muchas de las crisis espirituales,
divisiones internas y confusiones doctrinales no nacen
necesariamente de errores teologicos explicitos, sino de la
ausencia de formacion integral en aspectos que moldean la
cultura espiritual de una congregacion. Uno de esos aspectos
es la manera en que quienes servimos a Dios nos
presentamos, no solo con nuestras palabras y actitudes, sino
también con nuestra imagen exterior.

Este capitulo no surge de una preocupacion estética ni
de una nostalgia por practicas religiosas del pasado.

[ g )




Tampoco nace del deseo de establecer reglas externas,
codigos de vestimenta o exigencias institucionales que la
Escritura no impone. Surge, mas bien, de una conviccion
pastoral profunda: el Reino de Dios se expresa también a
través del criterio espiritual con el que vivimos y servimos, y
ese criterio debe ser ensefiado, modelado y cultivado con
sabiduria.

Durante muchos afos, la Iglesia, en distintos
contextos, cayd en un legalismo que confundi6 santidad con
apariencia. Se establecieron normas rigidas que pretendian
definir la espiritualidad de una persona segin su forma de
vestir. Mujeres fueron limitadas, sefialadas o disciplinadas
por usar determinadas prendas, y hombres fueron obligados
a adoptar una imagen externa que, en muchos casos,
respondia mas a una cultura religiosa que a un principio
biblico. Aquellas practicas, lejos de producir madurez
espiritual, generaron temor, hipocresia y una religiosidad
basada en lo externo.

Como ministro itinerante pude ver eso en muchas
congregaciones y en aquella época en la que esto era muy
fuerte, yo ejerci toda la presion posible para que se
produjeran cambios en la Iglesia. Hice todo lo que estaba a
mi alcance, incluso soportando ciertas criticas para que la
Iglesia abandonara la religiosidad ante ciertas cosas. Es por
€s0, que creo tener la autoridad necesaria para hablar de este
tema en el manual, ante lo cual pretendo y espero ser bien
entendido.

[ 119 )



Damos gracias a Dios porque esos tiempos, en gran
medida, han quedado atras. La revelacion del Nuevo Pacto
nos liber6 del yugo de las normas humanas, y la Iglesia
volvid a afirmar con claridad que la justicia de Dios no se
manifiesta por medio de la ropa, sino por la obra
regeneradora de Cristo en el corazon del hombre. La
salvacion no se viste; se recibe por gracia, mediante la fe. La
santidad no se mide por telas, sino por una vida rendida al
gobierno del Espiritu Santo.

Sin embargo, toda verdad, cuando se descontextualiza
o se vive sin equilibrio, puede ser malinterpretada. En la
reaccion legitima contra el legalismo, muchos han
abandonado no solo las reglas injustas, sino también el
discernimiento. La libertad, cuando deja de estar
acompafiada por la conciencia espiritual, corre el riesgo de
transformarse en libertinaje. Y el libertinaje, aunque se
disfrace de autenticidad o de autoexpresion, termina
erosionando el testimonio y debilitando la reverencia en el
Servicio.

La Escritura afirma con claridad que donde esta el
Espiritu del Sefior hay libertad, pero esa libertad no es
sinonimo de desorden, irreverencia o falta de criterio. El
Espiritu Santo no solo nos libera del pecado, sino que nos
guia a toda verdad, formando en nosotros una conciencia
renovada, sensible y responsable. Por eso, la verdadera
libertad cristiana no elimina la responsabilidad espiritual,
sino que la profundiza.

[ 120 )



Cuando hablamos de este tema, es fundamental hacer
una distincién que muchas veces se pasa por alto. No estamos
hablando del visitante, del inconverso o de aquel que llega
por primera vez a una reunion. La Iglesia debe seguir siendo
un espacio de gracia, de puertas abiertas, donde nadie se
sienta rechazado por su apariencia, su historia o su nivel de
comprension espiritual. Jesus jamas exigid un cambio
externo previo para acercarse a El; primero llamé, luego
transformoé. Tan solo pensar en eso seria una gran torpeza.

Este capitulo se dirige especificamente a quienes
sirven, a quienes han asumido una responsabilidad dentro del
cuerpo de Cristo. Ministros, pastores, lideres, servidores y
todos aquellos que ejercen funciones visibles dentro de la
congregacion deben comprender que el servicio no es solo
una tarea, sino una representacion. Quien sirve en el Reino
no se representa Unicamente a si mismo; representa a Cristo,
a la Iglesia y al mensaje que proclama.

El apdstol Pablo escribidé que ya no vivimos para
nosotros mismos, sino para Aquel que murid y resucitoé por
nosotros. Esta verdad no se limita a las decisiones morales o
doctrinales; alcanza todas las areas de la vida. Incluso aquello
que muchos consideran superficial, como la imagen externa,
entra dentro de la esfera de lo que ofrecemos a Dios como
servicio (1 Corintios 10:31).

La Biblia no establece codigos de vestimenta
cristianos ni prescribe prendas especificas para el Nuevo
Pacto. No encontramos en el Nuevo Testamento listas de

[121]



ropa permitida o prohibida. Pero si encontramos principios
espirituales claros que deben gobernar la conducta del
creyente en todo tiempo. La Escritura habla de decoro, de
modestia, de buen testimonio, de orden y de honra. Estos
conceptos no son culturales ni temporales; son espirituales y
permanentes.

El apostol Pedro exhorta a los creyentes a mantener
una conducta ejemplar entre los no creyentes, de modo que
aun aquellos que se oponen al mensaje puedan glorificar a
Dios al observar una vida coherente. La manera de vivir, y
por extension la manera de presentarse, comunica. Comunica
valores, prioridades y comprension del llamado. No se trata
de impresionar, sino de no distraer. No se trata de imponer
una imagen, sino de evitar que la imagen eclipse el mensaje.

Cuando observamos el Antiguo Testamento, vemos
que Dios fue especifico en cuanto al sacerdocio y al servicio
en el tabernaculo. Aquellas instrucciones no tenian como
proposito exaltar la apariencia, sino ensefar al pueblo que el
servicio a Dios requeria preparacion, reverencia y conciencia
de a quién se estaba sirviendo. Aunque hoy no estamos bajo
ese sistema ni utilizamos aquellas vestiduras, el principio
espiritual permanece: servir a Dios no es un acto trivial.

El Nuevo Pacto no aboli6 la reverencia; la traslado del
ritual externo al corazén, pero nunca la eliminé. Por eso, la
gracia no nos autoriza a trivializar el servicio, ni a tratar con
ligereza aquello que hacemos en el nombre del Sefior. La
madurez espiritual se evidencia cuando comprendemos que

[122]




no todo lo que es licito edifica, y que no todo lo que edifica
honra el contexto en el que se manifiesta.

Vestir con dignidad no es sindbnimo de formalismo ni
de religiosidad. Es una expresion de respeto. Respeto por
Dios, respeto por la congregacion y respeto por el llamado
que hemos recibido. La dignidad no estd ligada a marcas,
estilos 0 modas, sino a la intencién del corazéon y al
discernimiento espiritual con el que se elige. Una vestimenta
limpia, prolija, decorosa y adecuada al contexto del servicio
comunica cuidado, responsabilidad y conciencia espiritual.

La cultura actual promueve la exaltacion del cuerpo, la
provocacion y la irreverencia como expresiones normales de
identidad. Sin embargo, el Reino de Dios nos llama a vivir
conforme a valores diferentes. No por temor al juicio
humano, sino por amor a la verdad y al testimonio. El apdstol
Pablo exhorta a los creyentes a buscar aquello que contribuye
a la paz y a la edificacion mutua. Esta exhortacion también
alcanza la manera en que nos presentamos cuando servimos.

El problema no es la diversidad de estilos, sino la
ausencia de criterio. Cuando el criterio espiritual se debilita,
la cultura ocupa su lugar. Y cuando la cultura gobierna sin
discernimiento, el servicio pierde peso espiritual. Por eso, el
llamado pastoral no es a controlar, sino a formar conciencia.
No a imponer normas, sino a ensefar principios. No a juzgar,
sino a guiar con amor y ejemplo.

(123 )



Cuando la Escritura habla del servicio cristiano, nunca
lo presenta como una actividad liviana o meramente
funcional. Servir en el Reino es una expresion visible de una
realidad invisible: la obra de Cristo en nosotros. Por esa
razén, todo aquel que asume una funcion de liderazgo o
servicio dentro de la Iglesia debe comprender que su vida, en
todas sus dimensiones, se convierte en un mensaje. No solo
lo que predica desde un pulpito, sino lo que comunica con su
conducta, su lenguaje, sus decisiones y también con Ia
manera en que se presenta ante los demas.

El apostol Pablo exhorta a los creyentes a ofrecer sus
cuerpos como sacrificio vivo, santo y agradable a Dios,
afirmando que ese es el culto racional. Esta declaracion no se
limita a cuestiones morales evidentes, sino que abarca la
totalidad de la vida. El cuerpo, lejos de ser irrelevante, es
parte del servicio. No como objeto de exaltacion ni de
verglienza, sino como instrumento consagrado al Sefior.
Desde esta perspectiva, la forma en que nos presentamos
cuando servimos adquiere un valor espiritual que no puede
ser ignorado.

Uno de los grandes desafios del liderazgo pastoral en
este tiempo es acompanar a las nuevas generaciones en la
comprension de la libertad cristiana. La libertad que Cristo
nos dio no es una licencia para vivir sin limites espirituales,
sino la capacidad de elegir lo que honra a Dios aun cuando
no hay una norma explicita que lo exija. La madurez
espiritual se manifiesta cuando el creyente no pregunta

[124]




[3

solamente “;esto estd permitido?”, sino “;esto edifica?”,
“;esto honra al Senor?”, “; esto refleja el caracter de Cristo?”.

El problema surge cuando la ausencia de ensefianza
produce una generacion que interpreta la libertad como
autonomia absoluta, desconectada de la comunidad y del
testimonio. En ese contexto, la autoexpresion se convierte en
el valor supremo, y cualquier exhortacion pastoral es
percibida como control o legalismo. Sin embargo, la
Escritura nos recuerda que hemos sido llamados a la libertad,
pero no para dar ocasion a la carne, sino para servirnos por
amor los unos a los otros. La libertad cristiana siempre esta
al servicio del amor y de la edificacion del cuerpo.

Cuando un servidor o lider se presenta de manera
descuidada, provocativa o irreverente, aunque no exista una
mala intencion consciente, el mensaje que comunica puede
entrar en tension con el proposito del servicio. La atencion se
desplaza, el foco se corre, y aquello que deberia apuntar a
Cristo termina, sin quererlo, apuntando a la persona. La
Iglesia no es un escenario para la exhibicidon personal, sino
un espacio sagrado donde el centro debe ser siempre el Sefior.

El liderazgo pastoral no puede desentenderse de estos
procesos culturales. Callar por temor a ser malinterpretados
no es una expresion de amor, sino una renuncia a la
responsabilidad espiritual. Los pastores no estan llamados a
legislar la conciencia, pero si a iluminarla con la verdad. La
funcion pastoral incluye ensefiar a discernir, a pensar

[ 125 )



espiritualmente, a evaluar las decisiones cotidianas a la luz
del Reino de Dios.

El apostol Pablo, al escribir a Timoteo, exhorta a que
las mujeres se atavien con ropa decorosa, con pudor y
modestia, aclarando que el verdadero adorno es una vida de
buenas obras (1 Timoteo 2:9). Este pasaje ha sido utilizado
historicamente para imponer normas externas, cuando en
realidad su énfasis no estd en la prenda, sino en la actitud del
corazon. Pablo no estd prohibiendo la belleza ni la expresion
personal, sino advirtiendo contra la ostentacion, la
provocacion y la distraccion dentro del contexto del servicio
y la comunion.

Este principio no es exclusivo de las mujeres ni de un
género en particular. Abarca a todos aquellos que participan
activamente en la vida de la Iglesia. El llamado a la modestia
y al decoro es un llamado a la conciencia espiritual, no a la
uniformidad. La Iglesia no necesita servidores idénticos en
apariencia, pero si servidores coherentes en espiritu.

El ejemplo sigue siendo una de las herramientas mas
poderosas del liderazgo. Pablo podia exhortar a otros a
imitarlo porque su vida estaba alineada con el mensaje que
predicaba. Cuando el liderazgo modela equilibrio, respeto y
dignidad, la congregacion aprende sin necesidad de
imposiciones. La cultura se forma mas por observacion que
por reglamento. Por el contrario, cuando el liderazgo
descuida estos aspectos, se genera confusion y se pierde
autoridad moral para exhortar.

[ 126 )



Es importante comprender que ensehar estos
principios no convierte al pastor en juez de la vestimenta de
su gente. El pastor no estd llamado a inspeccionar ni a
corregir publicamente, sino a formar una cultura donde cada
servidor aprenda a evaluarse delante de Dios. La exhortacion
biblica siempre apunta a la transformacion interna, no a la
correccidon superficial. Por eso, la ensenanza debe ser clara,
firme y amorosa, evitando tanto el silencio cémplice como la
imposicion autoritaria.

La Iglesia del Nuevo Testamento crecid en medio de
culturas profundamente diversas y, en muchos casos,
moralmente degradadas. Sin embargo, los apdstoles nunca
propusieron una fe desconectada del testimonio publico. Al
contrario, insistieron en que los creyentes vivieran de manera
digna del evangelio que habian recibido. Esa dignidad no era
una carga, sino una consecuencia natural de haber sido
alcanzados por la gracia.

Cuando el liderazgo ensefia estos principios con
equilibrio, se produce algo saludable: los creyentes
comienzan a tomar decisiones no por miedo a la correccion,
sino por amor al Sefor y respeto al cuerpo de Cristo. Se
desarrolla una sensibilidad espiritual que permite discernir lo
apropiado de lo inapropiado sin necesidad de normas
escritas. Esta es una sefal clara de madurez.

En una cultura que trivializa lo sagrado y banaliza el

servicio, la Iglesia estd llamada a recuperar el valor de la
reverencia, no como formalismo vacio, sino como conciencia

[ 127)




viva de la presencia de Dios. La reverencia no apaga el gozo
ni la espontaneidad; les da profundidad. No limita la
expresion; la ordena. No anula la diversidad; la encuadra
dentro del proposito eterno.

Por eso, hablar de dignidad en la manera de vestir y
presentarse no es un retroceso, sino un avance hacia una fe
mas consciente y responsable. Es recordar que todo lo que
hacemos en el nombre del Sefior tiene peso espiritual. Que
nuestro llamado no se ejerce de manera individualista, sino
comunitaria. Y que cada acto de servicio, por pequefio que
parezca, es una oportunidad para honrar a Dios.

Cuando era un ministro evangelista, visitaba muchas
congregaciones diferentes, pero en esa época un ministro no
podia servir la Santa cena sin chaqueta y nadie podia predicar
sin utilizar una corbata. De hecho, solia ir a lugares que, si
me veian entrar sin corbata, me llevaban a la oficina pastoral,
me daban una, pidiéndome que por favor la use y que
terminada la reunién la devolviera. Ese era un triste disparate
y no estoy sugiriendo absolutamente nada de eso, hablo de
sabiduria, de criterio y de honra al Dios que representamos.

Hoy en dia yo no utilizo corbatas, pero cuando deseo
ponerme un traje, suelo utilizar alguna, simplemente porque
no me disgusta o porque algunas camisas quedan mal sin
corbata, entonces las utilizo. Sin embargo, he pasado por la
experiencia de recibir comentarios irénicos y sonrisas
burlonas acusandome de religioso por ponerme un traje o una
corbata. Eso es lo absurdo, que salgamos de una estructura y

[ 128 )



entremos a otra, sin llegar a comprender la libertad, el gusto
personal y el equilibrio en lo que hacemos. Debemos
vestirnos como se nos de la gana, pero con decoro ante el
Sefor. jNada mas!

Llegados a este punto, es necesario afirmar con
claridad que la Iglesia del Reino no se edifica sobre
regulaciones externas, sino sobre corazones transformados.
Sin embargo, una transformacion genuina siempre se
manifiesta de manera visible. El evangelio no solo renueva la
mente y el espiritu, sino que alcanza la totalidad de la vida.
Por eso, separar lo espiritual de lo cotidiano es una de las
formas mas sutiles de empobrecer la fe cristiana.

El servicio a Dios no es una actividad aislada del resto
de nuestra existencia. Es la expresion publica de una vida
consagrada. Cada vez que un creyente sirve, ensefia, lidera o
ministra, esta dando testimonio no solo con sus palabras, sino
con su presencia. En ese sentido, la apariencia externa no
define la espiritualidad, pero si puede reflejar la conciencia
con la que se ejerce el llamado.

El Nuevo Testamento insiste una y otra vez en la
importancia de vivir de una manera digna del evangelio. Esta
dignidad no se limita a la ética moral, sino que abarca la
conducta integral. Pablo exhorta a los creyentes a no
conformarse a este siglo, sino a ser transformados mediante
la renovacion del entendimiento. Esa renovacion se expresa
en decisiones concretas, visibles y coherentes con los valores
del Reino.

[ 129 )




Cuando quienes sirven a Dios adoptan sin
discernimiento los patrones culturales dominantes, el
mensaje del Reino corre el riesgo de diluirse. No porque la
cultura sea en si misma el problema, sino porque el creyente
ha sido llamado a vivir con discernimiento, evaluando todas
las cosas y reteniendo lo bueno. La madurez espiritual se
evidencia cuando no todo lo que estd de moda resulta
automaticamente aceptable, y cuando la libertad se vive bajo
el gobierno del Espiritu Santo.

En algunas reuniones en las cuales me invitan a
predicar, suelo ver a jovenes que suben a tocar sus
instrumentos con shorts de bafio, con gorra, con ojotas, con
remeras rotas, a jovencitas con ropas que no son dignas de
una plataforma cristiana. Los que me conocen, saben que
estoy en el extremo opuesto a la religiosidad y el legalismo,
por eso esto no me horroriza, ni me quita la uncion para
ministrar. Simplemente creo que debemos encontrar un sabio
equilibrio en todo, porque esto que propongo no es la
evidencia de mis afos, sino del entendimiento de lo que
implica la cultura del Reino.

Las Escrituras ensefian que todo nos es licito, pero no
todo conviene (1 Corintios 10:23). Esta afirmacion
introduce un principio fundamental para la vida cristiana: la
conveniencia espiritual. No se trata solo de lo permitido, sino
de lo apropiado; no solo de lo posible, sino de lo edificante.
Este principio es especialmente relevante para quienes
ejercen liderazgo o servicio visible en la Iglesia. La pregunta

[130]



correcta no es Unicamente si algo es pecado, sino si honra el
contexto del servicio y contribuye a la edificacion del cuerpo.

El respeto en la manera de presentarse no nace del
temor al juicio humano, sino del temor reverente a Dios. Ese
temor no paraliza ni oprime, sino que ordena la vida. Es la
conciencia de estar delante de un Dios santo y amoroso,
digno de lo mejor. Servir con dignidad es una forma de
adoracion. Es reconocer que el servicio no es un acto comun,
sino una expresion sagrada, aunque se desarrolle en
contextos cotidianos.

Los pastores, como responsables espirituales, estan
llamados a guiar a la Iglesia en este entendimiento. No desde
la imposicidn, sino desde la ensefianza paciente. No desde el
control, sino desde el ejemplo. El liderazgo que forma cultura
no lo hace a través de reglamentos exhaustivos, sino a través
de una vision clara del Reino y de una vida coherente con esa
vision.

Aconsejar a los servidores a vestirse con dignidad no
es un acto de juicio, sino de cuidado pastoral. Es ayudar a la
comunidad a discernir entre lo decoroso y lo que no lo es,
entre lo que edifica y lo que distrae, entre lo que honra y lo
que trivializa. Esta ensefianza, cuando es comunicada con
amor y claridad, libera a las personas de la confusion y les
otorga herramientas para decidir con sabiduria.

Es importante subrayar que este enfoque no busca
uniformidad ni estandarizacion. La diversidad es parte de la

[131]

J



riqueza del cuerpo de Cristo. Cada cultura, cada generacion
y cada contexto expresan su fe de maneras distintas. Lo que
se busca no es borrar esa diversidad, sino encuadrarla dentro
de principios espirituales que preserven el testimonio y la
reverencia. La unidad del cuerpo no se construye sobre la
igualdad externa, sino sobre valores compartidos.

Cuando una iglesia aprende a vivir estos principios, se
genera un ambiente saludable. Los servidores comienzan a
evaluar sus decisiones no por obligaciébn, sino por
conviccion. La vestimenta deja de ser un tema de conflicto
para convertirse en una expresion natural de respeto. El
liderazgo deja de cargar con tensiones innecesarias, porque
la comunidad ha desarrollado criterio espiritual.

En una época donde la imagen ocupa un lugar central
y donde la autoexposicion es constantemente incentivada, la
Iglesia esta llamada a ofrecer un testimonio distinto. No
desde la condena, sino desde la sabiduria. No desde la
rigidez, sino desde la madurez. No desde la negacion de la
libertad, sino desde una libertad gobernada por el amor y la
conciencia.

El apostol Pablo exhorta a que todo se haga
decentemente y con orden. Esta exhortacion no debe
entenderse como una limitacion al mover del Espiritu, sino
como una proteccion para que ese mover se manifieste con
claridad y profundidad. El orden no apaga la uncién; la
preserva. La decencia no limita la expresion; la dignifica.

[132]

J



Por eso, una Iglesia con parametros de Reino no es
aquella que impone reglas externas, sino aquella que forma
discipulos capaces de discernir. Discipulos que comprenden
que servir a Dios es un privilegio y una responsabilidad.
Discipulos que entienden que su vida, en todas sus
dimensiones, comunica el mensaje que dicen creer.

Que los pastores que trabajan bajo esta cobertura
puedan guiar a sus congregaciones con este espiritu:
afirmando la libertad que Cristo nos dio, pero también
ensefiando a vivirla con responsabilidad; celebrando la
gracia, pero sin perder la reverencia; promoviendo Ia
diversidad, pero cultivando la dignidad. Porque cuando el
Reino gobierna el corazon, también ordena la manera de vivir
y de servir.

“Se dice: Uno es libre de hacer lo que quiera. Es cierto,
pero no todo conviene. Si, uno es libre de hacer lo que

quiera, pero no todo edifica la comunidad.”
1 Corintios 10:23 DHH




“DEL DISENO A LA PRACTICA”

“La sabiduria esta con quienes oyen consejos.”
Proverbios 13:10

Al llegar al final de este segundo tomo, no he intentado
entregar un conjunto de normas, formulas ni modelos
universales que deban aplicarse mecanicamente en cada
congregacion. Nada de lo aqui expuesto pretende reemplazar
la direccion del Espiritu Santo ni anular la responsabilidad
espiritual de cada pastor delante de Dios. Por el contrario,
este manual ha sido escrito con el anhelo de provocar
discernimiento, reflexion y retorno al disefio del Reino.

La Iglesia de Jesucristo no fue llamada a funcionar por
inercia ni a sostener estructuras heredadas sin evaluacion
espiritual. Cada generacion estd desafiada a examinar sus
practicas, sistemas y prioridades a la luz de la Palabra y de la
vida del Espiritu. Por eso, todo lo desarrollado en este tomo
debe ser leido, orado y discernido, no solo comprendido
intelectualmente.

El Reino de Dios no se edifica sobre métodos, sino
sobre vida. Los sistemas son necesarios, pero nunca deben
ocupar el lugar de la uncion. La organizacion es importante,
pero jamas puede reemplazar la presencia. Cuando el orden
sirve a la vida, la Iglesia crece sana; cuando la vida es

[134]



sacrificada en el altar de la estructura, el Reino se debilita,
aunque la actividad aumente.

Como pastores y lideres, estamos llamados a guardar
lo mas sagrado que Dios nos confid: la vida espiritual del
rebafio y la nuestra propia. Ninguna agenda, ningun
programa, ningin modelo exitoso justifica perder la
sensibilidad al Espiritu Santo. El desafio permanente no es
hacer mas, sino permanecer en Cristo; no es sostener
sistemas, sino manifestar el Reino.

Este segundo tomo nos confronta con una pregunta
central que cada pastor debe responder delante del Sefior:
(Estoy pastoreando personas o sosteniendo estructuras? La
respuesta a esta pregunta determinara no solo la salud de la
congregacion, sino también la profundidad del fruto que
permanecera en el tiempo.

No todos los ajustes se realizan de manera inmediata,
ni todos los cambios deben ejecutarse de forma abrupta. La
sabiduria  pastoral requiere tiempos, procesos Y
acompafnamiento. Sin embargo, ignorar las advertencias del
Espiritu por comodidad, temor o presion emocional suele
tener un costo alto, tanto para los lideres como para la Iglesia.

Por eso, este cierre no es una conclusidén, sino una
invitacion. Una invitacion a volver al centro, a revisar
practicas, a ordenar prioridades y a permitir que el Espiritu
Santo gobierne cada area de la vida congregacional. Una
invitacion a pastorear desde la vida, no desde la exigencia;

(135 )



desde la libertad, no desde la presion; desde el Reino, no
desde el sistema.

Mi oraciéon como cobertura apostolica es que cada
pastor que camina bajo esta gracia ejerza su ministerio con
libertad, discernimiento y temor de Dios. Que las iglesias
sean espacios donde la vida de Cristo fluya con poder, donde
los discipulos crezcan sanos, donde los colaboradores sirvan
con gozo y donde el liderazgo refleje el caracter del Buen
Pastor.

Que todo lo que hagamos, pensemos y construyamos
esté al servicio de la vida del Reino. Y que, en cada decision
pastoral, podamos oir con claridad la voz del Espiritu
diciendo: “Este es el camino, andad por €1”

“El temor del Seiior imparte sabiduria;
la humildad precede a la honra.”
Proverbios 15:33




Oracion Final:

Padre eterno, nos presentamos delante de Ti con un corazon
humilde y agradecido. Reconocemos que la Iglesia es Tuya,
que el llamado pastoral proviene de Ti y que nada de lo que
edificamos tiene valor eterno si no nace de Tu Espiritu...

Te damos gracias por la gracia recibida, por la vida que has
depositado en nosotros y por el privilegio de servir a Tu
pueblo. Perdonanos, Seror, si en algun momento hemos
permitido que los sistemas ocupen el lugar de la vida, si
hemos priorizado la actividad por encima de la comunion
contigo, o si hemos cargado a Tu Iglesia con pesos que Tu
nunca ordenaste...

Renovamos hoy nuestro compromiso de pastorear conforme
a Tu corazon. Danos discernimiento para distinguir entre lo
esencial y lo accesorio, entre lo que edifica el Reino y lo que
solo satisface demandas pasajeras. Ensérnianos a cuidar la
uncion, a proteger la vida espiritual del rebario y a caminar
sensibles a la direccion del Espiritu Santo...

Guarda nuestro corazon, nuestra casa y nuestro matrimonio.
Libranos del agotamiento, de la presion indebida y de la
tentacion de medir el éxito con parametros humanos. Que
nuestro servicio fluya del amor y no de la obligacion, de la
revelacion y no de la rutina; de la vida y no del activismo...

Te pedimos que cada iglesia bajo esta cobertura sea un
espacio de sanidad, de verdad y de libertad. Que los

(137 )



discipulos sean formados en Cristo, que los colaboradores
sirvan con gozo y que el liderazgo refleje el caracter del
Buen Pastor ...

Que todo lo que hagamos glorifique Tu nombre, edifique a
Tu pueblo y manifieste el Reino de Dios en la tierra.

Nos rendimos nuevamente a Tu gobierno y declaramos que
dependemos de Ti en todo...

En el nombre de Jesucristo, el Serior de la Iglesia. jAmén!




“Quisiera agradecer por este libro a mi Padre celestial,
porque me amo de tal manera que envio a su Hijo Jesucristo
mi redentor.

Quisiera agradecer a Cristo por hacerse hombre, por morir
en mi lugar y por dejarme sus huellas bien marcadas para
que no pueda perderme.

Quisiera agradecer al glorioso Espiritu Santo mi fiel amigo,
que en su infinita gracia y paciencia,
me fue revelando todo esto...”

“Quisiera como en cada libro agradecer a mi compaiiera de
vida, a mi amada esposa Claudia por su amor y paciencia
ante mis largas horas de trabajo, sé que es dificil vivir con
alguien tan enfocado en su proposito y seria imposible sin

su comprension”




Como en cada uno de mis libros, he tomado muchos
versiculos de la biblia en diferentes versiones. Asi como
también he tomado algunos conceptos, comentarios o
parrafos de otros libros o manuales de referencia. Lo hago
con libertad y no detallo cada una de las citas, porque tengo
la total conviccion de que todo, absolutamente todo, en el
Reino, es del Sefor.

Los libros de literatura, obedecen al talento y la
capacidad humana, pero los libros cristianos, solo son el
resultado de la gracia divina. Ya que nada, podriamos
entender sin Su soberana intervencion.

Por tal motivo, tampoco reclamo la autoria o el
derecho de nada. Todos mis libros, se pueden bajar
gratuitamente en mi pagina personal
www.osvaldorebolleda.com y lo pueden utilizar con toda
libertad. Los libros no tienen copyright, para que puedan
utilizar toda parte que les pueda servir.

El Sefor desate toda su bendicion sobre cada lector y
sobre cada hermano que, a través de su trabajo, también haya
contribuido, con un concepto, con una idea o simplemente
con una frase. Dios recompense a cada uno y podamos todos
arribar a la consumacién del magno propdsito eterno en
Cristo.



http://www.osvaldorebolleda.com/

Doctor v maestro de la Palabra

Ohvalde Rebolloda

El Pastor y maestro Osvaldo Rebolleda hoy cuenta con
miles de titulos en mensajes de ensefianza para el
perfeccionamiento de los santos y diversos Libros de
estudios con temas variados y vitales para una vida cristiana
victoriosa.

El maestro Osvaldo Rebolleda es el creador de la Escuela de
Gobierno espiritual (EGE) y ha sido reconocido con un
Doctorado Honoris Causa en Divinidades de
La Universidad teoldgica de Estados Unidos.

Hasta hoy en dia ministra de manera itinerante en Argentina
Y hasta lo altimo de la tierra.

rebolleda@hotmail.com

www.osvaldorebolleda.com

[141]


mailto:rebolleda@hotmail.com
http://www.osvaldorebolleda.com/

El alto costodeno

consultara fie ADMMNSTRACON

DE REMO

© Je}|NSU0I OU AP 0302 oje |3
onid UODUGNHIM’OU

vaanosdy 0Q1VASO

amoud OO A

FORJANDO LA
PERSONALIDAD
DEL LIDER

=
5
z
-
*
H
=
®




El cuerpo de !

Cristo revelado

opejanal 015K ap odsem |3

El alto costode no
consultara "l

m
2.
-
o
o
o
w
-~
o
o
o
>
°
[a]
=)
E
w
=
-
o
=
o

va3inos3y 0Q1VASO



http://www.osvaldorebolleda.com/

E1 espiritu
gel _Amlcnslo

E1 gobierno de
puestra herencia

—
im
2
o
S
o
-
=
o
Q.
)
3
c
o
e
2
o
=
X
o
b=
(a}
o

yaamos3y 0QTVASO

pa||002Y OPIEASO

@ eterno poder
be la Cruz

Ct

imp) ) wzmq’mna;g—

Ty i

|
|
|
ol
v
<
2\
| o=l |
o |
o |
= |
m\
w
°‘
-
-1
m
1=
b- |
|

\21)9“()(‘9“ ()p‘l:,\.\'()




-
>
=
>
>
&
>
A
>
@)
=
>
=
c
N

yaaT1088d OQTVASO



http://www.osvaldorebolleda.com/

