
 

0 

 

  

 



 

1 

 

EMPRENDEDORES  

DE REINO 

 
 

OSVALDO REBOLLEDA 



 

2 

 
Este libro No fue impreso 

con anterioridad 
Ahora es publicado en 
Formato PDF para ser 

Leído o bajado en: 
                        www.osvaldorebolleda.com 

 

Provincia de La Pampa 
 

rebolleda@hotmail.com 
 

 
 

Todos los derechos de este material son reservados para el 

Señor, quién los ofrece con la generosidad que lo caracteriza 

a todos aquellos que desean capacitarse más y lo consideran 

de utilidad. 

No se permite la transformación de este libro, en cualquier 

forma o por cualquier medio, para ser publicado 

comercialmente. 

Se puede utilizar con toda libertad, para uso de la enseñanza, 

sin necesidad de hacer referencia del mismo.  

Se permite leer y compartir este libro con todos los que más 

pueda y tomar todo concepto que le sea de bendición. 

Edición general: EGE 

Revisión literaria: Autores argentinos 

Revisión solo ortográfica - IA   

Diseño de portada: EGEAD 

Todas las citas Bíblicas fueron tomadas de la Biblia versión 

Reina Valera, salvo que se indique otra versión.  



 

3 

Contenido 
 

 

Introducción………………………………………………5 

 

PARTE I: Identidad: 

Hijos que gobiernan …………………………………….12 

 

Capítulo uno: 

Dios es el primer emprendedor…………………………13 

 

Capítulo dos: 

Imagen, dominio y mayordomía………………………..25 

 

Capítulo tres: 

Mentalidad de Reino Vs. Mentalidad de sistema…........35 

 

PARTE II: Fe aplicada: 

Creer, crear y avanzar…………………………………..44 

 

Capítulo cuatro: 

Fe que produce ideas no solo oraciones………………...45 

 

Capítulo cinco: 

Creatividad redimida y propósito eterno………………54  

 

Capítulo seis: 

Sabiduría, estrategia y diligencia……………………….63 

 



 

4 

PARTE III: Manifestación: 

El Reino en el mercado…..………………………………72 

 

Capítulo siete: 

El trabajo como altar y testimonio……………………...73 

 

Capítulo ocho: 

Prosperar sin idolatrar………………………………….81 

 

Capítulo nueve: 

Emprender en tiempos difíciles…………………………89 

 

PARTE IV: Sabiduría de Reino 

Advertencias necesarias…………………………………97 

 

Capítulo diez: 

Cuando el emprendimiento reemplaza al Reino.............98 

 

Capítulo once: 

El engaño del éxito sin obediencia……………………..105 

 

Capitulo doce: 

Emprendedores de Reino hasta la venida del Rey……113 

 

Epílogo ………………………………………………….121 

 

Reconocimientos………………………………………..124 

 

Sobre el autor…………………………………………...126 

 



 

5 

Introducción 
 

 

“Recibiréis poder, cuando haya venido sobre vosotros el 

Espíritu Santo, y me seréis testigos en Jerusalén, en toda 

Judea, en Samaria, y hasta lo último de la tierra.” 
Hechos 1:8 

 

 

 Este libro es la segunda entrega de “La Iglesia en el 

mercado”. El desafío continúa y hay mucho por decir. Ser 

testigos como hijos de Dios y embajadores del Reino, hasta 

lo último de la tierra es nuestra misión y nuestro propósito de 

vida, la forma en la que lo hagamos y los ámbitos de nuestra 

expresión son lo que producirá o no resultados efectivos.  

 

La propuesta de una reforma espiritual para estos 

tiempos, nada tiene que ver con un cambio de fundamentos, 

sino con una manera diferente de comprender la intocable 

esencia de la Iglesia, y su desarrollo en una sociedad que 

emerge más allá del posmodernismo, ya dando los primeros 

pasos en un pragmático y desafiante metamodernismo. 

 

 Vivimos tiempos de cambios tecnológicos y sociales, 

que son verdaderamente vertiginosos y constantes. 

Sinceramente, todo es muy apabullante. Lo que hoy es nuevo, 

pasada la media noche, ya puede ser algo del pasado. Durante 

miles de años, la humanidad se mantuvo en un lento y 

constante avance, pero en las últimas décadas, pasamos de 

tracción a sangre, a naves espaciales. 



 

6 

 Estos cambios no son inocentes. La diferente 

asimilación y la globalización, han producido un shock en la 

sociedad y las familias. La incertidumbre, el desorden y la 

apertura imprudente, también ha permeado la Iglesia de este 

tiempo. Desde el primer libro, he procurado impulsar la idea 

de que la Iglesia no fue creada para manifestarse al margen 

del mercado, sino dentro de él. 

 

 Si la Iglesia hubiera sido diseñada para recibir algunas 

personas y contenerlas, apartándolas del mundo, solo 

deberíamos extremar los cuidados y ejercer un estricto 

control de admisión y exigencias. Pero como la Iglesia es un 

diseño para funcionar en el mundo, viviendo bajo el gobierno 

de Dios, es necesario que tengamos muy en claro nuestro 

proceder. Cosa que no está ocurriendo con efectividad. 

 

 En realidad, cambiar por cambiar no es la meta. 

Cualquiera puede cambiar y eso no significa que sus cambios 

sean para bien. La idea de asimilar un cambio de paradigmas, 

es la de realizar los cambios que Dios ha establecido desde el 

principio, y no cambiar para sentirnos más cómodos o más 

efectivos. Esta reforma tiene muchos matices y en estos 

libros sobre la Iglesia en el mercado, no pretendo más que 

señalar un enfoque de avanzada sobre la expresión de los 

santos en la sociedad actual. 

 

Los hijos de Dios, somos llamados a testificar sobre el 

Reino y hacer discípulos en las naciones. Eso no debería ser 

el resultado de invitaciones a nuestras reuniones de culto, 

sino que debería ser en todo tiempo y lugar. Encerrar la 



 

7 

iglesia en limitadas reuniones de domingo, no obedece al 

diseño completo de Dios. Debe quedarnos en claro, que 

congregarnos es necesario y vital, pero debemos hacerlo para 

ser efectivos en todos los ámbitos de la sociedad. 

 

La Iglesia que se reúne, es la Iglesia que se expande 

son efectividad. Cuando carecemos de verdadera 

impartición, careceremos de verdadera autoridad. Por eso 

creo, que este libro, puede ser trascendente para los días 

actuales y los tiempos que se vienen. 

 

Algunos solo pretenden la vida cristiana en los salones 

de reunión y otros, están diciendo que se puede vivir la vida 

cristiana sin congregarse. Yo deseo plantear, que ambos 

extremos están equivocados. Creo que debemos recuperar el 

equilibrio y congregarnos, siendo edificados y equipados 

bajo autoridad y en plena comunión con el cuerpo, a la vez, 

que penetramos el sistema de este mundo, dando testimonio 

y fruto espiritual. 

 

Este libro, es el complemento necesario de la primera 

entrega, porque está más enfocado en la gestión de la Iglesia 

actual en la penetración del mercado. Durante demasiado 

tiempo, hemos respirado una espiritualidad fragmentada. Sin 

decirlo abiertamente, muchos creyentes han aprendido a 

dividir su vida en compartimentos: lo sagrado y lo secular, lo 

espiritual y lo laboral, el domingo y el lunes, el altar y el 

mercado. Esta división, aunque normalizada, no proviene del 

corazón de Dios ni del diseño original del Reino. Es una 

herencia cultural y religiosa que ha debilitado el testimonio 



 

8 

de la Iglesia en la sociedad y ha reducido el alcance práctico 

del Evangelio. 

 

El Reino de Dios nunca fue concebido para habitar 

únicamente en el templo. Desde el principio, Dios pensó la 

vida como una unidad indivisible, donde su presencia, su 

autoridad y su propósito impregnaran cada dimensión de la 

existencia humana. Cuando la Escritura declara que “de 

Jehová es la tierra y su plenitud, el mundo y los que en él 
habitan” (Salmo 24:1), no establece una verdad poética, sino 

una afirmación de gobierno. Todo le pertenece, todo está bajo 

su soberanía, y todo es territorio legítimo para la 

manifestación de su Reino. 

 

Sin embargo, a lo largo de la historia, la fe fue reducida 

a prácticas devocionales desconectadas de la vida cotidiana. 

Se exaltó la oración, pero se sospechó del trabajo. Se honró 

el ayuno, pero se miró con recelo la prosperidad. Se habló del 

cielo, pero se descuidó la responsabilidad en la tierra. Esta 

falsa dicotomía generó generaciones de creyentes sinceros, 

pero inseguros; espirituales, pero poco influyentes; piadosos 

en el culto, pero ausentes en la construcción de la sociedad. 

 

El Evangelio no nos llama a huir del mundo, sino a 

vivir en él con una identidad distinta. Jesús fue claro cuando 

oró al Padre diciendo: “No ruego que los quites del mundo, 

sino que los guardes del mal” (Juan 17:15). Permanecer en 

el mundo no significa pertenecer a su sistema, pero tampoco 

implica retirarse de sus estructuras. Significa vivir dentro de 



 

9 

ellas con otra lógica, con otra fuente, bajo el gobierno del 

Señor. 

 

Cristo no es Señor solo del culto, es Señor de la vida. 

No reina únicamente en el templo, sino también en la oficina, 

en el taller, en la empresa, en el aula, en el comercio, en el 

campo, en la creatividad y en la toma de decisiones diarias. 

Declarar que “Jesucristo es Señor” no es una confesión 

litúrgica; es una declaración totalizante que abarca la 

economía, el trabajo, la planificación, el liderazgo y la 

producción. 

 

El mercado, lejos de ser un espacio neutral o ajeno a la 

fe, es uno de los campos de misión y gobierno más 

estratégicos de nuestra época. Allí se forman valores, se 

modelan conductas, se definen prioridades y se impactan 

generaciones. Allí se toman decisiones que afectan a familias 

enteras, comunidades y naciones. Pretender que la Iglesia 

permanezca al margen del mercado es renunciar 

voluntariamente a una esfera clave de influencia. 

 

Dios nunca tuvo problemas con el trabajo, con la 

producción ni con la creación de recursos. Antes de que 

existiera el pecado, ya existía el mandato de labrar, guardar, 

administrar y desarrollar (Génesis 2:15). El trabajo no nació 

como castigo; fue parte del diseño original. El problema no 

es el trabajo, sino el corazón desde el cual se trabaja. No es 

la prosperidad lo que corrompe, sino la idolatría. No es el 

dinero el enemigo, sino el amor desordenado a él. 

 



 

10 

Por eso, la Iglesia está llamada a orar… pero también 

a crear. A adorar… pero también a producir. A interceder… 

pero también a emprender. No como un fin en sí mismo, sino 

como una expresión visible del Reino de Dios en la tierra. 

Una Iglesia que ora sin crear corre el riesgo de espiritualizar 

su pasividad. Una Iglesia que crea sin orar termina 

idolatrando sus resultados. 

 

El mercado no es un obstáculo para la vida espiritual, 

sino un escenario donde la fe se prueba, se purifica y se 

manifiesta. Es allí donde la ética cristiana deja de ser discurso 

y se convierte en práctica. Es allí donde la integridad se 

vuelve visible, donde el carácter se expone, donde la 

coherencia entre lo que se cree y lo que se hace queda al 

descubierto. 

 

Los hijos de Dios no fuimos llamados a vivir desde el 

miedo al sistema, ni desde la dependencia del sistema, sino 

desde el gobierno del Reino. Esto implica discernimiento, 

sabiduría y una mente renovada. Implica comprender que 

nuestra provisión no depende del mercado, pero muchas 

veces Dios utiliza el mercado como instrumento. Implica 

trabajar con excelencia sin rendir culto al éxito, planificar sin 

perder la esperanza eterna, crecer sin perder la comunión, 

prosperar sin perder el temor de Dios. 

 

Este libro nace con la convicción de que la Iglesia 

necesita recuperar una visión integral del Reino. No para 

imitar al mundo, ni para competir con él, sino para manifestar 

un modelo distinto. Un modelo donde la fe no se esconde, 



 

11 

donde la prosperidad tiene propósito, donde el liderazgo 

sirve, donde el éxito no desplaza la obediencia y donde Cristo 

permanece en el centro de todo. 

 

Emprender en el Reino no es solo iniciar proyectos; es 

asumir responsabilidad espiritual sobre los recursos, las ideas 

y las oportunidades que Dios confía. Es comprender que todo 

lo que administramos es temporal, pero que nuestras 

decisiones tienen consecuencias eternas. Es vivir con la 

mirada puesta en la venida del Señor, sin caer en una 

espiritualidad evasiva que descuida el presente. 

 

Este libro no busca glorificar el emprendimiento, sino 

redimirlo. No pretende exaltar el éxito, sino someterlo a 

Cristo. No intenta formar empresarios religiosos, sino hijos 

de Dios maduros, conscientes de su llamado, firmes en su fe 

y activos en la sociedad. 

 

“Y todo lo que hagáis, hacedlo de corazón, como para el 

Señor y no para los hombres-” 

Colosenses 3:23 

 

 

 

 

 
 

 



 

12 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PARTE I 
IDENTIDAD: 

HIJOS QUE GOBIERNAN 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

13 

Capítulo uno 

 

 

Dios es el primer  
Emprendedor 

 

 

“En el principio creó Dios los cielos y la tierra.” 
Génesis 1:1 

 

 

Antes de que existiera el tiempo tal como lo 

conocemos, antes de que hubiera materia, forma o estructura, 

Dios ya era. Y no solo era: pensaba, diseñaba, proyectaba. La 

Biblia no comienza con una reflexión abstracta sobre la 

existencia divina, sino con una acción concreta de la creación 

de Dios. El primer retrato que la Escritura nos ofrece de Dios 

no es el de un sacerdote oficiando un rito ni el de un juez 

dictando sentencia, sino el de un Creador iniciando una obra. 

Dios comienza la historia revelándose como alguien que 

emprende. 

 

Crear no fue un impulso improvisado ni un acto 

caótico. Fue el resultado de una voluntad definida, de un 

diseño intencional y de un propósito claro. Cada día de la 

creación muestra orden, secuencia, progresión y evaluación. 

Dios separa, nombra, organiza, establece límites y luego 



 

14 

observa lo que hizo. Repite una y otra vez una frase 

reveladora: “Y vio Dios que era bueno”. No solo crea; evalúa 

la calidad de lo creado. Este detalle, muchas veces pasado por 

alto, nos muestra que en Dios existe un estándar, una 

búsqueda de excelencia y una satisfacción consciente por el 

trabajo bien hecho. 

 

La creación revela a un Dios que piensa antes de 

actuar, que habla y produce, que inicia procesos y los lleva a 

término. No es un Dios reactivo, sino proactivo. No responde 

a una necesidad externa; crea porque quiere, porque puede y 

porque tiene un propósito. En este sentido, Dios es el primer 

emprendedor: inicia algo que antes no existía, invierte de sí 

mismo en ello y lo sostiene con su palabra. 

 

El concepto de emprendimiento, entendido desde una 

perspectiva bíblica, no nace en la economía moderna ni en 

los sistemas de mercado contemporáneos. Nace en el corazón 

mismo de Dios. Emprender no es simplemente abrir un 

negocio; es dar forma visible a una idea concebida en lo 

invisible. Es transformar una visión en realidad. Es asumir 

responsabilidad sobre lo creado. Todo esto está presente en 

el relato de Génesis. 

 

Cuando Dios crea al ser humano, no lo hace como un 

espectador pasivo de la creación, sino como un colaborador 

activo. “Hagamos al hombre a nuestra imagen, conforme a 

nuestra semejanza; y señoree…” Esta declaración es 

profundamente reveladora. Dios no solo crea al hombre; le 

transfiere una función. No lo pone en la tierra solo para 



 

15 

sobrevivir, sino para gobernar, administrar y desarrollar lo 

que Él había comenzado. 

 

La imagen de Dios en el hombre no se limita a lo moral 

o espiritual; incluye la capacidad de crear, planificar, 

organizar y proyectar. El ser humano refleja a su Creador no 

solo cuando ora o adora, sino también cuando diseña, 

construye, cultiva, innova y administra. La creatividad no es 

un lujo humano; es un atributo divino impartido. 

 

Por eso, el trabajo no aparece en la Biblia como 

consecuencia del pecado, sino como parte del diseño original. 

Antes de la caída, Adán ya tenía una asignación: labrar y 

guardar el huerto. Estas palabras implican acción, 

responsabilidad, cuidado, desarrollo y continuidad. Dios 

confía algo valioso al hombre y espera que lo administre. No 

lo crea para la ociosidad, sino para la productividad con 

sentido. 

 

Este punto es crucial para desarmar una de las 

distorsiones más dañinas dentro de la Iglesia: la idea de que 

lo espiritual es lo opuesto a lo productivo. Bajo esta lógica 

errada, cuanto más espiritual alguien parece, menos 

involucrado debería estar en los asuntos prácticos de la vida. 

Pero esta visión no proviene de la Biblia, sino de una 

espiritualidad deformada que separa lo que Dios nunca 

separó. 

 

Este llamado pertenece de manera particular a los 

ministros destinados a servir a Dios en dedicación plena. El 



 

16 

ministerio exige un corazón indiviso, y es natural que quienes 

hemos sido escogidos por el Señor para edificar a los santos 

seamos apartados del sistema, para que nuestra labor sea 

verdaderamente eficaz. El mercado no es el terreno de 

quienes hemos recibido los dones de ascensión; nuestra 

misión es impartir vida y dirección a los hijos de Dios, 

capacitándolos para obrar con fidelidad en todo tiempo y 

lugar. 

 

Pablo instruyó a Timoteo a confiar lo recibido en 

hombres fieles y capaces de enseñar a otros, y lo exhortó a 

soportar las pruebas como buen soldado de Jesucristo, 

recordándole que ningún soldado se enreda en los negocios 

de la vida (2 Timoteo 2:2 al 4). Es evidente que esta 

exhortación no abarca a todos los creyentes, sino a aquellos 

que han sido llamados al servicio ministerial. 

 

Por ello enseño que todo pastor y ministro, en la 

medida de lo posible, debe procurar servir a Dios a tiempo 

completo, apartándose de ocupaciones que puedan disminuir 

su potencial. No afirmo que tener un trabajo adicional o un 

negocio sea pecado; sostengo, más bien, que Dios es 

poderoso para proveer abundantemente a sus siervos, y que 

si buscamos la excelencia para Él, debemos mantenernos con 

la mirada fija en nuestra misión, que es la capacitación de los 

santos. 

 

Estoy convencido de que lo más saludable para toda 

congregación es contar con un pastor dedicado plenamente, 

pues son los ministros de Dios quienes instruyen, imparten 



 

17 

autoridad espiritual y ayudan a los santos a despertar sus 

dones y talentos. Somos nosotros quienes debemos 

enseñarles a depender del Espíritu Santo y a vivir bajo Su 

gobierno en todo momento. Reitero: los ministros no 

podemos dispersarnos en intereses ajenos a la obra divina, ni 

en negocios, ni en pasividad doméstica. Nuestra tarea es 

permanecer en comunión profunda con Dios y en la obra que 

Él nos ha confiado para el bien de Su pueblo 

 

Dicho esto, debemos comprender que Dios no 

considera inferior la tierra frente al cielo para manifestar Su 

Reino. No desprecia los procesos, los tiempos ni los recursos. 

Al contrario, los diseña y los bendice. Y cuando crea al 

hombre, lo hace con la intención de que continúe lo que Él 

inició. El mandato cultural, fructificad, multiplicaos, llenad 

la tierra y sojuzgadla, es en esencia, un llamado a emprender 

en la tierra Su gobierno divino. 

 

Emprender, entonces, no es una ambición carnal en sí 

misma. Puede convertirse en ella, pero no lo es por 

naturaleza. Es una expresión del diseño original cuando nace 

del corazón correcto y se somete al propósito de Dios. El 

problema no es crear; el problema es crear sin Dios. No es 

producir; es producir para uno mismo. No es prosperar; es 

prosperar olvidando la fuente. 

 

La caída del hombre no anuló el diseño, pero lo 

distorsionó. El trabajo pasó de ser gozo a ser fatiga, de ser 

cooperación a ser lucha, de ser administración a ser 

supervivencia. Sin embargo, aun en medio de la maldición, 



 

18 

Dios no eliminó el llamado. El hombre siguió trabajando, 

creando, construyendo. La redención en Cristo no elimina el 

trabajo; lo redime. Le devuelve sentido, propósito y 

dirección. 

 

Jesús mismo asumió esta lógica. Antes de iniciar su 

ministerio público, pasó años trabajando con sus manos. El 

Hijo de Dios no consideró indigno el oficio, ni ajena la vida 

laboral. Y cuando enseñó, lo hizo usando ejemplos del 

mercado, del campo, de la administración, de inversiones, de 

talentos, de siembra y cosecha. El lenguaje del Reino está 

profundamente conectado con la vida productiva. 

 

Comprender que Dios es el primer emprendedor nos 

libera de dos extremos igualmente peligrosos. Por un lado, 

nos libra de idolatrar el emprendimiento como si fuera la 

fuente de identidad y seguridad. Por otro, nos libera de 

demonizarlo como si fuera incompatible con la 

espiritualidad. El equilibrio del Reino nos enseña que todo 

comienza en Dios, se desarrolla con Dios y vuelve a Dios. 

 

Cuando la Iglesia pierde esta visión, forma creyentes 

fragmentados: apasionados en la adoración, pero inseguros 

en el mercado; fervientes en la oración, pero temerosos al 

tomar decisiones; llenos de fe para lo eterno, pero paralizados 

frente a lo práctico. Recuperar la verdad de que Dios es un 

Creador activo nos devuelve una fe integral, capaz de orar y 

actuar, de creer y construir. 

 



 

19 

Este segundo libro sobre la Iglesia en el mercado, parte 

de esta verdad fundamental: el emprendimiento no es un 

invento humano que Dios tolera, sino una expresión del 

carácter divino que Él desea redimir y gobernar. El llamado 

no es a copiar los modelos del mundo, sino a manifestar el 

diseño del Reino en cada proyecto, idea y responsabilidad 

que asumimos. 

 

En la próxima parte profundizaremos en cómo esta 

verdad se traslada al ser humano como portador de la imagen 

de Dios, cómo el trabajo se conecta con la adoración, y cómo 

emprender se convierte en una forma de obediencia cuando 

nace del Espíritu y se rinde al Señorío de Cristo. 

 

Si Dios creó al hombre a su imagen y semejanza, 

entonces todo aquello que procede de Su naturaleza quedó, 

en alguna medida, impreso en la esencia humana. No como 

igualdad ontológica, sino como reflejo funcional. Entre esos 

atributos comunicables se encuentra la capacidad de 

imaginar, diseñar, crear y dar forma a lo que aún no existe. 

La creatividad no es un adorno del alma; es una huella del 

Creador en la criatura. 

 

Cuando observamos el relato de la creación, 

descubrimos que Dios no actúa por repetición mecánica. 

Cada día introduce algo nuevo, distinto, específico. La luz no 

es igual al firmamento, el firmamento observes a otras leyes 

que la tierra, y la vida animal manifiesta una diversidad que 

desborda cualquier lógica minimalista. Dios no crea por 

obligación ni por economía de recursos; crea con abundancia, 



 

20 

con variedad y con belleza. La creatividad divina no busca 

simplemente funcionalidad, sino plenitud. 

 

Este dato es crucial para comprender el llamado del 

hombre en la tierra. El ser humano no fue creado para 

reproducir lo mínimo necesario para subsistir, sino para 

desplegar el potencial que Dios colocó dentro de él. La 

mediocridad nunca fue parte del diseño original. El huerto no 

era un terreno salvaje para sobrevivir; era un espacio 

diseñado para ser cultivado, desarrollado y expandido bajo el 

cuidado del hombre. 

 

Cuando Dios coloca a Adán en el huerto, no le entrega 

un sistema terminado, sino un proyecto vivo. El huerto debía 

ser trabajado, cuidado, protegido y, en algún punto, 

extendido. Esto implica que el hombre debía aprender, 

decidir, innovar y asumir responsabilidad. Emprender, en 

este contexto, no es acumular, sino administrar lo que Dios 

confía. No es poseer, sino responder ante el Dador. 

 

Aquí se revela una verdad fundamental: el 

emprendimiento del Reino siempre nace de la mayordomía, 

no de la ambición. La ambición se origina en el deseo de 

apropiarse; la mayordomía surge del llamado a cuidar lo que 

no nos pertenece. Dios nunca le dijo a Adán que el huerto era 

suyo; le dijo que lo guardara. Esa distinción cambia por 

completo la manera en que entendemos el trabajo, la 

creatividad y el progreso. 

 



 

21 

La caída trastornó esta dinámica. El hombre dejó de 

verse como administrador y comenzó a verse como dueño. El 

trabajo dejó de ser una extensión de la comunión con Dios y 

se convirtió en un medio de supervivencia. El sudor 

reemplazó al gozo, la competencia sustituyó a la cooperación 

y el temor desplazó a la confianza. Sin embargo, aun en ese 

contexto, Dios no anuló la capacidad creativa del hombre. La 

distorsión no eliminó el diseño; lo contaminó. 

 

Por eso, la redención en Cristo no apunta a anular la 

creatividad humana, sino a redimirla. El Evangelio no nos 

llama a dejar de crear, sino a crear desde otra fuente. No nos 

invita a abandonar los proyectos, sino a someterlos al Reino. 

No nos exige pasividad, sino alineación. En Cristo, el hombre 

no deja de trabajar; aprende a trabajar desde el descanso de 

la obediencia. 

 

Jesús mismo revela esta verdad cuando declara: “Mi 

Padre hasta ahora trabaja, y yo trabajo” (Juan 5:17). Esta 

afirmación es profundamente reveladora. Aun después de la 

creación, Dios sigue trabajando. Sostiene, ordena, gobierna, 

interviene. El trabajo no cesó en el séptimo día; cambió de 

naturaleza. El reposo de Dios no fue inactividad, sino 

gobierno sin esfuerzo. Desde ese reposo, el Padre sigue 

obrando, y el Hijo se une a esa obra. 

 

Cuando Jesús llama a sus discípulos, no los invita a 

una vida desconectada de la realidad, sino a una vida con 

propósito eterno en medio de ella. Muchos de ellos eran 

trabajadores, emprendedores en pequeña escala, hombres 



 

22 

acostumbrados a gestionar recursos, redes, tiempos y 

responsabilidades. Jesús no desprecia esa experiencia; la 

redirecciona. Los forma para que comprendan que el Reino 

de Dios no anula sus habilidades, sino que las resignifica. 

 

Esto nos lleva a una comprensión más profunda del 

emprendimiento como reflejo del carácter de Dios. 

Emprender no es simplemente iniciar algo nuevo; es 

responder a un llamado creativo con obediencia. Es discernir 

una necesidad, recibir una idea, evaluar un proceso y avanzar 

confiando en Dios. Es aceptar el riesgo no desde la 

imprudencia, sino desde la fe. Es trabajar con diligencia, pero 

sin ansiedad. Es planificar, pero sin idolatrar los resultados. 

 

Cuando el emprendimiento se desconecta del carácter 

de Dios, se convierte en una fuente de opresión. Produce 

agotamiento, competencia desmedida, orgullo o frustración. 

Pero cuando nace del Espíritu, se convierte en un canal de 

bendición. Trae orden donde hay caos, provisión donde hay 

escasez, esperanza donde hay desesperanza. Se transforma en 

una herramienta del Reino. 

 

Aquí la Iglesia necesita una profunda renovación de 

pensamiento. Durante años se ha enseñado, explícita o 

implícitamente, que el llamado más elevado es el que se 

ejerce dentro del templo. Como resultado, muchos creyentes 

han vivido su vida laboral como un “mal necesario” que solo 

sirve para sostener su verdadera vida espiritual. Esta visión 

no solo es incompleta; es dañina. Reduce el alcance del Reino 

y debilita el testimonio cristiano en la sociedad. 



 

23 

Dios no unge solo al que predica; unge al que 

administra con justicia, al que crea con integridad, observen 

al que lidera con humildad, al que innova con propósito. El 

aceite del Espíritu no está reservado para el púlpito; fluye allí 

donde un hijo de Dios decide honrar al Padre con lo que hace. 

Cuando esto se comprende, el trabajo deja de ser un espacio 

secular y se convierte en un lugar de manifestación del Reino. 

 

Emprender como reflejo del carácter de Dios también 

implica aceptar límites. Dios crea con orden y establece 

fronteras. No todo lo posible es legítimo. No toda idea es 

aprobada. No todo crecimiento es saludable. La creatividad 

redimida no busca romper límites, sino discernirlos. Aprende 

a decir no, a esperar tiempos, a someterse a procesos. La 

paciencia también es una expresión de fe. 

 

En este punto, el emprendimiento del Reino se 

diferencia radicalmente del emprendimiento del sistema. El 

sistema valora la velocidad; el Reino valora el proceso. El 

sistema celebra el resultado; el Reino honra la obediencia. El 

sistema mide éxito por acumulación; el Reino lo mide por 

fidelidad. Estas diferencias no son menores; definen la fuente 

desde la cual se vive y se construye. 

 

Cuando la Iglesia recupera la revelación de que Dios 

es el primer emprendedor, deja de temer al mercado y deja 

de idolatrarlo. Aprende a entrar en él con discernimiento, 

autoridad espiritual y humildad. Forma creyentes que no 

dependen del sistema, pero saben operar dentro de él. 



 

24 

Hombres y mujeres que no negocian su fe por oportunidades, 

ni rechazan oportunidades por miedo. 

 

Este capítulo nos devuelve al origen. Nos recuerda que 

crear no es un acto carnal cuando nace de Dios. Que trabajar 

no es una distracción espiritual cuando se hace para Su gloria. 

Que emprender no es un desvío del llamado a ser santos, sino 

una de sus expresiones posibles cuando el corazón está 

alineado. 

 

Desde esta verdad avanzaremos en los próximos 

capítulos hacia una comprensión más profunda de la 

identidad del hijo de Dios como gobernante espiritual, 

mayordomo fiel y portador del Reino en cada esfera de la 

vida. Porque solo cuando entendemos quién es Dios, 

podemos comprender quiénes somos nosotros y para qué 

fuimos enviados al mundo. 

 

“Haced todo sin murmuraciones y contiendas, para que 

seáis irreprensibles y sencillos, hijos de Dios sin mancha 

en medio de una generación maligna y perversa, en medio 

de la cual resplandecéis como luminares en el mundo; 

asidos de la palabra de vida…” 
Filipenses 2:14 al 16 

 

 

 

 

 



 

25 

Capítulo dos 

 

 

Imagen, dominio 
Y mayordomía 

 

 

“El que es fiel en lo muy poco, también en lo más es fiel; y 

el que en lo muy poco es injusto, también en lo más es 

injusto.” 
Lucas 16:10 

 

 

Toda comprensión sana del rol del creyente en la tierra 

debe comenzar por una correcta comprensión de su 

identidad. El problema no es, en primer lugar, lo que 

hacemos, sino desde dónde lo hacemos. La Iglesia ha 

intentado durante años corregir conductas sin sanar 

identidades, modificar prácticas sin transformar la raíz, exigir 

frutos sin cuidar el fundamento. Pero el Reino de Dios opera 

siempre desde el ser hacia el hacer, desde la identidad hacia 

la función. Esa es la dinámica del Nuevo Pacto. 

 

El relato de Génesis establece un orden que no puede 

ser ignorado: primero Dios crea al hombre a su imagen y 

semejanza, y luego le confía dominio. El gobierno no es un 

premio; es una consecuencia. El hombre no gobierna para 



 

26 

convertirse en imagen de Dios, gobierna porque ya fue 

creado a Su imagen. Cuando este orden se invierte, el 

dominio se vuelve abuso, la autoridad se vuelve opresión y 

el trabajo se convierte en idolatría. 

 

La expresión “imagen y semejanza” no es una fórmula 

poética ni una idea abstracta. Es una declaración funcional. 

En el mundo antiguo, la imagen de un rey representaba su 

autoridad en territorios donde él no estaba físicamente 

presente. Colocar su imagen era afirmar su gobierno. De la 

misma manera, Dios coloca al hombre en la tierra como su 

representante visible. El hombre no es dueño de la creación; 

es portador de una autoridad delegada. 

 

Esta verdad redefine por completo la manera en que el 

creyente se relaciona con el trabajo, la economía, los recursos 

y el mercado. Si somos imagen, no actuamos por cuenta 

propia. Si somos representantes, no tomamos decisiones 

desconectadas del Rey. Si ejercemos dominio, lo hacemos 

bajo rendición de cuentas. El dominio bíblico no es 

autonomía; es delegación. 

 

El mandato de “señorear” nunca fue una licencia para 

explotar, sino un llamado a gobernar con el carácter de Dios. 

Dios gobierna creando, ordenando, sosteniendo y dando 

vida. Su dominio no destruye; edifica. No oprime; organiza. 

No consume; multiplica. Por lo tanto, cuando el hombre 

ejerce dominio fuera del carácter de Dios, deja de reflejar Su 

imagen y comienza a deformarla. 

 



 

27 

Aquí surge una distorsión grave que ha marcado tanto 

al sistema del mundo como a sectores de la Iglesia: la 

confusión entre dominio y posesión. El sistema enseña que 

dominar es poseer, acumular, controlar y excluir. El Reino 

enseña que dominar es administrar, cuidar, desarrollar y 

servir. Esta diferencia no es semántica; es espiritual. 

 

La mayordomía es el lenguaje del Reino. Todo lo que 

Dios confía al hombre, tiempo, dones, recursos, ideas, 

oportunidades, está sujeto a administración, no a 

apropiación. La Biblia es clara y consistente en este punto: 

“Del Señor es la tierra y todo lo que hay en ella” (Salmos 

24:1). El hombre trabaja la tierra, pero no la posee. Produce, 

pero no es la fuente. Administra, pero no es el dueño. 

 

Cuando esta verdad se pierde, el trabajo se vuelve una 

carrera por la seguridad personal, y el dinero se transforma 

en un sustituto de la confianza en Dios. El hombre comienza 

a vivir para proteger lo que cree suyo, en lugar de rendir 

cuentas por lo que le fue confiado. En ese punto, el mercado 

deja de ser un espacio de gobierno del Reino y se convierte 

en un campo de ansiedad, competencia y temor. 

 

Dios nunca tuvo la intención de que el dominio fuera 

delegado al sistema en ausencia de la Iglesia. Sin embargo, 

eso es exactamente lo que ocurrió. A medida que la fe fue 

confinada al ámbito privado y religioso, el gobierno práctico 

de la sociedad quedó en manos de estructuras desconectadas 

del temor de Dios. La Iglesia, en muchos casos, se retiró del 



 

28 

pensamiento, de la economía, de la producción y de la 

cultura, creyendo que eso la hacía más espiritual. 

 

El resultado fue una fe sin influencia y un mundo sin 

referencia espiritual. Cuando la Iglesia renuncia al dominio, 

no se vuelve humilde; se vuelve irrelevante. La humildad 

bíblica no es ausencia de autoridad, sino ejercicio correcto de 

ella. Jesús, el modelo perfecto, fue el hombre más humilde 

que caminó la tierra y, al mismo tiempo, el que habló con 

mayor autoridad. 

 

Recuperar la revelación del dominio espiritual no 

significa buscar poder económico como fin, ni controlar 

sistemas para imponer una agenda religiosa. Significa volver 

a asumir la responsabilidad de vivir como hijos maduros, 

conscientes de que cada esfera de la vida es una oportunidad 

para reflejar el gobierno de Dios. El dominio comienza en lo 

invisible antes de manifestarse en lo visible. 

 

Por eso, el problema de muchos creyentes en el 

mercado no es la falta de oportunidades, sino la falta de 

mentalidad de Reino. Operan como empleados del sistema, 

aun cuando son hijos del Rey. Toman decisiones desde el 

temor y no desde la fe. Se adaptan a prácticas injustas para 

sobrevivir, en lugar de establecer principios para transformar. 

No porque sean malos, sino porque nunca fueron 

discipulados para gobernar. 

 

La Escritura enseña que el gobierno comienza con la 

renovación de la mente. Pensar como imagen de Dios implica 



 

29 

rechazar la mentalidad de escasez, dependencia y 

resignación. No para caer en soberbia, sino para caminar en 

responsabilidad. El hijo que sabe quién es no necesita 

probarlo; simplemente vive conforme a su identidad. 

 

Este dominio no se expresa primero en grandes 

plataformas, sino en la fidelidad cotidiana. En cómo se 

administra un pequeño recurso, en cómo se honra una palabra 

dada, en cómo se maneja una oportunidad sin supervisión, en 

cómo se responde a la presión del sistema. El Reino no se 

manifiesta solo en decisiones visibles, sino en convicciones 

invisibles. 

 

Como cité al principio, Jesús enseñó que el que es fiel 

en lo poco, también lo será en lo mucho. Esta afirmación no 

es un principio administrativo; es una ley espiritual. El 

dominio se desarrolla, no se improvisa. La mayordomía 

forma carácter. El carácter sostiene la autoridad. Y la 

autoridad permite influencia sin corrupción. 

 

Cuando la Iglesia entiende que fue creada para reflejar 

la imagen de Dios y ejercer dominio a través de la 

mayordomía, deja de mendigar espacio en el mundo y 

comienza a ocuparlo con sabiduría. No desde la imposición, 

sino desde el testimonio. No desde la arrogancia, sino desde 

la coherencia. No desde el miedo, sino desde la fe. 

 

Ejercer dominio espiritual en medio de sistemas 

imperfectos es uno de los mayores desafíos para los hijos del 

Reino. No vivimos en el huerto, sino en un mundo marcado 



 

30 

por la caída, donde las estructuras económicas, políticas y 

culturales muchas veces operan desde principios contrarios 

al carácter de Dios. Sin embargo, la presencia de un sistema 

caído no cancela la responsabilidad del creyente de vivir 

conforme al diseño original. Al contrario, la vuelve más 

necesaria. 

 

La tentación permanente es delegar el dominio. 

Cuando el sistema parece demasiado complejo, injusto o 

agresivo, muchos creyentes optan por una fe de repliegue. Se 

refugian en lo espiritual como escape, reducen su expectativa 

a la vida eterna y resignan toda influencia presente. Pero esta 

actitud no es humildad; es renuncia. No es santidad; es temor 

disfrazado de espiritualidad. 

 

Dios nunca le dijo a la Iglesia que se escondiera hasta 

que Cristo vuelva. Le confió una misión activa: ser sal y luz. 

Ambas imágenes implican contacto, fricción y presencia. La 

sal no preserva desde lejos, y la luz no ilumina si se encierra. 

El dominio espiritual no se ejerce evitando el mundo, sino 

permaneciendo en él sin perder identidad. 

 

Aquí es donde la mayordomía se vuelve una clave 

central. El creyente no controla el sistema, pero sí controla 

sus decisiones dentro de él. No define todas las reglas, pero 

decide desde qué principios vive. No es responsable de todo 

lo que sucede, pero sí de cómo responde. La mayordomía 

comienza cuando el hijo de Dios asume responsabilidad por 

lo que está a su alcance, sin excusarse en la corrupción 

generalizada. 



 

31 

Ejercer mayordomía en el mercado implica una ética 

superior. No una ética negociable según la conveniencia, sino 

una coherencia nacida del temor de Dios. Significa decir la 

verdad cuando la mentira parece más rentable. Significa 

honrar compromisos cuando romperlos sería más fácil. 

Significa pagar el precio de la integridad aun cuando no haya 

reconocimiento inmediato. 

 

Este tipo de dominio no suele ser celebrado por el 

sistema, pero es profundamente reconocido en el Reino. Dios 

no mide el éxito como el mundo lo mide. Mientras el sistema 

exalta resultados visibles, Dios observa procesos invisibles. 

Mientras el mercado premia la astucia, el Reino honra la 

fidelidad. Esta diferencia protege al creyente de dos extremos 

peligrosos: la idolatría del control y la pasividad religiosa. 

 

La idolatría del control aparece cuando el hombre 

confunde dominio con autosuficiencia. Cree que todo 

depende de su capacidad, su estrategia o su esfuerzo. En este 

punto, la mayordomía se transforma en posesión, y el 

dominio se convierte en carga. El creyente comienza a vivir 

desde la ansiedad, defendiendo lo que cree suyo, temiendo 

perderlo todo si falla. Paradójicamente, cuanto más controla, 

menos descansa. 

 

La pasividad religiosa, en cambio, se disfraza de 

dependencia espiritual. El creyente evita asumir 

responsabilidad, no planifica, no se prepara, no decide, y 

atribuye su inmovilidad a la voluntad de Dios. Espera 

intervenciones sobrenaturales para suplir lo que podría haber 



 

32 

sido administrado con diligencia. Esta actitud no es fe; es 

negligencia espiritual. 

 

El equilibrio del Reino se encuentra en una 

mayordomía activa y rendida. El creyente trabaja como si 

todo dependiera de su obediencia, pero confía como si todo 

dependiera de Dios. Planifica, pero ora. Avanza, pero 

escucha. Administra, pero no se apropia. Esta tensión santa 

mantiene el corazón alineado y las manos ocupadas. 

 

La Escritura muestra una y otra vez que Dios confía 

mayores responsabilidades a quienes han aprendido a 

administrar bien las pequeñas. No porque Dios necesite 

probar algo, sino porque el corazón se forma en el proceso. 

El dominio espiritual no se recibe de golpe; se desarrolla con 

el tiempo. Cada decisión fiel prepara al creyente para una 

influencia mayor. 

 

En este punto, resulta evidente que el problema no es 

el mercado, sino la falta de formación de la Iglesia para vivir 

en él. Muchos creyentes fueron discipulados para asistir, pero 

no para gobernar; para consumir enseñanza, pero no para 

aplicar principios; para esperar bendición, pero no para 

administrar responsabilidad. Recuperar la enseñanza bíblica 

sobre imagen, dominio y mayordomía es esencial para 

formar hijos maduros, preparados para penetrar el sistema. 

 

El dominio del Reino no busca imponerse por la 

fuerza, sino establecerse por la coherencia. Cuando un 

creyente vive conforme a su identidad, su vida se convierte 



 

33 

en un mensaje. Su manera de trabajar, de liderar, de tratar a 

otros, de manejar recursos, habla más fuerte que cualquier 

discurso. El mercado observa, evalúa y, muchas veces, 

respeta una fe que se expresa con integridad. 

 

Esta es una de las formas más poderosas de testimonio 

en nuestra época. En un mundo cansado de palabras vacías, 

la vida coherente se vuelve profética. El creyente que 

administra bien lo que Dios le confió se convierte en 

evidencia viva de que el Reino es real, presente y 

transformador. 

 

Cuando la Iglesia comprende que fue creada a imagen 

de Dios para ejercer dominio a través de la mayordomía, deja 

de preguntarse si tiene permiso para estar en el mercado. 

Entiende que tiene responsabilidad. No busca validación del 

sistema, ni se somete a él por temor. Camina con humildad, 

pero con convicción. Sirve, pero no se diluye. Participa, pero 

no negocia su fe. 

 

Este capítulo nos confronta con una pregunta 

inevitable: ¿estamos viviendo como hijos que gobiernan o 

como huérfanos que sobreviven? La respuesta no se 

encuentra en declaraciones públicas, sino en decisiones 

privadas. En cómo manejamos el tiempo, el dinero, las 

oportunidades y las relaciones. Allí se revela si entendimos 

lo que significa ser imagen de Dios en la tierra. 

 

Desde esta base, los conceptos de la Iglesia en el 

mercado, avanzarán hacia una confrontación necesaria con la 



 

34 

mentalidad de sistema, la renovación del pensamiento y la 

aplicación práctica de la fe en la economía, el trabajo y el 

emprendimiento. Porque solo una Iglesia que entiende quién 

es, puede discernir cómo vivir y hacia dónde avanzar. 

 

“Más vosotros sois linaje escogido, real sacerdocio, nación 

santa, pueblo adquirido por Dios, para que anunciéis las 

virtudes de aquel que os llamó de las tinieblas a su luz 

admirable…” 
1 Pedro 2:9 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

35 

Capítulo tres 

 

 

Mentalidad de Reino 
Vs. 

Mentalidad de sistema 
 

 

“El que se deja controlar por su mentalidad humana 

tendrá muerte, pero el que deja que el Espíritu controle su 

mente tendrá vida y paz.” 

Romanos 8:6 PDT 

 

 

Toda transformación genuina en la vida del creyente 

comienza en la mente. No en las circunstancias, no en las 

oportunidades, no en los recursos disponibles, sino en la 

manera de pensar. Por eso la Escritura no llama primero a 

cambiar conductas, sino a renovar el entendimiento. Mientras 

la mente permanezca cautiva de un sistema de pensamiento 

ajeno al Reino, aun el hijo de Dios vivirá por debajo de su 

diseño, limitado en su accionar y condicionado en su fe. 

 

La mentalidad de sistema es más que una forma de 

pensar económica o laboral; es una cosmovisión completa. 

Es una manera de interpretar la vida, el éxito, la seguridad y 

el futuro. Opera desde la escasez, el temor, la competencia y 



 

36 

la autosuficiencia. Enseña que el valor personal está ligado al 

rendimiento, que la provisión depende del control y que el 

fracaso es una amenaza a la identidad. En este marco, el 

hombre vive presionado por sostener lo que tiene y alcanzar 

lo que aún no logró. 

 

La mentalidad de Reino, en cambio, nace de la 

filiación. No se construye desde el miedo, sino desde la 

pertenencia. El hijo no vive para probar su valor; vive desde 

un valor recibido. No trabaja para ser aceptado; trabaja 

porque ya fue aceptado. Esta diferencia, aunque sutil en 

apariencia, redefine por completo la manera en que el 

creyente se relaciona con el mercado, el trabajo y el progreso. 

 

Uno de los mayores daños que la mentalidad de 

sistema ha producido en la Iglesia es la normalización de la 

esclavitud interior. Muchos creyentes aman a Dios 

sinceramente, pero viven atados al temor de no tener, de no 

llegar, de no sostenerse. Trabajan agotados, deciden 

ansiosos, avanzan con culpa cuando prosperan y con 

vergüenza cuando fracasan. No porque Dios lo demande, 

sino porque su mente sigue operando bajo principios que no 

provienen del Reino. 

 

La Escritura muestra con claridad que la esclavitud no 

siempre es externa. Israel salió de Egipto en una noche, pero 

Egipto tardó generaciones en salir de Israel. Aunque eran 

libres físicamente, seguían pensando como esclavos. 

Extrañaban el sistema que los oprimía porque les ofrecía una 

falsa sensación de seguridad. Esta misma dinámica se repite 



 

37 

hoy en muchos creyentes que, aunque nacieron de nuevo, 

siguen dependiendo emocional y mentalmente del sistema 

que los limita. 

 

La mentalidad de sistema enseña a vivir reaccionando. 

Reaccionar a la economía, reaccionar a las crisis, reaccionar 

a las amenazas, reaccionar a la presión social. El Reino, en 

cambio, llama a vivir gobernando. Gobernar no significa 

controlar todo, sino responder desde convicciones firmes, no 

desde impulsos circunstanciales. El hijo de Dios no niega la 

realidad, pero tampoco se somete a ella como autoridad final. 

 

Aquí aparece una tensión inevitable: el creyente vive 

dentro del sistema, pero no puede pensar como el sistema. 

Trabaja en él, comercia en él, interactúa con sus reglas, pero 

no adopta sus valores como absolutos. Esta distinción es 

clave. Cuando la Iglesia pierde esta claridad, cae en uno de 

dos extremos: o huye del sistema por temor a contaminarse, 

o se somete a él por miedo a quedarse afuera. 

 

Ambas posturas nacen de la misma raíz: una identidad 

debilitada. El que huye lo hace porque no confía en la obra 

de Dios en su interior. El que se somete lo hace porque busca 

seguridad donde no la hay. La mentalidad de Reino, en 

cambio, permite estar presente sin diluirse, participar sin 

rendirse, avanzar sin negociar la fe. 

 

La renovación de la mente no es un acto instantáneo; 

es un proceso continuo. Implica desaprender patrones 

profundamente arraigados y aprender a pensar conforme a la 



 

38 

verdad. Esto incluye la manera en que se concibe el trabajo, 

el dinero, el éxito y el futuro. No basta con confesar promesas 

si las decisiones siguen naciendo del temor. No alcanza con 

declarar fe si la planificación sigue siendo reactiva. 

 

Pensar como hijo y no como huérfano es uno de los 

mayores desafíos del creyente en el mercado. El huérfano 

vive desde la inseguridad. Necesita demostrar, acumular, 

competir y protegerse. El hijo vive desde la confianza. Puede 

compartir, esperar, sembrar y descansar. El huérfano 

pregunta constantemente “¿y si no alcanza?”. El hijo 

pregunta “¿qué espera el Padre de mí en este tiempo?”. 

 

Esta diferencia se refleja en la manera de enfrentar los 

desafíos. Ante una crisis, la mentalidad de sistema se paraliza 

o especula. La mentalidad de Reino discierne y se prepara. 

Ante una oportunidad, el sistema se apresura por miedo a 

perderla. El Reino evalúa por temor de Dios. Ante el 

crecimiento, el sistema se exalta. El Reino se humilla y 

agradece. 

 

La fe que huye del sistema no transforma nada. La fe 

que se somete al sistema pierde su voz. La fe del Reino 

camina en medio del sistema con discernimiento, sin 

depender de él ni temerle. Esta fe entiende que la provisión 

viene de Dios, aunque muchas veces llegue a través de 

estructuras humanas. Por eso no idolatra el canal ni desprecia 

el medio. 

 



 

39 

El apóstol Pablo exhorta a no conformarse a este siglo, 

sino a ser transformados por la renovación de la mente 

(Romanos 12:2). Esta exhortación no es abstracta; es 

profundamente práctica. Implica pensar distinto sobre el 

éxito, el fracaso, la abundancia y la pérdida. Implica dejar de 

medir la vida solo por resultados visibles y comenzar a 

medirla por fidelidad, obediencia y alineación con el 

propósito eterno. 

 

Cuando la mente no es renovada, aun las bendiciones 

se vuelven peligrosas. El creyente puede prosperar 

externamente y empobrecerse internamente. Puede avanzar 

en el mercado y retroceder en la comunión. Puede ganar 

influencia y perder sensibilidad espiritual. La mentalidad de 

sistema no distingue entre progreso y propósito; el Reino sí. 

 

La renovación de la mente no ocurre por acumulación 

de información, sino por alineación con la verdad. Muchos 

creyentes conocen versículos, principios y conceptos, pero 

siguen tomando decisiones desde patrones antiguos. Esto 

sucede porque la mente no se transforma solo con 

conocimiento bíblico, sino con obediencia progresiva. Cada 

vez que los hijos de Dios decidimos confiar en Dios por 

encima del sistema, la mente se reconfigura. Cada vez que 

elegimos fidelidad en lugar de conveniencia, el Reino gana 

terreno interior. 

 

El sistema educa para reaccionar rápidamente. Premia 

la inmediatez, la velocidad y la ventaja competitiva. El 

Reino, en cambio, forma para discernir. Enseña a esperar, a 



 

40 

consultar al Señor, a evaluar consecuencias eternas antes de 

actuar. Esta diferencia se vuelve especialmente visible en el 

mercado, donde la presión por decidir rápido puede empujar 

al creyente a comprometer convicciones profundas por 

resultados inmediatos. 

 

Aquí surge una confusión frecuente entre fe y 

presunción. La mentalidad de sistema suele disfrazar la 

presunción de valentía espiritual. Empuja a avanzar sin 

dirección, a asumir riesgos sin cobertura espiritual, a llamar 

“fe” a decisiones tomadas desde el orgullo o la ansiedad. La 

fe del Reino, en cambio, siempre nace de una palabra 

recibida. No se mueve para probar a Dios, sino porque ha 

escuchado a Dios. 

 

La presunción dice: “Dios me va a respaldar porque 

esto me conviene”. La fe dice: “Avanzo porque Dios me 

habló, aun si el resultado no es inmediato”. Esta distinción 

protege al creyente de grandes heridas. Muchos fracasos 

espirituales en el mercado no nacieron de la maldad, sino de 

decisiones no discernidas. La mente aún moldeada por el 

sistema confunde oportunidad con llamado, crecimiento con 

aprobación divina, visibilidad con propósito. 

 

Renovar la mente implica aprender a detenerse. En un 

mundo que glorifica el movimiento constante, el Reino honra 

la quietud obediente. “Estad quietos, y conoced que yo soy 

Dios” (Salmos 46:10), no es una invitación a la pasividad, 

sino a la alineación. El que se detiene delante de Dios no 

pierde tiempo; gana dirección. 



 

41 

Otra característica de la mentalidad de sistema es la 

dependencia emocional del resultado. El valor del individuo 

queda atado al éxito visible. Cuando las cosas van bien, hay 

euforia; cuando van mal, hay derrumbe. Esta montaña rusa 

emocional desgasta profundamente al creyente. El Reino, en 

cambio, enseña a vivir desde la estabilidad de la identidad. El 

hijo de Dios no cambia su valor según el balance del mes ni 

su paz según las circunstancias externas. 

 

Esto no significa indiferencia ni irresponsabilidad. 

Significa madurez. El creyente del Reino se duele cuando 

pierde, aprende cuando falla y se alegra cuando prospera, 

pero no se define por ninguna de esas estaciones. Su 

identidad permanece firme porque está anclada en Cristo, no 

en el sistema. 

 

La mentalidad de sistema también promueve la 

competencia como norma. Enseña que el progreso de uno 

requiere la caída de otro. El Reino introduce una lógica 

diferente: la de la cooperación bajo propósito. Esto no 

elimina el esfuerzo personal ni la excelencia, pero transforma 

la motivación. El creyente deja de ver al otro como amenaza 

y comienza a verlo como prójimo. Esta manera de pensar no 

es ingenua; es profundamente revolucionaria. 

 

En el mercado, esta mentalidad se traduce en prácticas 

concretas: honestidad donde otros engañan, generosidad 

donde otros retienen, justicia donde otros aprovechan. Estas 

decisiones no siempre producen ganancias inmediatas, pero 

construyen una autoridad espiritual que el sistema no puede 



 

42 

otorgar ni quitar. Con el tiempo, esa autoridad abre puertas 

que la astucia nunca podría abrir. 

 

Vivir en el sistema sin ser gobernado por él exige una 

vigilancia constante del corazón. El sistema no solo presiona 

desde afuera; seduce desde adentro. Ofrece reconocimiento, 

control, seguridad aparente. El creyente debe examinar 

continuamente desde dónde toma decisiones. ¿Desde la fe o 

desde el miedo? ¿Desde la obediencia o desde la ambición? 

¿Desde la dependencia de Dios o desde la autosuficiencia? 

 

El Espíritu Santo cumple aquí un rol insustituible. Él 

no solo consuela; guía. No solo edifica; corrige. No solo 

anima; advierte. Una mente renovada aprende a escuchar Su 

voz en lo cotidiano, no solo en lo espiritualizado. Aprende a 

consultar a Dios antes de firmar, antes de invertir, antes de 

asociarse, antes de avanzar. Esta dependencia no debilita; 

fortalece. 

 

La Iglesia necesita comprender que la batalla más 

intensa no se libra en el mercado, sino en la mente de los hijos 

de Dios. Allí se decide si la fe será una fuerza transformadora 

o un discurso privado. Allí se define si el hijo de Dios vivirá 

gobernando o sobreviviendo. Allí se establece si el Reino 

influirá en el sistema o si el sistema moldeará al creyente. 

 

La mentalidad de Reino no se hereda automáticamente 

con la conversión; se forma con discipulado, práctica y 

corrección. Por eso este libro no apunta solo a inspirar, sino 

a confrontar con amor. No busca producir entusiasmo 



 

43 

momentáneo, sino una transformación profunda y sostenida. 

Porque una Iglesia con mentalidad de Reino no solo ora 

mejor; vive mejor, decide mejor y deja huellas eternas. 

 

Este capítulo nos deja frente a una decisión inevitable: 

seguir pensando como el sistema y limitar nuestra fe a lo 

privado, o permitir que el Reino renueve nuestra mente y 

gobierne nuestra vida entera. No es una decisión teórica; es 

diaria. Se expresa en cada elección, en cada proyecto, en cada 

respuesta frente a la presión. 

 

Desde aquí, el camino queda preparado para avanzar 

hacia una fe aplicada, una fe que no se agota en palabras ni 

se encierra en el templo, sino que se traduce en acción, 

creatividad y avance bajo la dirección del Espíritu. Esa será 

la base de la próxima parte del libro, donde abordaremos 

cómo la fe del Reino produce ideas, proyectos y movimiento 

con propósito eterno. 

 

“Pero el hombre natural no percibe las cosas que son del 

Espíritu de Dios, porque para él son locura, y no las puede 

entender, porque se han de discernir espiritualmente. En 

cambio el espiritual juzga todas las cosas; pero él no es 

juzgado de nadie. Porque ¿quién conoció la mente del 

Señor? ¿Quién le instruirá? Más nosotros tenemos la 

mente de Cristo.” 

1 Corintios 2:14 al 16 

 

 



 

44 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PARTE II 

FE APLICADA:  
CREER, CREAR  

Y AVANZAR 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

45 

Capítulo cuatro 

 

 

Fe que produce ideas 
No solo oraciones 

 

 

“Por nada estéis afanosos, sino sean conocidas vuestras 

peticiones delante de Dios en toda oración y ruego, con 

acción de gracias. Y la paz de Dios, que sobrepasa todo 

entendimiento, guardará vuestros corazones y vuestros 

pensamientos en Cristo Jesús.” 
Filipenses 4:6 y 7 

 

 

Uno de los mayores malentendidos dentro de la vida 

cristiana ha sido reducir la fe a una experiencia meramente 

devocional, desconectada de la acción concreta. Se ha 

enseñado, muchas veces sin mala intención, que la fe se 

expresa principalmente en oraciones, ayunos y 

declaraciones, mientras que las decisiones prácticas, las ideas 

y los proyectos pertenecen a un plano secundario o incluso 

sospechoso. Sin embargo, la fe bíblica nunca fue pasiva, ni 

contemplativa en el sentido de la inacción. La fe verdadera 

siempre produce movimiento. 

 



 

46 

La Escritura define la fe como la certeza de lo que se 

espera y la convicción de lo que no se ve. Esta definición no 

describe un estado emocional, sino una postura activa frente 

a la realidad. La fe no niega lo invisible; lo abraza como 

fundamento para actuar en lo visible. Por eso, cada vez que 

la fe aparece genuinamente en la Biblia, va acompañada de 

decisiones, pasos concretos y, muchas veces, de ideas que 

rompen con la lógica natural. 

 

Noé no solo creyó, sino que construyó el arca; 

Abraham no solo oró, sino que salió de su tierra y su 

parentela; Moisés no solo clamó, sino que confrontó a faraón 

tan solo con una vara; David no solo era el dulce cantor de 

Israel, sino que era bravo en batalla matando enemigos. La fe 

siempre empuja al creyente a hacer algo que, sin la revelación 

de Dios, parecería innecesario, arriesgado o incluso absurdo. 

La fe bíblica no se contenta con la intención; exige 

obediencia. 

 

Aquí es donde la Iglesia necesita una corrección 

profunda. Orar es esencial, indispensable e irremplazable. 

Pero orar no fue diseñado para sustituir la responsabilidad, 

sino para direccionarla. La oración no anula la planificación; 

la santifica. No reemplaza las ideas; las alinea. No evita el 

trabajo; lo ordena. Cuando la oración se desconecta de la 

acción, se transforma en una espiritualidad estéril. 

 

Dios no solo responde oraciones con milagros; muchas 

veces responde impartiendo ideas. Ideas que contienen 

soluciones, estrategias, caminos y procesos. Ideas que nacen 



 

47 

en la comunión, pero se desarrollan en la obediencia. Ideas 

que no buscan glorificar al hombre, sino manifestar la 

sabiduría de Dios en contextos concretos. 

 

El problema es que muchos creyentes esperan que 

Dios haga sobrenaturalmente lo que Él desea hacer a través 

de ellos. Esperan provisión, pero rechazan la idea. Claman 

por puertas abiertas, pero no están dispuestos a caminar. 

Piden multiplicación, pero no siembran. No por falta de fe, 

sino por una comprensión incompleta de cómo opera el 

Reino. 

 

Jesús enseñó que el Reino de Dios es semejante a una 

semilla. La semilla es pequeña, sencilla y, muchas veces, 

insignificante a los ojos humanos. Pero dentro de ella hay 

vida, diseño y potencial de multiplicación. Las ideas del 

Reino funcionan de la misma manera. No siempre llegan 

como grandes revelaciones; muchas veces aparecen como 

pensamientos simples, inquietudes persistentes o cargas 

específicas por una necesidad concreta. 

 

La fe madura aprende a reconocer estas semillas. No 

las desprecia por su tamaño ni las idolatra por su potencial. 

Las recibe con gratitud y las presenta delante de Dios. La fe 

inmadura, en cambio, suele oscilar entre dos extremos: o 

desprecia la idea por considerarla demasiado humana, o la 

exalta prematuramente sin someterla al discernimiento 

espiritual. 

 



 

48 

Aquí el rol del Espíritu Santo es central. Él no solo 

inspira oraciones, sino también pensamientos. No solo 

intercede; también instruye. No solo consuela; también 

dirige. Jesús prometió que el Espíritu Santo nos guiaría a toda 

verdad, y esa verdad incluye decisiones prácticas, caminos 

concretos y estrategias sabias para cada tiempo. 

 

La fe que produce ideas no nace del activismo, sino de 

la comunión. No es fruto de la ansiedad por hacer algo, sino 

de la sensibilidad espiritual para discernir lo que Dios está 

haciendo. Esta fe no corre delante de Dios, pero tampoco se 

queda atrás. Camina al ritmo del Espíritu. 

 

Una de las señales más claras de una fe reducida es la 

oración que siempre pide resultados, pero nunca acepta 

procesos. El Reino, sin embargo, opera por procesos. Dios 

podría resolver muchas cosas de manera inmediata, pero 

elige formar al creyente en el camino. Las ideas del Reino, 

cuando son genuinas, requieren tiempo, preparación, 

aprendizaje y perseverancia. No porque Dios sea lento, sino 

porque está más interesado en formar hijos maduros que en 

producir resultados rápidos. 

 

En el mercado, esta verdad se vuelve especialmente 

relevante. Muchos creyentes oran pidiendo prosperidad, 

estabilidad o crecimiento, pero rechazan el proceso de 

formación que esas respuestas requieren. No quieren 

capacitarse, no quieren ordenar su vida, no quieren corregir 

hábitos, no quieren asumir riesgos medidos. Esperan un 

milagro que los exima de la responsabilidad. 



 

49 

La fe que produce ideas, en cambio, acepta el proceso 

como parte del propósito. Entiende que cada idea viene 

acompañada de una invitación a crecer. Crecer en carácter, 

en disciplina, en sabiduría y en dependencia de Dios. Esta fe 

no se desespera por los resultados inmediatos, porque confía 

en la fidelidad del Dador. 

 

Otro aspecto clave es comprender que no toda idea es 

del Reino, aunque parezca buena. La fe no consiste en 

ejecutar cualquier pensamiento, sino en discernir cuál 

proviene de Dios. Por eso, la fe bíblica siempre está ligada a 

la obediencia, no a la iniciativa autónoma. El creyente del 

Reino aprende a preguntar antes de avanzar, a escuchar antes 

de actuar, a rendir la idea antes de desarrollarla. 

 

Cuando una idea nace del Espíritu, produce paz aun en 

medio del desafío. No elimina el temor natural, pero lo 

subordina a la confianza. No promete ausencia de 

dificultades, pero garantiza la presencia de Dios en el 

proceso. Esta es una de las señales más claras de que una idea 

proviene del Reino y no del impulso personal. 

 

La Iglesia necesita recuperar esta comprensión si 

quiere impactar verdaderamente el mercado. No basta con 

orar por los emprendedores; hay que formar creyentes 

capaces de recibir ideas del Reino, desarrollarlas con 

sabiduría y ejecutarlas con integridad. No basta con clamar 

por transformación social; hay que preparar a los hijos de 

Dios para ser instrumentos de esa transformación. 

 



 

50 

La fe que produce ideas siempre desemboca, tarde o 

temprano, en la necesidad de planificar. Este punto suele 

generar tensión en algunos creyentes, porque la planificación 

ha sido erróneamente asociada con la falta de fe. Sin 

embargo, la Biblia no presenta la planificación como 

enemiga de la dependencia de Dios, sino como su expresión 

ordenada. El problema no es planificar, sino planificar sin 

Dios; no es organizar, sino hacerlo desde la autosuficiencia. 

 

Jesús mismo enseñó la importancia de calcular antes 

de construir. No para desalentar la fe, sino para evitar una 

espiritualidad irresponsable. La fe auténtica no improvisa; 

discierne. No se lanza al vacío sin dirección; camina sobre la 

palabra recibida. Cuando una idea viene de Dios, no solo trae 

entusiasmo espiritual, sino también la invitación a ordenar 

pasos, tiempos y recursos. 

 

Planificar desde la fe no significa controlar el 

resultado, sino honrar el proceso. Es reconocer que Dios es 

un Dios de orden y que el desorden rara vez glorifica su 

nombre. La planificación se convierte, entonces, en un acto 

de mayordomía. El creyente presenta la idea delante de Dios, 

la somete a evaluación, busca consejo sabio y se dispone a 

aprender lo que aún no sabe. 

 

Aquí aparece una diferencia crucial entre activismo y 

obediencia. El activismo nace de la ansiedad por hacer algo. 

La obediencia nace del discernimiento de lo que Dios está 

haciendo. El activista se mueve mucho, pero avanza poco. El 

obediente puede avanzar lentamente, pero con dirección 



 

51 

clara. En el mercado, esta diferencia determina la 

sostenibilidad de cualquier proyecto. 

 

La fe que produce ideas también reconoce la necesidad 

de preparación. No toda idea se ejecuta inmediatamente. 

Algunas requieren capacitación, ajustes internos, cambios de 

hábitos y desarrollo de habilidades. La fe madura no 

desprecia el aprendizaje; lo abraza como parte del llamado. 

Entiende que Dios no solo da ideas, sino que forma al 

portador de la idea. 

 

En este punto, muchos creyentes se frustran. 

Confunden demora con negación. Interpretan los procesos 

como obstáculos y no como entrenamiento. Pero el Reino no 

se construye sobre improvisación, sino sobre fundamentos 

sólidos. Dios suele usar el tiempo para alinear el corazón con 

el propósito, para purificar motivaciones y para fortalecer el 

carácter. 

 

La fe aplicada al mercado también implica asumir 

riesgos con sabiduría. La fe bíblica nunca fue temeraria. No 

niega la realidad ni desprecia la prudencia. El creyente del 

Reino no avanza porque todo está garantizado, sino porque 

confía en Dios aun cuando no lo está. Pero esa confianza no 

elimina la responsabilidad de evaluar, de prever y de 

prepararse. 

 

Aquí es fundamental comprender que la fe no 

reemplaza la diligencia; la potencia. Proverbios es claro al 

enseñar que la diligencia conduce a la abundancia, mientras 



 

52 

que la negligencia conduce a la pobreza. Estas afirmaciones 

no son solo económicas; son espirituales. La fe que no se 

traduce en diligencia se vuelve discurso vacío. 

 

Otro aspecto clave de la fe que produce ideas es la 

capacidad de perseverar. Muchas ideas del Reino no fracasan 

por falta de unción, sino por falta de constancia. El 

entusiasmo inicial suele ser fuerte, pero el proceso 

prolongado revela la profundidad del compromiso. La fe 

genuina no se rinde ante las primeras dificultades, porque no 

está basada en emociones, sino en convicciones. 

 

La perseverancia es una forma silenciosa de fe. No 

siempre se ve, no siempre se celebra, pero sostiene el avance 

cuando las circunstancias se vuelven adversas. El creyente 

que aprende a perseverar desarrolla una autoridad espiritual 

que el sistema reconoce, aunque no siempre lo admita. 

 

La fe que produce ideas también aprende a evaluar 

resultados sin idolatrarlos. No toda idea dará el fruto 

esperado en el tiempo esperado. Algunas producirán menos, 

otras más, y otras cambiarán de forma en el proceso. El 

creyente del Reino no define su obediencia por el resultado 

inmediato, sino por la fidelidad en el camino. 

 

Esto protege el corazón de dos peligros comunes: el 

orgullo cuando las cosas van bien y la condenación cuando 

no van como se esperaba. La fe del Reino mantiene la mirada 

en Dios, no en el resultado. Celebra los avances, aprende de 

los errores y sigue caminando. 



 

53 

Finalmente, la fe aplicada reconoce que el propósito 

último no es el éxito personal, sino la gloria de Dios. Las 

ideas del Reino no buscan construir imperios personales, sino 

extender la influencia del Reino eterno. Cuando esta verdad 

se pierde, aun las ideas nacidas del Espíritu pueden desviarse. 

 

La Iglesia necesita volver a formar creyentes que oren 

profundamente y piensen con sabiduría; que escuchen al 

Espíritu y se preparen con diligencia; que confíen en Dios y 

asuman responsabilidad. Esta integración es la que permite 

que la fe deje de ser un discurso dominical y se convierta en 

una fuerza transformadora en el mercado. 

 

Este capítulo nos deja una convicción clara: orar es 

indispensable, pero no suficiente. La fe que no produce ideas, 

pasos y obediencia concreta se estanca. El Reino avanza 

cuando los hijos de Dios se atreven a creer… y a actuar 

conforme a lo que han creído. 

 

Desde aquí, el libro avanza hacia una reflexión 

necesaria sobre la creatividad redimida y el propósito eterno, 

profundizando en cómo innovar sin perder santidad y cómo 

emprender sin idolatrar el resultado. Esa será la base del 

próximo capítulo. 

 

“Yo Jehová, que escudriño la mente, que pruebo el 

corazón, para dar a cada uno según su camino, según el 

fruto de sus obras.” 

Jeremías 17:10 

 



 

54 

Capítulo cinco 

 

 

Creatividad Redimida 
Y Propósito Eterno 

 

 

“Y por medio de él reconciliar consigo todas las cosas, así 

las que están en la tierra como las que están en los cielos, 

haciendo la paz mediante la sangre de su cruz. Y a 

vosotros también, que erais en otro tiempo extraños y 

enemigos en vuestra mente, haciendo malas obras, ahora 

os ha reconciliado en su cuerpo de carne, por medio de la 

muerte, para presentaros santos y sin mancha e 

irreprensibles delante de Él…” 
Colosenses 1:20 al 22 

 

 

La creatividad es uno de los dones más poderosos y, al 

mismo tiempo, más vulnerables que Dios ha confiado al ser 

humano. Cuando fluye alineada con el corazón de Dios, se 

convierte en un instrumento de vida, orden y bendición. 

Cuando se desconecta de su fuente, puede transformarse en 

un medio de exaltación del ego, de idolatría sutil o de 

construcción de proyectos que, aunque exitosos a los ojos del 

mundo, carecen de peso eterno. 

 



 

55 

La Escritura revela que la creatividad no nace en el 

hombre, sino en Dios. Él no solo crea; disfruta creando. 

Diseña con intención, con belleza y con sentido. Nada en la 

creación es accidental. Cada forma, cada color, cada función 

responde a una sabiduría superior. Cuando Dios crea al 

hombre a su imagen, no solo le otorga capacidad de gobernar, 

sino también de crear dentro de los límites de ese gobierno. 

La creatividad humana es, en esencia, una participación 

delegada en la obra del Creador. 

 

Sin embargo, como todo don poderoso, la creatividad 

necesita redención. La caída no eliminó la capacidad creativa 

del hombre, pero la desvió de su propósito original. Desde 

entonces, el ser humano ha creado cosas admirables… y 

también profundamente destructivas. Ha producido 

belleza… y también sistemas de opresión. Ha innovado para 

sanar… y para dominar. El problema no está en la creatividad 

en sí, sino en el corazón que la dirige. 

 

Por eso, hablar de creatividad redimida implica hablar 

de un corazón rendido. La redención no anula la creatividad; 

la purifica. No la limita; la orienta. No la apaga; la somete al 

señorío de Cristo. Cuando la creatividad se rinde a Dios, deja 

de buscar aplauso y comienza a buscar propósito. Deja de 

preguntarse “¿qué puedo lograr?” y comienza a preguntar 

“¿qué glorifica a Dios?”. 

 

En el contexto del mercado, esta distinción es 

fundamental. El sistema celebra la innovación cuando 

produce ganancia, posicionamiento o visibilidad. El Reino, 



 

56 

en cambio, evalúa la creatividad por su fruto espiritual, su 

impacto humano y su coherencia ética. Una idea puede ser 

brillante y, al mismo tiempo, vacía. Puede ser rentable y, a la 

vez, espiritualmente estéril. La creatividad del Reino no se 

mide solo por su eficacia, sino por su alineación con el 

carácter de Dios. 

 

Aquí aparece uno de los mayores desafíos para el 

creyente emprendedor: innovar sin perder santidad. En un 

entorno que constantemente empuja a cruzar límites morales 

en nombre del progreso, el hijo de Dios debe aprender a decir 

no a ciertas ideas, aunque parezcan atractivas. No toda 

innovación es santa. No todo avance es aprobado por Dios. 

La creatividad redimida discierne límites y los honra. 

 

Este discernimiento no nace del temor, sino del amor a 

Dios. El creyente que ama al Señor no pregunta hasta dónde 

puede llegar sin pecar, sino hasta dónde puede llegar sin 

entristecer el corazón del Padre. Esta sensibilidad espiritual 

es una de las señales más claras de una creatividad 

verdaderamente redimida. 

 

La Biblia muestra que Dios no solo da ideas, sino 

también instrucciones precisas sobre cómo ejecutarlas. 

Cuando ordenó construir el tabernáculo, no dejó el diseño 

librado a la improvisación humana. Dio medidas, materiales, 

formas y propósitos. Y ungió con su Espíritu a artesanos 

específicos para llevar a cabo esa obra. Esto revela que Dios 

honra la creatividad técnica cuando está al servicio de su 

propósito. 



 

57 

Este principio sigue vigente. Dios no desprecia la 

excelencia, el detalle ni la innovación. Al contrario, cuando 

la creatividad se rinde a Él, se eleva. El problema surge 

cuando la creatividad se independiza del propósito eterno y 

comienza a girar alrededor del ego. En ese punto, quien 

pretende ser creativo se convierte en ídolo de su propia obra, 

y la obra termina gobernándolo. 

 

Uno de los peligros más sutiles en el mercado es 

confundir propósito con éxito. El éxito es visible, medible y 

celebrado. El propósito, en cambio, muchas veces es 

silencioso, progresivo y solo plenamente comprendido a la 

luz de la eternidad. La creatividad redimida no desprecia el 

éxito, pero tampoco lo persigue como fin. Lo recibe con 

gratitud cuando llega y lo suelta con humildad cuando debe 

soltarlo. 

 

Aquí es donde muchos proyectos del Reino se desvían. 

Comienzan con un corazón correcto, pero a medida que 

crecen, el foco se desplaza. La creatividad deja de servir al 

propósito y comienza a servir a la estructura. Lo que nació 

como instrumento se convierte en identidad. El creyente ya 

no pregunta qué quiere Dios, sino qué conviene mantener. 

Este desplazamiento es lento, casi imperceptible, pero 

profundamente peligroso. 

 

Por eso, la creatividad del Reino necesita comunión 

constante. No basta con haber recibido una idea de Dios al 

inicio; es necesario permanecer escuchando. El Espíritu 

Santo no solo inspira el comienzo; también guía el desarrollo 



 

58 

y, muchas veces, el cierre de ciclos. Una creatividad 

verdaderamente redimida sabe cuándo avanzar, cuándo 

ajustar y cuándo detenerse. 

 

Otro aspecto esencial es comprender que la creatividad 

del Reino siempre está orientada a servir. No sirve al ego, 

sino a las personas. No busca impresionar, sino edificar. No 

se centra en la originalidad por la originalidad misma, sino 

en la utilidad con sentido eterno. Esto no significa 

mediocridad; significa dirección correcta. 

 

Cuando la Iglesia pierde esta perspectiva, termina 

copiando modelos del mundo sin discernimiento, creyendo 

que la relevancia se alcanza imitando al sistema. Pero la 

verdadera relevancia del Reino no proviene de parecerse al 

mundo, sino de ofrecer una alternativa distinta. La 

creatividad redimida no compite por atención; manifiesta 

verdad. 

 

Emprender con creatividad redimida implica aprender 

a caminar con una tensión saludable entre el presente y la 

eternidad. El creyente no puede ignorar los resultados 

visibles, porque vive en un mundo concreto donde las 

decisiones tienen consecuencias reales. Pero tampoco puede 

absolutizarlos, porque su vida no está definida por lo 

temporal, sino por lo eterno. Esta tensión, lejos de ser un 

problema, es una protección espiritual. 

 

Uno de los mayores peligros en el desarrollo de 

proyectos es permitir que el resultado se convierta en señor. 



 

59 

Cuando el crecimiento, la aceptación o la rentabilidad pasan 

a ocupar el centro del corazón, el propósito comienza a 

diluirse. El creyente ya no pregunta si el proyecto honra a 

Dios, sino si funciona. Y cuando “funcionar” se convierte en 

el criterio principal, la creatividad pierde su redención. 

 

La Escritura advierte con claridad sobre este riesgo. No 

porque el éxito sea malo, sino porque el corazón humano es 

fácilmente seducido. Lo que comenzó como una herramienta 

puede transformarse en un ídolo silencioso. Por eso, la 

creatividad del Reino necesita vigilancia interior constante. 

No para vivir con culpa, sino para permanecer alineados. 

 

Emprender con propósito eterno también significa 

aceptar que no toda idea está destinada a crecer 

indefinidamente. Algunas ideas cumplen una función 

específica para una temporada y luego deben morir para dar 

lugar a algo nuevo. Esta verdad suele ser difícil de aceptar, 

especialmente cuando el proyecto ha demandado esfuerzo, 

sacrificio y tiempo. Sin embargo, el Reino no se rige por la 

lógica de la permanencia, sino por la obediencia. 

 

Los hijos de Dios que entendemos esto, no nos 

aferramos a nuestras obras como si definieran nuestra 

identidad. Podemos soltar sin amargura, cerrar ciclos sin 

resentimiento y avanzar sin nostalgia paralizante. La 

creatividad redimida no se aferra al pasado; discierne el 

presente y se abre al futuro que Dios está gestando. 

 



 

60 

Aquí aparece otro aspecto fundamental: la humildad 

creativa. El sistema exalta al innovador como figura central, 

como mente brillante, como fuente de la idea. El Reino, en 

cambio, reconoce que toda buena dádiva proviene de Dios. 

El creyente creativo no se niega a reconocer su trabajo, pero 

tampoco se atribuye la gloria. Vive agradecido, no exaltado. 

 

La humildad protege al corazón del aislamiento. 

Cuando el éxito llega, la tentación es cerrar el círculo, dejar 

de escuchar consejo, asumir que la intuición personal es 

suficiente. Pero la creatividad del Reino florece en 

comunidad. Dios suele hablar a través de otros, corregir 

mediante otros y afirmar mediante otros. El creyente que se 

encierra en su propia visión corre el riesgo de desalinearse 

sin notarlo. 

 

La creatividad redimida también aprende a decir no. 

No a propuestas atractivas que desvían el propósito. No a 

asociaciones que comprometen principios. No a 

oportunidades que exigen sacrificar la integridad. Este 

discernimiento no siempre es celebrado, pero es 

profundamente honrado por Dios. Decir no a tiempo suele ser 

una de las expresiones más altas de fe. 

 

En el mercado, esta postura suele ser interpretada 

como rigidez o falta de ambición. Pero el creyente del Reino 

sabe que no toda puerta abierta proviene de Dios. La fe no 

consiste en atravesar cualquier oportunidad, sino en obedecer 

la dirección divina, aun cuando implique perder ventajas 

inmediatas. 



 

61 

Otro rasgo de la creatividad redimida es su orientación 

hacia la edificación de otros. El Reino no se construye en 

soledad. Los proyectos que nacen de Dios tienden a bendecir 

más allá del creador. Generan trabajo digno, promueven 

justicia, aportan soluciones reales y elevan la dignidad 

humana. No buscan solo el beneficio propio, sino el bien 

común bajo principios del Reino. 

 

Esta dimensión social del emprendimiento del Reino 

no es una estrategia de marketing; es una consecuencia 

natural de un corazón alineado con Dios. Cuando el creyente 

comprende que todo lo que administra le fue confiado, 

comienza a preguntarse cómo su creatividad puede servir a 

otros. La prosperidad deja de ser acumulación y se 

transforma en instrumento. 

 

Emprender con propósito eterno también implica 

sostener la mirada escatológica. Vivir esperando la venida 

del Señor no significa abandonar la responsabilidad presente, 

sino ejercerla con perspectiva correcta. El creyente crea, 

innova y trabaja sabiendo que nada de lo que hace en el Señor 

es en vano. Pero también sabiendo que ninguna obra humana 

es definitiva. 

 

Esta conciencia protege de la desesperación ante el 

fracaso y del orgullo ante el éxito. Todo es transitorio; solo 

el Reino permanece. Esta verdad libera al creyente para crear 

con gozo, trabajar con libertad y emprender sin esclavitud 

emocional. 

 



 

62 

La Iglesia necesita formar creyentes creativos con 

raíces profundas. Personas capaces de innovar sin perder 

reverencia, de crecer sin perder humildad, de prosperar sin 

perder dependencia de Dios. Esta formación no se logra con 

discursos motivacionales, sino con discipulado paciente y 

enseñanza sólida. 

 

Este capítulo nos deja una exhortación clara: no basta 

con ser creativos; es necesario ser redimidos. No basta con 

tener ideas; es necesario someterlas al propósito eterno. No 

basta con emprender; es necesario hacerlo bajo el señorío de 

Cristo. Solo así la creatividad se convierte en una herramienta 

del Reino y no en un sustituto del mismo. 

 

Desde aquí, el libro avanza hacia una reflexión 

profundamente práctica sobre la sabiduría, la estrategia y la 

diligencia, elementos esenciales para sostener en el tiempo lo 

que Dios inicia. Ese será el foco del próximo capítulo. 

 

“Y sabemos que a los que aman a Dios, todas las cosas les 

ayudan a bien, esto es, a los que conforme a su propósito 

son llamados.” 

Romanos 8:28 

 

 

 

 

 

 



 

63 

Capítulo seis 

 

 

Sabiduría, Estrategia 
Y Diligencia 

 

 

“Los pensamientos del diligente ciertamente tienden a la 

abundancia; Mas todo el que se apresura alocadamente, 

de cierto va a la pobreza.” 
Proverbios 21:5 

 
 

Si la fe da origen a las ideas y la creatividad redimida 

les otorga propósito, la sabiduría es lo que permite que esas 

ideas permanezcan, crezcan y den fruto en el tiempo. Muchos 

proyectos nacen bien, incluso con inspiración genuina, pero 

fracasan no por falta de unción, sino por ausencia de 

sabiduría práctica. En el Reino, la espiritualidad nunca estuvo 

divorciada del entendimiento; al contrario, la verdadera 

espiritualidad siempre conduce a una vida ordenada. 

 

La Escritura presenta la sabiduría no como un 

conocimiento abstracto, sino como la capacidad de vivir 

conforme a la voluntad de Dios en situaciones concretas. No 

se trata solo de saber qué es correcto, sino de discernir cómo 

hacerlo, cuándo hacerlo y de qué manera hacerlo. La 



 

64 

sabiduría es profundamente práctica. Se expresa en 

decisiones diarias, en prioridades bien establecidas y en la 

capacidad de anticipar consecuencias. 

 

El libro de Proverbios deja en claro que la sabiduría no 

es opcional para quien desea vivir bien delante de Dios. No 

es un adorno espiritual reservado para unos pocos; es una 

necesidad básica para todo aquel que administra 

responsabilidades. La necedad, en la Biblia, no se define por 

falta de inteligencia, sino por vivir sin considerar a Dios en 

las decisiones. Por eso, una persona puede ser talentosa, 

creativa y hasta exitosa, y aun así ser considerada necia desde 

la perspectiva del Reino. 

 

Aquí se produce una confrontación necesaria con 

cierta espiritualidad que desprecia la preparación. Durante 

años, se ha exaltado una fe que actúa sin pensar, que avanza 

sin evaluar y que decide sin consejo, llamando a eso 

“confianza en Dios”. Sin embargo, la Biblia nunca presenta 

la imprudencia como fe. Al contrario, enseña que los planes 

del diligente conducen a la abundancia, mientras que la 

precipitación conduce a la escasez. 

 

La sabiduría del Reino no se opone al conocimiento; 

lo ordena. No desprecia la estrategia; la santifica. No anula la 

planificación; la somete a Dios. El creyente sabio aprende a 

unir oración y análisis, dependencia espiritual y 

responsabilidad humana. Esta integración es clave para 

sostener cualquier emprendimiento con propósito eterno. 

 



 

65 

La estrategia, en este contexto, no es manipulación ni 

cálculo frío. Es discernimiento aplicado. Es la capacidad de 

organizar recursos, tiempos y esfuerzos de manera coherente 

con el objetivo que Dios ha revelado. La estrategia bíblica no 

nace del miedo a perder, sino del deseo de administrar bien 

lo que se ha recibido. Es una expresión de mayordomía 

madura. 

 

Dios mismo actúa con estrategia. A lo largo de la 

historia bíblica, vemos procesos progresivos, tiempos 

definidos y estrategias específicas. Nada en el plan redentor 

fue improvisado. La encarnación ocurrió en un tiempo 

determinado, en un contexto específico y con un propósito 

claro. Esto nos enseña que pensar estratégicamente no es 

carnal; es reflejar el carácter ordenado de Dios. 

 

En el mercado, la falta de estrategia suele producir 

desgaste innecesario. Mucho esfuerzo con poco fruto. Mucho 

movimiento sin dirección. Mucha actividad espiritual, pero 

poca efectividad práctica. El creyente del Reino no puede 

conformarse con buenas intenciones; está llamado a 

desarrollar caminos sabios para que esas intenciones se 

conviertan en impacto real. 

 

La diligencia aparece entonces como el tercer 

elemento indispensable. La diligencia no es activismo ni 

perfeccionismo; es constancia obediente. Es hacer lo que 

corresponde, cuando corresponde, aunque no haya 

reconocimiento inmediato. La diligencia honra a Dios porque 

refleja fidelidad. El perezoso, en cambio, no siempre es el 



 

66 

que no hace nada, sino el que hace solo lo que le resulta 

cómodo. 

 

La Escritura es contundente al mostrar que la falta de 

diligencia tiene consecuencias reales. No solo económicas, 

sino espirituales. El descuido constante, la postergación y la 

falta de compromiso erosionan la autoridad espiritual del 

creyente. No porque Dios castigue la debilidad, sino porque 

el Reino opera con principios que no pueden ser ignorados 

sin consecuencias. 

 

En este punto, muchos creyentes enfrentan una lucha 

interna. Aman a Dios, oran, creen, pero no han desarrollado 

hábitos que sostengan lo que desean construir. Quieren 

resultados del Reino con prácticas desordenadas. Esperan 

fruto sin disciplina. Pero el Reino no funciona por deseos 

sinceros, sino por obediencia constante. 

 

La diligencia no es enemiga del descanso; es su aliada. 

Solo el que trabaja con constancia puede descansar con paz. 

El perezoso nunca descansa verdaderamente, porque siempre 

está huyendo de lo que debería hacer. El diligente, en cambio, 

aprende a descansar sabiendo que está siendo fiel en su 

responsabilidad. 

 

Sabiduría, estrategia y diligencia forman una tríada 

inseparable en la vida del emprendedor del Reino. La 

sabiduría discierne el camino, la estrategia lo organiza y la 

diligencia lo recorre. Cuando uno de estos elementos falta, el 



 

67 

proyecto se debilita. Cuando los tres están presentes, el 

avance se vuelve sostenible.  

 

Es claro que el Reino no desprecia la preparación, la 

planificación ni la constancia. Al contrario, las demanda 

como expresiones de fidelidad. Nosotros, debemos cultivar 

estos principios sin caer en el control, debemos mantener una 

espiritualidad viva en medio de la organización, evitando que 

la excelencia se transforme en orgullo o autosuficiencia. 

 

Uno de los riesgos más frecuentes cuando se habla de 

planificación, estrategia y diligencia es deslizarse, casi sin 

notarlo, hacia una espiritualidad centrada en el control. El 

creyente comienza confiando en Dios, pero a medida que el 

proyecto crece, la confianza se desplaza lentamente hacia los 

métodos, los sistemas y la propia capacidad. La sabiduría del 

Reino, sin embargo, nunca conduce a la autosuficiencia; 

conduce a una dependencia más madura. 

 

Existe una diferencia profunda entre orden y control. 

El orden nace de la obediencia; el control nace del temor. El 

orden reconoce que Dios gobierna y, desde esa certeza, 

organiza lo que ha sido confiado. El control, en cambio, 

intenta anticiparse a todo para evitar cualquier riesgo. 

Mientras el orden produce paz, el control produce ansiedad. 

Mientras el orden libera, el control esclaviza. 

 

La sabiduría bíblica enseña a planificar con humildad. 

Santiago advierte contra la soberbia de quienes trazan planes 

sin considerar la voluntad de Dios. No condena la 



 

68 

planificación, sino la arrogancia que la excluye a Dios. “Si el 

Señor quiere” no es una muletilla espiritual; es una postura 

del corazón. El creyente sabio proyecta, pero deja espacio 

para que Dios intervenga, redireccione o incluso detenga el 

avance. 

 

Este equilibrio es esencial para sostener una vida 

productiva sin perder la comunión. Cuando la estrategia se 

vuelve rígida, la sensibilidad espiritual se apaga. Cuando la 

agenda gobierna, la voz del Espíritu se vuelve secundaria. El 

emprendedor del Reino debe aprender a revisar sus planes no 

solo a la luz de los resultados, sino a la luz de la paz interior 

y del testimonio del Espíritu Santo. 

 

La diligencia, por su parte, necesita ser purificada de 

la ansiedad por rendimiento. El sistema suele medir el valor 

del individuo por su productividad constante. El Reino, en 

cambio, valora la fidelidad. No todo tiempo improductivo es 

pérdida; a veces es preparación. No toda pausa es retroceso; 

a veces es dirección divina. La diligencia del Reino sabe 

trabajar… y sabe detenerse cuando Dios lo indica. 

 

Aquí se manifiesta una madurez espiritual profunda: 

discernir cuándo insistir y cuándo soltar. La necedad insiste 

por orgullo; la pereza se detiene por comodidad. La sabiduría 

discierne. Este discernimiento no se aprende en libros, sino 

en la práctica, caminando con Dios, escuchando Su voz y 

aceptando correcciones. 

 



 

69 

Otro aspecto clave es comprender que la excelencia no 

es sinónimo de perfección. La búsqueda obsesiva de lo 

perfecto suele esconder temor al error o necesidad de 

aprobación. La excelencia del Reino, en cambio, nace del 

deseo de honrar a Dios con lo que se hace, aun sabiendo que 

siempre habrá margen de mejora. Esta excelencia es humilde, 

enseñable y flexible. 

 

El creyente que camina en sabiduría no se avergüenza 

de aprender. Reconoce límites, busca consejo y acepta 

procesos de formación. La Escritura afirma que en la 

multitud de consejeros hay seguridad. Esta verdad es 

especialmente relevante en el mercado, donde el aislamiento 

suele preceder a las grandes caídas. El orgullo no siempre se 

manifiesta en arrogancia; muchas veces se expresa en 

autosuficiencia silenciosa. 

 

La estrategia del Reino también contempla el largo 

plazo. El sistema suele operar desde la urgencia; el Reino 

desde la permanencia. Esto no significa lentitud, sino 

profundidad. El creyente que piensa a largo plazo no sacrifica 

principios por resultados inmediatos. Sabe que lo que se 

construye rápido sin fundamento se derrumba con facilidad. 

 

La diligencia sostenida en el tiempo forma carácter. Y 

el carácter es lo que sostiene la autoridad espiritual cuando 

los resultados visibles fluctúan. Muchos proyectos fracasan 

no porque la idea fuera mala, sino porque el carácter del líder 

no pudo sostener la presión del crecimiento. Por eso, Dios a 



 

70 

menudo permite procesos lentos: no para frustrar, sino para 

formar. 

 

Sabiduría, estrategia y diligencia también protegen al 

creyente del agotamiento espiritual. Cuando todo depende 

del esfuerzo humano, el desgaste es inevitable. Pero cuando 

el trabajo fluye desde una vida ordenada, una estrategia clara 

y una diligencia equilibrada, el yugo se vuelve liviano. No 

porque haya menos responsabilidades, sino porque están bien 

distribuidas. 

 

La Iglesia necesita formar creyentes que entiendan que 

la espiritualidad no se opone a la organización, ni la fe a la 

preparación. Una espiritualidad desordenada no glorifica a 

Dios; lo expone a confusión. El Reino se manifiesta con 

poder, pero también con coherencia. Con unción, pero 

también con sabiduría. 

 

Este capítulo nos deja una enseñanza clara y 

desafiante: no basta con tener buenas ideas ni con orar 

correctamente; es necesario caminar con sabiduría, pensar 

estratégicamente y vivir con diligencia. Estos principios no 

apagan la fe; la sostienen. No reemplazan la dependencia de 

Dios; la maduran. 

 

Desde aquí, el libro avanza hacia una dimensión aún 

más visible del Reino: el trabajo cotidiano como testimonio 

vivo. Allí donde la fe deja de ser discurso y se convierte en 

conducta observable. Ese será el foco del próximo capítulo. 

 



 

71 

 

"Todo lo que halles para hacer con tus manos, hazlo 

según tus fuerzas". 
Eclesiastés 9:10 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

72 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PARTE III 

MANIFESTACIÓN: 
EL REINO EN 
EL MERCADO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

73 

Capítulo siete 

 

 

El Trabajo como Altar 
Y Testimonio 

 

 

“Hagan lo que hagan, trabajen de buena gana, como para 

el Señor y no como para nadie en este mundo, conscientes 

de que el Señor los recompensará con la herencia. Ustedes 

sirven a Cristo el Señor.” 

Colosenses 3:23 y 24 

 

 

Una de las verdades más olvidadas, y al mismo tiempo, 

más transformadoras del Evangelio, es que Dios no solo 

observa lo que hacemos en el templo, sino también lo que 

hacemos cuando nadie “espiritualmente” nos está mirando. 

La fe cristiana no fue diseñada para expresarse únicamente 

en momentos litúrgicos, sino para manifestarse en la vida 

cotidiana, en lo ordinario, en lo repetitivo, en aquello que 

ocupa la mayor parte de nuestros días como: “el trabajo en el 

mercado”. 

 

Durante siglos, la espiritualidad fue asociada casi 

exclusivamente a actividades explícitamente religiosas. Orar, 

ayunar, congregarse y servir en la Iglesia fueron 



 

74 

considerados actos santos, mientras que el trabajo quedó 

relegado a un plano meramente funcional, necesario para 

sostener la “verdadera” vida espiritual. Esta visión no solo es 

incompleta; es profundamente antibíblica. El Reino de Dios 

no separa lo sagrado de lo cotidiano: lo integra. 

 

La Escritura declara con claridad que todo lo que 

hagamos debe ser hecho como para el Señor. Esta afirmación 

no es retórica ni simbólica; es una redefinición radical de la 

vida diaria. Si todo puede hacerse para el Señor, entonces 

todo puede convertirse en un acto de adoración. El altar ya 

no está limitado a un espacio físico; se traslada al escritorio, 

al taller, al aula, a la empresa, al campo, al mercado. 

 

Comprender el trabajo como altar transforma por 

completo la motivación. El creyente deja de trabajar solo por 

necesidad, reconocimiento o progreso personal, y comienza 

a trabajar desde una conciencia de presencia divina. No 

porque Dios lo vigile, sino porque Dios lo acompaña. El 

trabajo deja de ser un espacio neutro y se convierte en un 

lugar de encuentro con Dios. 

 

Este cambio de perspectiva no hace el trabajo más 

fácil, pero lo hace más significativo. Las tareas rutinarias ya 

no son una carga sin sentido; se convierten en oportunidades 

de fidelidad. Las decisiones pequeñas adquieren peso 

espiritual. La excelencia deja de ser una estrategia para 

destacar y se convierte en una forma de honrar a Dios. 

 



 

75 

Aquí aparece una verdad que confronta profundamente 

a la Iglesia: el testimonio cristiano más fuerte no suele darse 

en el púlpito, sino en la coherencia diaria. Las personas no 

evalúan nuestra fe por lo que decimos en un culto, sino por 

cómo actuamos bajo presión, cómo tratamos a otros, cómo 

cumplimos compromisos, cómo respondemos a la injusticia 

y cómo manejamos el poder, el dinero y la autoridad. 

 

El lugar de trabajo se convierte, así, en un púlpito 

silencioso. No necesita micrófono ni escenario. Predica sin 

palabras. Cada actitud comunica algo. Cada decisión revela 

una fuente. Cada respuesta deja ver quién gobierna realmente 

el corazón. El creyente no anuncia el Reino solo con 

discursos, sino con una vida alineada. 

 

Este testimonio no se construye de un día para otro. Se 

edifica con constancia. Con puntualidad cuando nadie 

controla. Con honestidad cuando la trampa parece más 

conveniente. Con respeto cuando el entorno es hostil. Con 

integridad cuando el sistema normaliza la corrupción. Estas 

elecciones, aunque pequeñas en apariencia, tienen un 

impacto eterno. 

 

La ética cristiana no es un código moral externo; es la 

manifestación visible de una vida rendida a Dios. En el 

mercado, esta ética se vuelve especialmente relevante. Allí 

donde la competencia presiona, donde el lucro tienta, donde 

la injusticia se disfraza de normalidad, el creyente es llamado 

a vivir diferente. No para mostrarse superior, sino para 

reflejar otro Reino. 



 

76 

Trabajar como para el Señor no significa predicar 

constantemente ni imponer creencias. Significa trabajar bien. 

Cumplir la palabra dada. Respetar la dignidad de las 

personas. Administrar con justicia. Liderar con humildad. 

Servir con disposición. Estas actitudes abren puertas que 

ningún discurso podría abrir.  

 

Esa es la base de nuestra autoridad ante la gente. Ante 

Dios es caminar en el centro de Su perfecta voluntad, pero 

ante la gente es la integridad que demostramos, porque nadie 

está dispuesto a escuchar a los irresponsables, informales, 

desordenados o incumplidores. 

 

Es importante comprender que el testimonio cristiano 

no siempre será celebrado. En muchos contextos, vivir con 

integridad implica nadar contra la corriente. Implica decir no 

cuando otros dicen sí. Implica perder oportunidades que 

exigen comprometer principios. Implica pagar precios que el 

sistema considera innecesarios. Pero este costo no es pérdida; 

es inversión eterna. 

 

El creyente que entiende su trabajo como altar no 

negocia su fe por conveniencia. No la exhibe con orgullo, 

pero tampoco la esconde por temor. Vive con coherencia. 

Esta coherencia produce respeto, aun en quienes no 

comparten la fe. Porque el mundo puede rechazar un 

mensaje, pero difícilmente ignore una vida consistente. 

 

Otro aspecto esencial es reconocer que el trabajo 

revela el estado del corazón. Cuando el trabajo se convierte 



 

77 

en ídolo, absorbe la identidad, roba el descanso y desplaza a 

Dios. Cuando se vive como carga, produce frustración 

constante. Pero cuando se vive como altar, se ordena. Ocupa 

su lugar correcto. Es importante, pero no absoluto. Es 

significativo, pero no definitivo. 

 

La fe que se expresa en el trabajo cotidiano es una fe 

madura. No depende de estímulos externos ni de contextos 

favorables. Se sostiene en convicciones internas. El creyente 

aprende a glorificar a Dios no solo cuando las cosas salen 

bien, sino también cuando enfrenta injusticias, fracasos o 

temporadas de anonimato. 

 

Cuando el trabajo es entendido como altar, la 

integridad deja de ser una opción y se convierte en una 

convicción. El creyente ya no actúa correctamente solo 

cuando es observado, sino porque vive delante de Dios. Esta 

conciencia transforma la ética personal en una expresión de 

adoración. No se trata de cumplir reglas, sino de honrar una 

relación. El temor de Dios, lejos de producir rigidez, ordena 

el corazón y da libertad interior. 

 

En el mercado, la integridad suele ser puesta a prueba 

en decisiones pequeñas, casi imperceptibles. Ajustes 

mínimos, atajos aceptados, silencios convenientes. Nada de 

esto parece grave en el momento, pero cada concesión va 

erosionando la coherencia espiritual. El altar se contamina no 

de golpe, sino por acumulación. Por eso, la fidelidad 

cotidiana es una de las expresiones más altas de la fe madura. 

 



 

78 

La coherencia entre lo que se cree y lo que se vive es 

el lenguaje más poderoso del Reino. El mundo puede discutir 

doctrinas, pero observa conductas. Puede cuestionar 

creencias, pero evalúa actitudes. Cuando el creyente 

responde con justicia donde otros se aprovechan, con 

mansedumbre donde otros reaccionan, con verdad donde 

otros mienten, el Reino se vuelve visible sin necesidad de ser 

anunciado. 

 

Esta visibilidad no busca aprobación, pero 

inevitablemente genera impacto. Algunos se sentirán 

atraídos, otros confrontados. La luz siempre produce 

reacción. Sin embargo, el llamado del creyente no es 

controlar la respuesta, sino ser fiel al testimonio. El altar del 

trabajo no existe para impresionar, sino para agradar a Dios. 

 

Un peligro constante es permitir que el trabajo 

desplace a Dios del centro. Esto ocurre no solo cuando el 

éxito llega, sino también cuando el trabajo se vuelve refugio 

emocional. El cansancio, la presión y la búsqueda de 

resultados pueden consumir el tiempo, la energía y la 

atención del creyente, dejando la comunión relegada a los 

márgenes. En ese punto, el altar se invierte: Dios queda al 

servicio del proyecto, en lugar de que el proyecto esté al 

servicio de Dios. 

 

Reconocer este riesgo es un acto de humildad. Nadie 

está exento. Por eso, el creyente necesita aprender a evaluar 

no solo lo que hace, sino desde dónde lo hace. ¿Trabaja desde 

la paz o desde la ansiedad? ¿Desde la obediencia o desde la 



 

79 

necesidad de validación? ¿Desde la fe o desde el temor a 

perder? Estas preguntas revelan si el altar está alineado. 

 

El descanso también forma parte del testimonio. Un 

creyente que no sabe descansar comunica, aun sin palabras, 

que su seguridad no está en Dios. El descanso bíblico no es 

pereza; es confianza. Es reconocer límites y honrar el ritmo 

que Dios estableció. En un sistema que glorifica el 

agotamiento, el descanso ordenado se convierte en una 

declaración profética. 

 

El trabajo como altar también redefine el liderazgo. 

Liderar no es dominar, sino servir. No es usar a las personas, 

sino cuidarlas. El creyente que lidera desde el Reino entiende 

que las personas no son recursos, sino prójimos. Esta 

convicción transforma la cultura laboral. Produce ambientes 

más sanos, decisiones más justas y relaciones más humanas. 

 

En contextos donde la injusticia es normalizada, el 

testimonio del Reino puede implicar confrontación. No toda 

confrontación es verbal; muchas veces es simplemente 

negarse a participar de prácticas corruptas. Esta postura 

puede traer consecuencias temporales, pero preserva la 

autoridad espiritual. El creyente que pierde una oportunidad 

por fidelidad no pierde delante de Dios. 

 

El trabajo como altar también enseña a vivir con 

gratitud. Agradecer por la oportunidad de trabajar, de crear, 

de servir, aun en medio de desafíos. La gratitud guarda el 

corazón del resentimiento y la queja, actitudes que 



 

80 

contaminan el testimonio. Un creyente amargado, aunque 

tenga razón, pierde capacidad de influencia. 

 

Finalmente, el testimonio del Reino en el trabajo no se 

mide por cuántas personas se convierten a través de él, sino 

por cuán fiel es el creyente a Cristo en ese espacio. La 

conversión es obra de Dios; la coherencia es responsabilidad 

del hijo. Cuando la Iglesia entiende esto, se libera de la 

presión del resultado y se enfoca en la obediencia. 

 

Este capítulo nos recuerda que el lugar donde pasamos 

la mayor parte de nuestra vida no es ajeno al Reino. Es uno 

de sus escenarios principales. El trabajo no es un paréntesis 

entre momentos espirituales; es parte de la vida espiritual. 

Allí se revela si la fe es real, madura y encarnada. 

 

Desde esta base, el libro avanza hacia una reflexión 

necesaria sobre la prosperidad y el dinero, abordando cómo 

crecer sin idolatrar, cómo administrar sin perder el corazón y 

cómo usar los recursos como herramientas del Reino y no 

como sustitutos de Dios. Ese será el foco del próximo 

capítulo. 

 

“Pon en manos del Señor todas tus obras 

y tus proyectos se cumplirán.” 
Proverbios 16:3 

 

 

 



 

81 

Capítulo ocho 

 

 

Prosperar  
Sin idolatrar 

 

 

“Ninguno puede servir a dos señores; porque o aborrecerá 

al uno y amará al otro, o se inclinará a uno y 

menospreciará al otro. No podéis servir a Dios y a las 

riquezas.” 

Mateo 6:24 

 

 

Hablar de prosperidad en la Iglesia siempre ha sido un 

terreno sensible. A lo largo del tiempo, se han producido 

excesos, distorsiones y reacciones extremas. Algunos han 

absolutizado la prosperidad hasta convertirla en medida de 

espiritualidad; otros la han rechazado casi por completo, 

asociándola con mundanalidad o desvío espiritual. Sin 

embargo, el problema nunca fue la prosperidad en sí, sino el 

lugar que ocupa el dinero en el corazón. 

 

La Biblia no presenta el dinero como enemigo, sino 

como un siervo peligroso cuando se le permite ocupar el 

trono. El amor al dinero, no el dinero en sí, es identificado 

como raíz de males (1 Timoteo 6:10). Esta distinción es 



 

82 

crucial. El dinero es una herramienta poderosa: puede servir 

al Reino o reemplazarlo. Puede bendecir o esclavizar. Puede 

liberar o dominar. Todo depende de quién gobierna a quién. 

 

Prosperar, desde una perspectiva bíblica, no significa 

acumular sin límites, ni garantizar comodidad permanente. 

Prosperar es avanzar conforme al propósito de Dios, con 

provisión suficiente para obedecerlo plenamente. Es tener lo 

necesario para cumplir el llamado, no para construir una 

identidad paralela. Cuando la prosperidad se convierte en 

identidad, deja de ser bendición y se transforma en carga. 

 

Uno de los grandes engaños del sistema es presentar la 

prosperidad como seguridad. Se enseña que tener más reduce 

el riesgo, garantiza el futuro y otorga control. El Reino, en 

cambio, enseña que la verdadera seguridad proviene de Dios. 

La prosperidad del Reino no elimina la dependencia; la 

profundiza. Cuanto más se recibe, mayor es la 

responsabilidad de administrar con temor de Dios. 

 

Jesús confrontó con claridad la ilusión de seguridad 

que produce la riqueza. No porque despreciara los recursos, 

sino porque conocía el corazón humano. Sabía cuán 

fácilmente lo material puede desplazar lo espiritual. Por eso 

advirtió que nadie puede servir a dos señores. El problema no 

es tener bienes, sino permitir que los bienes nos tengan. 

 

La prosperidad con propósito no busca la acumulación 

como fin, sino la expansión del bien. Dios bendice para 

bendecir. Este principio atraviesa toda la Escritura. La 



 

83 

bendición nunca fue pensada como un estanque, sino como 

un río. Cuando la prosperidad se estanca, se corrompe. 

Cuando fluye, da vida. 

 

Aquí aparece un concepto esencial para el creyente en 

el mercado: el dinero como herramienta del Reino. Una 

herramienta no define la identidad del obrero; sirve al 

propósito del obrero. Cuando el creyente entiende esto, puede 

usar el dinero sin temor y sin idolatría. Puede administrarlo 

con libertad, sin culpa cuando hay abundancia ni vergüenza 

cuando hay escasez. 

 

La idolatría no siempre se manifiesta en amor explícito 

al dinero. Muchas veces se expresa en preocupación 

constante, en ansiedad por perder, en necesidad de control, 

en dificultad para soltar. El corazón idolatra aquello de lo que 

depende para sentirse seguro. Por eso, incluso la escasez 

puede ser un espacio de idolatría si el corazón vive dominado 

por el temor. 

 

Prosperar sin idolatrar requiere una disciplina 

espiritual profunda: aprender a dar. La generosidad no es solo 

un acto económico; es una declaración espiritual. Cada vez 

que el creyente da, rompe el poder del dinero sobre su 

corazón. Declara que su confianza está en Dios y no en la 

acumulación. La generosidad ordena la prosperidad. 

 

La Escritura muestra que Dios observa no solo cuánto 

damos, sino desde dónde damos. Dar por obligación no 

libera; dar por fe transforma. La generosidad del Reino no 



 

84 

nace de la abundancia, sino de la convicción. Por eso, Jesús 

destacó la ofrenda de la viuda: no por su monto, sino por su 

corazón. 

 

Prosperar sin idolatrar también implica administrar 

con justicia. No todo lo que es legal es justo. El Reino llama 

a una ética superior. Pagar lo justo, honrar compromisos, no 

aprovecharse del débil, no construir riqueza sobre la 

injusticia. Estas decisiones, aunque costosas en el corto 

plazo, preservan la autoridad espiritual en el largo plazo. 

 

Aquí la prosperidad se conecta con la responsabilidad 

social. El creyente no puede ignorar el impacto de sus 

decisiones económicas en otros. La prosperidad del Reino no 

es indiferente al dolor ajeno. No busca enriquecerse a costa 

de otros, sino prosperar junto con otros. Este enfoque no es 

ideológico; es profundamente bíblico. 

 

Otro riesgo es medir la bendición solo por resultados 

visibles. El sistema celebra el crecimiento externo; el Reino 

observa el estado del corazón. Un creyente puede prosperar 

externamente y empobrecerse internamente si pierde la 

comunión, la humildad y el temor de Dios. La verdadera 

prosperidad incluye paz, contentamiento y libertad interior. 

 

La Iglesia necesita enseñar una visión equilibrada de 

la prosperidad. No una prosperidad centrada en el consumo, 

ni una espiritualidad que glorifique la carencia. El Reino no 

idolatra la riqueza ni la pobreza. Honra la obediencia. 

Bendice la fidelidad. Sostiene al corazón rendido. 



 

85 

Debemos tener en claro que prosperar no es pecado, 

idolatrar sí. La prosperidad del Reino es una herramienta para 

cumplir propósito eterno, no un fin en sí misma. Ahora 

veremos cómo manejar el crecimiento sin perder el alma, 

cómo vivir en contentamiento en toda circunstancia y cómo 

usar los recursos como instrumentos de justicia, generosidad 

y esperanza. 

 

El verdadero desafío de la prosperidad no aparece 

cuando falta, sino cuando llega. La escasez suele empujar al 

creyente a clamar a Dios; la abundancia, en cambio, puede 

empujarlo a olvidarse de Él si el corazón no está firmemente 

arraigado. Por eso la Escritura advierte con tanta claridad 

sobre los peligros del bienestar mal administrado. No porque 

Dios tema bendecir, sino porque conoce la fragilidad del 

corazón humano. 

 

Prosperar sin idolatrar requiere aprender a vivir con 

contentamiento. El contentamiento bíblico no es resignación 

ni conformismo pasivo; es descanso interior. Es la capacidad 

de disfrutar lo que Dios provee sin vivir obsesionado por lo 

que falta. El creyente contento puede avanzar, crecer y 

proyectar sin que su paz dependa del resultado. Esta libertad 

interior es una de las marcas más claras de una prosperidad 

saludable. 

 

El sistema, por el contrario, nunca promueve el 

contentamiento. Siempre hay un “más” que alcanzar, un 

nuevo estándar que cumplir, una comparación que sostener. 

Esta carrera constante desgasta el alma y produce una 



 

86 

insatisfacción crónica. El Reino rompe este ciclo al redefinir 

el valor de la vida. El creyente deja de vivir para acumular y 

comienza a vivir para obedecer. 

 

Aquí se revela otra clave esencial: la gratitud. La 

gratitud es una disciplina espiritual que protege el corazón de 

la idolatría. El agradecido reconoce la fuente de lo que tiene. 

No se apropia de la gloria ni se queja por lo que aún no llegó. 

La gratitud transforma la prosperidad en adoración y la 

escasez en esperanza. 

 

La prosperidad del Reino también se expresa en la 

capacidad de sostener la fidelidad en todas las estaciones. 

Hay tiempos de abundancia y tiempos de ajuste. El creyente 

maduro aprende a vivir ambos con equilibrio. No se 

enorgullece cuando prospera ni se avergüenza cuando 

enfrenta limitaciones. Su identidad no fluctúa con la 

economía, porque está anclada en Cristo. 

 

Un aspecto profundamente espiritual, y a menudo 

ignorado, es la forma en que el creyente maneja el 

crecimiento. Cuando los recursos aumentan, también 

aumentan las decisiones, las oportunidades y las tentaciones. 

El crecimiento amplifica lo que ya existe en el corazón. Si 

hay humildad, se profundiza. Si hay orgullo, se expone. Por 

eso, crecer sin perder el alma exige una vigilancia constante 

del interior. 

 

Prosperar sin idolatrar implica aprender a soltar. Soltar 

recursos, soltar control, soltar expectativas rígidas. El 



 

87 

creyente que no puede soltar revela dependencia. El que 

aprende a soltar demuestra confianza. Dios suele probar el 

corazón no quitando, sino pidiendo. Y muchas veces, la 

obediencia en el soltar abre puertas que la retención nunca 

podría abrir. 

 

La generosidad, en este punto, deja de ser un concepto 

y se convierte en una forma de vida. No se limita a dar dinero; 

incluye dar tiempo, oportunidades, perdón, recursos y favor. 

El creyente próspero en el Reino es consciente de que su 

prosperidad tiene impacto más allá de sí mismo. Se pregunta 

a quién puede bendecir, no solo cuánto puede acumular. 

 

La justicia también es una expresión inseparable de la 

prosperidad del Reino. No puede haber verdadera bendición 

donde hay abuso, engaño o explotación. El creyente que 

prospera a costa de otros compromete su testimonio, aunque 

logre éxito visible. Dios no necesita injusticia para bendecir 

a sus hijos. Cuando la prosperidad exige sacrificar principios, 

deja de ser bendición. 

 

Otro riesgo frecuente es espiritualizar el crecimiento 

económico sin examinar el corazón. No todo aumento es 

aprobación divina. A veces, Dios permite ciertos avances 

para revelar actitudes ocultas. El creyente sabio no interpreta 

automáticamente el éxito como señal de alineación. Examina 

su comunión, su obediencia y su fruto espiritual. 

 

Prosperar sin idolatrar también significa vivir con una 

mirada escatológica. El creyente recuerda que nada de lo que 



 

88 

posee es eterno. Todo es transitorio. Esta conciencia no 

produce desapego irresponsable, sino administración sabia. 

Se trabaja con excelencia, se invierte con visión, pero sin 

olvidar que la verdadera herencia está reservada en la 

plenitud eterna. 

 

Esta perspectiva libera al creyente del temor a perder. 

Cuando se sabe que lo eterno no puede ser quitado, lo 

temporal pierde su poder de esclavizar. El creyente puede 

emprender con valentía, dar con generosidad y vivir con 

gozo, porque su esperanza no está en lo que posee, sino en 

Aquel a quien pertenece. 

 

La Iglesia necesita volver a enseñar esta visión integral 

de la prosperidad. No una prosperidad superficial, centrada 

en el consumo, ni una espiritualidad que glorifique la 

carencia. El Reino llama a una prosperidad sobria, generosa, 

justa y sometida a Cristo. Una prosperidad que bendice sin 

corromper y que edifica sin desplazar a Dios. 

 

Es claro que Dios no tiene problemas con bendecir a 

sus hijos; el problema surge cuando los hijos olvidan al 

Dador. Prosperar sin idolatrar es posible cuando Cristo 

permanece en el centro, el corazón se mantiene rendido y los 

recursos son administrados con temor de Dios. 

 

“Vi, además, que tanto el afán como el éxito en la vida 

despiertan envidias. Y también esto es vanidad; ¡es correr 

tras el viento!” 
Eclesiastés 4:4 



 

89 

Capítulo nueve 

 

 

Emprender en Tiempos 
Difíciles 

 

 

“Y Dios puede hacer que toda gracia abunde para ustedes, 

de manera que siempre, en toda circunstancia, tengan 

todo lo necesario y toda buena obra abunde en ustedes.” 
2 Corintios 9:8 

 

 

Los tiempos difíciles no son una anomalía en la 

historia humana; son una constante. A lo largo de las 

Escrituras, las crisis aparecen como escenarios recurrentes 

donde se revela no solo la fragilidad de los sistemas 

humanos, sino también la fidelidad de Dios y la madurez, o 

inmadurez, de su pueblo. Lo que cambia no es la existencia 

de la crisis, sino la manera en que se la enfrenta. Y allí se 

manifiesta la diferencia entre vivir desde el miedo o gobernar 

desde el Reino. 

 

La crisis tiene un lenguaje propio. Habla de escasez, 

de amenaza, de incertidumbre, de pérdida de control. El 

sistema amplifica ese lenguaje y lo convierte en narrativa 

dominante. Produce ansiedad colectiva, decisiones reactivas 



 

90 

y conductas defensivas. En ese contexto, muchos paralizan, 

otros especulan, y otros buscan salvarse a sí mismos como 

prioridad absoluta. Sin embargo, el Reino de Dios no se 

mueve por narrativas de pánico, sino por revelación. 

 

Emprender en tiempos difíciles no significa negar la 

realidad ni espiritualizar el problema. Significa discernir la 

realidad desde otra fuente. El creyente del Reino no ignora 

los datos, pero tampoco se somete a ellos como autoridad 

final. Observa, evalúa, ora y decide desde convicciones 

eternas. Mientras el sistema reacciona, el Reino responde. 

 

La Biblia nos muestra que las crisis, lejos de anular el 

propósito de Dios, muchas veces lo aceleran. José no llegó a 

gobernar Egipto en un tiempo de estabilidad, sino en el 

umbral de una hambruna global. Daniel no fue promovido en 

un sistema favorable, sino en medio de imperios hostiles a su 

fe. Estos relatos no glorifican la crisis, pero revelan que Dios 

no está ausente en ella. 

 

Una de las primeras reacciones humanas frente a la 

dificultad es el miedo. El miedo reduce la visión, achica la fe 

y distorsiona las decisiones. Bajo su influencia, el creyente 

puede abandonar principios, apresurarse a tomar atajos o 

paralizarse completamente. Por eso, la Escritura insiste tanto 

en no temer. No como negación emocional, sino como 

decisión espiritual. 

 

El miedo lleva a vivir en modo supervivencia. El Reino 

llama a vivir en modo mayordomía aun en la escasez. El 



 

91 

sobreviviente piensa solo en resistir; el mayordomo piensa en 

administrar. El sobreviviente se cierra; el mayordomo se 

ordena. El sobreviviente reacciona; el mayordomo discierne. 

Esta diferencia es crucial en tiempos difíciles. 

 

Emprender en crisis no significa lanzarse a proyectos 

sin fundamento ni asumir riesgos imprudentes. Significa 

estar atento a lo que Dios está haciendo en medio del caos. 

Las crisis sacuden estructuras, revelan necesidades ocultas y 

abren espacios que antes estaban cerrados. El sistema ve solo 

pérdida; el Reino discierne oportunidades de servicio y 

gobierno. 

 

Aquí es importante aclarar algo fundamental: el 

creyente no se aprovecha del dolor ajeno. La oportunidad del 

Reino no nace de la especulación, sino de la compasión y la 

obediencia. No se trata de ganar más cuando otros pierden, 

sino de servir mejor cuando otros fallan. La ética del Reino 

no se suspende en la crisis; se vuelve más necesaria. 

 

La crisis también expone la calidad de los 

fundamentos. Lo que fue construido sobre arena se 

derrumba; lo que fue edificado sobre la roca resiste. Muchos 

proyectos fracasan en tiempos difíciles no porque la idea 

fuera mala, sino porque el fundamento era débil. La crisis no 

crea el problema; lo revela. Por eso, lejos de ser solo una 

amenaza, la crisis puede convertirse en un tiempo de 

purificación. 

 



 

92 

El creyente del Reino aprende a hacer preguntas 

distintas en tiempos de dificultad. No pregunta solo “¿cómo 

sobrevivo?”, sino “¿qué me está confiando Dios en este 

tiempo?”. No pregunta únicamente “¿cómo protejo lo mío?”, 

sino “¿cómo administro fielmente lo que tengo?”. Estas 

preguntas cambian el enfoque y abren la puerta a decisiones 

más sabias. 

 

Otro peligro frecuente en tiempos difíciles es la 

especulación. El sistema responde a la incertidumbre con 

apuestas impulsivas, movimientos apresurados y promesas 

vacías. El Reino, en cambio, llama a la prudencia. La fe no 

elimina la cautela; la dirige. El creyente no avanza por 

desesperación, sino por convicción. 

 

La Escritura enseña que el justo vive por la fe, no por 

la vista. Esto no significa ignorar la realidad, sino no permitir 

que lo visible gobierne lo invisible. En tiempos de crisis, la 

fe madura se vuelve más profunda. Se apoya menos en 

resultados inmediatos y más en la fidelidad de Dios. Esta fe 

no es pasiva; es estable. 

 

La preparación es otra clave fundamental. José no 

improvisó una respuesta cuando llegó la hambruna; había 

discernido el tiempo y se había preparado. La preparación no 

es falta de fe; es expresión de sabiduría. El creyente que se 

prepara honra a Dios porque reconoce que la revelación trae 

responsabilidad. 

 



 

93 

Muchos creyentes fracasan en tiempos difíciles no 

porque Dios no les hable, sino porque no escuchan a tiempo. 

La crisis suele amplificar lo que ya se venía gestando. El 

creyente sensible aprende a leer las señales antes de que el 

colapso sea total. No para vivir en paranoia, sino en 

discernimiento. 

 

En otras palabras, los tiempos difíciles no cancelan el 

llamado del Reino; lo revelan. No son excusa para el miedo 

ni licencia para la especulación, sino una oportunidad para 

vivir con discernimiento, fidelidad y esperanza. Debemos 

prepararnos para actuar sin perder la esperanza eterna, 

gobernar sin endurecer el corazón y avanzar con fe en medio 

de sistemas hostiles. 

 

Prepararse en tiempos difíciles no significa vivir 

dominados por la ansiedad del futuro, sino asumir con 

responsabilidad el presente. La preparación bíblica no nace 

del miedo, sino del discernimiento. José no almacenó grano 

porque desconfiara de Dios, sino porque había recibido una 

revelación clara y asumió la responsabilidad que esa 

revelación implicaba. La fe auténtica no espera pasivamente 

que Dios actúe; coopera activamente con lo que Dios revela. 

 

La preparación del Reino siempre tiene un propósito 

mayor que la autopreservación. No se trata solo de sobrevivir 

a la crisis, sino de convertirse en instrumento de provisión 

para otros. José fue preparado no solo para salvarse a sí 

mismo, sino para sostener a naciones enteras. Esta dimensión 

nos confronta profundamente, porque el sistema enseña a 



 

94 

prepararse para uno mismo, mientras que el Reino llama a 

prepararse para servir. 

 

En tiempos difíciles, Dios forma líderes con corazón 

de siervo. La crisis revela quién busca posición y quién 

asume responsabilidad. El que solo anhela estabilidad 

personal se encierra; el que entiende el llamado del Reino se 

abre al servicio. Esta apertura no es ingenuidad; es 

obediencia. Dios no confía recursos a quienes solo piensan 

en protegerlos, sino a quienes están dispuestos a 

administrarlos para bendición de otros. 

 

Otro aspecto clave es aprender a gobernar sin 

endurecer el corazón. La presión constante puede volver al 

creyente defensivo, frío o cínico. Cuando esto ocurre, la fe se 

vuelve funcional, pero pierde compasión. Sin embargo, el 

Reino no se manifiesta solo con eficiencia; se manifiesta con 

misericordia. Jesús nunca sacrificó la compasión en nombre 

de la prudencia. 

 

Gobernar espiritualmente en tiempos difíciles implica 

mantener el corazón sensible. Sensible al dolor ajeno, a la voz 

de Dios y a la propia fragilidad. El creyente que se endurece 

para “aguantar” termina perdiendo la capacidad de discernir. 

El que permanece sensible, aunque sufra, conserva la 

claridad espiritual. 

 

La esperanza eterna juega aquí un papel fundamental. 

Sin una perspectiva escatológica, la crisis se vuelve absoluta. 

Todo parece definitivo, todo parece urgente, todo parece 



 

95 

determinante. Pero cuando recordamos que este mundo no es 

el final de la historia, la presión se ordena. No desaparece, 

pero deja de gobernarnos. 

 

La esperanza eterna no produce evasión; produce 

estabilidad. Como hijos de Dios sabemos que nuestras 

decisiones importan, pero también sabemos que ninguna 

crisis tiene la última palabra. Esta certeza nos permite actuar 

con firmeza sin caer en desesperación, y avanzar con 

prudencia sin paralizarnos. 

 

Emprender en tiempos difíciles también exige 

aprender a decir no. No a proyectos nacidos del pánico. No a 

alianzas que comprometen principios. No a atajos que 

prometen alivio inmediato a costa de la integridad. La crisis 

no justifica la desobediencia. Al contrario, la debe volver más 

visible. 

 

Daniel es un ejemplo poderoso de esta verdad. Vivió 

bajo sistemas hostiles, enfrentó decretos injustos y presiones 

extremas, pero nunca negoció su fidelidad. No fue 

imprudente, pero tampoco fue complaciente. Su testimonio 

nos enseña que es posible prosperar en sistemas adversos sin 

perder la identidad ni el temor de Dios. 

 

Los hijos del Reino aprendemos a avanzar sin 

especular. No nos movemos por rumores, ni por tendencias, 

ni por miedo colectivo. Nos movemos por convicción. Esta 

postura puede parecer lenta en un mundo acelerado, pero 

produce frutos estables. La fe madura no se apura; discierne. 



 

96 

Otro aprendizaje crucial en tiempos difíciles es la 

administración de la esperanza. Los hijos de Dios no 

prometemos lo que no podemos cumplir ni alimentamos 

expectativas irreales. La esperanza del Reino no es ilusión; 

es confianza en Dios aun cuando el camino es estrecho. Esta 

esperanza sobria fortalece a otros, porque no engaña ni 

manipula. 

 

En la crisis, la Iglesia tiene una oportunidad única de 

mostrar un Reino diferente. Un Reino que no niega la 

realidad, pero tampoco se rinde ante ella. Un Reino que no 

explota el dolor, sino que lo acompaña. Un Reino que no se 

esconde, sino que se hace presente con sabiduría, justicia y 

compasión. 

 

Muchos testimonios más poderosos nacen en tiempos 

difíciles. No porque la crisis sea deseable, sino porque revela 

lo que estaba oculto. Revela convicciones, prioridades, 

fuentes y fundamentos. El creyente que atraviesa la dificultad 

con fe y coherencia se convierte en señal viva de que Dios 

sigue gobernando. 

 

Este capítulo nos deja una verdad profunda y 

desafiante: los tiempos difíciles no son una interrupción del 

propósito de Dios, sino un escenario donde ese propósito se 

manifiesta con mayor claridad. El Reino no retrocede en la 

crisis; se purifica, se afirma y avanza de otra manera. 

 

 



 

97 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PARTE IV 

SABIDURÍA DE REINO: 
ADVERTENCIAS NECESARIAS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

98 

Capítulo diez 

 

 

Cuando el emprendimiento 
Reemplaza al Reino 

 

 

“Así que, primero busquen el reino de Dios y su justicia, y 

Dios les dará todo lo que necesitan.” 

Mateo 6:33 PDT 

 

 

Uno de los peligros más sutiles y menos confrontados 

dentro de la vida cristiana es la posibilidad de que algo nacido 

bajo la bendición de Dios termine ocupando el lugar que solo 

a Dios le corresponde. No ocurre de manera repentina ni 

evidente. No comienza como rebelión abierta, sino como un 

desplazamiento silencioso. El emprendimiento, aun cuando 

haya surgido de una idea inspirada, puede convertirse en un 

sustituto del Reino si no es constantemente rendido al señorío 

de Cristo. 

 

Este desplazamiento rara vez se manifiesta en 

palabras. El creyente sigue confesando su fe, continúa 

orando, incluso agradeciendo a Dios por lo logrado. Pero el 

centro interno ha cambiado. El corazón ya no late al ritmo del 

Reino, sino al ritmo del proyecto. Las decisiones ya no se 



 

99 

miden por obediencia, sino por conveniencia. La pregunta 

deja de ser “¿qué quiere Dios?” y pasa a ser “¿qué conviene 

para que esto no se detenga?”. 

 

El emprendimiento comienza a desplazar al Reino 

cuando el éxito se vuelve irrenunciable. Cuando el temor a 

perder lo construido supera el temor de Dios. Cuando la 

identidad se entrelaza con el resultado. En ese punto, el 

proyecto deja de ser un instrumento y se convierte en un fin. 

El creyente ya no sirve al Reino con su emprendimiento; 

sirve al emprendimiento en nombre del Reino. 

 

Este es uno de los engaños más peligrosos porque no 

siempre se asocia con pecado visible. No hay escándalo, no 

hay inmoralidad manifiesta, no hay abandono explícito de la 

fe. Pero hay una pérdida progresiva de sensibilidad espiritual. 

La voz del Espíritu se vuelve incómoda cuando cuestiona. La 

corrección se percibe como amenaza. La comunión se reduce 

a lo funcional. 

 

El activismo productivo es uno de los síntomas más 

claros de este desplazamiento. Mucha actividad, mucha 

agenda, muchos logros, pero poco silencio delante de Dios. 

Mucha eficiencia, pero poca intimidad. El creyente ya no 

descansa en Dios; descansa cuando todo está bajo control. Y 

cuando el control se pierde, la ansiedad gobierna. 

 

La Escritura nos muestra que no todo crecimiento es 

señal de aprobación divina. Hay resultados que Dios permite, 

no porque los apruebe, sino porque respeta la libertad 



 

100 

humana. El éxito visible puede coexistir con una pobreza 

espiritual profunda. El corazón puede estar lejos de Dios aun 

cuando las manos estén llenas de frutos. 

 

Jesús confrontó este engaño con dureza y amor. 

Advirtió que no todos los que hacen cosas en su nombre lo 

hacen desde una relación viva con Él. Esta advertencia no fue 

dirigida a incrédulos, sino a personas activas, comprometidas 

y productivas. Personas que hicieron mucho, pero se 

desconectaron del centro. 

 

El emprendimiento desplaza al Reino cuando la 

comunión se vuelve secundaria. Cuando orar se convierte en 

una herramienta para sostener el proyecto y no en un espacio 

para rendirlo. Cuando la Palabra deja de confrontar y solo se 

utiliza para confirmar decisiones ya tomadas. Cuando el 

silencio delante de Dios incomoda porque expone desorden 

interior. 

 

Otro síntoma evidente es la resistencia a soltar. El 

creyente comienza a creer que sin él el proyecto se derrumba. 

Confunde responsabilidad con indispensabilidad. Olvida que 

todo lo que existe es sostenido por Dios y no por su 

capacidad. En ese punto, la obra deja de ser un acto de fe y 

se convierte en una carga que esclaviza. 

 

Este desplazamiento también se manifiesta en la forma 

de medir el éxito. Ya no se evalúa por fidelidad, obediencia 

o fruto espiritual, sino por crecimiento, visibilidad y 

reconocimiento. El Reino queda reducido a un discurso que 



 

101 

acompaña al proyecto, pero no lo gobierna. Cristo sigue 

siendo mencionado, pero ya no es el centro operativo. 

 

El problema no es emprender ni crecer; es absolutizar. 

Dios no compite con los proyectos de sus hijos; compite con 

los ídolos. Cuando algo ocupa el lugar de dependencia, 

identidad y sentido que solo Él debe ocupar, se ha convertido 

en un ídolo, aunque lleve un nombre espiritual. 

 

Este capítulo no busca desalentar el emprendimiento 

del Reino, sino protegerlo. No pretende generar culpa, sino 

discernimiento. Porque nada destruye más rápido una obra 

que nació de Dios que el olvido de Dios en el camino. Y nada 

honra más al Padre que un hijo dispuesto a rendirlo todo, aun 

lo que Él mismo le permitió construir. 

 

Cuando el emprendimiento desplaza al Reino, aun sin 

pecado visible, la vida espiritual se empobrece. Debemos 

aprender a detectar estas señales a tiempo. Debemos volver 

al centro sin destruir lo construido, y debemos aprender a 

poner nuevamente a Cristo como Señor real de toda obra, si 

es que por los afanes nos deslizamos de esta verdad. 

 

Detectar a tiempo cuando algo comenzó a desplazar al 

Reino es una gracia de Dios. No todos los desvíos son 

evidentes, y no todos los corazones están dispuestos a 

examinarse con honestidad. Sin embargo, el Espíritu Santo, 

en su fidelidad, suele encender alertas internas antes de que 

el daño sea irreversible. Escuchar esas advertencias es un 

acto de humildad; ignorarlas es un camino peligroso. 



 

102 

Una de las primeras señales es la pérdida del gozo 

espiritual. El creyente sigue siendo productivo, pero ya no 

disfruta la comunión. La oración se vuelve funcional, la 

lectura bíblica se reduce a lo necesario para “seguir adelante” 

y la adoración pierde profundidad. No hay pecado 

escandaloso, pero hay sequedad. El corazón sigue activo, 

pero no está siendo alimentado. 

 

Otra señal clara es la dificultad para obedecer cuando 

Dios pide ajustes. El Espíritu habla, confronta, invita a 

detenerse o redirigir, pero la respuesta interna es resistencia. 

El creyente comienza a justificar su desobediencia con 

argumentos espirituales: “esto también es para Dios”, “no 

puedo frenar ahora”, “hay mucha gente que depende de esto”. 

Sin darse cuenta, el proyecto se ha vuelto intocable. 

 

Aquí es importante decir algo con claridad magisterial: 

Dios nunca compite con el bien que hacemos, pero sí 

confronta aquello que reemplaza nuestra dependencia de Él. 

Cuando el corazón se aferra más a la obra que al Señor de la 

obra, el emprendimiento deja de ser bendición. Dios, en su 

amor, a veces permite tensiones, crisis o límites para volver 

a llamar la atención de nuestro corazón. 

 

Volver al centro no significa necesariamente 

abandonar lo que hemos construido. Muchas veces implica 

reordenar. Volver al centro es devolver a Cristo el lugar de 

Señorío real, no solo confesado. Es permitirle hablar incluso 

cuando Su palabra nos incomoda. Es aceptar que Él tiene 



 

103 

autoridad para redefinir ritmos, prioridades y hasta el alcance 

de todo proyecto. 

 

Este proceso suele incluir el acto de soltar el control. 

Reconocer que todo emprendimiento no depende de 

nosotros, que Dios puede sostenerlo, modificarlo o incluso 

cerrarlo si así lo decide. Este reconocimiento no es derrota; 

es libertad. Cuando vemos las cosas de esa manera dejamos 

de cargar con un peso que nunca fuimos diseñados para llevar 

solos. 

 

Otro paso esencial para volver al centro es restaurar la 

comunión genuina. No la comunión apresurada, ni la 

espiritualidad utilitaria, sino el encuentro real con Dios. 

Tiempo sin agenda. Tiempo sin objetivos productivos. 

Tiempo donde el corazón se presenta sin máscaras. Allí, 

muchas veces, el Espíritu reordena lo que el activismo 

desordenó. Esto debe quedar fijado en nuestra mente: el 

mercado nunca debe ser el centro. “Jesucristo es el centro de 

nuestra vida”. 

 

La humildad juega un rol clave en este proceso. Los 

hijos de Dios, siempre necesitaremos rodearnos de voces 

maduras que puedan hablarnos con verdad. El aislamiento es 

terreno fértil para el engaño. Dios usa a otros para 

confrontarnos, no para condenarnos, sino para protegernos. 

Escuchar consejo no debilita el propósito; lo preserva. 

 

Es importante entender que el éxito no es una prueba 

de alineación, así como el fracaso no es una prueba de 



 

104 

desobediencia. El Reino se rige por criterios distintos. Volver 

al centro implica redefinir el éxito a la luz de la obediencia y 

la fidelidad, no de la visibilidad ni del crecimiento externo. 

 

Cuando el emprendimiento vuelve a ocupar su lugar 

correcto, como instrumento y no como señor, algo se libera 

interiormente, porque volvemos a disfrutar el proceso. La 

ansiedad disminuye. La paz regresa. El emprendimiento deja 

de ser una carga y vuelve a ser una expresión de obediencia. 

El corazón se alinea y la fe se renueva. 

 

Este reordenamiento también tiene impacto en el 

testimonio. Un creyente que vive desde la dependencia de 

Dios transmite descanso, no presión. Su liderazgo se vuelve 

más humano, más sensible, más accesible. El Reino se 

manifiesta no solo en lo que hacemos, sino en cómo lo 

hacemos. 

 

El llamado final de este capítulo no es a reducir la 

actividad, sino a profundizar la comunión. No es a abandonar 

el mercado, sino a permanecer en él con el corazón en el 

cielo. No es a dejar de emprender, sino a hacerlo con Cristo 

en el centro, no solo al inicio, sino en cada etapa del camino. 

 

Nada honra más a Dios que un hijo dispuesto a rendirle 

todo, incluso aquello que Él mismo le permitió construir. Y 

nada protege más una obra del Reino que un corazón que 

permanece postrado delante del Rey. 

 

 



 

105 

Capítulo once 

 

 

El Engaño del Éxito 
Sin Obediencia 

 

 

“El que dice: Yo le conozco, y no guarda sus 

mandamientos, el tal es mentiroso, y la verdad no está en 

él; pero el que guarda su palabra, en este verdaderamente 

el amor de Dios se ha perfeccionado; por esto sabemos 

que estamos en él. El que dice que permanece en él, debe 

andar como él anduvo.” 

1 Juan 2:4 al 6 

 

 

Uno de los engaños más peligrosos para la vida 

espiritual no es el fracaso, sino el éxito desconectado de la 

obediencia. El fracaso suele llevar al creyente a examinarse, 

a volver a Dios, a buscar dirección. El éxito, en cambio, 

puede adormecer la conciencia espiritual, reforzar decisiones 

equivocadas y dar una falsa sensación de aprobación divina. 

Cuando el éxito llega sin obediencia, se convierte en un 

espejismo que confunde al corazón. 

 

La obediencia es el lenguaje del Reino. No es una 

opción secundaria ni una etapa inicial que luego se supera. 



 

106 

Es el fundamento permanente de toda comunión sana con 

Dios. Sin obediencia, la fe se vacía de contenido y la 

espiritualidad se reduce a experiencia subjetiva. Por eso, 

cuando el éxito ocupa el lugar de la obediencia como criterio 

de validación, el creyente entra en terreno peligroso. 

Emprender en el mercado puede ser provocado por la fe, pero 

el éxito de toda inversión, no debe hacernos olvidar de quien 

es el fundamento de todo. 

 

El mercado mide el valor por resultados visibles. El 

Reino mide la vida por alineación con la voluntad de Dios. 

Esta diferencia es crucial. El éxito puede ser celebrado por 

multitudes y, al mismo tiempo, ser desaprobado por el cielo. 

No todo lo que funciona está aprobado. No todo lo que crece 

está alineado. No todo lo que produce resultados honra a 

Dios. 

 

La Escritura es clara al mostrar que Dios no se 

impresiona con logros externos cuando el corazón está lejos 

de Él. Hay emprendimientos que nacen de dones reales, de 

capacidades genuinas, incluso de principios correctos, pero 

que se desarrollan fuera de la obediencia o simplemente 

ignorando a Dios. El problema no es la capacidad que 

podemos tener; es la desconexión del Dador de toda 

capacidad. Cuando las virtudes se independizan del carácter, 

se vuelven peligrosas, y lamentablemente los negocios 

suelen ser desvinculados del Reino. 

 

Uno de los mayores errores espirituales es asumir que 

el resultado valida el camino. “Si el emprendimiento generó 



 

107 

resultados, entonces Dios estaba en el asunto”. Esta lógica es 

profundamente antibíblica. Dios permite muchas cosas sin 

aprobarlas. A veces permite avances para revelar el estado 

del corazón. Otras veces permite éxito para probar la 

fidelidad. El creyente sabio no interpreta automáticamente el 

éxito como señal de obediencia. 

 

El engaño del éxito sin obediencia suele comenzar con 

pequeñas concesiones. Ajustes mínimos, decisiones 

pragmáticas, silencios convenientes. Nada parece grave. 

Todo parece razonable. Pero cada concesión debilita la 

sensibilidad espiritual. La voz de Dios se vuelve menos clara, 

no porque Él deje de hablar, sino porque el corazón deja de 

escuchar. 

 

En este punto, el creyente corre el riesgo de apoyarse 

más en sus estados financieros que en su comunión con Dios. 

Los emprendimientos siguen funcionando. La capacidad 

sigue dando resultados. El reconocimiento continúa. Pero el 

carácter comienza a erosionarse. La obediencia deja de ser 

prioridad y se convierte en obstáculo. El creyente ya no 

pregunta “¿es la voluntad de Dios?”, sino “¿afectará esto lo 

que hemos construido?”. 

 

La Biblia muestra ejemplos claros de personas que 

lograron resultados visibles sin obediencia plena. Personas 

que prosperaron grandemente, comerciantes, empresarios 

hábiles, pero que terminaron fuera del diseño de Dios. No 

porque Dios fuera infiel, sino porque ellos sustituyeron la 



 

108 

obediencia por el éxito. El final de estas historias no es para 

condenar, sino para advertir. 

 

El éxito sin obediencia produce una espiritualidad 

peligrosa: activa, visible, influyente, pero desconectada del 

corazón de Dios. Es una espiritualidad que habla de Dios, 

pero no camina con Él. Que usa Su nombre, pero no honra 

Su voz. Que produce frutos visibles, pero carece de raíz 

profunda. 

 

Otro síntoma de este engaño es la dificultad para 

recibir corrección. El éxito crea una coraza. El creyente 

comienza a pensar que, si todo funciona, no hay nada que 

corregir. Las advertencias son minimizadas. Las voces 

proféticas son descartadas. El consejo se percibe como 

amenaza. En ese punto, el éxito deja de ser bendición y se 

convierte en blindaje contra la verdad. 

 

La obediencia, en cambio, siempre mantiene al 

creyente enseñable. Aun cuando hay crecimiento, aun 

cuando hay prosperidad financiera, el corazón obediente 

permanece sensible. No confía en su trayectoria, sino en la 

gracia de Dios. No se apoya en su historia, sino en la voz 

presente del Espíritu. 

 

Este capítulo no pretende generar temor al éxito en el 

mercado, sino discernimiento espiritual. Dios no llama a sus 

hijos a huir del crecimiento, sino a permanecer obedientes en 

medio de él. El peligro no está en avanzar, sino en hacerlo sin 

escuchar. No está en lograr resultados, sino en permitir que 



 

109 

los resultados sustituyan la obediencia. En otras palabras, el 

éxito puede simular aprobación cuando falta obediencia.  

 

Una de las verdades más serias, y a la vez más 

misericordiosas, del Reino es que Dios nunca sacrifica el 

carácter en favor del resultado. El sistema puede hacerlo, y 

de hecho lo hace constantemente. Pero Dios no. Para Él, el 

camino es tan importante como la meta, y muchas veces más. 

Por eso, cuando el éxito avanza más rápido que la obediencia, 

Dios no se alegra del resultado; se preocupa por el corazón. 

 

Aquí es donde se vuelve imprescindible distinguir el 

éxito en el mercado y el estado espiritual. Las capacidades 

son dadas por gracia, luego pueden desarrollarse, pero todas 

vienen de Dios. En cambio, el carácter y la condición 

espiritual, se forman en el proceso de obediencia y comunión 

espiritual. Por eso es posible que una persona tenga un gran 

éxito en el mercado y, al mismo tiempo, esté desalineada en 

su caminar espiritual. Esta realidad no invalida el éxito, pero 

sí expone un riesgo profundo. 

 

El problema aparece cuando el creyente confunde la 

prosperidad con la aprobación de Dios. “Si Dios me prospera 

debe ser porque estoy bien”. Esta suposición es peligrosa. 

Dios puede permitir que nuestro emprendimiento tenga éxito, 

aun cuando estemos necesitando corrección. La prosperidad 

no debe afectar nuestra obediencia, por el contrario, la debe 

hacer más necesaria. 

 



 

110 

Cuando el éxito se vuelve criterio espiritual, el 

creyente comienza a justificar lo injustificable. Actitudes que 

antes confrontaban ahora se toleran. Decisiones que antes 

requerían oración ahora se toman por experiencia. El corazón 

se endurece lentamente, no por rebeldía abierta, sino por 

autoconfianza. Este es uno de los engaños más sutiles: creer 

que el éxito en el mercado garantiza alineación presente. 

 

La obediencia, en cambio, siempre nos trae al presente. 

Nos obliga a escuchar hoy, no a vivir de lo que Dios hizo 

tiempo atrás. Los hijos de Dios que son obedientes no se 

apoyan en su historia con Dios, sino en su comunión actual 

con Él. Saben que cada etapa requiere una escucha fresca, 

una rendición renovada y una dependencia constante. 

 

Volver al diseño de Dios cuando se ha avanzado fuera 

de él no es señal de fracaso, sino de madurez. Dios no 

desprecia al que se detiene para corregir. Al contrario, honra 

al que se humilla. Muchas veces, la verdadera obediencia no 

consiste en avanzar más, sino en retroceder lo necesario para 

realinear el corazón. 

 

Este proceso suele implicar decisiones difíciles: 

redefinir metas, ajustar ritmos, renunciar a ciertas 

expresiones de éxito, aceptar límites. El sistema ve estas 

decisiones como pérdida. El Reino las ve como preservación. 

Mejor detenerse a tiempo que seguir avanzando hacia un 

lugar donde Dios ya no está guiando. 

 



 

111 

Otro aspecto clave es comprender que la obediencia 

siempre protege al creyente, aunque momentáneamente 

parezca costosa. El éxito sin obediencia puede producir 

aplausos, pero deja al alma expuesta. La obediencia, en 

cambio, puede traer incomprensión, pero guarda el corazón. 

Y el corazón es más valioso que cualquier plataforma. 

 

Dios no busca siervos impresionantes, sino hijos 

obedientes. No busca proyectos exitosos desconectados de su 

voz, sino vidas rendidas que reflejen su carácter. El Reino no 

se edifica sobre resultados espectaculares, sino sobre 

fidelidad sostenida. Lo espectacular puede atraer miradas; la 

fidelidad sostiene generaciones. 

 

Cuando la obediencia vuelve a ocupar su lugar central, 

algo se ordena interiormente. La presión disminuye. El temor 

al fracaso pierde fuerza. La necesidad de aprobación se 

debilita. El creyente vuelve a caminar ligero, porque ya no 

carga con la exigencia de sostener una imagen de éxito. 

Camina para agradar a Dios, no para mantener un resultado. 

 

Este reordenamiento también redefine la manera de 

medir el futuro. El creyente comienza a valorar más la paz 

que la prosperidad, más la comunión que el crecimiento 

económico, más la obediencia que la expansión en el 

mercado. No porque desprecie el avance, sino porque 

entiende que el avance sin Dios no es progreso, sino desvío. 

 

El llamado final de este capítulo es claro y amoroso: 

ningún éxito vale el precio de la desobediencia. Ningún 



 

112 

resultado compensa la pérdida de sensibilidad espiritual. 

Ninguna plataforma sustituye la voz de Dios. El Reino no se 

construye con atajos, sino con pasos obedientes. El mercado 

es un desafío peligroso, esto no implica eludirlo, sino más 

bien conquistarlo con temor de Dios y reverencia a Su 

señorío. 

 

Dios sigue llamando a emprendedores del Reino, pero 

no a cualquier precio. Los llama a crear, a avanzar, a influir… 

obedeciendo. Porque solo la obediencia sostiene lo que Dios 

bendice, y solo lo que nace de la obediencia permanece 

delante de Él. 

 

“Acuérdate del Señor tu Dios. Él es quien te da las fuerzas 

para obtener riquezas, a fin de cumplir el pacto que les 

confirmó a tus antepasados mediante un juramento.” 

Deuteronomio 8:18 NTV 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

113 

Capítulo doce 

 

 

Emprendedores de Reino 
Hasta la venida del Rey 

 

 

“Vengo pronto. Aférrate a lo que tienes, para que nadie te 

quite la corona.” 

Apocalipsis 3:11 

 

 

El llamado del Reino no se suspende con el paso del 

tiempo ni se debilita ante la espera. Al contrario, se 

profundiza. Vivir con la mirada puesta en la venida del Señor 

no es una invitación a la pasividad, sino a una fidelidad más 

consciente. La esperanza escatológica no fue diseñada para 

desconectar al creyente de la tierra, sino para ordenarlo 

correctamente en ella. Quien vive esperando al Rey aprende 

a administrar mejor lo que el Rey le confió. 

 

Uno de los grandes errores espirituales ha sido 

contraponer la expectativa eterna con la responsabilidad 

presente. Como si pensar en el regreso de Cristo implicara 

desentenderse del trabajo, de la creación, del 

emprendimiento y de la transformación del entorno. Sin 

embargo, Jesús nunca enseñó una espiritualidad evasiva. Por 



 

114 

el contrario, exhortó a sus discípulos a ocuparse hasta que Él 

volviera. No a distraerse, no a esconderse, no a sobrevivir, 

sino a ocuparse. 

 

Ocuparse implica asumir responsabilidades no solo en 

las actividades de culto, sino de todo lo que hagamos en la 

vida. Implica administrar talentos, oportunidades, recursos y 

tiempo con la conciencia de que habrá rendición de cuentas. 

El Reino no se vive desde la urgencia desesperada ni desde 

la indiferencia pasiva, sino desde la mayordomía fiel. El 

creyente que espera al Señor no vive corriendo, pero tampoco 

dormido. Vive despierto, sobrio y comprometido. 

 

Ser emprendedor de Reino hasta la venida del Señor 

significa trabajar sin absolutizar el trabajo, crear sin idolatrar 

la creación y avanzar sin perder la perspectiva eterna. 

Significa comprender que todo proyecto es temporal, pero 

que cada acto de obediencia tiene peso eterno. El creyente no 

construye para su propia gloria, sino para honrar al Rey 

mientras Él programa Su venida. 

 

Esta conciencia transforma profundamente la manera 

de emprender. El éxito financiero deja de ser una obsesión y 

se convierte en una herramienta. El fracaso deja de ser una 

condena y se transforma en aprendizaje. El resultado deja de 

definir la identidad. El creyente sabe que su valor no está en 

lo que logra en el mercado, sino en Aquel a quien pertenece 

su vida de manera integral. 

 



 

115 

Jesús enseñó que el Reino se parece a siervos que 

recibieron talentos mientras su señor se ausentaba. No todos 

recibieron lo mismo, pero todos recibieron algo. El problema 

no fue la cantidad, sino la respuesta. Uno negoció fielmente, 

otro también, y uno escondió por miedo. El Reino no 

confronta la falta de resultados, sino la falta de fidelidad. 

 

El emprendedor del Reino no se compara con otros, 

porque sabe que su asignación es única. No compite, 

administra. No envidia, aprende. No se paraliza por lo que no 

tiene, sino que trabaja con lo que recibió. Esta actitud libera 

al corazón de la presión y le devuelve la alegría del servicio. 

 

Vivir hasta la venida del Señor también implica no 

distraerse del Reino en medio del progreso. El crecimiento, 

cuando no es vigilado, puede desviar el corazón. La 

visibilidad puede robar la intimidad. El reconocimiento 

puede reemplazar la aprobación divina y la prosperidad 

puede desviar el corazón. Por eso, el creyente necesita 

recordar constantemente para quién trabaja y ante quién 

rendirá cuentas. 

 

El progreso no es enemigo del Reino; la distracción sí. 

El peligro no está en avanzar, sino en olvidar. Olvidar que 

todo es gracia. Olvidar que todo es prestado. Olvidar que todo 

es pasajero. El emprendedor del Reino vive creando, 

planificando y desarrollando, pero con el corazón anclado en 

lo eterno. 

 



 

116 

Esta mirada eterna también protege del agotamiento. 

Cuando el creyente entiende que no tiene que salvar el mundo 

ni sostener el Reino sobre sus hombros, puede trabajar con 

descanso interior. Hace lo que le corresponde y deja en 

manos de Dios lo que no controla. Esta confianza no produce 

irresponsabilidad, sino paz. 

 

Ser fiel hasta la venida del Señor implica 

perseverancia. No todos los tiempos serán favorables. No 

todas las etapas serán fructíferas a los ojos humanos. Habrá 

temporadas de anonimato, de siembra silenciosa, de 

obediencia sin aplauso. Pero ninguna de esas etapas es inútil. 

El Reino se construye muchas veces en lo invisible antes de 

manifestarse en lo visible. 

 

El creyente que vive con esta conciencia no se 

desespera por resultados inmediatos. Sabe que Dios trabaja 

en procesos. Sabe que la fidelidad sostenida tiene 

recompensa. Sabe que nada hecho en el Señor es en vano. 

Esta convicción le permite seguir avanzando aun cuando no 

ve frutos inmediatos. 

 

Emprender hasta la venida del Señor no se trata solo 

de iniciar proyectos o sostener obras visibles en el mercado, 

sino de dejar huellas. Las empresas pueden cerrar, los 

emprendimientos pueden transformarse, los logros pueden 

quedar atrás, pero las huellas espirituales permanecen. Una 

vida bien administrada delante de Dios deja marcas en las 

personas, en las generaciones y en la eternidad. 

 



 

117 

El Reino no nos llama únicamente a producir, sino a 

formar. Formar carácter, formar conciencia, formar cultura. 

El creyente que vive con perspectiva eterna entiende que su 

mayor legado no será lo que construyó con sus manos, sino 

lo que sembró en los corazones. Las palabras dichas a tiempo, 

las decisiones tomadas con integridad, la fidelidad sostenida 

en lo oculto, todo eso deja huella. 

 

En un mundo obsesionado con resultados inmediatos, 

el Reino nos invita a pensar en generaciones. A sembrar 

donde quizás no veremos cosecha. A invertir en personas sin 

esperar retribución. A construir con paciencia. Esta visión no 

es romántica; es profundamente bíblica. Muchos de los 

hombres y mujeres de fe no vieron el cumplimiento pleno de 

lo que creyeron, pero caminaron fieles porque sabían que 

Dios cumple su palabra más allá de una vida. 

 

Dejar huellas en el mercado implica también aceptar 

que no todo lo que hacemos será recordado, pero todo lo que 

hacemos en obediencia es registrado en el cielo. Esta verdad 

libera al creyente de la necesidad de reconocimiento. No 

necesita aplausos para perseverar. No necesita visibilidad 

para sentirse útil. Vive sabiendo que el Padre ve en lo secreto 

y que todo lo que hagamos en Él es trascendente. 

 

El emprendedor del Reino entiende que su fe debe ser 

visible en el mercado, pero sin perder su fidelidad al Rey. No 

busca diluir el mensaje para ser aceptado ni endurecerlo para 

imponerse. Vive con coherencia. Su presencia en el mercado, 

en la cultura, en el trabajo y en la comunidad es una presencia 



 

118 

que refleja valores del Reino sin necesidad de propaganda 

religiosa. 

 

Esta Iglesia visible no es una Iglesia arrogante, ni una 

Iglesia escondida. Es una Iglesia encarnada. Presente. 

Responsable. Fiel. Una Iglesia que ora, pero también trabaja. 

Que adora, pero también crea. Que espera al Señor, pero no 

se desentiende del mundo. Que vive con los pies en la tierra 

y el corazón en el cielo. 

 

La fidelidad hasta la venida del Señor también implica 

aprender a cerrar ciclos. No todo lo que Dios inició está 

destinado a durar para siempre en su forma original. Algunas 

obras cumplen su propósito y deben transformarse o concluir. 

El creyente maduro no se aferra a lo que Dios ya dio por 

terminado. Discierne los tiempos y camina con Él aun cuando 

eso implique soltar. 

 

Soltar no es fracasar; es obedecer. Muchas veces, la 

fidelidad no consiste en sostener, sino en rendir. El 

emprendedor del Reino aprende a decir: “Señor, esto fue tuyo 

desde el inicio, y sigue siendo tuyo ahora”. Esta postura 

guarda el corazón de la amargura y preserva la paz. 

 

Vivir hasta la venida del Señor también implica 

mantenerse sobrios espiritualmente. No dejarse embriagar 

por el éxito ni paralizar por el miedo. No perder la 

sensibilidad en medio del crecimiento ni endurecerse en 

medio de la crisis. Permanecer atentos, despiertos, con el 

oído inclinado a la voz de Dios. 



 

119 

La esperanza escatológica no debilita el compromiso 

presente; lo purifica. Saber que Cristo volverá nos libera de 

absolutizar cualquier sistema humano. Ningún mercado es 

definitivo. Ningún imperio es eterno. Ninguna estructura 

tiene la última palabra. El Reino de Dios sí. Esta certeza nos 

permite trabajar con libertad y desapego. 

 

El llamado final de este libro no es a hacer más, sino a 

ser fieles. Tal vez algunos hermanos esperaban que este libro 

les otorgara estrategias financieras, pero ese no es el 

problema, las estrategias vienen solas cuando sabemos 

sostener una buena comunión con el Señor. Esa debe ser 

nuestra prioridad en todo tiempo y eso es lo que deseo dejar 

bien en claro.  

 

No es a construir más grande, sino a construir bien. No 

es a correr más rápido, sino a caminar en obediencia. Dios no 

nos pedirá cuentas por lo que no nos confió, pero sí por cómo 

administramos lo que puso en nuestras manos. El mercado es 

un desafío pendiente, durante muchos años lo hemos 

postergado. Los hijos de Dios debemos ser sabios, atrevidos 

y astutos, pero por sobre todas las cosas, temerosos de Dios, 

entonces no fallaremos. 

 

Ser emprendedores de Reino hasta la venida del Señor 

es vivir cada día con esta conciencia: hoy trabajo, hoy creo, 

hoy administro, hoy sirvo… como quien espera al Rey. No 

con miedo, sino con temor reverente, con esperanza y con 

determinación. No con ansiedad, sino con propósito. No para 



 

120 

edificar nuestro nombre, sino para honrar el nombre del 

Señor. 

 

Que el Rey de gloria encuentre a Su Iglesia ocupada, 

fiel, sobria y llena de fe. No solo enfocada en liturgias de 

culto, ni distraída por los desafíos del mercado, no dormida 

espiritualmente, no esclavizada por el sistema, sino libre para 

amar, crear, bendecir y gobernar con humildad. Que nos 

encuentre con las manos ocupadas y el corazón rendido al 

Señor. 

 

Porque al final, no seremos medidos por nuestro éxito 

en el mercado, sino por la fidelidad con la que caminamos en 

medio de él. Y no habrá mayor recompensa que escuchar de 

labios del Rey que hemos sido aprobados. 

 

“¡Miren que vengo pronto! Traigo conmigo mi 

recompensa y le pagaré a cada uno según lo que haya 

hecho.” 
Apocalipsis 22:12 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

121 

EPÍLOGO 
 

 

El Reino de Dios no está en pausa. No se detuvo 

mientras la historia avanza, ni quedó suspendido mientras la 

Iglesia espera. El Reino sigue moviéndose, creciendo y 

manifestándose en medio del tiempo, aun cuando el Rey 

todavía no ha sido visto cara a cara. Esperar al Rey no 

significa detenerse; significa vivir con conciencia eterna en 

medio de la historia, incluso en el mercado. 

 

La espera cristiana nunca fue pasiva. Nunca fue 

evasiva. Nunca fue resignación. La esperanza bíblica no es 

un refugio para escapar del mundo, sino una luz que ordena 

la manera de vivir en él. Quien espera al Rey aprende a vivir 

con mayor responsabilidad, no con menor compromiso. 

Porque sabe que cada decisión, cada obra y cada acto de 

obediencia será presentado delante de Él. 

 

Mientras esperamos, el Reino avanza en todo tiempo y 

lugar. Avanza cuando un creyente trabaja con integridad en 

un sistema torcido. Avanza cuando una decisión justa es 

tomada aunque cueste. Avanza cuando alguien se niega a 

idolatrar el éxito y elige obedecer. Avanza cuando un 

emprendimiento sirve a las personas y no se sirve de ellas. 

Avanza cuando la fe se traduce en acción concreta, silenciosa 

y fiel en el culto y en el mercado. 

 

El Reino no avanza solo desde los altares visibles, sino 

desde los escritorios, los talleres, los campos, los 



 

122 

mostradores, las empresas, los hogares y los lugares donde 

nadie aplaude. Avanza en lo oculto, en lo cotidiano, en lo 

aparentemente pequeño. Allí donde un hijo de Dios decide 

honrar al Padre sin testigos, el Reino se establece con poder. 

 

Esperar al Rey también implica vivir con sobriedad. 

No dejarnos embriagar por el progreso financiero ni paralizar 

por la crisis. No perder la sensibilidad espiritual en medio de 

la actividad ni endurecer el corazón en medio de la presión. 

Permanecer despiertos, atentos, con el oído inclinado a la voz 

del Espíritu, discerniendo los tiempos sin temor. 

 

La historia humana no se dirige al caos, sino al 

cumplimiento. El mundo puede parecer desordenado, los 

sistemas inestables y las estructuras frágiles, pero el trono no 

está en crisis. Dios sigue gobernando. Cristo sigue siendo 

Señor. Y el Reino que Él inauguró no retrocede: se manifiesta 

de maneras que a veces no entendemos, pero nunca pierde 

dirección. 

 

Este libro no fue escrito para formar empresarios 

exitosos según los parámetros del mundo, sino discípulos 

fieles en medio del mercado. No para exaltar el 

emprendimiento, sino para redimirlo. No para glorificar el 

trabajo, sino para consagrarlo. No para preparar a la Iglesia 

para huir del sistema, ni para someterse a él, sino para vivir 

en él con discernimiento y autoridad espiritual. 

 

La pregunta final no será cuánto logramos, sino cómo 

obedecimos. No cuánto acumulamos, sino a quién servimos. 



 

123 

No cuán grande fue nuestra obra, sino cuán rendido estuvo 

nuestro corazón. El Reino no se mide en balances, sino en 

fidelidad. 

 

Cristo viene. Y mientras viene, nos encuentra 

trabajando, creando, administrando, sembrando, sirviendo. 

No distraídos. No dormidos. No esclavizados por el sistema. 

Sino fieles. Con las manos ocupadas y el corazón rendido. 

Con los pies en la tierra y la mirada en el cielo. 

 

Ruego que, cuando el Rey regrese, encuentre una 

Iglesia viva en la sociedad, íntegra en el mercado, firme en la 

verdad y llena de esperanza. Una Iglesia capaz de dar 

testimonio en todo lugar, con fidelidad y con verdadera 

integridad. Una Iglesia capaz de adorar en el culto y adorar 

en el mercado, una Iglesia con penetración y mentalidad de 

Reino. 

 

“Y ahora, queridos hijos, permanezcan en él para que, 

cuando se manifieste, podamos presentarnos ante él 

confiadamente, seguros de no ser avergonzados en su 

venida.” 

1 Juan 2:28 

 

 

 

 

 

 



 

124 

Reconocimientos 
 
 

“Quisiera agradecer por este libro a mi Padre celestial, 

porque me amó de tal manera que envió a su Hijo Jesucristo 

mi redentor. 

Quisiera agradecer a Cristo por hacerse hombre, por morir 

en mi lugar y por dejarme sus huellas bien marcadas para 

que no pueda perderme. 

Quisiera agradecer al glorioso Espíritu Santo mi fiel amigo, 

que en su infinita gracia y paciencia,  

me fue revelando todo esto…” 

 

“Quisiera como en cada libro agradecer a mi compañera de 

vida, a mi amada esposa Claudia por su amor y paciencia 

ante mis largas horas de trabajo, sé que es difícil vivir con 

alguien tan enfocado en su propósito y sería imposible sin 

su comprensión” 

 

 

 
 
 
 



 

125 

 
 Como en cada uno de mis libros, he tomado muchos 

versículos de la biblia en diferentes versiones. Así como 

también he tomado algunos conceptos, comentarios o 

párrafos de otros libros o manuales de referencia. Lo hago 

con libertad y no detallo cada una de las citas, porque tengo 

la total convicción de que todo, absolutamente todo, en el 

Reino, es del Señor. 

 

 Los libros de literatura, obedecen al talento y la 

capacidad humana, pero los libros cristianos, solo son el 

resultado de la gracia divina. Ya que nada, podríamos 

entender sin Su soberana intervención. 

 

 Por tal motivo, tampoco reclamo la autoría o el 

derecho de nada. Todos mis libros, se pueden bajar 

gratuitamente en mí página personal 

www.osvaldorebolleda.com y lo pueden utilizar con toda 

libertad. Los libros no tienen copyright, para que puedan 

utilizar toda parte que les pueda servir. 

 

 El Señor desate toda su bendición sobre cada lector y 

sobre cada hermano que, a través de su trabajo, también haya 

contribuido, con un concepto, con una idea o simplemente 

con una frase. Dios recompense a cada uno y podamos todos 

arribar a la consumación del magno propósito eterno en 

Cristo. 

 

 

 

http://www.osvaldorebolleda.com/


 

126 

Doctor y maestro de la Palabra 

Osvaldo Rebolleda 
 

 

 
El Pastor y maestro Osvaldo Rebolleda hoy cuenta con 

miles de títulos en mensajes de enseñanza para el 

perfeccionamiento de los santos y diversos Libros de 

estudios con temas variados y vitales para una vida cristiana 

victoriosa. 

El maestro Osvaldo Rebolleda es el creador de la Escuela de 

Gobierno espiritual (EGE) y ha sido reconocido con un 

Doctorado Honoris Causa en Divinidades de  

La Universidad teológica de Estados Unidos. 
Hasta hoy en día ministra de manera itinerante en Argentina 

Y hasta lo último de la tierra. 

 
rebolleda@hotmail.com 

 

www.osvaldorebolleda.com 

 

mailto:rebolleda@hotmail.com
http://www.osvaldorebolleda.com/


 

127 

www.osvaldorebolleda.com 

        
 



 

128 

     

www.osvaldorebolleda.com 

 

http://www.osvaldorebolleda.com/


 

129 

      
www.osvaldorebolleda.com

 



 

130 

 
www.osvaldorebolleda.com 

 

http://www.osvaldorebolleda.com/

