La iglesia en
El Mercado Il

OSVALDO REBOLLEDA



La Iglesia en
El Mercado i

OSVALDO REBOLLEDA

(1)




Este libro No fue impreso
con anterioridad
Ahora es publicado en
Formato PDF para ser
Leido o bajado en:
www.osvaldorebolleda.com

Provincia de La Pampa

rebolleda@hotmail.com

Todos los derechos de este material son reservados para el
Sefior, quién los ofrece con la generosidad que lo caracteriza
a todos aquellos que desean capacitarse mas y lo consideran
de utilidad.

No se permite la transformacion de este libro, en cualquier
forma o por cualquier medio, para ser publicado
comercialmente.

Se puede utilizar con toda libertad, para uso de la ensefianza,
sin necesidad de hacer referencia del mismo.

Se permite leer y compartir este libro con todos los que mas
pueda y tomar todo concepto que le sea de bendicién.
Edicion general: EGE

Revision literaria: Autores argentinos

Revision solo ortogréfica - 1A

Disefio de portada: EGEAD

Todas las citas Biblicas fueron tomadas de la Biblia version
Reina Valera, salvo que se indique otra version.

(2)



Contenido

INtrodUCCION. ... e 5

PARTE I: Identidad:
Hijos que gobiernan ... 12

Capitulo uno:

Dios es el primer emprendedor.................oceevinnn.... 13
Capitulo dos:
Imagen, dominio y mayordomia............................. 25

Capitulo tres:
Mentalidad de Reino Vs. Mentalidad de sistema........... 35

PARTE II: Fe aplicada:
Creer, Creary avanzZar...........cceveverenienanieanannnnnn, 44

Capitulo cuatro:
Fe que produce ideas no solo oraciones..................... 45

Capitulo cinco:
Creatividad redimida y proposito eterno.................. 54

Capitulo seis:
Sabiduria, estrategia y diligencia............................ 63

—
w
| —



PARTE Ill: Manifestacion:
ElIReinoenelmercado........ovuunneeei .. 72

Capitulo siete:
El trabajo como altar y testimonio........................... 73

Capitulo ocho:
Prosperar sinidolatrar......................ocoiiiin. 81

Capitulo nueve:
Emprender en tiempos dificiles.............................. 89

PARTE IV: Sabiduria de Reino

Advertencias NeCeSArias.........covvvverreeeieeiarannannnns. 97
Capitulo diez:
Cuando el emprendimiento reemplaza al Reino............. 98

Capitulo once:
El engafio del éxito sin obediencia.......................... 105

Capitulo doce:

Emprendedores de Reino hasta la venida del Rey...... 113
EPIOQgO ... 121
RecoNOCIMIeNtos. .........oovviiiieieie e 124
Sobreelautor...........oooiiiii i, 126

~—
N
'



Introduccion

“Recibiréis poder, cuando haya venido sobre vosotros el
Espiritu Santo, y me seréis testigos en Jerusalén, en toda

Judea, en Samaria, y hasta lo ultimo de la tierra.”
Hechos 1:8

Este libro es la segunda entrega de “La Iglesia en el
mercado”. El desafio continia y hay mucho por decir. Ser
testigos como hijos de Dios y embajadores del Reino, hasta
lo Ultimo de la tierra es nuestra misidn y nuestro propésito de
vida, la forma en la que lo hagamos y los ambitos de nuestra
expresion son lo que producira o no resultados efectivos.

La propuesta de una reforma espiritual para estos
tiempos, nada tiene que ver con un cambio de fundamentos,
sino con una manera diferente de comprender la intocable
esencia de la Iglesia, y su desarrollo en una sociedad que
emerge mas alla del posmodernismo, ya dando los primeros
pasos en un pragmatico y desafiante metamodernismo.

Vivimos tiempos de cambios tecnoldgicos y sociales,
que son verdaderamente vertiginosos y constantes.
Sinceramente, todo es muy apabullante. Lo que hoy es nuevo,
pasada la media noche, ya puede ser algo del pasado. Durante
miles de afos, la humanidad se mantuvo en un lento y
constante avance, pero en las ultimas décadas, pasamos de
traccion a sangre, a naves espaciales.

(5 )



Estos cambios no son inocentes. La diferente
asimilacion y la globalizacién, han producido un shock en la
sociedad y las familias. La incertidumbre, el desorden y la
apertura imprudente, también ha permeado la Iglesia de este
tiempo. Desde el primer libro, he procurado impulsar la idea
de que la Iglesia no fue creada para manifestarse al margen
del mercado, sino dentro de él.

Si la Iglesia hubiera sido disefiada para recibir algunas
personas Yy contenerlas, apartandolas del mundo, solo
deberiamos extremar los cuidados y ejercer un estricto
control de admision y exigencias. Pero como la Iglesia es un
disefio para funcionar en el mundo, viviendo bajo el gobierno
de Dios, es necesario que tengamos muy en claro nuestro
proceder. Cosa que no esta ocurriendo con efectividad.

En realidad, cambiar por cambiar no es la meta.
Cualquiera puede cambiar y eso no significa que sus cambios
sean para bien. La idea de asimilar un cambio de paradigmas,
es la de realizar los cambios que Dios ha establecido desde el
principio, y no cambiar para sentirnos mas comodos 0 mas
efectivos. Esta reforma tiene muchos matices y en estos
libros sobre la Iglesia en el mercado, no pretendo mas que
sefialar un enfoque de avanzada sobre la expresion de los
santos en la sociedad actual.

Los hijos de Dios, somos llamados a testificar sobre el
Reino y hacer discipulos en las naciones. Eso no deberia ser
el resultado de invitaciones a nuestras reuniones de culto,
sino que deberia ser en todo tiempo y lugar. Encerrar la




iglesia en limitadas reuniones de domingo, no obedece al
disefio completo de Dios. Debe quedarnos en claro, que
congregarnos es necesario y vital, pero debemos hacerlo para
ser efectivos en todos los ambitos de la sociedad.

La Iglesia que se reune, es la Iglesia que se expande
son efectividad. Cuando carecemos de verdadera
imparticion, careceremos de verdadera autoridad. Por eso
creo, que este libro, puede ser trascendente para los dias
actuales y los tiempos que se vienen.

Algunos solo pretenden la vida cristiana en los salones
de reunion y otros, estan diciendo que se puede vivir la vida
cristiana sin congregarse. Yo deseo plantear, que ambos
extremos estan equivocados. Creo que debemos recuperar el
equilibrio y congregarnos, siendo edificados y equipados
bajo autoridad y en plena comunién con el cuerpo, a la vez,
gue penetramos el sistema de este mundo, dando testimonio
y fruto espiritual.

Este libro, es el complemento necesario de la primera
entrega, porque esta mas enfocado en la gestion de la Iglesia
actual en la penetracion del mercado. Durante demasiado
tiempo, hemos respirado una espiritualidad fragmentada. Sin
decirlo abiertamente, muchos creyentes han aprendido a
dividir su vida en compartimentos: lo sagrado y lo secular, lo
espiritual y lo laboral, el domingo y el lunes, el altar y el
mercado. Esta division, aunque normalizada, no proviene del
corazon de Dios ni del disefio original del Reino. Es una
herencia cultural y religiosa que ha debilitado el testimonio




de la Iglesia en la sociedad y ha reducido el alcance préactico
del Evangelio.

El Reino de Dios nunca fue concebido para habitar
unicamente en el templo. Desde el principio, Dios penso la
vida como una unidad indivisible, donde su presencia, su
autoridad y su propoésito impregnaran cada dimension de la
existencia humana. Cuando la Escritura declara que “de
Jehové es la tierra y su plenitud, el mundo y los que en él
habitan” (Salmo 24:1), no establece una verdad poética, sino
una afirmacion de gobierno. Todo le pertenece, todo esta bajo
su soberania, y todo es territorio legitimo para la
manifestacion de su Reino.

Sin embargo, a lo largo de la historia, la fe fue reducida
a préacticas devocionales desconectadas de la vida cotidiana.
Se exalto la oracidn, pero se sospecho del trabajo. Se honro
el ayuno, pero se mird con recelo la prosperidad. Se hablo del
cielo, pero se descuid6 la responsabilidad en la tierra. Esta
falsa dicotomia generd generaciones de creyentes sinceros,
pero inseguros; espirituales, pero poco influyentes; piadosos
en el culto, pero ausentes en la construccion de la sociedad.

El Evangelio no nos llama a huir del mundo, sino a
vivir en el con una identidad distinta. Jesus fue claro cuando
or6 al Padre diciendo: “No ruego que los quites del mundo,
sino que los guardes del mal” (Juan 17:15). Permanecer en
el mundo no significa pertenecer a su sistema, pero tampoco
implica retirarse de sus estructuras. Significa vivir dentro de




ellas con otra logica, con otra fuente, bajo el gobierno del
Sefior.

Cristo no es Sefior solo del culto, es Sefior de la vida.
No reina Unicamente en el templo, sino también en la oficina,
en el taller, en la empresa, en el aula, en el comercio, en el
campo, en la creatividad y en la toma de decisiones diarias.
Declarar que “Jesucristo es Sefior” no es una confesion
litrgica; es una declaracion totalizante que abarca la
economia, el trabajo, la planificacion, el liderazgo y la
produccion.

El mercado, lejos de ser un espacio neutral o ajeno a la
fe, es uno de los campos de mision y gobierno mas
estratégicos de nuestra época. Alli se forman valores, se
modelan conductas, se definen prioridades y se impactan
generaciones. Alli se toman decisiones que afectan a familias
enteras, comunidades y naciones. Pretender que la Iglesia
permanezca al margen del mercado es renunciar
voluntariamente a una esfera clave de influencia.

Dios nunca tuvo problemas con el trabajo, con la
produccion ni con la creacion de recursos. Antes de que
existiera el pecado, ya existia el mandato de labrar, guardar,
administrar y desarrollar (Génesis 2:15). El trabajo no nacio
como castigo; fue parte del disefio original. EI problema no
es el trabajo, sino el corazon desde el cual se trabaja. No es
la prosperidad lo que corrompe, sino la idolatria. No es el
dinero el enemigo, sino el amor desordenado a el.




Por eso, la Iglesia esta llamada a orar... pero también
a crear. A adorar... pero también a producir. A interceder...
pero también a emprender. No como un fin en si mismo, sino
como una expresion visible del Reino de Dios en la tierra.
Una Iglesia que ora sin crear corre el riesgo de espiritualizar
su pasividad. Una Iglesia que crea sin orar termina
idolatrando sus resultados.

El mercado no es un obstaculo para la vida espiritual,
sino un escenario donde la fe se prueba, se purifica y se
manifiesta. Es alli donde la ética cristiana deja de ser discurso
y se convierte en practica. Es alli donde la integridad se
vuelve visible, donde el caracter se expone, donde la
coherencia entre lo que se cree y lo que se hace queda al
descubierto.

Los hijos de Dios no fuimos llamados a vivir desde el
miedo al sistema, ni desde la dependencia del sistema, sino
desde el gobierno del Reino. Esto implica discernimiento,
sabiduria y una mente renovada. Implica comprender que
nuestra provision no depende del mercado, pero muchas
veces Dios utiliza el mercado como instrumento. Implica
trabajar con excelencia sin rendir culto al éxito, planificar sin
perder la esperanza eterna, crecer sin perder la comunion,
prosperar sin perder el temor de Dios.

Este libro nace con la conviccion de que la Iglesia
necesita recuperar una vision integral del Reino. No para
imitar al mundo, ni para competir con él, sino para manifestar
un modelo distinto. Un modelo donde la fe no se esconde,

(o)



donde la prosperidad tiene proposito, donde el liderazgo
sirve, donde el éxito no desplaza la obediencia y donde Cristo
permanece en el centro de todo.

Emprender en el Reino no es solo iniciar proyectos; es
asumir responsabilidad espiritual sobre los recursos, las ideas
y las oportunidades que Dios confia. Es comprender que todo
lo que administramos es temporal, pero que nuestras
decisiones tienen consecuencias eternas. Es vivir con la
mirada puesta en la venida del Sefor, sin caer en una
espiritualidad evasiva que descuida el presente.

Este libro no busca glorificar el emprendimiento, sino
redimirlo. No pretende exaltar el éxito, sino someterlo a
Cristo. No intenta formar empresarios religiosos, sino hijos
de Dios maduros, conscientes de su llamado, firmes en su fe
y activos en la sociedad.

“Y todo lo que hagais, hacedlo de corazon, como para el
Sefior y no para los hombres-”
Colosenses 3:23




PARTE |
IDENTIDAD:
HIJOS QUE GOBIERNAN

—

12

'




Capitulo uno

Dios es el primer
Emprendedor

“En el principio cre6 Dios los cielos y la tierra.”
Génesis 1:1

Antes de que existiera el tiempo tal como lo
conocemos, antes de que hubiera materia, forma o estructura,
Dios ya era. Y no solo era: pensaba, disefiaba, proyectaba. La
Biblia no comienza con una reflexion abstracta sobre la
existencia divina, sino con una accion concreta de la creacion
de Dios. El primer retrato que la Escritura nos ofrece de Dios
no es el de un sacerdote oficiando un rito ni el de un juez
dictando sentencia, sino el de un Creador iniciando una obra.
Dios comienza la historia revelandose como alguien que
emprende.

Crear no fue un impulso improvisado ni un acto
cadtico. Fue el resultado de una voluntad definida, de un
disefio intencional y de un proposito claro. Cada dia de la
creacion muestra orden, secuencia, progresion y evaluacion.
Dios separa, nombra, organiza, establece limites y luego

()



observa lo que hizo. Repite una y otra vez una frase
reveladora: “Y vio Dios que era bueno”. No solo crea; evalla
la calidad de lo creado. Este detalle, muchas veces pasado por
alto, nos muestra que en Dios existe un estandar, una
busqueda de excelencia y una satisfaccion consciente por el
trabajo bien hecho.

La creacion revela a un Dios que piensa antes de
actuar, que habla y produce, que inicia procesos y los lleva a
término. No es un Dios reactivo, sino proactivo. No responde
a una necesidad externa; crea porque quiere, porque puede y
porgue tiene un propdsito. En este sentido, Dios es el primer
emprendedor: inicia algo que antes no existia, invierte de si
mismo en ello y lo sostiene con su palabra.

El concepto de emprendimiento, entendido desde una
perspectiva biblica, no nace en la economia moderna ni en
los sistemas de mercado contemporaneos. Nace en el corazon
mismo de Dios. Emprender no es simplemente abrir un
negocio; es dar forma visible a una idea concebida en lo
invisible. Es transformar una vision en realidad. Es asumir
responsabilidad sobre lo creado. Todo esto esta presente en
el relato de Génesis.

Cuando Dios crea al ser humano, no lo hace como un
espectador pasivo de la creacion, sino como un colaborador
activo. “Hagamos al hombre a nuestra imagen, conforme a
nuestra semejanza; y sefioree...” Esta declaracion es
profundamente reveladora. Dios no solo crea al hombre; le
transfiere una funcién. No lo pone en la tierra solo para

()



sobrevivir, sino para gobernar, administrar y desarrollar lo
que El habia comenzado.

La imagen de Dios en el hombre no se limita a lo moral
o espiritual; incluye la capacidad de crear, planificar,
organizar y proyectar. El ser humano refleja a su Creador no
solo cuando ora o adora, sino también cuando disefia,
construye, cultiva, innova y administra. La creatividad no es
un lujo humano; es un atributo divino impartido.

Por eso, el trabajo no aparece en la Biblia como
consecuencia del pecado, sino como parte del disefio original.
Antes de la caida, Adan ya tenia una asignacion: labrar y
guardar el huerto. Estas palabras implican accion,
responsabilidad, cuidado, desarrollo y continuidad. Dios
confia algo valioso al hombre y espera que lo administre. No
lo crea para la ociosidad, sino para la productividad con
sentido.

Este punto es crucial para desarmar una de las
distorsiones mas dafiinas dentro de la Iglesia: la idea de que
lo espiritual es lo opuesto a lo productivo. Bajo esta logica
errada, cuanto mas espiritual alguien parece, menos
involucrado deberia estar en los asuntos practicos de la vida.
Pero esta vision no proviene de la Biblia, sino de una
espiritualidad deformada que separa lo que Dios nunca
separo.

Este llamado pertenece de manera particular a los
ministros destinados a servir a Dios en dedicacion plena. El

(1)



ministerio exige un corazon indiviso, y es natural que quienes
hemos sido escogidos por el Sefor para edificar a los santos
seamos apartados del sistema, para que nuestra labor sea
verdaderamente eficaz. El mercado no es el terreno de
quienes hemos recibido los dones de ascension; nuestra
mision es impartir vida y direccién a los hijos de Dios,
capacitandolos para obrar con fidelidad en todo tiempo y
lugar.

Pablo instruyd a Timoteo a confiar lo recibido en
hombres fieles y capaces de ensefiar a otros, y lo exhorto a
soportar las pruebas como buen soldado de Jesucristo,
recordandole que ningun soldado se enreda en los negocios
de la vida (2 Timoteo 2:2 al 4). Es evidente que esta
exhortacion no abarca a todos los creyentes, sino a aquellos
que han sido llamados al servicio ministerial.

Por ello ensefio que todo pastor y ministro, en la
medida de lo posible, debe procurar servir a Dios a tiempo
completo, apartandose de ocupaciones que puedan disminuir
su potencial. No afirmo que tener un trabajo adicional o un
negocio sea pecado; sostengo, mas bien, que Dios es
poderoso para proveer abundantemente a sus siervos, y que
si buscamos la excelencia para El, debemos mantenernos con
la mirada fija en nuestra mision, que es la capacitacién de los
santos.

Estoy convencido de que lo méas saludable para toda
congregacion es contar con un pastor dedicado plenamente,
pues son los ministros de Dios quienes instruyen, imparten

(1)



autoridad espiritual y ayudan a los santos a despertar sus
dones y talentos. Somos nosotros quienes debemos
ensefarles a depender del Espiritu Santo y a vivir bajo Su
gobierno en todo momento. Reitero: los ministros no
podemos dispersarnos en intereses ajenos a la obra divina, ni
en negocios, ni en pasividad doméstica. Nuestra tarea es
permanecer en comunion profunda con Dios y en la obra que
El nos ha confiado para el bien de Su pueblo

Dicho esto, debemos comprender que Dios no
considera inferior la tierra frente al cielo para manifestar Su
Reino. No desprecia los procesos, los tiempos ni los recursos.
Al contrario, los disefia y los bendice. Y cuando crea al
hombre, lo hace con la intencion de que continte lo que El
inicid. ElI mandato cultural, fructificad, multiplicaos, llenad
la tierra y sojuzgadla, es en esencia, un llamado a emprender
en la tierra Su gobierno divino.

Emprender, entonces, no es una ambicion carnal en si
misma. Puede convertirse en ella, pero no lo es por
naturaleza. Es una expresion del disefio original cuando nace
del corazon correcto y se somete al propésito de Dios. El
problema no es crear; el problema es crear sin Dios. No es
producir; es producir para uno mismo. No es prosperar; es
prosperar olvidando la fuente.

La caida del hombre no anulé el disefio, pero lo
distorsiond. El trabajo pasé de ser gozo a ser fatiga, de ser
cooperacion a ser lucha, de ser administracion a ser
supervivencia. Sin embargo, aun en medio de la maldicion,

()



Dios no eliminé el llamado. EI hombre siguio trabajando,
creando, construyendo. La redencion en Cristo no elimina el
trabajo; lo redime. Le devuelve sentido, proposito y
direccion.

Jesis mismo asumid esta logica. Antes de iniciar su
ministerio publico, pasé afios trabajando con sus manos. El
Hijo de Dios no considero indigno el oficio, ni ajena la vida
laboral. Y cuando ensefid, lo hizo usando ejemplos del
mercado, del campo, de la administracion, de inversiones, de
talentos, de siembra y cosecha. El lenguaje del Reino esta
profundamente conectado con la vida productiva.

Comprender que Dios es el primer emprendedor nos
libera de dos extremos igualmente peligrosos. Por un lado,
nos libra de idolatrar el emprendimiento como si fuera la
fuente de identidad y seguridad. Por otro, nos libera de
demonizarlo como si fuera incompatible con la
espiritualidad. El equilibrio del Reino nos ensefia que todo
comienza en Dios, se desarrolla con Dios y vuelve a Dios.

Cuando la Iglesia pierde esta vision, forma creyentes
fragmentados: apasionados en la adoracidn, pero inseguros
en el mercado; fervientes en la oracion, pero temerosos al
tomar decisiones; llenos de fe para lo eterno, pero paralizados
frente a lo practico. Recuperar la verdad de que Dios es un
Creador activo nos devuelve una fe integral, capaz de orar y
actuar, de creer y construir.

18

—
| —



Este segundo libro sobre la Iglesia en el mercado, parte
de esta verdad fundamental: el emprendimiento no es un
invento humano que Dios tolera, sino una expresion del
caracter divino que El desea redimir y gobernar. El llamado
no es a copiar los modelos del mundo, sino a manifestar el
disefio del Reino en cada proyecto, idea y responsabilidad
gue asumimos.

En la proxima parte profundizaremos en como esta
verdad se traslada al ser humano como portador de la imagen
de Dios, como el trabajo se conecta con la adoracién, y como
emprender se convierte en una forma de obediencia cuando
nace del Espiritu y se rinde al Sefiorio de Cristo.

Si Dios cre6 al hombre a su imagen y semejanza,
entonces todo aquello que procede de Su naturaleza quedo,
en alguna medida, impreso en la esencia humana. No como
igualdad ontologica, sino como reflejo funcional. Entre esos
atributos comunicables se encuentra la capacidad de
imaginar, disefiar, crear y dar forma a lo que ain no existe.
La creatividad no es un adorno del alma; es una huella del
Creador en la criatura.

Cuando observamos el relato de la creacion,
descubrimos que Dios no actla por repeticibn mecanica.
Cada dia introduce algo nuevo, distinto, especifico. La luz no
es igual al firmamento, el firmamento observes a otras leyes
que la tierra, y la vida animal manifiesta una diversidad que
desborda cualquier légica minimalista. Dios no crea por
obligacion ni por economia de recursos; crea con abundancia,

()



con variedad y con belleza. La creatividad divina no busca
simplemente funcionalidad, sino plenitud.

Este dato es crucial para comprender el llamado del
hombre en la tierra. El ser humano no fue creado para
reproducir lo minimo necesario para subsistir, sino para
desplegar el potencial que Dios colocd dentro de él. La
mediocridad nunca fue parte del disefio original. El huerto no
era un terreno salvaje para sobrevivir; era un espacio
disefiado para ser cultivado, desarrollado y expandido bajo el
cuidado del hombre.

Cuando Dios coloca a Adan en el huerto, no le entrega
un sistema terminado, sino un proyecto vivo. El huerto debia
ser trabajado, cuidado, protegido y, en algin punto,
extendido. Esto implica que el hombre debia aprender,
decidir, innovar y asumir responsabilidad. Emprender, en
este contexto, no es acumular, sino administrar lo que Dios
confia. No es poseer, sino responder ante el Dador.

Aqui se revela una verdad fundamental: el
emprendimiento del Reino siempre nace de la mayordomia,
no de la ambicion. La ambicién se origina en el deseo de
apropiarse; la mayordomia surge del llamado a cuidar lo que
no nos pertenece. Dios nunca le dijo a Adan que el huerto era
suyo; le dijo que lo guardara. Esa distincion cambia por
completo la manera en que entendemos el trabajo, la
creatividad y el progreso.

20

—
| —



La caida trastorno esta dindmica. EI hombre dejo de
verse como administrador y comenzo a verse como duefio. El
trabajo dejo de ser una extension de la comunion con Dios y
se convirti6 en un medio de supervivencia. El sudor
reemplazo al gozo, la competencia sustituyé a la cooperacion
y el temor desplazo a la confianza. Sin embargo, aun en ese
contexto, Dios no anul6 la capacidad creativa del hombre. La
distorsion no elimind el disefio; lo contamino.

Por eso, la redencion en Cristo no apunta a anular la
creatividad humana, sino a redimirla. ElI Evangelio no nos
Ilama a dejar de crear, sino a crear desde otra fuente. No nos
invita a abandonar los proyectos, sino a someterlos al Reino.
No nos exige pasividad, sino alineacion. En Cristo, el hombre
no deja de trabajar; aprende a trabajar desde el descanso de
la obediencia.

Jesus mismo revela esta verdad cuando declara: “Mi
Padre hasta ahora trabaja, y yo trabajo” (Juan 5:17). Esta
afirmacion es profundamente reveladora. Aun después de la
creacion, Dios sigue trabajando. Sostiene, ordena, gobierna,
interviene. El trabajo no ceso en el séptimo dia; cambié de
naturaleza. El reposo de Dios no fue inactividad, sino
gobierno sin esfuerzo. Desde ese reposo, el Padre sigue
obrando, y el Hijo se une a esa obra.

Cuando JesUs llama a sus discipulos, no los invita a
una vida desconectada de la realidad, sino a una vida con
propoésito eterno en medio de ella. Muchos de ellos eran
trabajadores, emprendedores en pequefia escala, hombres

()



acostumbrados a gestionar recursos, redes, tiempos y
responsabilidades. Jesus no desprecia esa experiencia; la
redirecciona. Los forma para que comprendan que el Reino
de Dios no anula sus habilidades, sino que las resignifica.

Esto nos lleva a una comprensiéon mas profunda del
emprendimiento como reflejo del caracter de Dios.
Emprender no es simplemente iniciar algo nuevo; es
responder a un llamado creativo con obediencia. Es discernir
una necesidad, recibir una idea, evaluar un proceso y avanzar
confiando en Dios. Es aceptar el riesgo no desde la
imprudencia, sino desde la fe. Es trabajar con diligencia, pero
sin ansiedad. Es planificar, pero sin idolatrar los resultados.

Cuando el emprendimiento se desconecta del caracter
de Dios, se convierte en una fuente de opresion. Produce
agotamiento, competencia desmedida, orgullo o frustracion.
Pero cuando nace del Espiritu, se convierte en un canal de
bendicion. Trae orden donde hay caos, provision donde hay
escasez, esperanza donde hay desesperanza. Se transforma en
una herramienta del Reino.

Aqui la Iglesia necesita una profunda renovacion de
pensamiento. Durante afios se ha ensefiado, explicita o
implicitamente, que el llamado mas elevado es el que se
ejerce dentro del templo. Como resultado, muchos creyentes
han vivido su vida laboral como un “mal necesario” que solo
sirve para sostener su verdadera vida espiritual. Esta vision
no solo es incompleta; es dafiina. Reduce el alcance del Reino
y debilita el testimonio cristiano en la sociedad.

(2)



Dios no unge solo al que predica; unge al que
administra con justicia, al que crea con integridad, observen
al que lidera con humildad, al que innova con proposito. El
aceite del Espiritu no esta reservado para el pulpito; fluye alli
donde un hijo de Dios decide honrar al Padre con lo que hace.
Cuando esto se comprende, el trabajo deja de ser un espacio
secular y se convierte en un lugar de manifestacion del Reino.

Emprender como reflejo del caracter de Dios también
implica aceptar limites. Dios crea con orden y establece
fronteras. No todo lo posible es legitimo. No toda idea es
aprobada. No todo crecimiento es saludable. La creatividad
redimida no busca romper limites, sino discernirlos. Aprende
a decir no, a esperar tiempos, a someterse a procesos. La
paciencia también es una expresion de fe.

En este punto, el emprendimiento del Reino se
diferencia radicalmente del emprendimiento del sistema. El
sistema valora la velocidad; el Reino valora el proceso. El
sistema celebra el resultado; el Reino honra la obediencia. El
sistema mide éxito por acumulacion; el Reino lo mide por
fidelidad. Estas diferencias no son menores; definen la fuente
desde la cual se vive y se construye.

Cuando la Iglesia recupera la revelacion de que Dios
es el primer emprendedor, deja de temer al mercado y deja
de idolatrarlo. Aprende a entrar en él con discernimiento,
autoridad espiritual y humildad. Forma creyentes que no
dependen del sistema, pero saben operar dentro de él.

23

—
| —



Hombres y mujeres que no negocian su fe por oportunidades,
ni rechazan oportunidades por miedo.

Este capitulo nos devuelve al origen. Nos recuerda que
crear no es un acto carnal cuando nace de Dios. Que trabajar
no es una distraccion espiritual cuando se hace para Su gloria.
Que emprender no es un desvio del llamado a ser santos, sino
una de sus expresiones posibles cuando el corazon esta
alineado.

Desde esta verdad avanzaremos en los proximos
capitulos hacia una comprension mas profunda de la
identidad del hijo de Dios como gobernante espiritual,
mayordomo fiel y portador del Reino en cada esfera de la
vida. Porque solo cuando entendemos quién es Dios,
podemos comprender quiénes somos nosotros y para que
fuimos enviados al mundo.

“Haced todo sin murmuraciones y contiendas, para que
seais irreprensibles y sencillos, hijos de Dios sin mancha
en medio de una generacion maligna y perversa, en medio
de la cual resplandecéis como luminares en el mundo;

asidos de la palabra de vida...”
Filipenses 2:14 al 16




Capitulo dos

Imagen, dominio
Y mayordomia

“El que es fiel en lo muy poco, también en lo mas es fiel; y
el que en lo muy poco es injusto, también en lo mas es
injusto.”

Lucas 16:10

Toda comprension sana del rol del creyente en la tierra
debe comenzar por una correcta comprensién de su
identidad. El problema no es, en primer lugar, lo que
hacemos, sino desde ddénde lo hacemos. La Iglesia ha
intentado durante afos corregir conductas sin sanar
identidades, modificar practicas sin transformar la raiz, exigir
frutos sin cuidar el fundamento. Pero el Reino de Dios opera
siempre desde el ser hacia el hacer, desde la identidad hacia
la funcion. Esa es la dinamica del Nuevo Pacto.

El relato de Génesis establece un orden que no puede
ser ignorado: primero Dios crea al hombre a su imagen y
semejanza, y luego le confia dominio. El gobierno no es un
premio; es una consecuencia. EI hombre no gobierna para

()



convertirse en imagen de Dios, gobierna porque ya fue
creado a Su imagen. Cuando este orden se invierte, el
dominio se vuelve abuso, la autoridad se vuelve opresion y
el trabajo se convierte en idolatria.

La expresion “imagen y semejanza’ no es una formula
poética ni una idea abstracta. Es una declaracion funcional.
En el mundo antiguo, la imagen de un rey representaba su
autoridad en territorios donde él no estaba fisicamente
presente. Colocar su imagen era afirmar su gobierno. De la
misma manera, Dios coloca al hombre en la tierra como su
representante visible. El hombre no es duefio de la creacion;
es portador de una autoridad delegada.

Esta verdad redefine por completo la manera en que el
creyente se relaciona con el trabajo, la economia, los recursos
y el mercado. Si somos imagen, no actuamos por cuenta
propia. Si somos representantes, no tomamos decisiones
desconectadas del Rey. Si ejercemos dominio, lo hacemos
bajo rendicion de cuentas. El dominio biblico no es
autonomia; es delegacion.

El mandato de “sefiorear” nunca fue una licencia para
explotar, sino un llamado a gobernar con el caracter de Dios.
Dios gobierna creando, ordenando, sosteniendo y dando
vida. Su dominio no destruye; edifica. No oprime; organiza.
No consume; multiplica. Por lo tanto, cuando el hombre
ejerce dominio fuera del caracter de Dios, deja de reflejar Su
imagen y comienza a deformarla.

26

—
| —



Aqui surge una distorsion grave que ha marcado tanto
al sistema del mundo como a sectores de la Iglesia: la
confusion entre dominio y posesion. El sistema ensefia que
dominar es poseer, acumular, controlar y excluir. El Reino
ensefia que dominar es administrar, cuidar, desarrollar y
servir. Esta diferencia no es semantica; es espiritual.

La mayordomia es el lenguaje del Reino. Todo lo que
Dios confia al hombre, tiempo, dones, recursos, ideas,
oportunidades, esta sujeto a administracién, no a
apropiacion. La Biblia es clara y consistente en este punto:
“Del Serior es la tierra y todo lo que hay en ella” (Salmos
24:1). El hombre trabaja la tierra, pero no la posee. Produce,
pero no es la fuente. Administra, pero no es el duefio.

Cuando esta verdad se pierde, el trabajo se vuelve una
carrera por la seguridad personal, y el dinero se transforma
en un sustituto de la confianza en Dios. El hombre comienza
a vivir para proteger lo que cree suyo, en lugar de rendir
cuentas por lo que le fue confiado. En ese punto, el mercado
deja de ser un espacio de gobierno del Reino y se convierte
en un campo de ansiedad, competencia y temor.

Dios nunca tuvo la intencion de que el dominio fuera
delegado al sistema en ausencia de la Iglesia. Sin embargo,
eso es exactamente lo que ocurrié. A medida que la fe fue
confinada al &mbito privado y religioso, el gobierno practico
de la sociedad qued6 en manos de estructuras desconectadas
del temor de Dios. La Iglesia, en muchos casos, se retird del

27

—
| —



pensamiento, de la economia, de la produccion y de la
cultura, creyendo que eso la hacia mas espiritual.

El resultado fue una fe sin influencia y un mundo sin
referencia espiritual. Cuando la Iglesia renuncia al dominio,
no se vuelve humilde; se vuelve irrelevante. La humildad
biblica no es ausencia de autoridad, sino ejercicio correcto de
ella. Jesus, el modelo perfecto, fue el hombre més humilde
que camino la tierra y, al mismo tiempo, el que habl6 con
mayor autoridad.

Recuperar la revelacion del dominio espiritual no
significa buscar poder econémico como fin, ni controlar
sistemas para imponer una agenda religiosa. Significa volver
a asumir la responsabilidad de vivir como hijos maduros,
conscientes de que cada esfera de la vida es una oportunidad
para reflejar el gobierno de Dios. El dominio comienza en lo
invisible antes de manifestarse en lo visible.

Por eso, el problema de muchos creyentes en el
mercado no es la falta de oportunidades, sino la falta de
mentalidad de Reino. Operan como empleados del sistema,
aun cuando son hijos del Rey. Toman decisiones desde el
temor y no desde la fe. Se adaptan a practicas injustas para
sobrevivir, en lugar de establecer principios para transformar.
No porque sean malos, sino porque nunca fueron
discipulados para gobernar.

La Escritura ensefia que el gobierno comienza con la
renovacion de la mente. Pensar como imagen de Dios implica

()



rechazar la mentalidad de escasez, dependencia Yy
resignacion. No para caer en soberbia, sino para caminar en
responsabilidad. El hijo que sabe quién es no necesita
probarlo; simplemente vive conforme a su identidad.

Este dominio no se expresa primero en grandes
plataformas, sino en la fidelidad cotidiana. En cémo se
administra un pequefo recurso, en como se honra una palabra
dada, en como se maneja una oportunidad sin supervision, en
como se responde a la presion del sistema. El Reino no se
manifiesta solo en decisiones visibles, sino en convicciones
invisibles.

Como cite al principio, Jesus ensefid que el que es fiel
en lo poco, también lo sera en lo mucho. Esta afirmacion no
es un principio administrativo; es una ley espiritual. El
dominio se desarrolla, no se improvisa. La mayordomia
forma carécter. El caracter sostiene la autoridad. Y la
autoridad permite influencia sin corrupcion.

Cuando la Iglesia entiende que fue creada para reflejar
la imagen de Dios y ejercer dominio a través de la
mayordomia, deja de mendigar espacio en el mundo y
comienza a ocuparlo con sabiduria. No desde la imposicion,
sino desde el testimonio. No desde la arrogancia, sino desde
la coherencia. No desde el miedo, sino desde la fe.

Ejercer dominio espiritual en medio de sistemas
imperfectos es uno de los mayores desafios para los hijos del
Reino. No vivimos en el huerto, sino en un mundo marcado

()



por la caida, donde las estructuras econdmicas, politicas y
culturales muchas veces operan desde principios contrarios
al caracter de Dios. Sin embargo, la presencia de un sistema
caido no cancela la responsabilidad del creyente de vivir
conforme al disefio original. Al contrario, la vuelve mas
necesaria.

La tentacion permanente es delegar el dominio.
Cuando el sistema parece demasiado complejo, injusto o
agresivo, muchos creyentes optan por una fe de repliegue. Se
refugian en lo espiritual como escape, reducen su expectativa
a la vida eterna y resignan toda influencia presente. Pero esta
actitud no es humildad; es renuncia. No es santidad; es temor
disfrazado de espiritualidad.

Dios nunca le dijo a la Iglesia que se escondiera hasta
que Cristo vuelva. Le confid una mision activa: ser sal y luz.
Ambas imagenes implican contacto, friccion y presencia. La
sal no preserva desde lejos, y la luz no ilumina si se encierra.
El dominio espiritual no se ejerce evitando el mundo, sino
permaneciendo en él sin perder identidad.

Aqui es donde la mayordomia se vuelve una clave
central. El creyente no controla el sistema, pero si controla
sus decisiones dentro de el. No define todas las reglas, pero
decide desde qué principios vive. No es responsable de todo
lo que sucede, pero si de como responde. La mayordomia
comienza cuando el hijo de Dios asume responsabilidad por
lo que esta a su alcance, sin excusarse en la corrupcion
generalizada.

30

—
| —



Ejercer mayordomia en el mercado implica una ética
superior. No una ética negociable segun la conveniencia, sino
una coherencia nacida del temor de Dios. Significa decir la
verdad cuando la mentira parece méas rentable. Significa
honrar compromisos cuando romperlos seria mas facil.
Significa pagar el precio de la integridad aun cuando no haya
reconocimiento inmediato.

Este tipo de dominio no suele ser celebrado por el
sistema, pero es profundamente reconocido en el Reino. Dios
no mide el éxito como el mundo lo mide. Mientras el sistema
exalta resultados visibles, Dios observa procesos invisibles.
Mientras el mercado premia la astucia, el Reino honra la
fidelidad. Esta diferencia protege al creyente de dos extremos
peligrosos: la idolatria del control y la pasividad religiosa.

La idolatria del control aparece cuando el hombre
confunde dominio con autosuficiencia. Cree que todo
depende de su capacidad, su estrategia o su esfuerzo. En este
punto, la mayordomia se transforma en posesion, y el
dominio se convierte en carga. El creyente comienza a vivir
desde la ansiedad, defendiendo lo que cree suyo, temiendo
perderlo todo si falla. Paradojicamente, cuanto méas controla,
menos descansa.

La pasividad religiosa, en cambio, se disfraza de
dependencia espiritual. El creyente evita asumir
responsabilidad, no planifica, no se prepara, no decide, y
atribuye su inmovilidad a la voluntad de Dios. Espera
intervenciones sobrenaturales para suplir lo que podria haber

()



sido administrado con diligencia. Esta actitud no es fe; es
negligencia espiritual.

El equilibrio del Reino se encuentra en una
mayordomia activa y rendida. El creyente trabaja como si
todo dependiera de su obediencia, pero confia como si todo
dependiera de Dios. Planifica, pero ora. Avanza, pero
escucha. Administra, pero no se apropia. Esta tension santa
mantiene el corazon alineado y las manos ocupadas.

La Escritura muestra una y otra vez que Dios confia
mayores responsabilidades a quienes han aprendido a
administrar bien las pequefias. No porque Dios necesite
probar algo, sino porque el corazén se forma en el proceso.
El dominio espiritual no se recibe de golpe; se desarrolla con
el tiempo. Cada decision fiel prepara al creyente para una
influencia mayor.

En este punto, resulta evidente que el problema no es
el mercado, sino la falta de formacidn de la Iglesia para vivir
en él. Muchos creyentes fueron discipulados para asistir, pero
no para gobernar; para consumir ensefianza, pero no para
aplicar principios; para esperar bendicion, pero no para
administrar responsabilidad. Recuperar la ensefianza biblica
sobre imagen, dominio y mayordomia es esencial para
formar hijos maduros, preparados para penetrar el sistema.

El dominio del Reino no busca imponerse por la
fuerza, sino establecerse por la coherencia. Cuando un
creyente vive conforme a su identidad, su vida se convierte

(%)



en un mensaje. Su manera de trabajar, de liderar, de tratar a
otros, de manejar recursos, habla méas fuerte que cualquier
discurso. ElI mercado observa, evalia y, muchas veces,
respeta una fe que se expresa con integridad.

Esta es una de las formas mas poderosas de testimonio
en nuestra época. En un mundo cansado de palabras vacias,
la vida coherente se vuelve profética. El creyente que
administra bien lo que Dios le confiéo se convierte en
evidencia viva de que el Reino es real, presente y
transformador.

Cuando la Iglesia comprende que fue creada a imagen
de Dios para ejercer dominio a través de la mayordomia, deja
de preguntarse si tiene permiso para estar en el mercado.
Entiende que tiene responsabilidad. No busca validacion del
sistema, ni se somete a él por temor. Camina con humildad,
pero con conviccion. Sirve, pero no se diluye. Participa, pero
no negocia su fe.

Este capitulo nos confronta con una pregunta
inevitable: ¢estamos viviendo como hijos que gobiernan o
como huérfanos que sobreviven? La respuesta no se
encuentra en declaraciones publicas, sino en decisiones
privadas. En como manejamos el tiempo, el dinero, las
oportunidades y las relaciones. Alli se revela si entendimos
lo que significa ser imagen de Dios en la tierra.

Desde esta base, los conceptos de la Iglesia en el
mercado, avanzaran hacia una confrontacién necesaria con la

(%)



mentalidad de sistema, la renovacion del pensamiento y la
aplicacion practica de la fe en la economia, el trabajo y el
emprendimiento. Porque solo una Iglesia que entiende quién
es, puede discernir como vivir y hacia donde avanzar.

“Mds vosotros sois linaje escogido, real sacerdocio, nacion
santa, pueblo adquirido por Dios, para que anunciéis las
virtudes de aquel que os llamo de las tinieblas a su luz

admirable...”
1 Pedro 2:9




Capitulo tres

Mentalidad de Reino
Vs.
Mentalidad de sistema

“El que se deja controlar por su mentalidad humana
tendra muerte, pero el que deja que el Espiritu controle su
mente tendra vida y paz.”

Romanos 8:6 PDT

Toda transformacién genuina en la vida del creyente
comienza en la mente. No en las circunstancias, no en las
oportunidades, no en los recursos disponibles, sino en la
manera de pensar. Por eso la Escritura no llama primero a
cambiar conductas, sino a renovar el entendimiento. Mientras
la mente permanezca cautiva de un sistema de pensamiento
ajeno al Reino, aun el hijo de Dios vivira por debajo de su
disefio, limitado en su accionar y condicionado en su fe.

La mentalidad de sistema es mas que una forma de
pensar economica o laboral; es una cosmovision completa.
Es una manera de interpretar la vida, el éxito, la seguridad y
el futuro. Opera desde la escasez, el temor, la competencia y

(%)



la autosuficiencia. Ensefia que el valor personal esta ligado al
rendimiento, que la provision depende del control y que el
fracaso es una amenaza a la identidad. En este marco, el
hombre vive presionado por sostener lo que tiene y alcanzar
lo que adn no logro.

La mentalidad de Reino, en cambio, nace de la
filiacion. No se construye desde el miedo, sino desde la
pertenencia. El hijo no vive para probar su valor; vive desde
un valor recibido. No trabaja para ser aceptado; trabaja
porque ya fue aceptado. Esta diferencia, aunque sutil en
apariencia, redefine por completo la manera en que el
creyente se relaciona con el mercado, el trabajo y el progreso.

Uno de los mayores danos que la mentalidad de
sistema ha producido en la Iglesia es la normalizacion de la
esclavitud interior. Muchos creyentes aman a Dios
sinceramente, pero viven atados al temor de no tener, de no
llegar, de no sostenerse. Trabajan agotados, deciden
ansiosos, avanzan con culpa cuando prosperan y con
verguenza cuando fracasan. No porque Dios lo demande,
sino porque su mente sigue operando bajo principios que no
provienen del Reino.

La Escritura muestra con claridad que la esclavitud no
siempre es externa. Israel salié de Egipto en una noche, pero
Egipto tardo generaciones en salir de Israel. Aungue eran
libres fisicamente, seguian pensando como esclavos.
Extrafiaban el sistema que los oprimia porque les ofrecia una
falsa sensacion de seguridad. Esta misma dinamica se repite

(%)



hoy en muchos creyentes que, aungque nacieron de nuevo,
siguen dependiendo emocional y mentalmente del sistema
que los limita.

La mentalidad de sistema ensefia a vivir reaccionando.
Reaccionar a la economia, reaccionar a las crisis, reaccionar
a las amenazas, reaccionar a la presion social. EI Reino, en
cambio, llama a vivir gobernando. Gobernar no significa
controlar todo, sino responder desde convicciones firmes, no
desde impulsos circunstanciales. El hijo de Dios no niega la
realidad, pero tampoco se somete a ella como autoridad final.

Aqui aparece una tension inevitable: el creyente vive
dentro del sistema, pero no puede pensar como el sistema.
Trabaja en él, comercia en él, interactta con sus reglas, pero
no adopta sus valores como absolutos. Esta distincion es
clave. Cuando la Iglesia pierde esta claridad, cae en uno de
dos extremos: o huye del sistema por temor a contaminarse,
0 se somete a él por miedo a quedarse afuera.

Ambas posturas nacen de la misma raiz: una identidad
debilitada. EI que huye lo hace porque no confia en la obra
de Dios en su interior. El que se somete lo hace porque busca
seguridad donde no la hay. La mentalidad de Reino, en
cambio, permite estar presente sin diluirse, participar sin
rendirse, avanzar sin negociar la fe.

La renovacion de la mente no es un acto instantaneo;
es un proceso continuo. Implica desaprender patrones
profundamente arraigados y aprender a pensar conforme a la

€3



verdad. Esto incluye la manera en que se concibe el trabajo,
el dinero, el éxito y el futuro. No basta con confesar promesas
si las decisiones siguen naciendo del temor. No alcanza con
declarar fe si la planificacion sigue siendo reactiva.

Pensar como hijo y no como huérfano es uno de los
mayores desafios del creyente en el mercado. El huérfano
vive desde la inseguridad. Necesita demostrar, acumular,
competir y protegerse. El hijo vive desde la confianza. Puede
compartir, esperar, sembrar y descansar. El huérfano
pregunta constantemente “;y si no alcanza?”. El hijo
pregunta “;qué espera el Padre de mi en este tiempo?”.

Esta diferencia se refleja en la manera de enfrentar los
desafios. Ante una crisis, la mentalidad de sistema se paraliza
0 especula. La mentalidad de Reino discierne y se prepara.
Ante una oportunidad, el sistema se apresura por miedo a
perderla. EI Reino evalla por temor de Dios. Ante el
crecimiento, el sistema se exalta. El Reino se humilla y
agradece.

La fe que huye del sistema no transforma nada. La fe
gue se somete al sistema pierde su voz. La fe del Reino
camina en medio del sistema con discernimiento, sin
depender de él ni temerle. Esta fe entiende que la provision
viene de Dios, aunque muchas veces llegue a traves de
estructuras humanas. Por eso no idolatra el canal ni desprecia
el medio.

38

—
| —



El apostol Pablo exhorta a no conformarse a este siglo,
sino a ser transformados por la renovacion de la mente
(Romanos 12:2). Esta exhortacion no es abstracta; es
profundamente practica. Implica pensar distinto sobre el
éxito, el fracaso, la abundancia y la pérdida. Implica dejar de
medir la vida solo por resultados visibles y comenzar a
medirla por fidelidad, obediencia y alineacion con el
proposito eterno.

Cuando la mente no es renovada, aun las bendiciones
se vuelven peligrosas. El creyente puede prosperar
externamente y empobrecerse internamente. Puede avanzar
en el mercado y retroceder en la comunion. Puede ganar
influencia y perder sensibilidad espiritual. La mentalidad de
sistema no distingue entre progreso y propasito; el Reino si.

La renovacion de la mente no ocurre por acumulacion
de informacion, sino por alineacién con la verdad. Muchos
creyentes conocen versiculos, principios y conceptos, pero
siguen tomando decisiones desde patrones antiguos. Esto
sucede porque la mente no se transforma solo con
conocimiento biblico, sino con obediencia progresiva. Cada
vez que los hijos de Dios decidimos confiar en Dios por
encima del sistema, la mente se reconfigura. Cada vez que
elegimos fidelidad en lugar de conveniencia, el Reino gana
terreno interior.

El sistema educa para reaccionar rapidamente. Premia
la inmediatez, la velocidad y la ventaja competitiva. El
Reino, en cambio, forma para discernir. Ensefia a esperar, a

(®)



consultar al Sefior, a evaluar consecuencias eternas antes de
actuar. Esta diferencia se vuelve especialmente visible en el
mercado, donde la presion por decidir rapido puede empujar
al creyente a comprometer convicciones profundas por
resultados inmediatos.

Aqui surge una confusion frecuente entre fe vy
presuncion. La mentalidad de sistema suele disfrazar la
presuncion de valentia espiritual. Empuja a avanzar sin
direccion, a asumir riesgos sin cobertura espiritual, a llamar
“fe” a decisiones tomadas desde el orgullo o la ansiedad. La
fe del Reino, en cambio, siempre nace de una palabra
recibida. No se mueve para probar a Dios, sino porque ha
escuchado a Dios.

La presuncion dice: “Dios me va a respaldar porque
esto me conviene”. La fe dice: “Avanzo porque Dios me
hablo, aun si el resultado no es inmediato”. Esta distincion
protege al creyente de grandes heridas. Muchos fracasos
espirituales en el mercado no nacieron de la maldad, sino de
decisiones no discernidas. La mente aun moldeada por el
sistema confunde oportunidad con llamado, crecimiento con
aprobacion divina, visibilidad con proposito.

Renovar la mente implica aprender a detenerse. En un
mundo que glorifica el movimiento constante, el Reino honra
la quietud obediente. “Estad quietos, y conoced que yo soy
Dios” (Salmos 46:10), no es una invitacion a la pasividad,
sino a la alineacion. El que se detiene delante de Dios no
pierde tiempo; gana direccion.

(®)



Otra caracteristica de la mentalidad de sistema es la
dependencia emocional del resultado. El valor del individuo
queda atado al exito visible. Cuando las cosas van bien, hay
euforia; cuando van mal, hay derrumbe. Esta montafia rusa
emocional desgasta profundamente al creyente. El Reino, en
cambio, ensefia a vivir desde la estabilidad de la identidad. El
hijo de Dios no cambia su valor segun el balance del mes ni
Su paz segun las circunstancias externas.

Esto no significa indiferencia ni irresponsabilidad.
Significa madurez. El creyente del Reino se duele cuando
pierde, aprende cuando falla y se alegra cuando prospera,
pero no se define por ninguna de esas estaciones. Su
identidad permanece firme porque esta anclada en Cristo, no
en el sistema.

La mentalidad de sistema también promueve la
competencia como norma. Ensefia que el progreso de uno
requiere la caida de otro. EI Reino introduce una ldgica
diferente: la de la cooperacion bajo propdsito. Esto no
elimina el esfuerzo personal ni la excelencia, pero transforma
la motivacion. El creyente deja de ver al otro como amenaza
y comienza a verlo como projimo. Esta manera de pensar no
es ingenua; es profundamente revolucionaria.

En el mercado, esta mentalidad se traduce en préacticas
concretas: honestidad donde otros engafian, generosidad
donde otros retienen, justicia donde otros aprovechan. Estas
decisiones no siempre producen ganancias inmediatas, pero
construyen una autoridad espiritual que el sistema no puede

()



otorgar ni quitar. Con el tiempo, esa autoridad abre puertas
que la astucia nunca podria abrir.

Vivir en el sistema sin ser gobernado por él exige una
vigilancia constante del corazon. El sistema no solo presiona
desde afuera; seduce desde adentro. Ofrece reconocimiento,
control, seguridad aparente. El creyente debe examinar
continuamente desde dénde toma decisiones. ;Desde la fe o
desde el miedo? ¢Desde la obediencia o desde la ambicion?
¢Desde la dependencia de Dios o desde la autosuficiencia?

El Espiritu Santo cumple aqui un rol insustituible. El
no solo consuela; guia. No solo edifica; corrige. No solo
anima; advierte. Una mente renovada aprende a escuchar Su
voz en lo cotidiano, no solo en lo espiritualizado. Aprende a
consultar a Dios antes de firmar, antes de invertir, antes de
asociarse, antes de avanzar. Esta dependencia no debilita;
fortalece.

La Iglesia necesita comprender que la batalla mas
intensa no se libra en el mercado, sino en la mente de los hijos
de Dios. Alli se decide si la fe serd una fuerza transformadora
0 un discurso privado. Alli se define si el hijo de Dios vivira
gobernando o sobreviviendo. Alli se establece si el Reino
influird en el sistema o si el sistema moldeara al creyente.

La mentalidad de Reino no se hereda automaticamente
con la conversion; se forma con discipulado, practica y
correccion. Por eso este libro no apunta solo a inspirar, sino
a confrontar con amor. No busca producir entusiasmo

(%)



momentaneo, sino una transformacion profunda y sostenida.
Porgue una Iglesia con mentalidad de Reino no solo ora
mejor; vive mejor, decide mejor y deja huellas eternas.

Este capitulo nos deja frente a una decision inevitable:
sequir pensando como el sistema y limitar nuestra fe a lo
privado, o permitir que el Reino renueve nuestra mente y
gobierne nuestra vida entera. No es una decision teorica; es
diaria. Se expresa en cada eleccion, en cada proyecto, en cada
respuesta frente a la presion.

Desde aqui, el camino queda preparado para avanzar
hacia una fe aplicada, una fe que no se agota en palabras ni
se encierra en el templo, sino que se traduce en accion,
creatividad y avance bajo la direccion del Espiritu. Esa sera
la base de la proxima parte del libro, donde abordaremos
cdémo la fe del Reino produce ideas, proyectos y movimiento
con proposito eterno.

“Pero el hombre natural no percibe las cosas que son del
Espiritu de Dios, porque para €l son locura, y no las puede
entender, porgue se han de discernir espiritualmente. En
cambio el espiritual juzga todas las cosas; pero él no es
juzgado de nadie. Porque ¢quién conoci6 la mente del
Sefior? ¢Quién le instruira? Mas nosotros tenemos la

mente de Cristo.”
1 Corintios 2:14 al 16




PARTE Il
FE APLICADA:
CREER, CREAR
Y AVANZAR

44

—
| —



Capitulo cuatro

Fe que produce ideas
No solo oraciones

“Por nada estéis afanosos, sino sean conocidas vuestras
peticiones delante de Dios en toda oracion y ruego, con
accion de gracias. Y la paz de Dios, que sobrepasa todo
entendimiento, guardara vuestros corazones y vuestros
pensamientos en Cristo Jesus.”
Filipenses 4.6y 7

Uno de los mayores malentendidos dentro de la vida
cristiana ha sido reducir la fe a una experiencia meramente
devocional, desconectada de la accion concreta. Se ha
ensefiado, muchas veces sin mala intencién, que la fe se
expresa principalmente en oraciones, ayunos Yy
declaraciones, mientras que las decisiones practicas, las ideas
y los proyectos pertenecen a un plano secundario o incluso
sospechoso. Sin embargo, la fe biblica nunca fue pasiva, ni
contemplativa en el sentido de la inaccion. La fe verdadera
siempre produce movimiento.

45

—
| —



La Escritura define la fe como la certeza de lo que se
espera y la conviccién de lo que no se ve. Esta definicion no
describe un estado emocional, sino una postura activa frente
a la realidad. La fe no niega lo invisible; lo abraza como
fundamento para actuar en lo visible. Por eso, cada vez que
la fe aparece genuinamente en la Biblia, va acompafiada de
decisiones, pasos concretos y, muchas veces, de ideas que
rompen con la légica natural.

Noé no solo creyd, sino que construyd el arca;
Abraham no solo oro, sino que salio de su tierra y su
parentela; Moisés no solo clam@, sino que confrontd a faraén
tan solo con una vara; David no solo era el dulce cantor de
Israel, sino que era bravo en batalla matando enemigos. La fe
siempre empuja al creyente a hacer algo que, sin la revelacion
de Dios, pareceria innecesario, arriesgado o incluso absurdo.
La fe biblica no se contenta con la intencion; exige
obediencia.

Aqui es donde la Iglesia necesita una correccion
profunda. Orar es esencial, indispensable e irremplazable.
Pero orar no fue diseflado para sustituir la responsabilidad,
sino para direccionarla. La oracion no anula la planificacion;
la santifica. No reemplaza las ideas; las alinea. No evita el
trabajo; lo ordena. Cuando la oracion se desconecta de la
accion, se transforma en una espiritualidad esteril.

Dios no solo responde oraciones con milagros; muchas
veces responde impartiendo ideas. Ideas que contienen
soluciones, estrategias, caminos y procesos. Ideas que nacen

()



en la comunién, pero se desarrollan en la obediencia. Ideas
gue no buscan glorificar al hombre, sino manifestar la
sabiduria de Dios en contextos concretos.

El problema es que muchos creyentes esperan que
Dios haga sobrenaturalmente lo que El desea hacer a través
de ellos. Esperan provisién, pero rechazan la idea. Claman
por puertas abiertas, pero no estan dispuestos a caminar.
Piden multiplicacion, pero no siembran. No por falta de fe,
sino por una comprension incompleta de como opera el
Reino.

Jesus enseio que el Reino de Dios es semejante a una
semilla. La semilla es pequefia, sencilla y, muchas veces,
insignificante a los 0jos humanos. Pero dentro de ella hay
vida, disefio y potencial de multiplicacion. Las ideas del
Reino funcionan de la misma manera. No siempre llegan
como grandes revelaciones; muchas veces aparecen como
pensamientos simples, inquietudes persistentes o cargas
especificas por una necesidad concreta.

La fe madura aprende a reconocer estas semillas. No
las desprecia por su tamafio ni las idolatra por su potencial.
Las recibe con gratitud y las presenta delante de Dios. La fe
inmadura, en cambio, suele oscilar entre dos extremos: 0
desprecia la idea por considerarla demasiado humana, o la
exalta prematuramente sin someterla al discernimiento
espiritual.

47

—
| —



Aqui el rol del Espiritu Santo es central. El no solo
inspira oraciones, sino también pensamientos. No solo
intercede; también instruye. No solo consuela; tambiéen
dirige. Jesus prometio que el Espiritu Santo nos guiaria a toda
verdad, y esa verdad incluye decisiones practicas, caminos
concretos y estrategias sabias para cada tiempo.

La fe que produce ideas no nace del activismo, sino de
la comunién. No es fruto de la ansiedad por hacer algo, sino
de la sensibilidad espiritual para discernir lo que Dios esta
haciendo. Esta fe no corre delante de Dios, pero tampoco se
queda atrds. Camina al ritmo del Espiritu.

Una de las sefiales mas claras de una fe reducida es la
oracion que siempre pide resultados, pero nunca acepta
procesos. El Reino, sin embargo, opera por procesos. Dios
podria resolver muchas cosas de manera inmediata, pero
elige formar al creyente en el camino. Las ideas del Reino,
cuando son genuinas, requieren tiempo, preparacion,
aprendizaje y perseverancia. No porgue Dios sea lento, sino
porgue estd mas interesado en formar hijos maduros que en
producir resultados rapidos.

En el mercado, esta verdad se vuelve especialmente
relevante. Muchos creyentes oran pidiendo prosperidad,
estabilidad o crecimiento, pero rechazan el proceso de
formacion que esas respuestas requieren. NoO quieren
capacitarse, no quieren ordenar su vida, no quieren corregir
habitos, no quieren asumir riesgos medidos. Esperan un
milagro que los exima de la responsabilidad.

()



La fe que produce ideas, en cambio, acepta el proceso
como parte del propédsito. Entiende que cada idea viene
acompafada de una invitacion a crecer. Crecer en caracter,
en disciplina, en sabiduria y en dependencia de Dios. Esta fe
no se desespera por los resultados inmediatos, porque confia
en la fidelidad del Dador.

Otro aspecto clave es comprender que no toda idea es
del Reino, aunque parezca buena. La fe no consiste en
ejecutar cualquier pensamiento, sino en discernir cual
proviene de Dios. Por eso, la fe biblica siempre esta ligada a
la obediencia, no a la iniciativa autbnoma. EIl creyente del
Reino aprende a preguntar antes de avanzar, a escuchar antes
de actuar, a rendir la idea antes de desarrollarla.

Cuando una idea nace del Espiritu, produce paz aun en
medio del desafio. No elimina el temor natural, pero lo
subordina a la confianza. No promete ausencia de
dificultades, pero garantiza la presencia de Dios en el
proceso. Esta es una de las sefiales mas claras de que una idea
proviene del Reino y no del impulso personal.

La Iglesia necesita recuperar esta comprension si
quiere impactar verdaderamente el mercado. No basta con
orar por los emprendedores; hay que formar creyentes
capaces de recibir ideas del Reino, desarrollarlas con
sabiduria y ejecutarlas con integridad. No basta con clamar
por transformacién social; hay que preparar a los hijos de
Dios para ser instrumentos de esa transformacion.

49

—
| —



La fe que produce ideas siempre desemboca, tarde o
temprano, en la necesidad de planificar. Este punto suele
generar tension en algunos creyentes, porque la planificacion
ha sido erroneamente asociada con la falta de fe. Sin
embargo, la Biblia no presenta la planificacion como
enemiga de la dependencia de Dios, sino como su expresion
ordenada. El problema no es planificar, sino planificar sin
Dios; no es organizar, sino hacerlo desde la autosuficiencia.

Jess mismo ensefid la importancia de calcular antes
de construir. No para desalentar la fe, sino para evitar una
espiritualidad irresponsable. La fe auténtica no improvisa,
discierne. No se lanza al vacio sin direccién; camina sobre la
palabra recibida. Cuando una idea viene de Dios, no solo trae
entusiasmo espiritual, sino también la invitacion a ordenar
pasos, tiempos y recursos.

Planificar desde la fe no significa controlar el
resultado, sino honrar el proceso. Es reconocer que Dios es
un Dios de orden y que el desorden rara vez glorifica su
nombre. La planificacion se convierte, entonces, en un acto
de mayordomia. El creyente presenta la idea delante de Dios,
la somete a evaluacidn, busca consejo sabio y se dispone a
aprender lo que aun no sabe.

Aqui aparece una diferencia crucial entre activismo y
obediencia. El activismo nace de la ansiedad por hacer algo.
La obediencia nace del discernimiento de lo que Dios esta
haciendo. El activista se mueve mucho, pero avanza poco. El
obediente puede avanzar lentamente, pero con direccién

(=)



clara. En el mercado, esta diferencia determina la
sostenibilidad de cualquier proyecto.

La fe que produce ideas tambien reconoce la necesidad
de preparacion. No toda idea se ejecuta inmediatamente.
Algunas requieren capacitacion, ajustes internos, cambios de
habitos y desarrollo de habilidades. La fe madura no
desprecia el aprendizaje; lo abraza como parte del llamado.
Entiende que Dios no solo da ideas, sino que forma al
portador de la idea.

En este punto, muchos creyentes se frustran.
Confunden demora con negacion. Interpretan los procesos
como obstaculos y no como entrenamiento. Pero el Reino no
se construye sobre improvisacion, sino sobre fundamentos
solidos. Dios suele usar el tiempo para alinear el corazon con
el propésito, para purificar motivaciones y para fortalecer el
carcter.

La fe aplicada al mercado también implica asumir
riesgos con sabiduria. La fe biblica nunca fue temeraria. No
niega la realidad ni desprecia la prudencia. El creyente del
Reino no avanza porque todo esta garantizado, sino porque
confia en Dios aun cuando no lo esta. Pero esa confianza no
elimina la responsabilidad de evaluar, de prever y de
prepararse.

Aqui es fundamental comprender que la fe no
reemplaza la diligencia; la potencia. Proverbios es claro al
ensefiar que la diligencia conduce a la abundancia, mientras

(=)



que la negligencia conduce a la pobreza. Estas afirmaciones
no son solo econdmicas; son espirituales. La fe que no se
traduce en diligencia se vuelve discurso vacio.

Otro aspecto clave de la fe que produce ideas es la
capacidad de perseverar. Muchas ideas del Reino no fracasan
por falta de uncion, sino por falta de constancia. El
entusiasmo inicial suele ser fuerte, pero el proceso
prolongado revela la profundidad del compromiso. La fe
genuina no se rinde ante las primeras dificultades, porque no
esta basada en emociones, sino en convicciones.

La perseverancia es una forma silenciosa de fe. No
siempre se ve, no siempre se celebra, pero sostiene el avance
cuando las circunstancias se vuelven adversas. El creyente
que aprende a perseverar desarrolla una autoridad espiritual
que el sistema reconoce, aunque no siempre lo admita.

La fe que produce ideas también aprende a evaluar
resultados sin idolatrarlos. No toda idea dard el fruto
esperado en el tiempo esperado. Algunas producirdn menos,
otras mas, y otras cambiardn de forma en el proceso. El
creyente del Reino no define su obediencia por el resultado
inmediato, sino por la fidelidad en el camino.

Esto protege el corazén de dos peligros comunes: el
orgullo cuando las cosas van bien y la condenacion cuando
no van como se esperaba. La fe del Reino mantiene la mirada
en Dios, no en el resultado. Celebra los avances, aprende de
los errores y sigue caminando.

(=)



Finalmente, la fe aplicada reconoce que el propdsito
ultimo no es el éxito personal, sino la gloria de Dios. Las
ideas del Reino no buscan construir imperios personales, sino
extender la influencia del Reino eterno. Cuando esta verdad
se pierde, aun las ideas nacidas del Espiritu pueden desviarse.

La Iglesia necesita volver a formar creyentes que oren
profundamente y piensen con sabiduria; que escuchen al
Espiritu y se preparen con diligencia; que confien en Dios y
asuman responsabilidad. Esta integracion es la que permite
que la fe deje de ser un discurso dominical y se convierta en
una fuerza transformadora en el mercado.

Este capitulo nos deja una conviccion clara: orar es
indispensable, pero no suficiente. La fe que no produce ideas,
pasos y obediencia concreta se estanca. EI Reino avanza
cuando los hijos de Dios se atreven a creer... y a actuar
conforme a lo que han creido.

Desde aqui, el libro avanza hacia una reflexion
necesaria sobre la creatividad redimida y el propdsito eterno,
profundizando en cémo innovar sin perder santidad y como
emprender sin idolatrar el resultado. Esa serd la base del
proximo capitulo.

“Yo Jehovad, que escudriiio la mente, que pruebo el
corazon, para dar a cada uno segun su camino, segun el

fruto de sus obras.”
Jeremias 17:10

53

—
| —



Capitulo cinco

Creatividad Redimida
Y Propésito Eterno

“Y por medio de él reconciliar consigo todas las cosas, asi
las que estan en la tierra como las que estan en los cielos,
haciendo la paz mediante la sangre de su cruz. Y a
vosotros también, que erais en otro tiempo extrafios y
enemigos en vuestra mente, haciendo malas obras, ahora
o0s ha reconciliado en su cuerpo de carne, por medio de la
muerte, para presentaros santos y sin mancha e

irreprensibles delante de El...”
Colosenses 1:20 al 22

La creatividad es uno de los dones mas poderosos v, al
mismo tiempo, mas vulnerables que Dios ha confiado al ser
humano. Cuando fluye alineada con el corazén de Dios, se
convierte en un instrumento de vida, orden y bendicién.
Cuando se desconecta de su fuente, puede transformarse en
un medio de exaltacion del ego, de idolatria sutil o de
construccion de proyectos que, aunque exitosos a los ojos del
mundo, carecen de peso eterno.

54

—
| —



La Escritura revela que la creatividad no nace en el
hombre, sino en Dios. El no solo crea; disfruta creando.
Disefia con intencidn, con belleza y con sentido. Nada en la
creacion es accidental. Cada forma, cada color, cada funcién
responde a una sabiduria superior. Cuando Dios crea al
hombre a su imagen, no solo le otorga capacidad de gobernar,
sino también de crear dentro de los limites de ese gobierno.
La creatividad humana es, en esencia, una participacion
delegada en la obra del Creador.

Sin embargo, como todo don poderoso, la creatividad
necesita redencion. La caida no elimind la capacidad creativa
del hombre, pero la desvid de su proposito original. Desde
entonces, el ser humano ha creado cosas admirables... y
también profundamente destructivas. Ha producido
belleza... y también sistemas de opresion. Ha innovado para
sanar... y para dominar. El problema no esta en la creatividad
en si, sino en el corazon que la dirige.

Por eso, hablar de creatividad redimida implica hablar
de un corazon rendido. La redencion no anula la creatividad;
la purifica. No la limita; la orienta. No la apaga; la somete al
sefiorio de Cristo. Cuando la creatividad se rinde a Dios, deja
de buscar aplauso y comienza a buscar propdésito. Deja de
preguntarse “;qué puedo lograr?” y comienza a preguntar
“;que glorifica a Dios?”.

En el contexto del mercado, esta distincion es
fundamental. El sistema celebra la innovacién cuando
produce ganancia, posicionamiento o visibilidad. El Reino,

(=)



en cambio, evalla la creatividad por su fruto espiritual, su
impacto humano y su coherencia ética. Una idea puede ser
brillante y, al mismo tiempo, vacia. Puede ser rentable y, a la
vez, espiritualmente estéril. La creatividad del Reino no se
mide solo por su eficacia, sino por su alineacion con el
carécter de Dios.

Aqui aparece uno de los mayores desafios para el
creyente emprendedor: innovar sin perder santidad. En un
entorno que constantemente empuja a cruzar limites morales
en nombre del progreso, el hijo de Dios debe aprender a decir
no a ciertas ideas, aunque parezcan atractivas. No toda
innovacion es santa. No todo avance es aprobado por Dios.
La creatividad redimida discierne limites y los honra.

Este discernimiento no nace del temor, sino del amor a
Dios. El creyente que ama al Sefior no pregunta hasta dénde
puede llegar sin pecar, sino hasta donde puede llegar sin
entristecer el corazdn del Padre. Esta sensibilidad espiritual
es una de las sefiales méas claras de una creatividad
verdaderamente redimida.

La Biblia muestra que Dios no solo da ideas, sino
también instrucciones precisas sobre como ejecutarlas.
Cuando ordend construir el tabernaculo, no dejo el disefio
librado a la improvisacion humana. Dio medidas, materiales,
formas y propositos. Y ungio con su Espiritu a artesanos
especificos para llevar a cabo esa obra. Esto revela que Dios
honra la creatividad técnica cuando estd al servicio de su
proposito.

56

—
| —



Este principio sigue vigente. Dios no desprecia la
excelencia, el detalle ni la innovacion. Al contrario, cuando
la creatividad se rinde a El, se eleva. El problema surge
cuando la creatividad se independiza del proposito eterno y
comienza a girar alrededor del ego. En ese punto, quien
pretende ser creativo se convierte en idolo de su propia obra,
y la obra termina gobernandolo.

Uno de los peligros més sutiles en el mercado es
confundir proposito con éxito. El éxito es visible, medible y
celebrado. EIl propdsito, en cambio, muchas veces es
silencioso, progresivo y solo plenamente comprendido a la
luz de la eternidad. La creatividad redimida no desprecia el
éxito, pero tampoco lo persigue como fin. Lo recibe con
gratitud cuando llega y lo suelta con humildad cuando debe
soltarlo.

Aqui es donde muchos proyectos del Reino se desvian.
Comienzan con un corazén correcto, pero a medida que
crecen, el foco se desplaza. La creatividad deja de servir al
propésito y comienza a servir a la estructura. Lo que nacio
como instrumento se convierte en identidad. El creyente ya
no pregunta qué quiere Dios, sino qué conviene mantener.
Este desplazamiento es lento, casi imperceptible, pero
profundamente peligroso.

Por eso, la creatividad del Reino necesita comunion
constante. No basta con haber recibido una idea de Dios al
inicio; es necesario permanecer escuchando. El Espiritu
Santo no solo inspira el comienzo; también guia el desarrollo

€3



y, muchas veces, el cierre de ciclos. Una creatividad
verdaderamente redimida sabe cuando avanzar, cuando
ajustar y cuando detenerse.

Otro aspecto esencial es comprender que la creatividad
del Reino siempre esta orientada a servir. No sirve al ego,
sino a las personas. No busca impresionar, sino edificar. No
se centra en la originalidad por la originalidad misma, sino
en la utilidad con sentido eterno. Esto no significa
mediocridad; significa direccion correcta.

Cuando la Iglesia pierde esta perspectiva, termina
copiando modelos del mundo sin discernimiento, creyendo
que la relevancia se alcanza imitando al sistema. Pero la
verdadera relevancia del Reino no proviene de parecerse al
mundo, sino de ofrecer una alternativa distinta. La
creatividad redimida no compite por atencion; manifiesta
verdad.

Emprender con creatividad redimida implica aprender
a caminar con una tension saludable entre el presente y la
eternidad. El creyente no puede ignorar los resultados
visibles, porque vive en un mundo concreto donde las
decisiones tienen consecuencias reales. Pero tampoco puede
absolutizarlos, porque su vida no estd definida por lo
temporal, sino por lo eterno. Esta tension, lejos de ser un
problema, es una proteccién espiritual.

Uno de los mayores peligros en el desarrollo de
proyectos es permitir que el resultado se convierta en sefior.

(=)



Cuando el crecimiento, la aceptacion o la rentabilidad pasan
a ocupar el centro del corazén, el propésito comienza a
diluirse. El creyente ya no pregunta si el proyecto honra a
Dios, sino si funciona. Y cuando “funcionar” se convierte en
el criterio principal, la creatividad pierde su redencion.

La Escritura advierte con claridad sobre este riesgo. No
porgue el exito sea malo, sino porque el corazon humano es
facilmente seducido. Lo que comenzé como una herramienta
puede transformarse en un idolo silencioso. Por eso, la
creatividad del Reino necesita vigilancia interior constante.
No para vivir con culpa, sino para permanecer alineados.

Emprender con propoésito eterno también significa
aceptar que no toda idea esta destinada a crecer
indefinidamente. Algunas ideas cumplen una funcién
especifica para una temporada y luego deben morir para dar
lugar a algo nuevo. Esta verdad suele ser dificil de aceptar,
especialmente cuando el proyecto ha demandado esfuerzo,
sacrificio y tiempo. Sin embargo, el Reino no se rige por la
l6gica de la permanencia, sino por la obediencia.

Los hijos de Dios que entendemos esto, no nos
aferramos a nuestras obras como si definieran nuestra
identidad. Podemos soltar sin amargura, cerrar ciclos sin
resentimiento y avanzar sin nostalgia paralizante. La
creatividad redimida no se aferra al pasado; discierne el
presente y se abre al futuro que Dios esta gestando.

59

—
| —



Aqui aparece otro aspecto fundamental: la humildad
creativa. El sistema exalta al innovador como figura central,
como mente brillante, como fuente de la idea. El Reino, en
cambio, reconoce que toda buena dadiva proviene de Dios.
El creyente creativo no se niega a reconocer su trabajo, pero
tampoco se atribuye la gloria. Vive agradecido, no exaltado.

La humildad protege al corazon del aislamiento.
Cuando el éxito llega, la tentacion es cerrar el circulo, dejar
de escuchar consejo, asumir que la intuicion personal es
suficiente. Pero la creatividad del Reino florece en
comunidad. Dios suele hablar a través de otros, corregir
mediante otros y afirmar mediante otros. El creyente que se
encierra en su propia vision corre el riesgo de desalinearse
sin notarlo.

La creatividad redimida también aprende a decir no.
No a propuestas atractivas que desvian el propdsito. No a
asociaciones que comprometen principios. No a
oportunidades que exigen sacrificar la integridad. Este
discernimiento no siempre es celebrado, pero es
profundamente honrado por Dios. Decir no a tiempo suele ser
una de las expresiones mas altas de fe.

En el mercado, esta postura suele ser interpretada
como rigidez o falta de ambicion. Pero el creyente del Reino
sabe que no toda puerta abierta proviene de Dios. La fe no
consiste en atravesar cualquier oportunidad, sino en obedecer
la direccion divina, aun cuando implique perder ventajas
inmediatas.

60

—
| —



Otro rasgo de la creatividad redimida es su orientacion
hacia la edificacion de otros. El Reino no se construye en
soledad. Los proyectos que nacen de Dios tienden a bendecir
mas alla del creador. Generan trabajo digno, promueven
justicia, aportan soluciones reales y elevan la dignidad
humana. No buscan solo el beneficio propio, sino el bien
comun bajo principios del Reino.

Esta dimension social del emprendimiento del Reino
no es una estrategia de marketing; es una consecuencia
natural de un corazén alineado con Dios. Cuando el creyente
comprende que todo lo que administra le fue confiado,
comienza a preguntarse cOmo su creatividad puede servir a
otros. La prosperidad deja de ser acumulacion y se
transforma en instrumento.

Emprender con proposito eterno también implica
sostener la mirada escatoldgica. Vivir esperando la venida
del Sefior no significa abandonar la responsabilidad presente,
sino ejercerla con perspectiva correcta. El creyente crea,
innova y trabaja sabiendo que nada de lo que hace en el Sefior
es en vano. Pero también sabiendo que ninguna obra humana
es definitiva.

Esta conciencia protege de la desesperacion ante el
fracaso y del orgullo ante el éxito. Todo es transitorio; solo
el Reino permanece. Esta verdad libera al creyente para crear
con gozo, trabajar con libertad y emprender sin esclavitud
emocional.

61

—
| —



La Iglesia necesita formar creyentes creativos con
raices profundas. Personas capaces de innovar sin perder
reverencia, de crecer sin perder humildad, de prosperar sin
perder dependencia de Dios. Esta formacion no se logra con
discursos motivacionales, sino con discipulado paciente y
ensefianza soélida.

Este capitulo nos deja una exhortacion clara: no basta
con ser creativos; es necesario ser redimidos. No basta con
tener ideas; es necesario someterlas al proposito eterno. No
basta con emprender; es necesario hacerlo bajo el sefiorio de
Cristo. Solo asi la creatividad se convierte en una herramienta
del Reino y no en un sustituto del mismo.

Desde aqui, el libro avanza hacia una reflexion
profundamente practica sobre la sabiduria, la estrategia y la
diligencia, elementos esenciales para sostener en el tiempo lo
que Dios inicia. Ese sera el foco del proximo capitulo.

“Y sabemos que a los que aman a Dios, todas las cosas les
ayudan a bien, esto es, a los que conforme a su propdsito
son llamados.”

Romanos 8:28




Capitulo seis

Sabiduria, Estrategia
Y Diligencia

“Los pensamientos del diligente ciertamente tienden a la
abundancia; Mas todo el que se apresura alocadamente,
de cierto va a la pobreza.”

Proverbios 21:5

Si la fe da origen a las ideas y la creatividad redimida
les otorga propdsito, la sabiduria es lo que permite que esas
ideas permanezcan, crezcan y den fruto en el tiempo. Muchos
proyectos nacen bien, incluso con inspiracion genuina, pero
fracasan no por falta de uncién, sino por ausencia de
sabiduria préactica. En el Reino, la espiritualidad nunca estuvo
divorciada del entendimiento; al contrario, la verdadera
espiritualidad siempre conduce a una vida ordenada.

La Escritura presenta la sabiduria no como un
conocimiento abstracto, sino como la capacidad de vivir
conforme a la voluntad de Dios en situaciones concretas. No
se trata solo de saber qué es correcto, sino de discernir como
hacerlo, cuando hacerlo y de qué manera hacerlo. La

(&)



sabiduria es profundamente practica. Se expresa en
decisiones diarias, en prioridades bien establecidas y en la
capacidad de anticipar consecuencias.

El libro de Proverbios deja en claro que la sabiduria no
es opcional para quien desea vivir bien delante de Dios. No
es un adorno espiritual reservado para unos pocos; es una
necesidad basica para todo aquel que administra
responsabilidades. La necedad, en la Biblia, no se define por
falta de inteligencia, sino por vivir sin considerar a Dios en
las decisiones. Por eso, una persona puede ser talentosa,
creativa y hasta exitosa, y aun asi ser considerada necia desde
la perspectiva del Reino.

Aqui se produce una confrontacion necesaria con
cierta espiritualidad que desprecia la preparacion. Durante
afios, se ha exaltado una fe que actta sin pensar, que avanza
sin evaluar y que decide sin consejo, llamando a eso
“confianza en Dios”. Sin embargo, la Biblia nunca presenta
la imprudencia como fe. Al contrario, ensefia que los planes
del diligente conducen a la abundancia, mientras que la
precipitacion conduce a la escasez.

La sabiduria del Reino no se opone al conocimiento;
lo ordena. No desprecia la estrategia; la santifica. No anula la
planificacion; la somete a Dios. El creyente sabio aprende a
unir oracion y andlisis, dependencia espiritual vy
responsabilidad humana. Esta integracion es clave para
sostener cualquier emprendimiento con propdsito eterno.

64

—
| —



La estrategia, en este contexto, no es manipulacion ni
calculo frio. Es discernimiento aplicado. Es la capacidad de
organizar recursos, tiempos y esfuerzos de manera coherente
con el objetivo que Dios ha revelado. La estrategia biblica no
nace del miedo a perder, sino del deseo de administrar bien
lo que se ha recibido. Es una expresion de mayordomia
madura.

Dios mismo actia con estrategia. A lo largo de la
historia biblica, vemos procesos progresivos, tiempos
definidos y estrategias especificas. Nada en el plan redentor
fue improvisado. La encarnacion ocurrid en un tiempo
determinado, en un contexto especifico y con un propdsito
claro. Esto nos ensefia que pensar estratégicamente no es
carnal; es reflejar el caracter ordenado de Dios.

En el mercado, la falta de estrategia suele producir
desgaste innecesario. Mucho esfuerzo con poco fruto. Mucho
movimiento sin direccion. Mucha actividad espiritual, pero
poca efectividad préactica. El creyente del Reino no puede
conformarse con buenas intenciones; esta llamado a
desarrollar caminos sabios para que esas intenciones se
conviertan en impacto real.

La diligencia aparece entonces como el tercer
elemento indispensable. La diligencia no es activismo ni
perfeccionismo; es constancia obediente. Es hacer lo que
corresponde, cuando corresponde, aunque no haya
reconocimiento inmediato. La diligencia honra a Dios porque
refleja fidelidad. EI perezoso, en cambio, no siempre es el

(&)



que no hace nada, sino el que hace solo lo que le resulta
cémodo.

La Escritura es contundente al mostrar que la falta de
diligencia tiene consecuencias reales. No solo econémicas,
sino espirituales. El descuido constante, la postergacion y la
falta de compromiso erosionan la autoridad espiritual del
creyente. No porque Dios castigue la debilidad, sino porque
el Reino opera con principios que no pueden ser ignorados
sin consecuencias.

En este punto, muchos creyentes enfrentan una lucha
interna. Aman a Dios, oran, creen, pero no han desarrollado
habitos que sostengan lo que desean construir. Quieren
resultados del Reino con practicas desordenadas. Esperan
fruto sin disciplina. Pero el Reino no funciona por deseos
sinceros, sino por obediencia constante.

La diligencia no es enemiga del descanso; es su aliada.
Solo el que trabaja con constancia puede descansar con paz.
El perezoso nunca descansa verdaderamente, porque siempre
esta huyendo de lo que deberia hacer. El diligente, en cambio,
aprende a descansar sabiendo que estd siendo fiel en su
responsabilidad.

Sabiduria, estrategia y diligencia forman una triada
inseparable en la vida del emprendedor del Reino. La
sabiduria discierne el camino, la estrategia lo organiza y la
diligencia lo recorre. Cuando uno de estos elementos falta, el

66

—
| —



proyecto se debilita. Cuando los tres estdn presentes, el
avance se vuelve sostenible.

Es claro que el Reino no desprecia la preparacion, la
planificacion ni la constancia. Al contrario, las demanda
como expresiones de fidelidad. Nosotros, debemos cultivar
estos principios sin caer en el control, debemos mantener una
espiritualidad viva en medio de la organizacion, evitando que
la excelencia se transforme en orgullo o autosuficiencia.

Uno de los riesgos més frecuentes cuando se habla de
planificacion, estrategia y diligencia es deslizarse, casi sin
notarlo, hacia una espiritualidad centrada en el control. El
creyente comienza confiando en Dios, pero a medida que el
proyecto crece, la confianza se desplaza lentamente hacia los
métodos, los sistemas y la propia capacidad. La sabiduria del
Reino, sin embargo, nunca conduce a la autosuficiencia;
conduce a una dependencia mas madura.

Existe una diferencia profunda entre orden y control.
El orden nace de la obediencia; el control nace del temor. El
orden reconoce que Dios gobierna y, desde esa certeza,
organiza lo que ha sido confiado. El control, en cambio,
intenta anticiparse a todo para evitar cualquier riesgo.
Mientras el orden produce paz, el control produce ansiedad.
Mientras el orden libera, el control esclaviza.

La sabiduria biblica ensefia a planificar con humildad.
Santiago advierte contra la soberbia de quienes trazan planes
sin considerar la voluntad de Dios. No condena la

(o)



planificacion, sino la arrogancia que la excluye a Dios. “Si el
Sefior quiere” no es una muletilla espiritual; es una postura
del corazdn. El creyente sabio proyecta, pero deja espacio
para que Dios intervenga, redireccione o incluso detenga el
avance.

Este equilibrio es esencial para sostener una vida
productiva sin perder la comunion. Cuando la estrategia se
vuelve rigida, la sensibilidad espiritual se apaga. Cuando la
agenda gobierna, la voz del Espiritu se vuelve secundaria. El
emprendedor del Reino debe aprender a revisar sus planes no
solo a la luz de los resultados, sino a la luz de la paz interior
y del testimonio del Espiritu Santo.

La diligencia, por su parte, necesita ser purificada de
la ansiedad por rendimiento. El sistema suele medir el valor
del individuo por su productividad constante. El Reino, en
cambio, valora la fidelidad. No todo tiempo improductivo es
pérdida; a veces es preparacion. No toda pausa es retroceso;
a veces es direccion divina. La diligencia del Reino sabe
trabajar... y sabe detenerse cuando Dios lo indica.

Aqui se manifiesta una madurez espiritual profunda:
discernir cuando insistir y cuando soltar. La necedad insiste
por orgullo; la pereza se detiene por comodidad. La sabiduria
discierne. Este discernimiento no se aprende en libros, sino
en la practica, caminando con Dios, escuchando Su voz y
aceptando correcciones.

68

—
| —



Otro aspecto clave es comprender que la excelencia no
es sinénimo de perfeccion. La busqueda obsesiva de lo
perfecto suele esconder temor al error o necesidad de
aprobacion. La excelencia del Reino, en cambio, nace del
deseo de honrar a Dios con lo que se hace, aun sabiendo que
siempre habra margen de mejora. Esta excelencia es humilde,
ensefiable y flexible.

El creyente que camina en sabiduria no se averglienza
de aprender. Reconoce limites, busca consejo y acepta
procesos de formacion. La Escritura afirma que en la
multitud de consejeros hay seguridad. Esta verdad es
especialmente relevante en el mercado, donde el aislamiento
suele preceder a las grandes caidas. El orgullo no siempre se
manifiesta en arrogancia; muchas veces se expresa en
autosuficiencia silenciosa.

La estrategia del Reino también contempla el largo
plazo. El sistema suele operar desde la urgencia; el Reino
desde la permanencia. Esto no significa lentitud, sino
profundidad. El creyente que piensa a largo plazo no sacrifica
principios por resultados inmediatos. Sabe que lo que se
construye rapido sin fundamento se derrumba con facilidad.

La diligencia sostenida en el tiempo forma caracter. Y
el caracter es lo que sostiene la autoridad espiritual cuando
los resultados visibles fluctian. Muchos proyectos fracasan
no porque la idea fuera mala, sino porque el caracter del lider
no pudo sostener la presion del crecimiento. Por eso, Dios a

69

—
| —



menudo permite procesos lentos: no para frustrar, sino para
formar.

Sabiduria, estrategia y diligencia también protegen al
creyente del agotamiento espiritual. Cuando todo depende
del esfuerzo humano, el desgaste es inevitable. Pero cuando
el trabajo fluye desde una vida ordenada, una estrategia clara
y una diligencia equilibrada, el yugo se vuelve liviano. No
porque haya menos responsabilidades, sino porque estan bien
distribuidas.

La Iglesia necesita formar creyentes que entiendan que
la espiritualidad no se opone a la organizacion, ni la fe a la
preparacion. Una espiritualidad desordenada no glorifica a
Dios; lo expone a confusion. ElI Reino se manifiesta con
poder, pero también con coherencia. Con uncion, pero
también con sabiduria.

Este capitulo nos deja una ensefianza clara y
desafiante: no basta con tener buenas ideas ni con orar
correctamente; es necesario caminar con sabiduria, pensar
estratégicamente y vivir con diligencia. Estos principios no
apagan la fe; la sostienen. No reemplazan la dependencia de
Dios; la maduran.

Desde aqui, el libro avanza hacia una dimension ain
mas visible del Reino: el trabajo cotidiano como testimonio
vivo. Alli donde la fe deja de ser discurso y se convierte en
conducta observable. Ese sera el foco del préximo capitulo.

70

—
| —



""Todo lo que halles para hacer con tus manos, hazlo
segun tus fuerzas™.
Eclesiastés 9:10

71

—
| —



PARTE IlI
MANIFESTACION:
EL REINO EN
EL MERCADO

72

—
| —



Capitulo siete

El Trabajo como Altar
Y Testimonio

“Hagan lo que hagan, trabajen de buena gana, como para
el Sefor y no como para nadie en este mundo, conscientes
de que el Sefor los recompensara con la herencia. Ustedes
sirven a Cristo el Sefior.”
Colosenses 3:23 y 24

Una de las verdades mas olvidadas, y al mismo tiempo,
mas transformadoras del Evangelio, es que Dios no solo
observa lo que hacemos en el templo, sino también lo que
hacemos cuando nadie “espiritualmente” nos esta mirando.
La fe cristiana no fue disefiada para expresarse Unicamente
en momentos litdrgicos, sino para manifestarse en la vida
cotidiana, en lo ordinario, en lo repetitivo, en aquello que
ocupa la mayor parte de nuestros dias como: “el trabajo en el
mercado”.

Durante siglos, la espiritualidad fue asociada casi
exclusivamente a actividades explicitamente religiosas. Orar,
ayunar, congregarse y servir en la Iglesia fueron

()



considerados actos santos, mientras que el trabajo quedo
relegado a un plano meramente funcional, necesario para
sostener la “verdadera” vida espiritual. Esta vision no solo es
incompleta; es profundamente antibiblica. EI Reino de Dios
no separa lo sagrado de lo cotidiano: lo integra.

La Escritura declara con claridad que todo lo que
hagamos debe ser hecho como para el Sefior. Esta afirmacion
no es retorica ni simbolica; es una redefinicidn radical de la
vida diaria. Si todo puede hacerse para el Sefior, entonces
todo puede convertirse en un acto de adoracion. El altar ya
no esta limitado a un espacio fisico; se traslada al escritorio,
al taller, al aula, a la empresa, al campo, al mercado.

Comprender el trabajo como altar transforma por
completo la motivacion. El creyente deja de trabajar solo por
necesidad, reconocimiento o progreso personal, y comienza
a trabajar desde una conciencia de presencia divina. No
porque Dios lo vigile, sino porque Dios lo acomparia. El
trabajo deja de ser un espacio neutro y se convierte en un
lugar de encuentro con Dios.

Este cambio de perspectiva no hace el trabajo mas
facil, pero lo hace mas significativo. Las tareas rutinarias ya
No son una carga sin sentido; se convierten en oportunidades
de fidelidad. Las decisiones pequefias adquieren peso
espiritual. La excelencia deja de ser una estrategia para
destacar y se convierte en una forma de honrar a Dios.

74

—
| —



Aqui aparece una verdad que confronta profundamente
a la Iglesia: el testimonio cristiano méas fuerte no suele darse
en el pulpito, sino en la coherencia diaria. Las personas no
evalUan nuestra fe por lo que decimos en un culto, sino por
como actuamos bajo presion, como tratamos a otros, cOmo
cumplimos compromisos, como respondemos a la injusticia
y como manejamos el poder, el dinero y la autoridad.

El lugar de trabajo se convierte, asi, en un pulpito
silencioso. No necesita microfono ni escenario. Predica sin
palabras. Cada actitud comunica algo. Cada decision revela
una fuente. Cada respuesta deja ver quién gobierna realmente
el corazon. El creyente no anuncia el Reino solo con
discursos, sino con una vida alineada.

Este testimonio no se construye de un dia para otro. Se
edifica con constancia. Con puntualidad cuando nadie
controla. Con honestidad cuando la trampa parece mas
conveniente. Con respeto cuando el entorno es hostil. Con
integridad cuando el sistema normaliza la corrupcion. Estas
elecciones, aunque pequefias en apariencia, tienen un
impacto eterno.

La ética cristiana no es un codigo moral externo; es la
manifestacion visible de una vida rendida a Dios. En el
mercado, esta ética se vuelve especialmente relevante. Alli
donde la competencia presiona, donde el lucro tienta, donde
la injusticia se disfraza de normalidad, el creyente es llamado
a vivir diferente. No para mostrarse superior, sino para
reflejar otro Reino.

75

—
| —



Trabajar como para el Sefior no significa predicar
constantemente ni imponer creencias. Significa trabajar bien.
Cumplir la palabra dada. Respetar la dignidad de las
personas. Administrar con justicia. Liderar con humildad.
Servir con disposicién. Estas actitudes abren puertas que
ningun discurso podria abrir.

Esa es la base de nuestra autoridad ante la gente. Ante
Dios es caminar en el centro de Su perfecta voluntad, pero
ante la gente es la integridad que demostramos, porque nadie
estd dispuesto a escuchar a los irresponsables, informales,
desordenados o incumplidores.

Es importante comprender que el testimonio cristiano
no siempre serd celebrado. En muchos contextos, vivir con
integridad implica nadar contra la corriente. Implica decir no
cuando otros dicen si. Implica perder oportunidades que
exigen comprometer principios. Implica pagar precios que el
sistema considera innecesarios. Pero este costo no es pérdida;
es inversion eterna.

El creyente que entiende su trabajo como altar no
negocia su fe por conveniencia. No la exhibe con orgullo,
pero tampoco la esconde por temor. Vive con coherencia.
Esta coherencia produce respeto, aun en quienes no
comparten la fe. Porque el mundo puede rechazar un
mensaje, pero dificilmente ignore una vida consistente.

Otro aspecto esencial es reconocer que el trabajo
revela el estado del corazdn. Cuando el trabajo se convierte

()



en idolo, absorbe la identidad, roba el descanso y desplaza a
Dios. Cuando se vive como carga, produce frustracion
constante. Pero cuando se vive como altar, se ordena. Ocupa
su lugar correcto. Es importante, pero no absoluto. Es
significativo, pero no definitivo.

La fe que se expresa en el trabajo cotidiano es una fe
madura. No depende de estimulos externos ni de contextos
favorables. Se sostiene en convicciones internas. El creyente
aprende a glorificar a Dios no solo cuando las cosas salen
bien, sino también cuando enfrenta injusticias, fracasos o
temporadas de anonimato.

Cuando el trabajo es entendido como altar, la
integridad deja de ser una opcion y se convierte en una
conviccion. El creyente ya no actia correctamente solo
cuando es observado, sino porque vive delante de Dios. Esta
conciencia transforma la ética personal en una expresion de
adoracion. No se trata de cumplir reglas, sino de honrar una
relacion. El temor de Dios, lejos de producir rigidez, ordena
el corazén y da libertad interior.

En el mercado, la integridad suele ser puesta a prueba
en decisiones pequefias, casi imperceptibles. Ajustes
minimos, atajos aceptados, silencios convenientes. Nada de
esto parece grave en el momento, pero cada concesion va
erosionando la coherencia espiritual. El altar se contamina no
de golpe, sino por acumulacién. Por eso, la fidelidad
cotidiana es una de las expresiones mas altas de la fe madura.

77

—
| —



La coherencia entre lo que se cree y lo que se vive es
el lenguaje mas poderoso del Reino. EI mundo puede discutir
doctrinas, pero observa conductas. Puede cuestionar
creencias, pero evalua actitudes. Cuando el creyente
responde con justicia donde otros se aprovechan, con
mansedumbre donde otros reaccionan, con verdad donde
otros mienten, el Reino se vuelve visible sin necesidad de ser
anunciado.

Esta visibilidad no busca aprobacion, pero
inevitablemente genera impacto. Algunos se sentiran
atraidos, otros confrontados. La luz siempre produce
reaccion. Sin embargo, el llamado del creyente no es
controlar la respuesta, sino ser fiel al testimonio. El altar del
trabajo no existe para impresionar, sino para agradar a Dios.

Un peligro constante es permitir que el trabajo
desplace a Dios del centro. Esto ocurre no solo cuando el
éxito llega, sino también cuando el trabajo se vuelve refugio
emocional. El cansancio, la presion y la blsqueda de
resultados pueden consumir el tiempo, la energia y la
atencion del creyente, dejando la comunion relegada a los
margenes. En ese punto, el altar se invierte: Dios queda al
servicio del proyecto, en lugar de que el proyecto esté al
servicio de Dios.

Reconocer este riesgo es un acto de humildad. Nadie
estd exento. Por eso, el creyente necesita aprender a evaluar
no solo lo que hace, sino desde donde lo hace. ¢ Trabaja desde
la paz o desde la ansiedad? ¢Desde la obediencia o desde la

()



necesidad de validacion? ¢Desde la fe o desde el temor a
perder? Estas preguntas revelan si el altar esta alineado.

El descanso también forma parte del testimonio. Un
creyente que no sabe descansar comunica, aun sin palabras,
que su seguridad no esta en Dios. El descanso biblico no es
pereza; es confianza. Es reconocer limites y honrar el ritmo
que Dios establecio. En un sistema que glorifica el
agotamiento, el descanso ordenado se convierte en una
declaracion profética.

El trabajo como altar también redefine el liderazgo.
Liderar no es dominar, sino servir. No es usar a las personas,
sino cuidarlas. El creyente que lidera desde el Reino entiende
que las personas no son recursos, sino préjimos. Esta
conviccion transforma la cultura laboral. Produce ambientes
mAas sanos, decisiones mas justas y relaciones mas humanas.

En contextos donde la injusticia es normalizada, el
testimonio del Reino puede implicar confrontacion. No toda
confrontacion es verbal, muchas veces es simplemente
negarse a participar de practicas corruptas. Esta postura
puede traer consecuencias temporales, pero preserva la
autoridad espiritual. El creyente que pierde una oportunidad
por fidelidad no pierde delante de Dios.

El trabajo como altar también ensefia a vivir con
gratitud. Agradecer por la oportunidad de trabajar, de crear,
de servir, aun en medio de desafios. La gratitud guarda el
coraz6n del resentimiento y la queja, actitudes que

()



contaminan el testimonio. Un creyente amargado, aunque
tenga razon, pierde capacidad de influencia.

Finalmente, el testimonio del Reino en el trabajo no se
mide por cuantas personas se convierten a través de él, sino
por cuén fiel es el creyente a Cristo en ese espacio. La
conversion es obra de Dios; la coherencia es responsabilidad
del hijo. Cuando la Iglesia entiende esto, se libera de la
presion del resultado y se enfoca en la obediencia.

Este capitulo nos recuerda que el lugar donde pasamos
la mayor parte de nuestra vida no es ajeno al Reino. Es uno
de sus escenarios principales. El trabajo no es un paréntesis
entre momentos espirituales; es parte de la vida espiritual.
Alli se revela si la fe es real, madura y encarnada.

Desde esta base, el libro avanza hacia una reflexion
necesaria sobre la prosperidad y el dinero, abordando cémo
crecer sin idolatrar, cbmo administrar sin perder el corazén y
coémo usar los recursos como herramientas del Reino y no
como sustitutos de Dios. Ese sera el foco del proximo
capitulo.

“Pon en manos del Senor todas tus obras
y tus proyectos se cumpliran.”
Proverbios 16:3




Capitulo ocho

Prosperar
Sin idolatrar

“Ninguno puede servir a dos sefiores; porque o aborrecera
al uno y amard al otro, o se inclinara a unoy
menospreciara al otro. No podéis servir a Dios y a las
riquezas.”

Mateo 6:24

Hablar de prosperidad en la Iglesia siempre ha sido un
terreno sensible. A lo largo del tiempo, se han producido
excesos, distorsiones y reacciones extremas. Algunos han
absolutizado la prosperidad hasta convertirla en medida de
espiritualidad; otros la han rechazado casi por completo,
asociandola con mundanalidad o desvio espiritual. Sin
embargo, el problema nunca fue la prosperidad en si, sino el
lugar que ocupa el dinero en el corazon.

La Biblia no presenta el dinero como enemigo, Sino
como un siervo peligroso cuando se le permite ocupar el
trono. EI amor al dinero, no el dinero en si, es identificado
como raiz de males (1 Timoteo 6:10). Esta distincion es

(o)



crucial. El dinero es una herramienta poderosa: puede servir
al Reino o reemplazarlo. Puede bendecir o esclavizar. Puede
liberar o dominar. Todo depende de quién gobierna a quién.

Prosperar, desde una perspectiva biblica, no significa
acumular sin limites, ni garantizar comodidad permanente.
Prosperar es avanzar conforme al propdsito de Dios, con
provision suficiente para obedecerlo plenamente. Es tener lo
necesario para cumplir el llamado, no para construir una
identidad paralela. Cuando la prosperidad se convierte en
identidad, deja de ser bendicion y se transforma en carga.

Uno de los grandes engafos del sistema es presentar la
prosperidad como seguridad. Se ensefia que tener mas reduce
el riesgo, garantiza el futuro y otorga control. El Reino, en
cambio, ensefia que la verdadera seguridad proviene de Dios.
La prosperidad del Reino no elimina la dependencia; la
profundiza. Cuanto méas se recibe, mayor es la
responsabilidad de administrar con temor de Dios.

Jesus confrontd con claridad la ilusién de seguridad
que produce la riqueza. No porque despreciara los recursos,
sino porque conocia el corazon humano. Sabia cuan
facilmente lo material puede desplazar lo espiritual. Por eso
advirtié que nadie puede servir a dos sefiores. El problema no
es tener bienes, sino permitir que los bienes nos tengan.

La prosperidad con proposito no busca la acumulacién
como fin, sino la expansion del bien. Dios bendice para
bendecir. Este principio atraviesa toda la Escritura. La

(=)



bendicion nunca fue pensada como un estangque, sino como
un rio. Cuando la prosperidad se estanca, se corrompe.
Cuando fluye, da vida.

Aqui aparece un concepto esencial para el creyente en
el mercado: el dinero como herramienta del Reino. Una
herramienta no define la identidad del obrero; sirve al
proposito del obrero. Cuando el creyente entiende esto, puede
usar el dinero sin temor y sin idolatria. Puede administrarlo
con libertad, sin culpa cuando hay abundancia ni vergiienza
cuando hay escasez.

La idolatria no siempre se manifiesta en amor explicito
al dinero. Muchas veces se expresa en preocupacion
constante, en ansiedad por perder, en necesidad de control,
en dificultad para soltar. El corazén idolatra aquello de lo que
depende para sentirse seguro. Por eso, incluso la escasez
puede ser un espacio de idolatria si el corazon vive dominado
por el temor.

Prosperar sin idolatrar requiere una disciplina
espiritual profunda: aprender a dar. La generosidad no es solo
un acto economico; es una declaracion espiritual. Cada vez
que el creyente da, rompe el poder del dinero sobre su
corazon. Declara que su confianza esta en Dios y no en la
acumulacion. La generosidad ordena la prosperidad.

La Escritura muestra que Dios observa no solo cuanto
damos, sino desde dénde damos. Dar por obligacion no
libera; dar por fe transforma. La generosidad del Reino no

(=)



nace de la abundancia, sino de la conviccion. Por eso, Jesus
destacé la ofrenda de la viuda: no por su monto, sino por su
corazon.

Prosperar sin idolatrar también implica administrar
con justicia. No todo lo que es legal es justo. El Reino llama
a una ética superior. Pagar lo justo, honrar compromisos, no
aprovecharse del deébil, no construir riqueza sobre la
Injusticia. Estas decisiones, aunque costosas en el corto
plazo, preservan la autoridad espiritual en el largo plazo.

Aqui la prosperidad se conecta con la responsabilidad
social. El creyente no puede ignorar el impacto de sus
decisiones econdmicas en otros. La prosperidad del Reino no
es indiferente al dolor ajeno. No busca enriquecerse a costa
de otros, sino prosperar junto con otros. Este enfoque no es
ideoldgico; es profundamente biblico.

Otro riesgo es medir la bendicion solo por resultados
visibles. El sistema celebra el crecimiento externo; el Reino
observa el estado del corazdn. Un creyente puede prosperar
externamente y empobrecerse internamente si pierde la
comunidn, la humildad y el temor de Dios. La verdadera
prosperidad incluye paz, contentamiento y libertad interior.

La Iglesia necesita ensefiar una vision equilibrada de
la prosperidad. No una prosperidad centrada en el consumo,
ni una espiritualidad que glorifique la carencia. EI Reino no
idolatra la riqueza ni la pobreza. Honra la obediencia.
Bendice la fidelidad. Sostiene al corazén rendido.

(%)



Debemos tener en claro que prosperar no es pecado,
idolatrar si. La prosperidad del Reino es una herramienta para
cumplir proposito eterno, no un fin en si misma. Ahora
veremos como manejar el crecimiento sin perder el alma,
cdmo vivir en contentamiento en toda circunstancia y como
usar los recursos como instrumentos de justicia, generosidad
y esperanza.

El verdadero desafio de la prosperidad no aparece
cuando falta, sino cuando llega. La escasez suele empujar al
creyente a clamar a Dios; la abundancia, en cambio, puede
empujarlo a olvidarse de El si el corazén no esta firmemente
arraigado. Por eso la Escritura advierte con tanta claridad
sobre los peligros del bienestar mal administrado. No porque
Dios tema bendecir, sino porque conoce la fragilidad del
corazon humano.

Prosperar sin idolatrar requiere aprender a vivir con
contentamiento. El contentamiento biblico no es resignacion
ni conformismo pasivo; es descanso interior. Es la capacidad
de disfrutar lo que Dios provee sin vivir obsesionado por lo
que falta. EIl creyente contento puede avanzar, crecer y
proyectar sin que su paz dependa del resultado. Esta libertad
interior es una de las marcas mas claras de una prosperidad
saludable.

El sistema, por el contrario, nunca promueve el
contentamiento. Siempre hay un “mas” que alcanzar, un
nuevo estandar que cumplir, una comparacion que sostener.
Esta carrera constante desgasta el alma y produce una

()



insatisfaccion cronica. EI Reino rompe este ciclo al redefinir
el valor de la vida. El creyente deja de vivir para acumular y
comienza a vivir para obedecer.

Aqui se revela otra clave esencial: la gratitud. La
gratitud es una disciplina espiritual que protege el corazon de
la idolatria. EI agradecido reconoce la fuente de lo que tiene.
No se apropia de la gloria ni se queja por lo que ain no llego.
La gratitud transforma la prosperidad en adoracion y la
escasez en esperanza.

La prosperidad del Reino también se expresa en la
capacidad de sostener la fidelidad en todas las estaciones.
Hay tiempos de abundancia y tiempos de ajuste. El creyente
maduro aprende a vivir ambos con equilibrio. No se
enorgullece cuando prospera ni se avergilienza cuando
enfrenta limitaciones. Su identidad no fluctia con la
economia, porgue esta anclada en Cristo.

Un aspecto profundamente espiritual, y a menudo
ignorado, es la forma en que el creyente maneja el
crecimiento. Cuando los recursos aumentan, también
aumentan las decisiones, las oportunidades y las tentaciones.
El crecimiento amplifica lo que ya existe en el corazon. Si
hay humildad, se profundiza. Si hay orgullo, se expone. Por
eso, crecer sin perder el alma exige una vigilancia constante
del interior.

Prosperar sin idolatrar implica aprender a soltar. Soltar
recursos, soltar control, soltar expectativas rigidas. El

()



creyente que no puede soltar revela dependencia. ElI que
aprende a soltar demuestra confianza. Dios suele probar el
corazdn no quitando, sino pidiendo. Y muchas veces, la
obediencia en el soltar abre puertas que la retencién nunca
podria abrir.

La generosidad, en este punto, deja de ser un concepto
y se convierte en una forma de vida. No se limita a dar dinero;
incluye dar tiempo, oportunidades, perdon, recursos y favor.
El creyente prospero en el Reino es consciente de que su
prosperidad tiene impacto mas alla de si mismo. Se pregunta
a quién puede bendecir, no solo cuanto puede acumular.

La justicia también es una expresion inseparable de la
prosperidad del Reino. No puede haber verdadera bendicién
donde hay abuso, engafio o explotaciéon. El creyente que
prospera a costa de otros compromete su testimonio, aunque
logre éxito visible. Dios no necesita injusticia para bendecir
a sus hijos. Cuando la prosperidad exige sacrificar principios,
deja de ser bendicidn.

Otro riesgo frecuente es espiritualizar el crecimiento
economico sin examinar el corazon. No todo aumento es
aprobacion divina. A veces, Dios permite ciertos avances
para revelar actitudes ocultas. El creyente sabio no interpreta
automaticamente el exito como sefal de alineacion. Examina
su comunion, su obediencia y su fruto espiritual.

Prosperar sin idolatrar también significa vivir con una
mirada escatoldgica. El creyente recuerda que nada de lo que

(o)



posee es eterno. Todo es transitorio. Esta conciencia no
produce desapego irresponsable, sino administracién sabia.
Se trabaja con excelencia, se invierte con vision, pero sin
olvidar que la verdadera herencia estd reservada en la
plenitud eterna.

Esta perspectiva libera al creyente del temor a perder.
Cuando se sabe que lo eterno no puede ser quitado, lo
temporal pierde su poder de esclavizar. El creyente puede
emprender con valentia, dar con generosidad y vivir con
gozo, porque su esperanza no estd en lo que posee, Sino en
Aquel a quien pertenece.

La Iglesia necesita volver a ensefiar esta vision integral
de la prosperidad. No una prosperidad superficial, centrada
en el consumo, ni una espiritualidad que glorifique la
carencia. El Reino llama a una prosperidad sobria, generosa,
justa y sometida a Cristo. Una prosperidad que bendice sin
corromper y que edifica sin desplazar a Dios.

Es claro que Dios no tiene problemas con bendecir a
sus hijos; el problema surge cuando los hijos olvidan al
Dador. Prosperar sin idolatrar es posible cuando Cristo
permanece en el centro, el corazon se mantiene rendido y los
recursos son administrados con temor de Dios.

“Vi, ademas, que tanto el afan como el éxito en la vida
despiertan envidias. Y también esto es vanidad; jes correr
tras el viento!”

Eclesiastés 4:4

(=)



Capitulo nueve

Emprender en Tiempos
Dificiles

“Y Dios puede hacer que toda gracia abunde para ustedes,
de manera que siempre, en toda circunstancia, tengan
todo lo necesario y toda buena obra abunde en ustedes.”
2 Corintios 9:8

Los tiempos dificiles no son una anomalia en la
historia humana; son una constante. A lo largo de las
Escrituras, las crisis aparecen como escenarios recurrentes
donde se revela no solo la fragilidad de los sistemas
humanos, sino también la fidelidad de Dios y la madurez, o
inmadurez, de su pueblo. Lo que cambia no es la existencia
de la crisis, sino la manera en que se la enfrenta. Y alli se
manifiesta la diferencia entre vivir desde el miedo o gobernar
desde el Reino.

La crisis tiene un lenguaje propio. Habla de escasez,
de amenaza, de incertidumbre, de pérdida de control. El
sistema amplifica ese lenguaje y lo convierte en narrativa
dominante. Produce ansiedad colectiva, decisiones reactivas

89

—
| —



y conductas defensivas. En ese contexto, muchos paralizan,
otros especulan, y otros buscan salvarse a si mismos como
prioridad absoluta. Sin embargo, el Reino de Dios no se
mueve por narrativas de panico, sino por revelacion.

Emprender en tiempos dificiles no significa negar la
realidad ni espiritualizar el problema. Significa discernir la
realidad desde otra fuente. El creyente del Reino no ignora
los datos, pero tampoco se somete a ellos como autoridad
final. Observa, evalla, ora y decide desde convicciones
eternas. Mientras el sistema reacciona, el Reino responde.

La Biblia nos muestra que las crisis, lejos de anular el
propésito de Dios, muchas veces lo aceleran. José no llego a
gobernar Egipto en un tiempo de estabilidad, sino en el
umbral de una hambruna global. Daniel no fue promovido en
un sistema favorable, sino en medio de imperios hostiles a su
fe. Estos relatos no glorifican la crisis, pero revelan que Dios
no esta ausente en ella.

Una de las primeras reacciones humanas frente a la
dificultad es el miedo. El miedo reduce la vision, achica la fe
y distorsiona las decisiones. Bajo su influencia, el creyente
puede abandonar principios, apresurarse a tomar atajos o
paralizarse completamente. Por eso, la Escritura insiste tanto
en no temer. No como negacion emocional, sino como
decision espiritual.

El miedo lleva a vivir en modo supervivencia. El Reino
llama a vivir en modo mayordomia aun en la escasez. El

()



sobreviviente piensa solo en resistir; el mayordomo piensa en
administrar. El sobreviviente se cierra; el mayordomo se
ordena. El sobreviviente reacciona; el mayordomo discierne.
Esta diferencia es crucial en tiempos dificiles.

Emprender en crisis no significa lanzarse a proyectos
sin fundamento ni asumir riesgos imprudentes. Significa
estar atento a lo que Dios esta haciendo en medio del caos.
Las crisis sacuden estructuras, revelan necesidades ocultas y
abren espacios que antes estaban cerrados. El sistema ve solo
pérdida; el Reino discierne oportunidades de servicio y
gobierno.

Aqui es importante aclarar algo fundamental: el
creyente no se aprovecha del dolor ajeno. La oportunidad del
Reino no nace de la especulacion, sino de la compasion y la
obediencia. No se trata de ganar mas cuando otros pierden,
sino de servir mejor cuando otros fallan. La ética del Reino
no se suspende en la crisis; se vuelve mas necesaria.

La crisis también expone la calidad de los
fundamentos. Lo que fue construido sobre arena se
derrumba; lo que fue edificado sobre la roca resiste. Muchos
proyectos fracasan en tiempos dificiles no porque la idea
fuera mala, sino porque el fundamento era débil. La crisis no
crea el problema; lo revela. Por eso, lejos de ser solo una
amenaza, la crisis puede convertirse en un tiempo de
purificacion.

91

—
| —



El creyente del Reino aprende a hacer preguntas
distintas en tiempos de dificultad. No pregunta solo “;coémo
sobrevivo?”, sino “;qué me estd confiando Dios en este
tiempo?”. No pregunta inicamente “;cdmo protejo lo mio?”,
sino “;como administro fielmente lo que tengo?”. Estas
preguntas cambian el enfoque y abren la puerta a decisiones
mas sabias.

Otro peligro frecuente en tiempos dificiles es la
especulacion. El sistema responde a la incertidumbre con
apuestas impulsivas, movimientos apresurados y promesas
vacias. El Reino, en cambio, llama a la prudencia. La fe no
elimina la cautela; la dirige. El creyente no avanza por
desesperacion, sino por conviccion.

La Escritura ensefia que el justo vive por la fe, no por
la vista. Esto no significa ignorar la realidad, sino no permitir
que lo visible gobierne lo invisible. En tiempos de crisis, la
fe madura se vuelve méas profunda. Se apoya menos en
resultados inmediatos y mas en la fidelidad de Dios. Esta fe
no es pasiva,; es estable.

La preparacion es otra clave fundamental. José no
improvisd una respuesta cuando llego la hambruna; habia
discernido el tiempo y se habia preparado. La preparacion no
es falta de fe; es expresion de sabiduria. El creyente que se
prepara honra a Dios porque reconoce que la revelacion trae
responsabilidad.

92

—
| —



Muchos creyentes fracasan en tiempos dificiles no
porque Dios no les hable, sino porque no escuchan a tiempo.
La crisis suele amplificar lo que ya se venia gestando. El
creyente sensible aprende a leer las sefiales antes de que el
colapso sea total. No para vivir en paranoia, Sino en
discernimiento.

En otras palabras, los tiempos dificiles no cancelan el
Ilamado del Reino; lo revelan. No son excusa para el miedo
ni licencia para la especulacion, sino una oportunidad para
vivir con discernimiento, fidelidad y esperanza. Debemos
prepararnos para actuar sin perder la esperanza eterna,
gobernar sin endurecer el corazén y avanzar con fe en medio
de sistemas hostiles.

Prepararse en tiempos dificiles no significa vivir
dominados por la ansiedad del futuro, sino asumir con
responsabilidad el presente. La preparacién biblica no nace
del miedo, sino del discernimiento. José no almaceno grano
porgue desconfiara de Dios, sino porque habia recibido una
revelacion clara y asumio la responsabilidad que esa
revelacion implicaba. La fe auténtica no espera pasivamente
que Dios actue; coopera activamente con lo que Dios revela.

La preparacion del Reino siempre tiene un proposito
mayor que la autopreservacion. No se trata solo de sobrevivir
a la crisis, sino de convertirse en instrumento de provision
para otros. José fue preparado no solo para salvarse a si
mismo, sino para sostener a naciones enteras. Esta dimension
nos confronta profundamente, porque el sistema ensefia a

()



prepararse para uno mismo, mientras que el Reino llama a
prepararse para Servir.

En tiempos dificiles, Dios forma lideres con corazéon
de siervo. La crisis revela quién busca posicion y quién
asume responsabilidad. ElI que solo anhela estabilidad
personal se encierra; el que entiende el llamado del Reino se
abre al servicio. Esta apertura no es ingenuidad; es
obediencia. Dios no confia recursos a quienes solo piensan
en protegerlos, sino a quienes estan dispuestos a
administrarlos para bendicion de otros.

Otro aspecto clave es aprender a gobernar sin
endurecer el corazon. La presion constante puede volver al
creyente defensivo, frio o cinico. Cuando esto ocurre, la fe se
vuelve funcional, pero pierde compasion. Sin embargo, el
Reino no se manifiesta solo con eficiencia; se manifiesta con
misericordia. Jesus nunca sacrificd la compasion en nombre
de la prudencia.

Gobernar espiritualmente en tiempos dificiles implica
mantener el corazdn sensible. Sensible al dolor ajeno, a la voz
de Dios y a la propia fragilidad. El creyente que se endurece
para “aguantar” termina perdiendo la capacidad de discernir.
El que permanece sensible, aunque sufra, conserva la
claridad espiritual.

La esperanza eterna juega aqui un papel fundamental.
Sin una perspectiva escatologica, la crisis se vuelve absoluta.
Todo parece definitivo, todo parece urgente, todo parece

(%)



determinante. Pero cuando recordamos que este mundo no es
el final de la historia, la presion se ordena. No desaparece,
pero deja de gobernarnos.

La esperanza eterna no produce evasion; produce
estabilidad. Como hijos de Dios sabemos que nuestras
decisiones importan, pero también sabemos que ninguna
crisis tiene la Gltima palabra. Esta certeza nos permite actuar
con firmeza sin caer en desesperacion, y avanzar con
prudencia sin paralizarnos.

Emprender en tiempos dificiles también exige
aprender a decir no. No a proyectos nacidos del panico. No a
alianzas que comprometen principios. No a atajos que
prometen alivio inmediato a costa de la integridad. La crisis
no justifica la desobediencia. Al contrario, la debe volver méas
visible.

Daniel es un ejemplo poderoso de esta verdad. Vivio
bajo sistemas hostiles, enfrentd decretos injustos y presiones
extremas, pero nunca negociéo su fidelidad. No fue
imprudente, pero tampoco fue complaciente. Su testimonio
nos ensefia que es posible prosperar en sistemas adversos sin
perder la identidad ni el temor de Dios.

Los hijos del Reino aprendemos a avanzar sin
especular. No nos movemos por rumores, ni por tendencias,
ni por miedo colectivo. Nos movemos por conviccion. Esta
postura puede parecer lenta en un mundo acelerado, pero
produce frutos estables. La fe madura no se apura; discierne.

(o)



Otro aprendizaje crucial en tiempos dificiles es la
administracién de la esperanza. Los hijos de Dios no
prometemos lo que no podemos cumplir ni alimentamos
expectativas irreales. La esperanza del Reino no es ilusion;
es confianza en Dios aun cuando el camino es estrecho. Esta
esperanza sobria fortalece a otros, porque no engafia ni
manipula.

En la crisis, la Iglesia tiene una oportunidad Unica de
mostrar un Reino diferente. Un Reino que no niega la
realidad, pero tampoco se rinde ante ella. Un Reino que no
explota el dolor, sino que lo acompafia. Un Reino que no se
esconde, sino que se hace presente con sabiduria, justicia y
compasion.

Muchos testimonios mas poderosos nacen en tiempos
dificiles. No porque la crisis sea deseable, sino porque revela
lo que estaba oculto. Revela convicciones, prioridades,
fuentes y fundamentos. El creyente que atraviesa la dificultad
con fe y coherencia se convierte en sefial viva de que Dios
sigue gobernando.

Este capitulo nos deja una verdad profunda vy
desafiante: los tiempos dificiles no son una interrupcion del
propdsito de Dios, sino un escenario donde ese proposito se
manifiesta con mayor claridad. EI Reino no retrocede en la
crisis; se purifica, se afirma y avanza de otra manera.




PARTE IV
SABIDURIA DE REINO:
ADVERTENCIAS NECESARIAS

97

—
| —



Capitulo diez

Cuando el emprendimiento
Reemplaza al Reino

“Asi que, primero busquen el reino de Dios y su justicia, y
Dios les daréa todo lo que necesitan.”
Mateo 6:33 PDT

Uno de los peligros mas sutiles y menos confrontados
dentro de la vida cristiana es la posibilidad de que algo nacido
bajo la bendicion de Dios termine ocupando el lugar que solo
a Dios le corresponde. No ocurre de manera repentina ni
evidente. No comienza como rebelion abierta, sino como un
desplazamiento silencioso. El emprendimiento, aun cuando
haya surgido de una idea inspirada, puede convertirse en un
sustituto del Reino si no es constantemente rendido al sefiorio
de Cristo.

Este desplazamiento rara vez se manifiesta en
palabras. El creyente sigue confesando su fe, continla
orando, incluso agradeciendo a Dios por lo logrado. Pero el
centro interno ha cambiado. El corazon ya no late al ritmo del
Reino, sino al ritmo del proyecto. Las decisiones ya no se

()



miden por obediencia, sino por conveniencia. La pregunta
deja de ser “;qué quiere Dios?” y pasa a ser “;qué conviene
para que esto no se detenga?”.

El emprendimiento comienza a desplazar al Reino
cuando el éxito se vuelve irrenunciable. Cuando el temor a
perder lo construido supera el temor de Dios. Cuando la
identidad se entrelaza con el resultado. En ese punto, el
proyecto deja de ser un instrumento y se convierte en un fin.
El creyente ya no sirve al Reino con su emprendimiento;
sirve al emprendimiento en nombre del Reino.

Este es uno de los engafios méas peligrosos porque no
siempre se asocia con pecado visible. No hay escandalo, no
hay inmoralidad manifiesta, no hay abandono explicito de la
fe. Pero hay una pérdida progresiva de sensibilidad espiritual.
La voz del Espiritu se vuelve incomoda cuando cuestiona. La
correccion se percibe como amenaza. La comunién se reduce
a lo funcional.

El activismo productivo es uno de los sintomas mas
claros de este desplazamiento. Mucha actividad, mucha
agenda, muchos logros, pero poco silencio delante de Dios.
Mucha eficiencia, pero poca intimidad. El creyente ya no
descansa en Dios; descansa cuando todo esta bajo control. Y
cuando el control se pierde, la ansiedad gobierna.

La Escritura nos muestra que no todo crecimiento es
sefial de aprobacion divina. Hay resultados que Dios permite,
no porque los apruebe, sino porque respeta la libertad

(%)



humana. El exito visible puede coexistir con una pobreza
espiritual profunda. El corazdn puede estar lejos de Dios aun
cuando las manos estén llenas de frutos.

Jesus confrontd este engafio con dureza y amor.
Advirtio que no todos los que hacen cosas en su nombre lo
hacen desde una relacion viva con El. Esta advertencia no fue
dirigida a incrédulos, sino a personas activas, comprometidas
y productivas. Personas que hicieron mucho, pero se
desconectaron del centro.

El emprendimiento desplaza al Reino cuando la
comunion se vuelve secundaria. Cuando orar se convierte en
una herramienta para sostener el proyecto y no en un espacio
para rendirlo. Cuando la Palabra deja de confrontar y solo se
utiliza para confirmar decisiones ya tomadas. Cuando el
silencio delante de Dios incomoda porque expone desorden
interior.

Otro sintoma evidente es la resistencia a soltar. El
creyente comienza a creer que sin él el proyecto se derrumba.
Confunde responsabilidad con indispensabilidad. Olvida que
todo lo que existe es sostenido por Dios y no por su
capacidad. En ese punto, la obra deja de ser un acto de fe y
se convierte en una carga que esclaviza.

Este desplazamiento también se manifiesta en la forma
de medir el éxito. Ya no se evalta por fidelidad, obediencia
o fruto espiritual, sino por crecimiento, visibilidad y
reconocimiento. EI Reino queda reducido a un discurso que

[100]



acompana al proyecto, pero no lo gobierna. Cristo sigue
siendo mencionado, pero ya no es el centro operativo.

El problema no es emprender ni crecer; es absolutizar.
Dios no compite con los proyectos de sus hijos; compite con
los idolos. Cuando algo ocupa el lugar de dependencia,
identidad y sentido que solo El debe ocupar, se ha convertido
en un idolo, aungue lleve un nombre espiritual.

Este capitulo no busca desalentar el emprendimiento
del Reino, sino protegerlo. No pretende generar culpa, sino
discernimiento. Porque nada destruye mas rapido una obra
que naci6 de Dios que el olvido de Dios en el camino. Y nada
honra mas al Padre que un hijo dispuesto a rendirlo todo, aun
lo que EI mismo le permitié construir.

Cuando el emprendimiento desplaza al Reino, aun sin
pecado visible, la vida espiritual se empobrece. Debemos
aprender a detectar estas sefiales a tiempo. Debemos volver
al centro sin destruir lo construido, y debemos aprender a
poner nuevamente a Cristo como Sefior real de toda obra, si
es que por los afanes nos deslizamos de esta verdad.

Detectar a tiempo cuando algo comenzo a desplazar al
Reino es una gracia de Dios. No todos los desvios son
evidentes, y no todos los corazones estan dispuestos a
examinarse con honestidad. Sin embargo, el Espiritu Santo,
en su fidelidad, suele encender alertas internas antes de que
el dafio sea irreversible. Escuchar esas advertencias es un
acto de humildad; ignorarlas es un camino peligroso.

[101]



Una de las primeras sefiales es la pérdida del gozo
espiritual. El creyente sigue siendo productivo, pero ya no
disfruta la comunion. La oracion se vuelve funcional, la
lectura biblica se reduce a lo necesario para “seguir adelante”
y la adoracion pierde profundidad. No hay pecado
escandaloso, pero hay sequedad. El corazén sigue activo,
pero no esta siendo alimentado.

Otra sefial clara es la dificultad para obedecer cuando
Dios pide ajustes. El Espiritu habla, confronta, invita a
detenerse o redirigir, pero la respuesta interna es resistencia.
El creyente comienza a justificar su desobediencia con
argumentos espirituales: “esto también es para Dios”, “no
puedo frenar ahora”, “hay mucha gente que depende de esto”.

Sin darse cuenta, el proyecto se ha vuelto intocable.

Aqui es importante decir algo con claridad magisterial:
Dios nunca compite con el bien que hacemos, pero si
confronta aquello que reemplaza nuestra dependencia de El.
Cuando el corazdn se aferra méas a la obra que al Sefior de la
obra, el emprendimiento deja de ser bendicion. Dios, en su
amor, a veces permite tensiones, crisis o limites para volver
a llamar la atencién de nuestro corazon.

Volver al centro no significa necesariamente
abandonar lo que hemos construido. Muchas veces implica
reordenar. VVolver al centro es devolver a Cristo el lugar de
Sefiorio real, no solo confesado. Es permitirle hablar incluso
cuando Su palabra nos incomoda. Es aceptar que El tiene

[102]



autoridad para redefinir ritmos, prioridades y hasta el alcance
de todo proyecto.

Este proceso suele incluir el acto de soltar el control.
Reconocer que todo emprendimiento no depende de
nosotros, que Dios puede sostenerlo, modificarlo o incluso
cerrarlo si asi lo decide. Este reconocimiento no es derrota;
es libertad. Cuando vemos las cosas de esa manera dejamos
de cargar con un peso que nunca fuimos disefiados para llevar
solos.

Otro paso esencial para volver al centro es restaurar la
comuniéon genuina. No la comunion apresurada, ni la
espiritualidad utilitaria, sino el encuentro real con Dios.
Tiempo sin agenda. Tiempo sin objetivos productivos.
Tiempo donde el corazon se presenta sin mascaras. Alli,
muchas veces, el Espiritu reordena lo que el activismo
desordend. Esto debe quedar fijado en nuestra mente: el
mercado nunca debe ser el centro. “Jesucristo es el centro de
nuestra vida”.

La humildad juega un rol clave en este proceso. Los
hijos de Dios, siempre necesitaremos rodearnos de voces
maduras que puedan hablarnos con verdad. El aislamiento es
terreno fértil para el engafio. Dios usa a otros para
confrontarnos, no para condenarnos, sino para protegernos.
Escuchar consejo no debilita el proposito; lo preserva.

Es importante entender que el éxito no es una prueba
de alineacion, asi como el fracaso no es una prueba de

[103]



desobediencia. EI Reino se rige por criterios distintos. VVolver
al centro implica redefinir el éxito a la luz de la obediencia 'y
la fidelidad, no de la visibilidad ni del crecimiento externo.

Cuando el emprendimiento vuelve a ocupar su lugar
correcto, como instrumento y no como sefior, algo se libera
interiormente, porque volvemos a disfrutar el proceso. La
ansiedad disminuye. La paz regresa. El emprendimiento deja
de ser una carga y vuelve a ser una expresion de obediencia.
El corazon se alinea y la fe se renueva.

Este reordenamiento también tiene impacto en el
testimonio. Un creyente que vive desde la dependencia de
Dios transmite descanso, no presion. Su liderazgo se vuelve
mas humano, mas sensible, més accesible. ElI Reino se
manifiesta no solo en lo que hacemos, sino en como lo
hacemos.

El llamado final de este capitulo no es a reducir la
actividad, sino a profundizar la comunién. No es a abandonar
el mercado, sino a permanecer en €l con el corazén en el
cielo. No es a dejar de emprender, sino a hacerlo con Cristo
en el centro, no solo al inicio, sino en cada etapa del camino.

Nada honra méas a Dios que un hijo dispuesto a rendirle
todo, incluso aquello que El mismo le permitié construir. Y
nada protege mas una obra del Reino gue un corazon que
permanece postrado delante del Rey.

[104]



Capitulo once

El Engano del Exito
Sin Obediencia

“El que dice: Yo le conozco, y no guarda sus
mandamientos, el tal es mentiroso, y la verdad no esta en
él; pero el que guarda su palabra, en este verdaderamente

el amor de Dios se ha perfeccionado; por esto sabemos
que estamos en él. El que dice que permanece en él, debe
andar como el anduvo.”
1 Juan 2:4 al 6

Uno de los engafios méas peligrosos para la vida
espiritual no es el fracaso, sino el éxito desconectado de la
obediencia. El fracaso suele llevar al creyente a examinarse,
a volver a Dios, a buscar direccion. El éxito, en cambio,
puede adormecer la conciencia espiritual, reforzar decisiones
equivocadas y dar una falsa sensacion de aprobacion divina.
Cuando el éxito llega sin obediencia, se convierte en un
espejismo que confunde al corazén.

La obediencia es el lenguaje del Reino. No es una
opcion secundaria ni una etapa inicial que luego se supera.

[ 105 )



Es el fundamento permanente de toda comunion sana con
Dios. Sin obediencia, la fe se vacia de contenido y la
espiritualidad se reduce a experiencia subjetiva. Por eso,
cuando el éxito ocupa el lugar de la obediencia como criterio
de validacion, el creyente entra en terreno peligroso.
Emprender en el mercado puede ser provocado por la fe, pero
el éxito de toda inversion, no debe hacernos olvidar de quien
es el fundamento de todo.

El mercado mide el valor por resultados visibles. El
Reino mide la vida por alineacion con la voluntad de Dios.
Esta diferencia es crucial. El éxito puede ser celebrado por
multitudes y, al mismo tiempo, ser desaprobado por el cielo.
No todo lo que funciona esta aprobado. No todo lo que crece
estd alineado. No todo lo que produce resultados honra a
Dios.

La Escritura es clara al mostrar que Dios no se
impresiona con logros externos cuando el corazon esta lejos
de El. Hay emprendimientos que nacen de dones reales, de
capacidades genuinas, incluso de principios correctos, pero
que se desarrollan fuera de la obediencia o simplemente
ignorando a Dios. El problema no es la capacidad que
podemos tener; es la desconexion del Dador de toda
capacidad. Cuando las virtudes se independizan del caracter,
se vuelven peligrosas, y lamentablemente los negocios
suelen ser desvinculados del Reino.

Uno de los mayores errores espirituales es asumir que
el resultado valida el camino. “Si el emprendimiento genero

[106]



resultados, entonces Dios estaba en el asunto”. Esta logica es
profundamente antibiblica. Dios permite muchas cosas sin
aprobarlas. A veces permite avances para revelar el estado
del corazdn. Otras veces permite éxito para probar la
fidelidad. El creyente sabio no interpreta automaticamente el
éxito como sefial de obediencia.

El engafio del éxito sin obediencia suele comenzar con
pequefias concesiones. Ajustes minimos, decisiones
pragmaticas, silencios convenientes. Nada parece grave.
Todo parece razonable. Pero cada concesion debilita la
sensibilidad espiritual. La voz de Dios se vuelve menos clara,
no porque El deje de hablar, sino porque el corazén deja de
escuchar.

En este punto, el creyente corre el riesgo de apoyarse
mas en sus estados financieros que en su comunion con Dios.
Los emprendimientos siguen funcionando. La capacidad
sigue dando resultados. El reconocimiento continta. Pero el
caracter comienza a erosionarse. La obediencia deja de ser
prioridad y se convierte en obstaculo. El creyente ya no
pregunta “;es la voluntad de Dios?”, sino ““;afectara esto lo
que hemos construido?”.

La Biblia muestra ejemplos claros de personas que
lograron resultados visibles sin obediencia plena. Personas
que prosperaron grandemente, comerciantes, empresarios
habiles, pero que terminaron fuera del disefio de Dios. No
porque Dios fuera infiel, sino porque ellos sustituyeron la

[107]



obediencia por el éxito. El final de estas historias no es para
condenar, sino para advertir.

El éxito sin obediencia produce una espiritualidad
peligrosa: activa, visible, influyente, pero desconectada del
corazon de Dios. Es una espiritualidad que habla de Dios,
pero no camina con El. Que usa Su nombre, pero no honra
Su voz. Que produce frutos visibles, pero carece de raiz
profunda.

Otro sintoma de este engafio es la dificultad para
recibir correccion. El éxito crea una coraza. El creyente
comienza a pensar que, si todo funciona, no hay nada que
corregir. Las advertencias son minimizadas. Las voces
proféticas son descartadas. El consejo se percibe como
amenaza. En ese punto, el éxito deja de ser bendicion y se
convierte en blindaje contra la verdad.

La obediencia, en cambio, siempre mantiene al
creyente ensefiable. Aun cuando hay crecimiento, aun
cuando hay prosperidad financiera, el corazén obediente
permanece sensible. No confia en su trayectoria, sino en la
gracia de Dios. No se apoya en su historia, sino en la voz
presente del Espiritu.

Este capitulo no pretende generar temor al éxito en el
mercado, sino discernimiento espiritual. Dios no llama a sus
hijos a huir del crecimiento, sino a permanecer obedientes en
medio de él. El peligro no esté en avanzar, sino en hacerlo sin
escuchar. No esté en lograr resultados, sino en permitir que

[108]



los resultados sustituyan la obediencia. En otras palabras, el
éxito puede simular aprobacion cuando falta obediencia.

Una de las verdades mas serias, y a la vez mas
misericordiosas, del Reino es que Dios nunca sacrifica el
caracter en favor del resultado. El sistema puede hacerlo, y
de hecho lo hace constantemente. Pero Dios no. Para El, el
camino es tan importante como la meta, y muchas veces mas.
Por eso, cuando el éxito avanza mas rapido que la obediencia,
Dios no se alegra del resultado; se preocupa por el corazon.

Aqui es donde se vuelve imprescindible distinguir el
éxito en el mercado y el estado espiritual. Las capacidades
son dadas por gracia, luego pueden desarrollarse, pero todas
vienen de Dios. En cambio, el caracter y la condicion
espiritual, se forman en el proceso de obediencia y comunion
espiritual. Por eso es posible que una persona tenga un gran
éxito en el mercado y, al mismo tiempo, este desalineada en
su caminar espiritual. Esta realidad no invalida el éxito, pero
si expone un riesgo profundo.

El problema aparece cuando el creyente confunde la
prosperidad con la aprobacion de Dios. “Si Dios me prospera
debe ser porque estoy bien”. Esta suposicion es peligrosa.
Dios puede permitir que nuestro emprendimiento tenga éxito,
aun cuando estemos necesitando correccion. La prosperidad
no debe afectar nuestra obediencia, por el contrario, la debe
hacer mas necesaria.




Cuando el éxito se vuelve criterio espiritual, el
creyente comienza a justificar lo injustificable. Actitudes que
antes confrontaban ahora se toleran. Decisiones que antes
requerian oracién ahora se toman por experiencia. El corazon
se endurece lentamente, no por rebeldia abierta, sino por
autoconfianza. Este es uno de los engafios mas sutiles: creer
que el éxito en el mercado garantiza alineacién presente.

La obediencia, en cambio, siempre nos trae al presente.
Nos obliga a escuchar hoy, no a vivir de lo que Dios hizo
tiempo atrés. Los hijos de Dios que son obedientes no se
apoyan en su historia con Dios, sino en su comunién actual
con El. Saben que cada etapa requiere una escucha fresca,
una rendicion renovada y una dependencia constante.

Volver al disefio de Dios cuando se ha avanzado fuera
de él no es sefial de fracaso, sino de madurez. Dios no
desprecia al que se detiene para corregir. Al contrario, honra
al que se humilla. Muchas veces, la verdadera obediencia no
consiste en avanzar mas, sino en retroceder lo necesario para
realinear el corazon.

Este proceso suele implicar decisiones dificiles:
redefinir metas, ajustar ritmos, renunciar a ciertas
expresiones de éxito, aceptar limites. El sistema ve estas
decisiones como pérdida. El Reino las ve como preservacion.
Mejor detenerse a tiempo que seguir avanzando hacia un
lugar donde Dios ya no esta guiando.

[110]



Otro aspecto clave es comprender que la obediencia
siempre protege al creyente, aungue momentaneamente
parezca costosa. El éxito sin obediencia puede producir
aplausos, pero deja al alma expuesta. La obediencia, en
cambio, puede traer incomprension, pero guarda el corazén.
Y el corazon es mas valioso que cualquier plataforma.

Dios no busca siervos impresionantes, sino hijos
obedientes. No busca proyectos exitosos desconectados de su
voz, sino vidas rendidas que reflejen su caracter. EI Reino no
se edifica sobre resultados espectaculares, sino sobre
fidelidad sostenida. Lo espectacular puede atraer miradas; la
fidelidad sostiene generaciones.

Cuando la obediencia vuelve a ocupar su lugar central,
algo se ordena interiormente. La presion disminuye. EI temor
al fracaso pierde fuerza. La necesidad de aprobacion se
debilita. EI creyente vuelve a caminar ligero, porque ya no
carga con la exigencia de sostener una imagen de éxito.
Camina para agradar a Dios, no para mantener un resultado.

Este reordenamiento también redefine la manera de
medir el futuro. El creyente comienza a valorar mas la paz
que la prosperidad, méas la comunion que el crecimiento
economico, mas la obediencia que la expansién en el
mercado. No porque desprecie el avance, sino porque
entiende que el avance sin Dios no es progreso, sino desvio.

El llamado final de este capitulo es claro y amoroso:
ningan éxito vale el precio de la desobediencia. Ningun

[111]



resultado compensa la pérdida de sensibilidad espiritual.
Ninguna plataforma sustituye la voz de Dios. El Reino no se
construye con atajos, sino con pasos obedientes. EI mercado
es un desafio peligroso, esto no implica eludirlo, sino mas
bien conquistarlo con temor de Dios y reverencia a Su
sefiorio.

Dios sigue llamando a emprendedores del Reino, pero
no a cualquier precio. Los llama a crear, a avanzar, a influir...
obedeciendo. Porque solo la obediencia sostiene lo que Dios
bendice, y solo lo que nace de la obediencia permanece
delante de El.

“Acuérdate del Seiior tu Dios. El es quien te da las fuerzas
para obtener riguezas, a fin de cumplir el pacto que les

confirmo a tus antepasados mediante un juramento.”
Deuteronomio 8:18 NTV




Capitulo doce

Emprendedores de Reino
Hasta la venida del Rey

“Vengo pronto. Aférrate a lo que tienes, para que nadie te
quite la corona.”
Apocalipsis 3:11

El llamado del Reino no se suspende con el paso del
tiempo ni se debilita ante la espera. Al contrario, se
profundiza. Vivir con la mirada puesta en la venida del Sefior
no es una invitacion a la pasividad, sino a una fidelidad mas
consciente. La esperanza escatoldgica no fue disefiada para
desconectar al creyente de la tierra, sino para ordenarlo
correctamente en ella. Quien vive esperando al Rey aprende
a administrar mejor lo que el Rey le confid.

Uno de los grandes errores espirituales ha sido
contraponer la expectativa eterna con la responsabilidad
presente. Como si pensar en el regreso de Cristo implicara
desentenderse  del trabajo, de la creacion, del
emprendimiento y de la transformaciéon del entorno. Sin
embargo, Jesus nunca ensefid una espiritualidad evasiva. Por

[113]



el contrario, exhortd a sus discipulos a ocuparse hasta que El
volviera. No a distraerse, no a esconderse, no a sobrevivir,
sSino a ocuparse.

Ocuparse implica asumir responsabilidades no solo en
las actividades de culto, sino de todo lo que hagamos en la
vida. Implica administrar talentos, oportunidades, recursos y
tiempo con la conciencia de que habra rendicion de cuentas.
El Reino no se vive desde la urgencia desesperada ni desde
la indiferencia pasiva, sino desde la mayordomia fiel. El
creyente que espera al Sefior no vive corriendo, pero tampoco
dormido. Vive despierto, sobrio y comprometido.

Ser emprendedor de Reino hasta la venida del Sefior
significa trabajar sin absolutizar el trabajo, crear sin idolatrar
la creacion y avanzar sin perder la perspectiva eterna.
Significa comprender que todo proyecto es temporal, pero
gue cada acto de obediencia tiene peso eterno. El creyente no
construye para su propia gloria, sino para honrar al Rey
mientras El programa Su venida.

Esta conciencia transforma profundamente la manera
de emprender. El éxito financiero deja de ser una obsesion y
se convierte en una herramienta. El fracaso deja de ser una
condena y se transforma en aprendizaje. El resultado deja de
definir la identidad. El creyente sabe que su valor no esta en
lo que logra en el mercado, sino en Aquel a quien pertenece
su vida de manera integral.

[114]



Jesus ensefid que el Reino se parece a siervos que
recibieron talentos mientras su sefior se ausentaba. No todos
recibieron lo mismo, pero todos recibieron algo. El problema
no fue la cantidad, sino la respuesta. Uno negocié fielmente,
otro tambien, y uno escondi6 por miedo. El Reino no
confronta la falta de resultados, sino la falta de fidelidad.

El emprendedor del Reino no se compara con otros,
porque sabe que su asignacion es unica. No compite,
administra. No envidia, aprende. No se paraliza por lo que no
tiene, sino que trabaja con lo que recibi6. Esta actitud libera
al corazén de la presion y le devuelve la alegria del servicio.

Vivir hasta la venida del Sefior también implica no
distraerse del Reino en medio del progreso. El crecimiento,
cuando no es vigilado, puede desviar el corazén. La
visibilidad puede robar la intimidad. El reconocimiento
puede reemplazar la aprobacion divina y la prosperidad
puede desviar el corazon. Por eso, el creyente necesita
recordar constantemente para quién trabaja y ante quién
rendira cuentas.

El progreso no es enemigo del Reino; la distraccion si.
El peligro no esta en avanzar, sino en olvidar. Olvidar que
todo es gracia. Olvidar que todo es prestado. Olvidar que todo
es pasajero. ElI emprendedor del Reino vive creando,
planificando y desarrollando, pero con el corazén anclado en
lo eterno.




Esta mirada eterna también protege del agotamiento.
Cuando el creyente entiende que no tiene que salvar el mundo
ni sostener el Reino sobre sus hombros, puede trabajar con
descanso interior. Hace lo que le corresponde y deja en
manos de Dios lo que no controla. Esta confianza no produce
irresponsabilidad, sino paz.

Ser fiel hasta la venida del Sefor implica
perseverancia. No todos los tiempos seran favorables. No
todas las etapas seran fructiferas a los 0jos humanos. Habra
temporadas de anonimato, de siembra silenciosa, de
obediencia sin aplauso. Pero ninguna de esas etapas es in(til.
El Reino se construye muchas veces en lo invisible antes de
manifestarse en lo visible.

El creyente que vive con esta conciencia no se
desespera por resultados inmediatos. Sabe que Dios trabaja
en procesos. Sabe que la fidelidad sostenida tiene
recompensa. Sabe que nada hecho en el Sefior es en vano.
Esta conviccion le permite seguir avanzando aun cuando no
ve frutos inmediatos.

Emprender hasta la venida del Sefior no se trata solo
de iniciar proyectos o sostener obras visibles en el mercado,
sino de dejar huellas. Las empresas pueden cerrar, los
emprendimientos pueden transformarse, los logros pueden
quedar atras, pero las huellas espirituales permanecen. Una
vida bien administrada delante de Dios deja marcas en las
personas, en las generaciones y en la eternidad.

[116]



El Reino no nos llama unicamente a producir, sino a
formar. Formar caracter, formar conciencia, formar cultura.
El creyente que vive con perspectiva eterna entiende que su
mayor legado no sera lo que construy6 con sus manos, Sino
lo que sembro en los corazones. Las palabras dichas a tiempo,
las decisiones tomadas con integridad, la fidelidad sostenida
en lo oculto, todo eso deja huella.

En un mundo obsesionado con resultados inmediatos,
el Reino nos invita a pensar en generaciones. A sembrar
donde quizas no veremos cosecha. A invertir en personas sin
esperar retribucidn. A construir con paciencia. Esta vision no
es romantica; es profundamente biblica. Muchos de los
hombres y mujeres de fe no vieron el cumplimiento pleno de
lo que creyeron, pero caminaron fieles porque sabian que
Dios cumple su palabra més alla de una vida.

Dejar huellas en el mercado implica también aceptar
que no todo lo que hacemos sera recordado, pero todo lo que
hacemos en obediencia es registrado en el cielo. Esta verdad
libera al creyente de la necesidad de reconocimiento. No
necesita aplausos para perseverar. No necesita visibilidad
para sentirse util. Vive sabiendo que el Padre ve en lo secreto
y que todo lo que hagamos en El es trascendente.

El emprendedor del Reino entiende que su fe debe ser
visible en el mercado, pero sin perder su fidelidad al Rey. No
busca diluir el mensaje para ser aceptado ni endurecerlo para
imponerse. Vive con coherencia. Su presencia en el mercado,
en la cultura, en el trabajo y en la comunidad es una presencia

[117]



que refleja valores del Reino sin necesidad de propaganda
religiosa.

Esta Iglesia visible no es una Iglesia arrogante, ni una
Iglesia escondida. Es una Iglesia encarnada. Presente.
Responsable. Fiel. Una Iglesia que ora, pero también trabaja.
Que adora, pero también crea. Que espera al Sefior, pero no
se desentiende del mundo. Que vive con los pies en la tierra
y el corazon en el cielo.

La fidelidad hasta la venida del Sefior tambien implica
aprender a cerrar ciclos. No todo lo que Dios inici0 esta
destinado a durar para siempre en su forma original. Algunas
obras cumplen su propdsito y deben transformarse o concluir.
El creyente maduro no se aferra a lo que Dios ya dio por
terminado. Discierne los tiempos y camina con El aun cuando
eso implique soltar.

Soltar no es fracasar; es obedecer. Muchas veces, la
fidelidad no consiste en sostener, sino en rendir. El
emprendedor del Reino aprende a decir: “Sefior, esto fue tuyo
desde el inicio, y sigue siendo tuyo ahora”. Esta postura
guarda el corazon de la amargura y preserva la paz.

Vivir hasta la venida del Sefior también implica
mantenerse sobrios espiritualmente. No dejarse embriagar
por el éxito ni paralizar por el miedo. No perder la
sensibilidad en medio del crecimiento ni endurecerse en
medio de la crisis. Permanecer atentos, despiertos, con el
oido inclinado a la voz de Dios.

[118]



La esperanza escatologica no debilita el compromiso
presente; lo purifica. Saber que Cristo volvera nos libera de
absolutizar cualquier sistema humano. Ningun mercado es
definitivo. Ningin imperio es eterno. Ninguna estructura
tiene la dltima palabra. El Reino de Dios si. Esta certeza nos
permite trabajar con libertad y desapego.

El llamado final de este libro no es a hacer mas, sino a
ser fieles. Tal vez algunos hermanos esperaban que este libro
les otorgara estrategias financieras, pero ese no es el
problema, las estrategias vienen solas cuando sabemos
sostener una buena comunién con el Sefior. Esa debe ser
nuestra prioridad en todo tiempo y eso es lo que deseo dejar
bien en claro.

No es a construir mas grande, sino a construir bien. No
es a correr mas rapido, sino a caminar en obediencia. Dios no
nos pedira cuentas por lo que no nos confio, pero si por coOmo
administramos lo que puso en nuestras manos. El mercado es
un desafio pendiente, durante muchos afios lo hemos
postergado. Los hijos de Dios debemos ser sabios, atrevidos
y astutos, pero por sobre todas las cosas, temerosos de Dios,
entonces no fallaremos.

Ser emprendedores de Reino hasta la venida del Sefior
es vivir cada dia con esta conciencia: hoy trabajo, hoy creo,
hoy administro, hoy sirvo... como quien espera al Rey. No
con miedo, sino con temor reverente, con esperanza y con
determinacion. No con ansiedad, sino con propoésito. No para

[119]



edificar nuestro nombre, sino para honrar el nombre del
Sefior.

Que el Rey de gloria encuentre a Su Iglesia ocupada,
fiel, sobria y llena de fe. No solo enfocada en liturgias de
culto, ni distraida por los desafios del mercado, no dormida
espiritualmente, no esclavizada por el sistema, sino libre para
amar, crear, bendecir y gobernar con humildad. Que nos
encuentre con las manos ocupadas y el corazon rendido al
Sefior.

Porque al final, no seremos medidos por nuestro éxito
en el mercado, sino por la fidelidad con la que caminamos en
medio de el. Y no habr&d mayor recompensa que escuchar de
labios del Rey que hemos sido aprobados.

“:Miren que vengo pronto! Traigo conmigo mi
recompensa y le pagaré a cada uno segun lo que haya
hecho.”

Apocalipsis 22:12




EPILOGO

El Reino de Dios no estd en pausa. No se detuvo
mientras la historia avanza, ni quedd suspendido mientras la
Iglesia espera. El Reino sigue moviéndose, creciendo y
manifestdndose en medio del tiempo, aun cuando el Rey
todavia no ha sido visto cara a cara. Esperar al Rey no
significa detenerse; significa vivir con conciencia eterna en
medio de la historia, incluso en el mercado.

La espera cristiana nunca fue pasiva. Nunca fue
evasiva. Nunca fue resignacion. La esperanza biblica no es
un refugio para escapar del mundo, sino una luz que ordena
la manera de vivir en él. Quien espera al Rey aprende a vivir
con mayor responsabilidad, no con menor compromiso.
Porque sabe que cada decision, cada obra y cada acto de
obediencia sera presentado delante de El.

Mientras esperamos, el Reino avanza en todo tiempo y
lugar. Avanza cuando un creyente trabaja con integridad en
un sistema torcido. Avanza cuando una decision justa es
tomada aunque cueste. Avanza cuando alguien se niega a
idolatrar el éxito y elige obedecer. Avanza cuando un
emprendimiento sirve a las personas y no se sirve de ellas.
Avanza cuando la fe se traduce en accion concreta, silenciosa
y fiel en el culto y en el mercado.

El Reino no avanza solo desde los altares visibles, sino
desde los escritorios, los talleres, los campos, los

[121]



mostradores, las empresas, los hogares y los lugares donde
nadie aplaude. Avanza en lo oculto, en lo cotidiano, en lo
aparentemente pequefio. Alli donde un hijo de Dios decide
honrar al Padre sin testigos, el Reino se establece con poder.

Esperar al Rey también implica vivir con sobriedad.
No dejarnos embriagar por el progreso financiero ni paralizar
por la crisis. No perder la sensibilidad espiritual en medio de
la actividad ni endurecer el corazén en medio de la presion.
Permanecer despiertos, atentos, con el oido inclinado a la voz
del Espiritu, discerniendo los tiempos sin temor.

La historia humana no se dirige al caos, sino al
cumplimiento. EI mundo puede parecer desordenado, los
sistemas inestables y las estructuras fragiles, pero el trono no
estd en crisis. Dios sigue gobernando. Cristo sigue siendo
Sefior. Y el Reino que El inaugurd no retrocede: se manifiesta
de maneras que a veces no entendemos, pero nunca pierde
direccion.

Este libro no fue escrito para formar empresarios
exitosos segun los pardmetros del mundo, sino discipulos
fieles en medio del mercado. No para exaltar el
emprendimiento, sino para redimirlo. No para glorificar el
trabajo, sino para consagrarlo. No para preparar a la Iglesia
para huir del sistema, ni para someterse a €l, sino para vivir
en el con discernimiento y autoridad espiritual.

La pregunta final no serd cuanto logramos, sino como
obedecimos. No cuanto acumulamos, sino a quién servimos.

[122]



No cuan grande fue nuestra obra, sino cuan rendido estuvo
nuestro corazon. El Reino no se mide en balances, sino en
fidelidad.

Cristo viene. Y mientras viene, nos encuentra
trabajando, creando, administrando, sembrando, sirviendo.
No distraidos. No dormidos. No esclavizados por el sistema.
Sino fieles. Con las manos ocupadas Yy el corazon rendido.
Con los pies en la tierra y la mirada en el cielo.

Ruego que, cuando el Rey regrese, encuentre una
Iglesia viva en la sociedad, integra en el mercado, firme en la
verdad y llena de esperanza. Una lIglesia capaz de dar
testimonio en todo lugar, con fidelidad y con verdadera
integridad. Una Iglesia capaz de adorar en el culto y adorar
en el mercado, una Iglesia con penetracion y mentalidad de
Reino.

“Y ahora, queridos hijos, permanezcan en él para que,
cuando se manifieste, podamos presentarnos ante €l
confiadamente, seguros de no ser avergonzados en su
venida.”

1 Juan 2:28




Reconocimientos

“Quisiera agradecer por este libro a mi Padre celestial,
porgue me amo de tal manera que envid a su Hijo Jesucristo
mi redentor.

Quisiera agradecer a Cristo por hacerse hombre, por morir
en mi lugar y por dejarme sus huellas bien marcadas para
gue no pueda perderme.

Quisiera agradecer al glorioso Espiritu Santo mi fiel amigo,
gue en su infinita gracia y paciencia,
me fue revelando todo esto...”

“Quisiera como en cada libro agradecer a mi compafiera de
vida, a mi amada esposa Claudia por su amor y paciencia
ante mis largas horas de trabajo, sé que es dificil vivir con
alguien tan enfocado en su propoésito y seria imposible sin

su comprension”




Como en cada uno de mis libros, he tomado muchos
versiculos de la biblia en diferentes versiones. Asi como
también he tomado algunos conceptos, comentarios o
parrafos de otros libros 0 manuales de referencia. Lo hago
con libertad y no detallo cada una de las citas, porque tengo
la total conviccion de que todo, absolutamente todo, en el
Reino, es del Sefior.

Los libros de literatura, obedecen al talento y la
capacidad humana, pero los libros cristianos, solo son el
resultado de la gracia divina. Ya que nada, podriamos
entender sin Su soberana intervencion.

Por tal motivo, tampoco reclamo la autoria o el
derecho de nada. Todos mis libros, se pueden bajar
gratuitamente en mi pagina personal
www.osvaldorebolleda.com y lo pueden utilizar con toda
libertad. Los libros no tienen copyright, para que puedan
utilizar toda parte que les pueda servir.

El Sefior desate toda su bendicién sobre cada lector y
sobre cada hermano que, a través de su trabajo, también haya
contribuido, con un concepto, con una idea o simplemente
con una frase. Dios recompense a cada uno y podamos todos
arribar a la consumacion del magno propésito eterno en
Cristo.



http://www.osvaldorebolleda.com/

Doctor y maestro de la Palabra

Ohvatde Rebolloda

El Pastor y maestro Osvaldo Rebolleda hoy cuenta con
miles de titulos en mensajes de ensefianza para el
perfeccionamiento de los santos y diversos Libros de
estudios con temas variados y vitales para una vida cristiana
victoriosa.

El maestro Osvaldo Rebolleda es el creador de la Escuela de
Gobierno espiritual (EGE) y ha sido reconocido con un
Doctorado Honoris Causa en Divinidades de
La Universidad teoldgica de Estados Unidos.

Hasta hoy en dia ministra de manera itinerante en Argentina
Y hasta lo Gltimo de la tierra.

rebolleda@hotmail.com

www.osvaldorebolleda.com

[ 126 )


mailto:rebolleda@hotmail.com
http://www.osvaldorebolleda.com/

El alto costodeno

consultara fie ADMMNSTRACON

DE REMO

© Je}|NSU0I OU AP 0302 oje |3
onid UODUGNHIM’OU

vaanosdy 0Q1VASO

amoud OO A

FORJANDO LA
PERSONALIDAD
DEL LIDER

=
5
z
-
*
H
=
®




El cuerpo de /

Cristo revelado

opejanal 0151 #P odian |3

El alto costode no
consultara "l

m
2.
-
o
o
o
w
-~
o
o
o
>
°
[a]
=)
E
w
=
-
o
=
o

va3inos3y 0Q1VASO



http://www.osvaldorebolleda.com/

El espiritu H —
el _l\mlcnslo : Uy
a3 ?fg El gobierno de
% nuestra herencia
oy : -
) I

yaamosa3y 0QTVASO

~ pa||092Y OPIEASO

‘nl,l\,'umunnn ?
’&sm num

AL

€1 eterno poder
e la Cru3

'IIM.IIMS!IH“BM

|
|
|
ol
v
<
> |
[l
o
o |
”\
m\
W |
°‘
-
=
m
1=
>
|




-
>
=
>
>
&
>
A
>
@)
=
>
=
c
N

yaaT1088d OQTVASO



http://www.osvaldorebolleda.com/

