LUMINARES

".. - “ .~

OSVALDQ REBOLLEDA

-~

h; Lsem S,




OSVALDO REBOLLEDA




Este libro No fue impreso
con anterioridad
Ahora es publicado en
Formato PDF para ser
Leido o bajado en:
www.osvaldorebolleda.com

Provincia de La Pampa

rebolleda@hotmail.com

Todos los derechos de este material son reservados para el
Sefior, quién los ofrece con la generosidad que lo caracteriza
a todos aquellos que desean capacitarse mas y lo consideran
de utilidad.

No se permite la transformacién de este libro, en cualquier
forma o por cualquier medio, para ser publicado
comercialmente.

Se puede utilizar con toda libertad, para uso de la ensefianza,
sin necesidad de hacer referencia del mismo.

Se permite leer y compartir este libro con todos los que mas
pueda y tomar todo concepto que le sea de bendicién.
Edicion general: EGE

Revision literaria: Autores argentinos

Revision solo ortogréfica - 1A

Disefio de portada: EGEAD

Todas las citas Biblicas fueron tomadas de la Biblia version
Reina Valera, salvo que se indique otra version.

(2)



CONTENIDO

INtroducCion. ... ... 5
Capitulo uno:

Cristoel verdadero Luminar.........................ooee. .. 10
Capitulo dos:

Nuestra nueva identidad............................ooni 19
Capitulo tres:

Luminares de una generacion maligna..................... 24
Capitulo cuatro:

La luz del caractercristiano........................oooeal . 32
Capitulo cinco:

Alumbrar fueradelculto......................l 39
Capitulo seis:
Laevidenciadelaluz...............cooiiiiiiii .. 45
Capitulo siete:

Cuando lacarneeclipsalaluz................................ 52
Capitulo ocho:

Tinieblas disfrazadas de espiritualidad..................... 57




Capitulo nueve:

Vivir Reino para alumbrar correctamente................ 63
Capitulo diez:
La luz que incomoda peroguia................ccoeevveenn.... 68

Capitulo once:
El liderazgo al serviciodelaLuz............................ 75

Capitulo doce:

Una Iglesia que resplandece en el mundo.................. 80
EPIlOgO. ... 85
ReCONOCIMIENTOS. ... ..o 89
Sobreelautor.........ocoiiiii 91

([ +)



INTRODUCCION

“Pido también que les sean iluminados los ojos del
corazon para que sepan a que esperanza €l los ha llamado,
cudl es la rigueza de su gloriosa herencia entre pueblo
santo.”

Efesios 1:18

Vivimos tiempos en los que la oscuridad ya no se
disimula. Las tinieblas han dejado de esconderse y avanzan
con una naturalidad inquietante sobre la mente, los valores y
la conducta de las personas. Lo que antes se llamaba mal hoy
se celebra, lo que era vergonzoso ahora se exhibe, y lo que
era verdad muchas veces es relativizado, diluido o rechazado.
En medio de este escenario, la Iglesia se encuentra frente a
una tension decisiva: adaptarse a la oscuridad para no
incomodar, o resplandecer fielmente aunque la luz duela a los
0jos acostumbrados a las sombras.

La Escritura no es ingenua respecto a este conflicto. El
apostol Pablo, escribiendo a los creyentes en Filipos, no les
promete un entorno favorable ni una sociedad receptiva. Por
el contrario, describe el contexto como una generacion
torcida y perversa, y es precisamente alli donde lanza una
exhortacion contundente: “resplandezcan como luminares
en el mundo”. No es un llamado al aislamiento, ni al
enfrentamiento carnal, ni al protagonismo religioso. Es una




convocatoria a vivir de tal manera que Cristo sea visible a
través de una vida transformada.

Ser luminares no significa brillar por mérito propio. La
luz no nace en nosotros. No es fruto del carisma, del
conocimiento biblico, del ministerio ni de la experiencia
religiosa. La luz tiene una sola fuente: “Cristo”. LoS
creyentes no somos la luz en esencia; somos reflejo de la Luz
verdadera. Cuando esta verdad se pierde, la fe se deforma y
el testimonio se corrompe. Cuando se conserva, la vida
cristiana recupera su sencillez, su autoridad espiritual y su
Impacto silencioso, pero profundo.

Este libro nace con una carga clara: recordar a la
Iglesia que el llamado a alumbrar no es opcional, ni exclusivo
de unos pocos, ni limitado a los espacios de culto. La luz no
fue disefniada para las cuatro paredes del templo, sino para los
caminos oscuros del mundo real. Se manifiesta en la forma
de hablar, de trabajar, de relacionarse, de responder a la
Injusticia, de atravesar el conflicto, de vivir la fe en lo
cotidiano. Alli donde no hay camaras, ni pulpitos, ni
aplausos, es donde la luz se vuelve mas evidente... o donde
se apaga sin que nadie lo note.

Ser luminar no es sinénimo de ser perfecto, pero si de
vivir con integridad. No se trata de una espiritualidad
compleja, cargada de discursos elevados y préacticas visibles,
sino de una vida coherente, sin murmuraciones, sin
contiendas, sin actitudes que contradigan el mensaje que
decimos creer. El creyente conflictivo, rencoroso, envidioso,




ambicioso o iracundo no solo dafia su comunién personal;
oscurece el testimonio del Reino. La luz no puede brillar con
claridad cuando el corazdn esta gobernado por las sombras
de la carne.

En una época donde el activismo religioso muchas
veces reemplaza a la vida espiritual, este llamado se vuelve
aun mas urgente. Alumbrar no es hacer mas, sino vivir mejor
delante de Dios. No es ocupar mas espacios visibles, sino
depender mas profundamente del Espiritu Santo. No es gritar
verdades, sino encarnarlas. El Reino de Dios no avanza por
estridencia, sino por manifestacion. La luz verdadera no
necesita imponerse; se reconoce porque transforma lo que
toca.

Este libro también es una palabra dirigida al liderazgo.
No para exaltar su funcion, sino para ordenarla. El liderazgo
cristiano no fue establecido para brillar mas que los
hermanos, sino para formar hijos de Dios capaces de
alumbrar en el mundo. En las reuniones, la luz debe ser el
Serior; fuera de ellas, todos somos Ilamados a reflejarlo. No
existen cristianos de primera clase ni ministros iluminados de
manera especial. Existe un solo Sefior glorioso y un pueblo
Ilamado a reflejar Su gloria con humildad y fidelidad.

Luminares no es un llamado al perfeccionismo ni a la
presion espiritual. Es una invitacidon a volver a lo esencial:
vivir de Cristo, depender de Cristo y mostrar a Cristo en
medio de una generacion que camina a tientas. Cuando la
oscuridad aumenta, la solucion no es esconder la luz para




evitar el rechazo, sino cuidarla para que no se apague. Este
es tiempo de claridad, de sencillez, de coherencia y de
responsabilidad espiritual.

Que estas paginas no sean solo leidas, sino vividas.
Que no informen Unicamente la mente, sino que confronten
el corazén. Y que el resultado no sea admiraciéon por una
ensefianza, sino una lglesia que, sin hacer ruido, resplandece
como estrellas en la noche, anunciando con su vida que
Cristo sigue siendo la luz del mundo.

“La exposicion de tus palabras alumbra;
Hace entender a los simples.”
Salmo 119:130




PARTE |
EL FUNDAMENTO DE
LOS LUMINARES

“Quién es la luz y por qué podemos resplandecer”




Capitulo uno

CRISTO EL VERDADERO
LUMINAR

“Otra vez Jesus les hablo, diciendo: Yo soy la luz del
mundo; el gue me sigue, no andara en tinieblas, sino que
tendra la luz de la vida.”

Juan 8:12

Hablar de luz en tiempos de oscuridad no es una
metafora poética ni un recurso devocional destinado a elevar
el animo de los creyentes. Es una afirmacion espiritual
profunda que define la naturaleza misma de la fe cristiana.
Desde el inicio de la revelacion biblica, la luz no es
presentada como una cualidad humana, ni como un logro
moral, ni como una conquista espiritual progresiva, sino
como una manifestacion directa de la presencia de Dios.
Donde Dios se revela, alli hay luz; donde Dios se retira, las
tinieblas se hacen evidentes.

Por esta razon, cualquier intento de comprender el
llamado a ser luminares sin partir de Cristo conduce
inevitablemente al error. La Iglesia no resplandece por si

(o)



misma, ni el creyente porta una luz autonoma que pueda
administrar segin su conveniencia. La luz no nace en
nosotros; nos alcanza. No se origina en la conducta; se recibe
por gracia divina. No es producto del esfuerzo humano, sino
consecuencia de la comunién con Aquel que es la luz
verdadera.

Jesus mismo afirmé con claridad absoluta: “Yo soy la
luz del mundo; el que me sigue, no andara en tinieblas, sino
que tendrd la luz de la vida”. Esta declaracion no deja lugar
para interpretaciones ambiguas. El no dijo que ensefiaba
sobre la luz, ni que mostraba el camino hacia la luz, ni
siquiera que repartia luz. Dijo que El es la luz. Toda
comprension correcta del concepto de luminares comienza,
necesariamente, con esta afirmacion cristoldgica central.

Aqui se establece una distincion fundamental que la
Iglesia de todos los tiempos ha necesitado recordar: Cristo es
la fuente; nosotros somos el reflejo. Confundir estos planos
ha generado graves desviaciones espirituales. Cuando el
creyente comienza a pensarse como fuente, la luz se
transforma en orgullo; cuando la Iglesia se percibe como
origen, el testimonio se convierte en protagonismo; cuando
el liderazgo se apropia de la luz, el ministerio degenera en
espectaculo.

La Escritura es consistente al afirmar que la luz
procede de Dios y no del hombre. En El no hay tinieblas, ni
sombra de variacion (Santiago 1:17). El habita en luz
inaccesible (1 Timoteo 6:16). Cristo es descrito como el

(1)



resplandor de la gloria de Dios y la imagen misma de su
sustancia (Hebreos 1:3). Por lo tanto, todo verdadero
resplandor espiritual en la vida del creyente es derivado,
reflejado y dependiente. Separado de Cristo, el ser humano
no solo pierde la capacidad de alumbrar, sino que queda
nuevamente expuesto a las tinieblas que antes lo gobernaban.

Este es uno de los errores mas sutiles y peligrosos del
tiempo presente: creer que la luz es una cualidad humana que
puede desarrollarse, entrenarse o potenciarse mediante
técnicas, disciplinas externas o activismo religioso. Bajo esta
l6gica, la vida cristiana se transforma en un esfuerzo
constante por “dar luz”, mientras se descuida la comunion
con la fuente. El resultado es una iluminacion artificial,
intermitente, agotadora y, finalmente, estéril.

Debemos entender que la luz proviene de una
naturaleza luminosa que es Cristo. No podemos demandar a
la gente ser luminares por medio de acciones voluntariosas.
Somos luz por causa de la vida, porque El es la vida (Juan
14:6) y la vida es la Luz de los hombres (Juan 1:4).

Jesus nunca llamo a sus discipulos a producir luz, sino
a permanecer en El. La vida que alumbra no es la que se
esfuerza por destacarse, sino la que permanece conectada a
la fuente. Asi como la luna no compite con el sol ni pretende
reemplazarlo, sino que refleja su luz con fidelidad, el
creyente esta llamado a reflejar a Cristo, no a reemplazarlo ni
a imitarlo superficialmente.

12

—
| —



Cuando la Iglesia pierde esta perspectiva, comienza a
medir la luz en términos de visibilidad, impacto social,
reconocimiento puablico o crecimiento numérico. Sin
embargo, la luz del Reino no siempre es estridente ni
espectacular. Muchas veces es silenciosa, constante vy
profundamente transformadora. No deslumbra para
Impresionar, sino que alumbra para revelar. No busca
aplausos, sino frutos.

La dependencia absoluta de Cristo no es una doctrina
secundaria, sino el eje que sostiene todo verdadero
testimonio cristiano. Separados de El, nada podemos hacer;
unidos a El, la luz fluye como resultado natural de una vida
rendida. Esta dependencia no humilla al creyente, lo libera.
Lo libra de la presion de tener que “brillar” por sus propios
medios y lo invita a descansar en la obra consumada de Aquel
que ya vencio las tinieblas.

Cristo no solo vino a iluminar un mundo oscuro; vino
a establecer un nuevo orden espiritual. Su luz no es reactiva,
sino soberana. No responde a las tinieblas; las desplaza.
Donde El se manifiesta, la oscuridad no puede permanecer.
Por eso, el llamado a ser luminares no es un llamado a la auto-
exposicion, sino a la profunda comunién. Cuanto mas cerca
estamos de Cristo, mas evidente se vuelve su luz en nosotros.

Aqui se revela una verdad pastoral de enorme
importancia: no se trata de cuanto hacemos para Dios, sino
de cuanto de Dios hay en lo que hacemos. La luz no se
intensifica por acumulacion de actividades, sino por

()



profundidad de comunién. Una Iglesia activamente ocupada,
pero espiritualmente desconectada, puede producir ruido,
pero no luz. En cambio, una Iglesia que vive en dependencia
del Sefior, aunque sencilla y silenciosa, irradia una claridad
gue ninguna oscuridad puede apagar.

Cristo es, fue y seguira siendo el Unico y verdadero
Luminar. Todo otro resplandor es reflejo; toda otra luz es
prestada; toda otra gloria es pasajera. Reconocer esto no
debilita la identidad del creyente, la afirma correctamente.
Porque solo cuando Cristo ocupa el centro absoluto, el
creyente puede cumplir su llamado sin distorsiones, sin
cargas indebidas y sin desviaciones espirituales.

Ser luminares comienza aqui: en una rendicion
profunda al Sefior de la luz. No para ser vistos, sino para que
El sea visto. No para destacar, sino para sefialar. No para
construir una imagen, sino para reflejar una presencia viva.

La historia de la fe demuestra que uno de los mayores
peligros para el pueblo de Dios no ha sido la persecucion
externa, sino la sustitucion silenciosa de la fuente. Cuando la
Iglesia comienza a vivir de recuerdos espirituales, de
métodos heredados o de estructuras exitosas del pasado, la
luz deja de fluir aunque la forma permanezca. La lampara
puede seguir en su lugar, pero sin aceite suficiente el
resplandor se vuelve tenue, irregular y finalmente se apaga.

Cristo nunca delego la fuente de la luz; delego el
testimonio. Esta diferencia es crucial. ElI no transfirié su

14

—
| —



gloria, sino que permitié que su gloria se reflejara en vasos
fragiles, dependientes y necesitados de comunién constante.
Por eso, cada intento humano de ‘“sostener” la luz sin una
relacion viva con El termina produciendo cansancio
espiritual, frustracion y, muchas veces, una espiritualidad
fingida que intenta compensar con intensidad lo que carece
de profundidad.

El Evangelio de Juan establece con claridad que la luz
verdadera alumbra a todo hombre, pero también afirma que
las tinieblas no la comprendieron. Esto revela que la luz de
Cristo no solo ilumina; también confronta. No todos celebran
la luz, y no todos desean ser expuestos por ella. Sin embargo,
la funcién de la luz no es agradar, sino revelar la verdad.
Donde la luz de Cristo se manifiesta, las obras ocultas quedan
al descubierto, los corazones son examinados y las
motivaciones salen a la superficie.

Aqui es donde muchos retroceden. Existe una
tentacion permanente de suavizar la luz para evitar
incomodidades, conflictos o rechazos. Pero una luz atenuada
deja de cumplir su propdsito. No es que la luz de Cristo sea
violenta o condenatoria; es santa. Y la santidad, por
naturaleza, incomoda a las tinieblas. La Iglesia no fue
Ilamada a negociar la intensidad de la luz, sino a permanecer
fiel a la fuente de la cual proviene.

Cuando JesuUs declaro6 que sus discipulos eran la luz del
mundo, lo hizo inmediatamente después de afirmar su propia
identidad como luz (Mateo 5:14). No se tratd de una

(1)



promocion espiritual, sino de una consecuencia inevitable de
la comunion. ElI no los invitd a construir su propia
iluminacion, sino a reflejar lo que ya habian recibido al
caminar con El. Esta luz no era artificial ni intermitente; era
el resultado natural de una vida transformada por Su
presencia.

El error de creer que la luz es una cualidad humana ha
llevado a muchos a medir su espiritualidad por el nivel de
visibilidad que logran alcanzar. Bajo esta logica, se confunde
influencia con uncion, exposicion con autoridad vy
popularidad con fruto espiritual. Sin embargo, la Escritura
nunca presenta la luz como algo que se exhibe para validarse,
sino como algo que inevitablemente se manifiesta cuando la
fuente gobierna el corazén.

La dependencia absoluta de Cristo no es pasividad
espiritual; es alineacion correcta. No anula la responsabilidad
del creyente, la ordena. El discipulo que vive unido a la
fuente no necesita forzar resultados ni fabricar impacto. Su
vida, aun en lo cotidiano y aparentemente insignificante,
comienza a emitir una claridad que otros perciben, aunque él
mismo no sea plenamente consciente de ello.

Este principio protege al creyente del desgaste y al
liderazgo del autoritarismo. Cuando la luz fluye desde Cristo,
nadie necesita competir por brillar ni imponer su resplandor
sobre otros. La luz verdadera no genera sombras internas; las
disipa. No produce rivalidad; produce comunion. No exalta
al individuo; glorifica al Sefior.

(1)



Cristo no es una idea luminosa ni un ejemplo
inspirador: es una presencia viva. Por eso, la vida cristiana no
se sostiene en conceptos correctos solamente, sino en una
comuniéon continua. La teologia sin comunién puede
informar, pero no transformar. El conocimiento biblico sin
dependencia puede impresionar, pero no alumbrar. La luz del
Reino no es meramente doctrinal; es vida impartida.

Cuando la Iglesia pierde esta dimensién, comienza a
suplir la falta de luz con ruido. Se incrementan las
actividades, los discursos y las estrategias, pero la claridad
espiritual disminuye. La Escritura, sin embargo, presenta un
camino distinto: permanecer en Cristo, andar en la luz y dejar
que esa luz se manifieste con naturalidad. No como una
técnica, sino como una consecuencia.

El llamado a ser luminares, entonces, no comienza con
una exhortacion moral, sino con una revelacion espiritual.
Antes de preguntarnos cdémo alumbrar, debemos
preguntarnos de quién estamos recibiendo la luz. Antes de
hablar de impacto, debemos hablar de comunion. Antes de
corregir conductas, debemos afirmar dependencias.

Cristo es suficiente. Su luz no necesita refuerzos
humanos ni complementos culturales. El sigue siendo el
verdadero Luminar en medio de generaciones oscuras,
confusas y fragmentadas. Y solo en la medida en que la
Iglesia se mantenga unida a EI, podra cumplir su llamado sin
perder su esencia.

17

—
| —



Este capitulo establece el fundamento de todo lo que
sigue. No hay ética cristiana sin cristologia correcta. No hay
testimonio auténtico sin dependencia viva. No hay luz
verdadera sin comunion profunda. Todo resplandor genuino
comienza y termina en Cristo.

Ser luminares no es un titulo que se recibe ni una meta
que se alcanza. Es una condicion que se vive cuando Cristo
ocupa el lugar central. El no solo nos alumbra; nos redefine.
Y desde esa redefinicion, la luz comienza a fluir, silenciosa
pero firme, en medio de un mundo que necesita mas que
discursos: necesita ver a Cristo reflejado en vidas
transformadas.

“Esta luz resplandece en la oscuridad

Y la oscuridad no ha podido apagarla.”
Juan 1:5

18

(
4

'



Capitulo dos

NUESTRA NUEVA
IDENTIDAD

“De tinieblas a la luz”

“Porque EI nos libré del dominio de las tinieblas y nos
traslado al reino de Su Hijo amado. ”
Colosenses 1:13 NBLA

La obra de Cristo no consistio Unicamente en iluminar
un camino para que el ser humano lo siguiera; consistié en
trasladarlo de una esfera a otra, de una condicion a otra, de
una realidad espiritual a otra completamente distinta. El
Evangelio no anuncia una mejora moral del hombre antiguo,
sino una transformacion radical de su naturaleza. Por eso,
hablar de luz en la vida cristiana no es hablar de
comportamiento corregido, sino de identidad redimida.

Antes de Cristo, la Escritura no describe al ser humano
simplemente como alguien que camina ocasionalmente en
tinieblas, sino como alguien que pertenece a ellas. Las
tinieblas no eran un accidente externo, sino un estado interno.
La mente entenebrecida, el corazon endurecido y la

()



incapacidad de percibir la verdad espiritual no eran fruto de
ignorancia intelectual, sino de separacion de Dios. Sin la luz
del Creador, la criatura pierde la orientacion, aun cuando crea
ver con claridad.

“Porque en otro tiempo erais tinieblas, mas ahora sois luz

en el Serior; andad como hijos de luz.”
Efesios 5:8

El Nuevo Pacto introduce una declaracion
profundamente liberadora: ya no somos tinieblas. No dice
solamente que estuvimos en tinieblas, sino que éramos
tinieblas. Esta afirmacion no pretende humillar al creyente,
sino resaltar la magnitud de la obra redentora. La salvacion
no consistio en encender una lampara dentro de una
habitacidn oscura; consistio en trasladarnos completamente a
la luz. El cambio no fue cosmético, fue ontolégico. No fue
superficial, fue esencial.

Esta verdad redefine la forma en que entendemos la
vida cristiana. No vivimos tratando de alcanzar la luz;
vivimos desde la luz que hemos recibido. No luchamos por
convertirnos en hijos de luz; lo somos. Y precisamente
porgque lo somos, somos llamados a andar conforme a esa
identidad. La conducta cristiana no es el medio para obtener
la luz, sino la evidencia de que la luz ya gobierna nuestra
vida.

Aqui se produce una de las confusiones mas comunes
y dafiinas dentro del &mbito eclesial: tratar de imponer una

(=)



ética de luz sobre una identidad que no ha sido afirmada.
Cuando la identidad no es clara, la conducta se vuelve
forzada. Cuando la vida cristiana se reduce a normas sin
revelacion, la luz se transforma en carga. Pero cuando el
creyente comprende quién es en Cristo, la obediencia deja de
ser una obligacion pesada y se convierte en una expresion
natural de su nueva naturaleza.

El apostol Pablo no exhorta a los creyentes a
“convertirse” en luz, Sino a vivir como lo que ya somos. Esta
distincion es vital. El cristiano no actla para ser aceptado;
actla porque ya ha sido aceptado. No se esfuerza por
pertenecer; vive desde la pertenencia. La luz no es un premio
por buen comportamiento, sino una herencia recibida por
gracia.

El Nuevo Pacto no solo nos reconcilia con Dios; nos
reubica espiritualmente. Hemos sido trasladados del dominio
de las tinieblas al Reino del Hijo amado. Este lenguaje no es
simbdlico ni poético; es juridico y espiritual. Implica un
cambio de gobierno, de autoridad y de ciudadania. Ya no
respondemos a la logica de la oscuridad, aunque todavia
vivamos en un mundo que opera bajo ella.

Ser hijos de luz no significa vivir desconectados de la
realidad, sino vivir interpretandola desde otra fuente. La luz
no nos aisla del mundo; nos permite discernirlo
correctamente. No nos vuelve ingenuos; nos vuelve sobrios.
No nos ciega frente al mal; nos capacita para reconocerlo sin
ser absorbidos por él.

21

—
| —



Esta nueva identidad también redefine la lucha
espiritual. El creyente no pelea desde la oscuridad tratando
de alcanzar la luz, sino desde la luz enfrentando las tinieblas.
La batalla no es por identidad, sino desde identidad. Cuando
esta verdad se pierde, la vida cristiana se transforma en una
lucha agotadora contra uno mismo. Pero cuando se afirma
correctamente, aprendemos a rechazar las obras de las
tinieblas no para probar algo, sino porque ya no nos
pertenecen.

La luz, entonces, no es una experiencia ocasional ni un
estado emocional elevado. Es una condicién permanente que
define quiénes somos en Cristo. Incluso en momentos de
debilidad, confusion o lucha, la identidad permanece intacta.
La luz no se apaga por una caida; se nubla cuando se pierde
de vista la fuente. Por eso, el llamado constante del Evangelio
no es a reinventarnos, sino a volver a la comunién.

Vivir como hijos de luz implica permitir que esta
nueva naturaleza gobierne todas las areas de nuestra vida. No
hay compartimentos oscuros en una identidad redimida. La
luz no se limita al &mbito espiritual; alcanza el pensamiento,
las decisiones, las relaciones, el uso del tiempo, los recursos
y la manera de responder al conflicto. Donde la luz gobierna,
la coherencia comienza a manifestarse.

Esta verdad nos libera del legalismo y nos protege del
libertinaje. No necesitamos reglas externas para producir luz,
pero tampoco usamos la gracia como excusa para convivir
con las tinieblas. La nueva identidad no negocia con la

(2)



oscuridad; la desplaza. No por imposicion, sino por
presencia.

La Iglesia del tiempo presente necesita volver a
afirmar esta identidad con claridad y profundidad. No como
un lema motivacional, sino como una verdad formativa.
Muchos creyentes viven espiritualmente cansados no porque
la vida cristiana sea pesada, sino porque intentan vivir desde
una identidad que ya no les pertenece. Tratan de alumbrar sin
recordar que ya han sido hechos luz en el Sefior.

Este capitulo establece una base indispensable para
comprender el llamado a resplandecer. No se puede reflejar
lo que no se es. No se puede manifestar una naturaleza que
no ha sido recibida. Pero cuando la identidad es afirmada y
abrazada, la luz deja de ser un esfuerzo y se convierte en una
expresion viva.

De tinieblas a luz no es un proceso gradual de mejora
humana; es una obra soberana de gracia. Y desde esa obra,
somos llamados a vivir con la dignidad, la sobriedad y la
coherencia de quien ya pertenece al Reino de la luz.

Asi nos lo ha mandado el Sefior:
“Te he puesto por luz para las naciones, a fin de que lleves

mi salvacion hasta los confines de la tierra”.
Hechos 13:47

23

(
4

'



Capitulo tres

LUMINARES DE UNA
GENER ACION MALIGNA

“Haced todo sin murmuraciones y contiendas, para que
seais irreprensibles y sencillos, hijos de Dios sin mancha
en medio de una generacién maligna y perversa, en medio
de la cual resplandecéis como luminares en el mundo;
asidos de la palabra de vida...”

Filipenses 2:14 al 16

La exhortacion apostolica a resplandecer como
luminares no fue pronunciada en un contexto favorable ni en
una cultura receptiva a los valores del Reino. Fue dada en
medio de tensiones, persecuciones, presiones internas y un
entorno moral y espiritual profundamente desalineado con la
verdad de Dios. Esto es importante recordarlo, porque la luz
no fue disefiada para escenarios ideales, sino para contextos
oscuros. Cuando la oscuridad aumenta, la luz no pierde
sentido; lo encuentra.

Pablo escribe a los creyentes de Filipos con una
claridad pastoral que combina exhortacion y consuelo. No los

(&)



llama a huir del mundo ni a combatirlo con violencia
espiritual, sino a vivir de tal manera que la luz de Cristo sea
visible en medio de una generacion torcida y perversa. La
Imagen no es la de una Iglesia aislada, sino la de una
comunidad presente, distinta y discernible.

La expresion “generacion maligna y perversa” no se
refiere Unicamente a practicas inmorales evidentes, sino a
una distorsion profunda del orden creado por Dios. Estos
conceptos no son solo por lo abiertamente malo de la
generacion, sino porque perdio su alineacion original, porque
se pervirtio.

Es una humanidad que ya no camina conforme al
disefio divino, que ha redefinido el bien y el mal, y que ha
normalizado la confusion espiritual como si fuera progreso.
En ese contexto, los hijos de Dios no somos llamados a
mimetizarnos para sobrevivir, sino a permanecer firmes para
alumbrar a pesar de toda oposicion.

Resplandecer como luminares implica una forma de
vida que contrasta sin necesidad de agresion. La luz no grita
para imponerse; simplemente se manifiesta. Pablo no exhorta
a los creyentes a denunciar constantemente la oscuridad, sino
a vivir de tal manera que la diferencia sea evidente. La vida
irreprensible, sin murmuraciones ni contiendas, se convierte
en una declaracion silenciosa pero poderosa del Reino de
Dios.

Aqui aparece una verdad incobmoda para nuestra época:
no toda adaptacion es sabiduria, y no toda contextualizacion

()



es fidelidad. Existe una presion constante para diluir la
identidad cristiana en nombre de la relevancia cultural. Se
presenta la mezcla como estrategia y la concesion como
amor. Sin embargo, el apéstol no anima a los creyentes a
encajar, sino a permanecer. No los llama a suavizar la luz,
sino a sostenerla con coherencia.

La vida “sin mancha” no describe una perfeccion
inalcanzable, sino una integridad visible. No se trata de
ausencia de debilidad, sino de ausencia de doblez. En un
mundo donde la incoherencia se ha normalizado, la
integridad se vuelve una forma de luz. Vivir sin mancha es
vivir sin  mascaras, Sin compartimentos oscuros, Sin
contradicciones deliberadas entre lo que se cree y lo que se
practica.

La murmuracion y la contienda, mencionadas de
manera especifica por Pablo, no son pecados menores ni
simples defectos de caracter. Son actitudes que erosionan la
luz desde adentro. Una comunidad que murmura puede
conservar una apariencia espiritual, pero pierde claridad. Una
Iglesia que vive en contienda puede mantener actividad, pero
deja de alumbrar. La luz no se apaga solo por el pecado
visible; también se debilita por actitudes internas que
contradicen el espiritu del Reino.

El contexto cultural ejerce una presion constante para
que el creyente ajuste su fe a los valores dominantes. Se
espera tolerancia sin discernimiento, amor sin verdad,
aceptacion sin transformacion. En medio de estas demandas,

()



muchos sienten la tentacion de atenuar su testimonio para
evitar rechazo. Sin embargo, la Escritura no presenta el
rechazo como sefial de fracaso, sino como una consecuencia
natural de una luz que permanece fiel.

Resplandecer en medio de una generacion torcida no
significa vivir en permanente confrontacion, pero tampoco en
permanente concesion. Significa discernir cuando hablar y
cuando callar, cuando resistir y cuando esperar, cuando
corregir y cuando perseverar en silencio. La luz no reacciona
impulsivamente; actua con sabiduria. No se deja moldear por
la oscuridad, pero tampoco pierde su caracter redentor.

Pablo conecta este llamado con la obediencia que fluye
del temor reverente a Dios. No es una obediencia legalista ni
temerosa, sino consciente de la santidad del llamado recibido.
El creyente que entiende el tiempo que vive no se duerme
espiritualmente ni se deja arrastrar por la corriente. Vive
despierto, sobrio y atento, sabiendo que su vida comunica
mas de lo que sus palabras pueden expresar.

La imagen de los luminares remite a cuerpos celestes
que mantienen su curso aun cuando la noche es profunda. No
cambian su naturaleza segun el clima ni negocian su funcion
con la oscuridad. Permanecen. Esa permanencia es, en si
misma, un mensaje. En tiempos de confusion doctrinal,
relativismo moral y espiritualidad superficial, la constancia
se convierte en una forma poderosa de testimonio.

Este llamado no esta dirigido a una élite espiritual ni a
lideres visibles Unicamente. Es una exhortacién a toda la

(o)



comunidad de fe. Cada creyente, desde su lugar, es llamado
a sostener la luz recibida. No todos brillan de la misma
manera ni con la misma intensidad visible, pero todos
reflejan la misma fuente. La diversidad no apaga la luz; la
multiplica cuando esta alineada con Cristo.

La Iglesia no puede permitirse confundir adaptacion
con rendicion. Tampoco puede caer en el aislamiento bajo la
excusa de la santidad. El equilibrio del Reino se encuentra en
una presencia firme, humilde y coherente. No se trata de huir
de la generacion torcida, sino de permanecer en ella sin ser
torcidos por ella.

Este capitulo nos confronta con una pregunta
inevitable: ;estamos viviendo de tal manera que la luz de
Cristo sea visible, o estamos ajustando nuestra vida para
evitar el contraste? La respuesta no se mide por discursos,
sino por la forma en que atravesamos la presién, el conflicto
y la incomodidad.

Ser luminares en medio de una generacion torcida no
es una opcion secundaria; es parte esencial del Ilamado
cristiano. Y solo puede vivirse cuando la identidad esta
afirmada, la dependencia es real y la fidelidad es prioritaria.
La luz no se negocia, se manifiesta. Y en tiempos oscuros,
esa manifestacion se vuelve urgente.

Pablo no dice que seremos sin pecado; todos sabemos
que eso es imposible en esta vida. En cambio, habla de
integridad. Una vida intachable es aquella que no da motivos

()



para dudar de la sinceridad de nuestra fe. Se trata de ser
irreprensibles, de vivir de tal manera que nuestras acciones
concuerden con nuestras creencias. La palabra “sencillos”
afiade un matiz adicional, enfatizando la pureza de corazon,
una motivacion que no esta contaminada por el egoismo ni el
engano.

Pero no se trata solo de la santidad personal. Pablo la
conecta inmediatamente con nuestra identidad: “hijos de
Dios sin mancha”. jQué afirmacion tan increible! Pablo nos
recuerda que nuestras acciones reflejan la familia a la que
pertenecemos. Si somos hijos de Dios, nuestras vidas deben
reflejar el caracter de nuestro Padre. Asi como Dios es santo
e intachable, estamos llamados a vivir la misma vida para que
otros lo vean en nosotros.

.Y donde estamos llamados a hacer esto? “En medio
de una generacion torcida y depravada” (Segun version
NV1). Pablo no nos pide que nos retiremos del mundo ni que
ocultemos nuestra luz. Nos dice que brillemos en medio de
la oscuridad. La imagen aqui es impactante. Una generacion
torcida, apartada de la verdad de Dios, necesita el camino
recto del evangelio. Una generacién torcida, que distorsiona
lo que es bueno, necesita la claridad de vidas vividas en
armonia con el disefio de Dios. Nuestra santidad debe
contrastar marcadamente con la debilidad que nos rodea, no
para condenar al mundo, sino para mostrarle un camino
mejor.

29

—
| —



Pablo concluye el versiculo con una imagen poderosa:
“Entre quienes resplandecéis como Iuminares en el
mundo”. La santidad no se trata solo de lo que evitamos; se
trata de lo que irradiamos. La luz no existe simplemente para
exponer la oscuridad; existe para guiar, abrigar y dar vida.
Cuando vivimos vidas santas e intachables, nos convertimos
en un faro para los demas, guiandolos hacia la fuente de toda
luz: “Jesucristo”.

Este es el reto: ¢ Estamos dispuestos a dejar que nuestra
luz exponga la oscuridad, empezando por nuestra propia
vida? La santidad comienza al permitir que Dios erradique el
pecado de nuestro corazédn para que podamos brillar con mas
intensidad para EI. Y mientras vivimos en un mundo torcido
y perverso, nuestra luz se convierte en testimonio del poder
transformador de la gracia de Dios. Cuando las personas vean
el contraste, se sentiran atraidas hacia Aquel que nos hace
brillar.

“No formen alianza con los incrédulos. ;Qué tienen en
comun la justicia y la maldad? ¢ O qué comunion puede
tener la luz con la oscuridad?”

2 Corintios 6:14

30

(
4

'



) PARTE Il
COMO SE MANIFIESTA
LA LUZ

“La luz visible en la vida cotidiana. ”

31

—
| —



Capitulo cuatro

LA LUZ DEL
CARACTER CRISTIANO

“Y el mismo Dios de paz os santifique por completo; y todo
vuestro ser, espiritu, almay cuerpo, sea guardado
irreprensible para la venida de nuestro Sefior Jesucristo.”
1 Tesalonicenses 5:23

La luz que Cristo hace resplandecer en sus discipulos
no se manifiesta, en primer lugar, a través de palabras
elocuentes ni de acciones visibles, sino por medio de un
caracter transformado. Antes de ser proclamada, la luz es
encarnada. Antes de ser anunciada, es vivida. El caracter
cristiano se convierte asi en el primer lenguaje del Reino, un
lenguaje silencioso pero elocuente, que comunica coherencia
donde el discurso ya no alcanza.

En un tiempo marcado por la sobreexposicion, la
imagen y la autopromocion, el caracter adquiere un valor
contracultural. La Escritura no presenta el caracter como un
accesorio opcional de la fe, sino como el terreno donde la luz
se asienta y desde donde se proyecta. Una vida sin integridad

(%)



puede pronunciar verdades correctas, pero carece de peso
espiritual. La luz no se sostiene sobre el talento, sino sobre la
coherencia.

Pablo insiste en una conducta irreprensible no como un
ideal inalcanzable, sino como una consecuencia logica de una
identidad afirmada. La irreprensibilidad no describe una vida
sin errores, sino una vida sin doblez. No es ausencia de lucha,
sino ausencia de hipocresia. El creyente que vive a la luz de
Cristo no es el que nunca falla, sino el que no convive
deliberadamente con aquello que contradice la verdad que
confiesa.

El caracter cristiano se forma en lo cotidiano, no en los
momentos extraordinarios. Se moldea en la manera de
responder a la presion, de manejar el desacuerdo, de atravesar
la frustracion y de relacionarse con los demas. Alli donde
nadie aplaude ni observa, la luz se prueba. Y es precisamente
en esos espacios invisibles donde se define la calidad del
testimonio publico.

La exhortacion a vivir sin murmuraciones ni
contiendas revela cuan profundamente el caracter impacta la
manifestacion de la luz. La murmuracion no es solo una falla
en la comunicacidn; es una expresion de descontento interno
que oscurece el alma. La contienda no es simplemente un
conflicto externo; es el fruto de un corazén que ha perdido la
mansedumbre. Ambas actitudes erosionan silenciosamente el
testimonio cristiano, aun cuando la actividad espiritual
continue.

33

—
| —



Una Iglesia que murmura pierde claridad. Puede
mantener estructura, doctrina y movimiento, pero su luz se
vuelve opaca. La murmuracién genera un clima espiritual
pesado, contamina relaciones y debilita la comunién. Del
mismo modo, una comunidad marcada por la contienda
proyecta una imagen distorsionada del Reino, como si la
verdad necesitara imponerse por fuerza y no manifestarse por
coherencia.

El caracter cristiano no se construye por imposicion
externa, sino por transformacion interna. La obra del Espiritu
Santo no se limita a impartir dones; forma fruto. Y el fruto
no aparece de manera instantanea ni forzada. Crece en el
tiempo, bajo cuidado, en un proceso que requiere rendicion,
paciencia y disposicion al trato de Dios. Donde el fruto
madura, la luz se estabiliza.

Existe una relacion directa entre caracter y autoridad
espiritual. La autoridad que no nace del caracter se vuelve
fragil y, muchas veces, abusiva. En cambio, cuando la
autoridad fluye de una vida transformada, no necesita
afirmarse ni defenderse. Se reconoce. La luz del caracter no
intimida, pero convence. No domina, pero influye.

La incoherencia, por el contrario, apaga la luz de
manera progresiva. No siempre de forma escandalosa, sino
silenciosa. Pequefas concesiones, actitudes justificadas,
habitos tolerados comienzan a oscurecer el testimonio. En tal
caso, los hijos de Dios siguen hablando de luz, pero sus vidas
ya no la reflejan con claridad. No porque hayan perdido la

(%)



salvacion, sino porque han descuidado la comunion que
sostiene el caracter.

El caracter forjado por el Espiritu también nos protege
en medio de la presion cultural. Cuando los valores del
entorno empujan hacia la superficialidad, la agresividad o la
indiferencia moral, un carécter formado en Cristo actia como
ancla. No reacciona por impulso ni se deja arrastrar por la
corriente. Permanece firme, no por rigidez, sino por
conviccion.

Esta firmeza no es dureza. El cardcter cristiano
verdadero combina verdad y gracia, conviccion 'y
mansedumbre. No cede ante la mentira, pero tampoco pierde
el amor. No negocia la santidad, pero tampoco se reviste de
superioridad. La luz que proviene de un caracter asi no hiere;
sana. No expone para condenar; revela para restaurar.

La formacién del caracter es, por lo tanto, una
prioridad pastoral que no puede ser reemplazada por
programas ni suplida por actividades. Una Iglesia ocupada
pero carente de caracter puede generar movimiento, pero no
transformacion. En cambio, una comunidad que cultiva el
caracter cristiano, aun en sencillez, se convierte en un faro
estable en medio de la oscuridad.

Este capitulo nos recuerda que la luz mas convincente
no siempre es la mas visible, sino la mas constante. El
caracter no brilla por momentos; ilumina de manera
sostenida. No depende del &nimo ni de la circunstancia. Es el

(%)



resultado de una vida rendida al gobierno de Cristo, donde
cada area ha sido expuesta a su luz.

Asi, aprendemos que alumbrar no es esforzarnos por
parecer espirituales, sino permitir que la obra del Espiritu
Santo transforme profundamente nuestra manera de vivir. Y
cuando el caracter es formado en Cristo, la luz deja de ser una
exigencia externa y se convierte en una expresion natural de
una vida gobernada por El.

“Haced todo sin murmuraciones y contiendas, para que
seais irreprensibles y sencillos...”
Filipenses 2:14

Pablo ensefia que debemos evitar las quejas cuando las
cosas se ponen dificiles. Dice: “Hagan todo sin quejarse ni
discutir” (version PDT). Esto lo abarca todo. Ya sea que nos
enfrentemos a un compafero de trabajo frustrante, a un
familiar complicado o incluso a la persecucion, Pablo nos
Ilama a brillar sin permitir que las quejas o las disputas
opaquen nuestra luz.

¢Por qué? Porque las murmuraciones y las quejas no
reflejan el caracter de Cristo. Recordemos su ejemplo en
Filipenses 2:5 al 8: se humillé a si mismo, se hizo obediente
hasta la muerte y no profirié ni una sola queja en el proceso.
Sufrié atagues, criticas y traiciones, pero hunca murmuro por
las situaciones que debié atravesar. El es nuestro gran
ejemplo.

36

—
| —



Siendo honestos, este mandato nos desafia
profundamente. (Con qué frecuencia sentimos deseos de
quejarnos? ¢No es acaso nuestro instinto frente a los
pequefios inconvenientes de la vida, por no hablar de las
luchas mas grandes? Debemos tener claro que nuestro
entorno nos observa, y si pretendemos ser luz, la
murmuracion y la queja no pueden formar parte de nuestro
caracter.

La clave para evitar las quejas no es simplemente
morderse la lengua o reprimir la frustracion. La clave esta en
alinear nuestros corazones con la luz de Cristo. Cuando
confiamos en que Dios es soberano, que es bueno y que sus
planes son superiores a los nuestros, nuestra perspectiva
cambia. Comprendemos que el Espiritu Santo nos capacita
para aquello que se nos demanda. Entonces, dejamos de
centrarnos en nuestras quejas y comenzamos a enfocarnos en
ser una luz que guie a otros hacia el Reino.

La oscuridad prospera en la queja y la disputa, porque
alli encuentra terreno fertil. Basta observar la sociedad: una
de sus caracteristicas méas sobresalientes es la queja. La
miseria siempre busca compafiia. Con frecuencia, basta
Iniciar una conversacion con alguien desconocido para que la
gueja fluya de manera natural.

Saludamos a alguien y enseguida surge un comentario

negativo. Si hace frio, la gente se queja; si hace calor,
también. Si hay viento, si es temprano, si es tarde, si esta

37

—
| —



oscuro, si esperan, si estan cansados o apurados... la queja
aparece.

Y si la charla avanza, pronto surgen las quejas sobre la
situacion personal: el trabajo, la economia, el gobierno, la
familia. En definitiva, la queja se ha vuelto parte de la cultura
actual. Pero nosotros, como hijos de Dios, no debemos entrar
en ese juego, porque a El no le agrada.

La luz se niega a morar en la queja. La luz brilla con
firmeza, sin quejas, y revela un camino mejor. Cuando
elegimos hacer todo sin quejarnos ni discutir, mostramos al
mundo que nuestro gozo, nuestra esperanza Yy nuestra
confianza estan en Dios, no en las circunstancias. Asi es
como la luz resplandece en la oscuridad. Asi es como
guiamos a otros hacia Cristo.

“Los preceptos del Seiior son rectos: traen alegria al
corazon. El mandamiento del Sefior es claro: da luz a los
0jos.”

Salmo 19:8

38

(
4

'



Capitulo cinco

ALUMBRAR
FUERA DEL CULTO

“Tampoco se enciende una lampara para cubrirla con
una vasija. Por el contrario, se pone en el candelero para
gue alumbre a todos los que estan en la casa.
Hagan brillar su luz delante de todos, para que ellos
puedan ver las buenas obras de ustedes y alaben a su
Padre que esta en los cielos.”

Mateo 5:15y 16

Una de las distorsiones mas frecuentes en la vida
cristiana contemporanea es la reduccion de la fe al espacio
del culto. Sin proponérselo explicitamente, muchos creyentes
han aprendido a asociar la luz con el salon de reunion, el culto
o la actividad eclesial, como si el resplandor de Cristo
estuviera confinado a un horario, a un lugar o a una atmésfera
determinada. Sin embargo, el llamado a ser luminares nunca
estuvo pensado para limitarse a lo litdrgico, sino para
impregnar la totalidad de la vida.

39

—
| —



La fe cristiana no fue disefiada para funcionar como un
interruptor que se enciende y se apaga segun el contexto. La
luz que procede de Cristo no es ceremonial; es vital. No
depende del entorno, sino de la comunidn. Por eso, cuando la
Escritura habla de alumbrar, no lo hace refiriendose
principalmente a lo que sucede dentro del culto, sino a la
manera en que el creyente vive cuando el culto ha terminado.

Es mas, en las reuniones el que debe brillar es
solamente el Sefior. Nosotros tenemos la responsabilidad de
alumbrar en la casa, en el estudio, en el trabajo, en la
sociedad. Incluso los ministros, deben tener mucho cuidado
de no pretender brillar en la plataforma, porque el Unico que
tiene derecho a llevarse toda la gloria es el Sefior.

Jesus fue claro al afirmar que la luz no se enciende para
esconderse debajo de un almud. Esta imagen no alude a una
prohibicion de la discrecion, sino a una advertencia contra la
compartimentacion de la fe. EI problema no es la humildad,
sino el encierro. Una luz encerrada deja de cumplir su
funcion, no porque haya perdido intensidad, sino porque ha
sido confinada a un espacio que no fue disefiado para
contenerla.

Alumbrar fuera del culto implica reconocer que la vida
cotidiana es el escenario principal del testimonio cristiano.
Es alli donde la fe se prueba, se encarna y se vuelve creible.
El trabajo, el estudio, la familia, las relaciones sociales, el uso
del dinero, la manera de hablar, de reaccionar, de decidir y

40

—
| —



de tratar a los demas se convierten en el verdadero campo de
manifestacion de la luz.

Aqui se hace evidente la diferencia entre religiosidad
y vida espiritual. La religiosidad se expresa con facilidad en
espacios protegidos, rodeados de lenguaje comudn y codigos
compartidos. La vida espiritual, en cambio, se revela en
contextos donde Cristo no es nombrado, pero puede ser
reflejado. Es alli donde la luz adquiere su mayor potencia, no
por la ausencia de dificultades, sino por la coherencia
sostenida.

Muchos creyentes desarrollan una conducta ejemplar
dentro del &mbito eclesial, pero experimentan una fractura
significativa entre su fe y su vida diaria. Esta division no
siempre es intencional; muchas veces es el resultado de una
ensefianza incompleta que no ha integrado el sefiorio de
Cristo a todas las &reas de la existencia. Cuando la fe no
atraviesa la vida entera, la luz se fragmenta.

El Evangelio no propone una espiritualidad de
domingo, sino una vida rendida al gobierno de Dios en todo
momento. Cristo no es Sefor solo del culto; es Sefior de la
historia personal. No gobierna unicamente la oracion, sino
también las decisiones practicas. No se limita al lenguaje
espiritual, sino que alcanza la ética, la responsabilidad y la
manera de vivir en sociedad.

Alumbrar fuera del culto también implica comprender
que el testimonio mas efectivo no siempre es verbal. En

()



muchos contextos, las palabras han perdido credibilidad por
el uso excesivo y, a veces, incoherente que se ha hecho de
ellas. En cambio, una vida coherente sigue teniendo un
impacto profundo. La fidelidad, la honestidad, la
mansedumbre, la responsabilidad y la integridad hablan con
una claridad que ningun discurso puede reemplazar.

Esto no significa renunciar al anuncio verbal del
Evangelio, sino entender que dicho anuncio se fortalece o se
debilita segun la vida que lo respalda. Cuando la palabra y la
conducta caminan juntas, la luz se vuelve visible y creible.
Cuando se separan, la fe se percibe como un sistema de ideas,
no como una vida transformada.

La vida cotidiana  presenta  innumerables
oportunidades para alumbrar, precisamente porque esta llena
de tensiones, frustraciones, injusticias y desafios. Es alli
donde la luz demuestra su autenticidad. No al evitar los
conflictos, sino al atravesarlos con una actitud distinta. No al
escapar de la realidad, sino al vivirla desde otra fuente.

Alumbrar en la familia, por ejemplo, no consiste en
imponer un discurso espiritual constante, sino en vivir con
paciencia, perdon, respeto y amor perseverante. En el trabajo,
no se trata de predicar en todo momento, sino de trabajar con
excelencia, honestidad y responsabilidad, aun cuando nadie
observe. En la sociedad, no es cuestion de superioridad
moral, sino de coherencia ética y compromiso genuino.

42

—
| —



La luz no se enciende solo los domingos porque Cristo
no habita solo en los domingos. El vive en nosotros de
manera permanente. Por lo tanto, cada espacio de la vida se
convierte en un altar cotidiano donde el testimonio se ofrece
no con palabras, sino con una vida rendida.

Esta comprensidon nos libera de una carga religiosa
innecesaria. No es necesario “actuar espiritualmente” fuera
del culto; es necesario vivir espiritualmente. No se trata de
afiadir un lenguaje distinto, sino de manifestar una naturaleza
transformada. La luz no exige actuaciones; fluye cuando la
comunion es real.

Al mismo tiempo, este llamado confronta una fe
comoda que se conforma con expresiones internas y
privadas. La luz que no sale del ambito intimo corre el riesgo
de volverse introspectiva y estéril. EI Reino de Dios no es un
refugio para evadir el mundo, sino una realidad que irrumpe
en €l a través de vidas transformadas.

La Iglesia del tiempo presente necesita recuperar esta
vision integral de la fe. No como una estrategia de impacto
social, sino como una fidelidad al disefio original del
Evangelio. Cuando los creyentes viven su fe fuera del culto
con la misma coherencia que dentro de él, la luz comienza a
expandirse de manera natural y sostenida.

Este capitulo nos recuerda que el culto no es el fin, sino
la fuente. Alli somos afirmados, confrontados, edificados y

43

—
| —



enviados. Pero el envio siempre es hacia la vida cotidiana. Es
alli donde la luz encuentra su verdadero campo de accién.

Alumbrar fuera del culto no es un desafio secundario;
es una consecuencia inevitable de una fe viva. Y cuando la
Iglesia comprende esto, deja de medir su impacto por lo que
sucede dentro de sus paredes y comienza a reconocer que el
Reino avanza silenciosamente a través de creyentes que
viven su fe con coherencia en cada area de su vida.

“El que practica la verdad se acerca a la luz, para que se
vea claramente que ha hecho sus obras en obediencia a
Dios.”

Juan 3:21

44

(
4

'



Capitulo seis

LA EVIDENCIA
DE LA LUZ

“El fruto espiritual”

“Encomienda al Seiior tu camino; confia en él y él
actuara. Hara que tu justicia resplandezca como el alba;
tu justa causa, como el sol de mediodia.”

Salmo 37.5y6

La luz auténtica nunca es estéril. Donde
verdaderamente hay luz, inevitablemente hay fruto. Esta
relacion no es simbolica ni opcional; es una ley espiritual. La
Escritura no presenta la luz como un concepto abstracto o una
experiencia subjetiva, sino como una realidad viva que
produce consecuencias visibles en el tiempo. El fruto no es
el sustituto de la luz, sino su evidencia. No la reemplaza, la
confirma.

En un contexto donde la espiritualidad suele medirse
por la intensidad emocional, la actividad religiosa o la
visibilidad publica, el énfasis biblico en el fruto resulta
profundamente confrontador. El fruto no se produce de

()



manera inmediata ni espectacular. Crece en silencio, requiere
tiempo, cuidado y permanencia. Precisamente por €so, es uno
de los indicadores mas confiables de wuna vida
verdaderamente conectada a la fuente.

Jesus establecio con claridad que la calidad del arbol
determina la calidad del fruto (Lucas 6:43 al 45). No hablo
de frutos aislados ni de acciones ocasionales, sino de una
produccién constante que revela la naturaleza interna. Esta
ensefianza desarma la idea de una fe desconectada de la vida
practica. No existe una luz genuina que no transforme
progresivamente la manera de vivir. Si no hay fruto, no es la
luz la que falla, sino la conexion con la fuente.

El fruto espiritual no se reduce a logros visibles ni a
resultados ministeriales. Incluye dimensiones profundas v,
muchas veces, invisibles: responsabilidad, integridad,
fidelidad, perseverancia, dominio propio, mansedumbre y
amor sincero. Estas expresiones no siempre generan
reconocimiento inmediato, pero sostienen el testimonio a
largo plazo. En un mundo acostumbrado a lo instantaneo, el
fruto del Espiritu ensefia a valorar la constancia.

La responsabilidad es una de las primeras evidencias
de la luz. El creyente que vive en la luz aprende a hacerse
cargo de su vida, de sus decisiones y de su llamado. Deja de
culpar a otros, a las circunstancias o al sistema, y asume con
madurez su caminar delante de Dios. Esta actitud no nace del
perfeccionismo, sino de una conciencia clara de identidad y
proposito.

46

—
| —



La integridad, por su parte, refleja la coherencia entre
lo que se cree y lo que se vive. Es la misma persona en
publico y en privado, en lo visible y en lo oculto. La
integridad no consiste en no tener luchas, sino en no vivir una
doble vida. Donde hay integridad, la luz fluye sin
interrupciones. Donde hay fragmentacion interna, el
resplandor se debilita.

La fidelidad es otro fruto que revela una luz estable.
No es fidelidad a un evento, a una moda espiritual o a una
emocion pasajera, Sino a un camino. En tiempos de cambios
constantes, la fidelidad se vuelve un testimonio poderoso.
Permanecer cuando otros abandonan, seguir cuando otros se
desvian, obedecer cuando no hay aplausos, es una forma
silenciosa pero profunda de alumbrar.

El fruto espiritual también revela el ritmo del Reino.
La luz no es ruido, es constancia. No necesita anunciarse a si
misma ni justificarse. Simplemente permanece. Muchas
veces, la Iglesia ha confundido impacto con movimiento y
fruto con actividad. Sin embargo, una vida puede estar muy
ocupada espiritualmente y, aun asi, carecer de fruto duradero.
El fruto no se mide por la cantidad de acciones, sino por la
calidad de la transformacion.

Esta verdad confronta una espiritualidad apresurada
que busca resultados inmediatos sin aceptar procesos. El
Reino de Dios, aunque poderoso, no opera bajo la légica de
la inmediatez humana. Jesus hablé del crecimiento como
algo progresivo, casi imperceptible al principio, pero firme y

()



real. El fruto no se fuerza; se cultiva. Y se cultiva
permaneciendo en la luz.

El creyente que vive conectado a Cristo aprende a
discernir esta diferencia. No se desespera por “producir”,
sino que se concentra en permanecer. Sabe que el fruto
verdadero no es fabricado, sino generado por la vida del
Espiritu. Esta comprension libera de la ansiedad espiritual y
protege del activismo sin vida.

El fruto también cumple una funcion pastoral esencial:
confirma la autenticidad del testimonio. No como un juicio
condenatorio, sino como un criterio espiritual. La Escritura
ensefia que por los frutos se conoce al arbol, no por las
intenciones declaradas ni por las palabras pronunciadas. Esta
verdad invita a una autoevaluacion honesta y constante.

La ausencia de fruto no siempre es resultado de
rebeldia abierta; muchas veces es consecuencia de descuidos
pequefios pero persistentes. Falta de comunion, pérdida de
sensibilidad espiritual, tolerancia al pecado, enfriamiento
interior. La luz no desaparece de un dia para otro, pero puede
debilitarse si no es cuidada. Por eso, el llamado no es solo a
producir fruto, sino a cuidar la relacion que lo hace posible.

El fruto espiritual no solo edifica al creyente; bendice
a otros. Una vida constante, integra y fiel genera confianza,
abre puertas y crea espacios donde la verdad puede ser
escuchada. Muchas personas no rechazan a Cristo por su
mensaje, sino por la incoherencia de quienes dicen

()



representarlo. El fruto, en cambio, abre el corazon incluso
antes de que la palabra sea pronunciada.

Este capitulo también nos recuerda que el fruto no es
uniforme en su manifestacion. No todos producen de la
misma manera ni en el mismo tiempo. EI Reino valora la
diversidad sin perder la esencia. Lo importante no es
comparar frutos, sino verificar la conexion con la fuente.
Donde hay comunién, habra fruto, aunque su forma sea
distinta.

La madurez espiritual se manifiesta precisamente aqui:
en la capacidad de sostener una vida de fruto aun en medio
de la presion, la sequedad o la falta de reconocimiento. El
creyente maduro no vive para exhibir resultados, sino para
glorificar a Dios con una vida rendida. Su mayor anhelo no
es ser visto, sino ser fiel.

La Iglesia necesita recuperar esta vision del fruto como
evidencia de la luz. No para generar culpa ni competencia
espiritual, sino para volver a lo esencial. El fruto no es una
carga; es una promesa. Donde Cristo gobierna, la vida
cambia. Donde la luz habita, algo crece.

Este capitulo afirma con claridad que la luz verdadera
siempre deja huellas. No siempre inmediatas, no siempre
espectaculares, pero siempre reales. Y esas huellas, marcadas
por la constancia, la integridad y la fidelidad, se convierten
en uno de los testimonios mas solidos del Reino de Dios en
medio de una generacion que necesita ver, no solo oir.

()



“El Seiior te bendiga y te guarde.
El Sefior haga resplandecer su rostro sobre ti.
Y te extienda su amor.

El Sefior mueva su rostro hacia ti y te conceda la paz.”
NUmeros 6:24 al 26

50

(
4

'



PARTE 1l
OBSTACULOS QUE
APAGAN LA LUZ

“Actitudes que contradicen el testimonio. ”

o1

—
| —



Capitulo siete

CUANDO LA CARNE
ECLIPSA LA LUZ

“Digo, pues: Andad en el Espiritu, y no satisfagais los
deseos de la carne.”
Galatas 5:16

La luz que procede de Cristo no se apaga por falta de
verdad, sino por la presencia no tratada de aquello que le es
contrario. La Escritura es clara al ensefiar que el mayor
obstaculo para el resplandor del creyente no suele ser la
oscuridad externa, sino la oscuridad interior tolerada. No se
puede alumbrar con claridad cuando el corazon esta
gobernado por actitudes que pertenecen a la vieja naturaleza.
La carne, cuando no es confrontada, no solo debilita el
testimonio; lo eclipsa.

Hablar de la carne no es referirse meramente a
debilidades humanas inevitables, sino a una manera de vivir
centrada en el yo, en sus deseos, reacciones y defensas. Es
una légica que opera aun dentro de la vida religiosa,
disfrazada de celo, de conviccion o incluso de justicia. Por

(=)



eso resulta tan peligrosa: no siempre se manifiesta como
pecado evidente, sino como actitudes internas que lentamente
oscurecen la luz.

Los conflictos constantes, los rencores no resueltos, las
envidias silenciosas y las ambiciones personales son
expresiones claras de una carne que no ha sido llevada a la
cruz. Estas actitudes no siempre se expresan de manera
abierta; muchas veces se esconden detras de sonrisas,
lenguaje espiritual y aparente madurez. Sin embargo, su
efecto es devastador. Donde la carne gobierna, la luz pierde
claridad.

“Porque el deseo de la carne es contra el Espiritu, y el del
Espiritu es contra la carne; y éstos se oponen entre si,
para que no hagais lo que quisiereis.”

Galatas 5:17

El enojo persistente, por ejemplo, no es solo una
reaccion emocional; es una puerta abierta a la oscuridad
interior. Un corazon dominado por el resentimiento no puede
reflejar con fidelidad la luz de Cristo, porque esa luz es, en
esencia, reconciliadora. El enojo no tratado endurece la
mirada espiritual, distorsiona el discernimiento y convierte al
creyente en juez antes que en testigo.

La contienda, tan comin en muchos espacios
cristianos, es otro sintoma de una carne activa. No toda
discusion es contienda, pero toda contienda revela una lucha
por imponer el yo. Cuando la verdad se defiende sin amor,

(=)



cuando la correccion se ejerce sin mansedumbre, cuando la
firmeza se transforma en agresion, la carne ha tomado el
control. Y donde la carne gobierna, la luz se vuelve hiriente
en lugar de sanadora.

La envidia espiritual es especialmente peligrosa,
porque suele justificarse con comparaciones aparentemente
legitimas. Se observa el crecimiento de otros, el
reconocimiento ajeno o el impacto de ciertos ministerios, y
el corazbn comienza a oscurecerse silenciosamente. La
envidia no solo contamina al que la alberga; genera un
ambiente donde la luz se fragmenta y la comunion se debilita.

Las ambiciones personales, cuando no son rendidas al
Serior, tambien eclipsan la luz. No toda aspiracion es carnal,
pero toda ambicién centrada en el yo lo es. El deseo de ser
visto, reconocido, escuchado o seguido puede coexistir con
lenguaje espiritual, pero su raiz es incompatible con el
espiritu del Reino. Cristo no vino a afirmarse a si mismo, sino
a obedecer al Padre. Cualquier liderazgo que se construye
desde la ambicidn personal terminara proyectando sombras.

“Porque los que son de la carne piensan en las cosas de la
carne; pero los que son del Espiritu, en las cosas del
Espiritu.”

Romanos 8:5

Las personas dificiles y espiritualmente inmaduras no
son, en si mismas, el problema central. El verdadero
problema surge cuando permitimos que su conducta

(=)



despierte en nosotros reacciones carnales. La luz no se mide
por la ausencia de provocacion, sino por la manera en que
respondemos a ella. La carne siempre busca justificarse; la
luz busca transformarse a si misma antes de sefialar a otros.

No se puede alumbrar desde la oscuridad interior. Esta
afirmacion, aunque fuerte, es profundamente liberadora. Nos
recuerda que el llamado no es a aparentar luz, sino a permitir
que Dios trate aquello que la bloguea. La restauracion del
testimonio no comienza corrigiendo conductas externas, sino
rindiendo actitudes internas.

La carne no se disciplina; se crucifica. Intentar mejorar
la carne solo la fortalece. Por eso, el Evangelio no propone
reformas superficiales, sino muerte y resurreccion. El yo no
se pule; se rinde. Cada vez que el creyente intenta convivir
con la carne en lugar de llevarla a la cruz, la luz pierde
intensidad.

“Y los que viven segun la carne no pueden agradar a
Dios.”
Romanos 8:8

Este proceso no es instantaneo ni comodo. Confrontar
la carne duele, porque implica renunciar al derecho de tener
la razén, de defenderse, de imponerse o de justificarse. Sin
embargo, es en esa renuncia donde la luz vuelve a fluir con
libertad. La cruz no apaga la vida; la libera.

55

—
| —



Desde una perspectiva pastoral, este capitulo nos invita
a una autoevaluacion honesta. No para generar culpa, sino
para abrir espacio a la restauracion. Muchas veces, el
cansancio espiritual, la pérdida de gozo y la sensacion de
estancamiento no son producto de ataques externos, sino de
luchas internas no resueltas. Cuando la carne gobierna, la
vida cristiana se vuelve pesada. Cuando Cristo gobierna, aun
la confrontacién produce descanso.

La Iglesia del tiempo presente necesita recuperar la
valentia de tratar estos temas sin temor ni suavizaciones
peligrosas. No para sefialar, sino para sanar. Una comunidad
que aprende a confrontar la carne con gracia y verdad se
convierte en un espacio donde la luz se fortalece y el
testimonio se restaura.

Este capitulo no llama a la perfeccion, sino a la
honestidad. No invita a negar las luchas, sino a llevarlas a la
luz. No propone una espiritualidad idealizada, sino una vida
rendida al gobierno de Cristo en lo mas profundo del corazon.

Cuando la carne es confrontada, la luz no solo vuelve
a brillar; lo hace con mayor claridad. Porque una luz que ha
atravesado la cruz no es fragil ni superficial. Es firme,
humilde y profundamente redentora.

“Porque el que siembra para su carne, de la carne segara
corrupcién; mas el que siembra para el Espiritu, del
Espiritu segard vida eterna.”

Galatas 6:8

(=)



Capitulo ocho

TINIEBLAS DISFR AZADAS
DE ESPIRITUALIDAD

“Pues desconociendo la justicia de Dios y procurando
establecer la suya propia, no se sometieron a la justicia de
Dios.”

Romanos 10:3

No toda oscuridad se presenta de manera evidente.
Algunas de las tinieblas mas peligrosas no se manifiestan
como oposicion abierta a Dios, sino como una espiritualidad
aparente que conserva el lenguaje correcto, las formas
externas y hasta ciertos habitos religiosos, pero ha perdido la
comunion viva con la fuente de la luz. Estas tinieblas no
niegan a Cristo de manera frontal; lo desplazan
silenciosamente del centro.

La Escritura advierte repetidas veces sobre este tipo de
engafio. No se trata de una falta total de conocimiento biblico,
sino de un conocimiento desconectado de la transformacion.
Es posible manejar conceptos espirituales elevados y, aun asi,
vivir lejos del corazén de Dios. Cuando la espiritualidad se

€3



reduce a informacién, actividad o apariencia, la luz comienza
a ser sustituida por una imitacién que, aunque convincente,
carece de vida.

El activismo religioso es una de las formas maés
comunes de este engafio. Se hacen muchas cosas para Dios,
pero se pasa poco tiempo con Dios. Se confunde movimiento
con comunién y agenda con obediencia. La actividad
constante genera una sensacion de productividad espiritual
gue anestesia la conciencia y evita las preguntas profundas.
Sin embargo, una vida ocupada no garantiza una vida
iluminada.

Este tipo de espiritualidad suele justificarse apelando a
la urgencia de la obra, a las demandas del ministerio o a la
necesidad de responder a los desafios del tiempo presente.
Pero cuando la comunién es sacrificada en el altar de la
actividad, la luz se debilita aunque el sistema siga
funcionando. La ldmpara permanece encendida por inercia,
no por aceite fresco.

Otra manifestacion de tinieblas disfrazadas de luz es la
apariencia de piedad sin dependencia real. Se conserva el
lenguaje espiritual, se citan pasajes biblicos, se sostienen
posturas doctrinales correctas, pero el corazon ya no tiembla
delante de Dios. La fe se vuelve mecénica, predecible vy,
finalmente, estéril. La luz deja de ser una presencia viva y se
convierte en un concepto defendido.

58

—
| —



Jesus confronto con dureza este tipo de espiritualidad.
No porque careciera de forma, sino porque carecia de vida.
La apariencia de luz puede engafiar a otros por un tiempo,
pero no resiste la exposicion prolongada de la verdad. Donde
no hay comunion, tarde o temprano aparece la dureza, el
orgullo espiritual o la falta de amor genuino.

El conocimiento biblico, cuando no va acompariado de
transformacion, puede convertirse en otra forma de
oscuridad. No porque la verdad sea dafiina, sino porque el
conocimiento sin obediencia endurece el corazon.

La Escritura fue dada para formar, no solo para
informar. Cuando se usa como herramienta de debate, control
0 superioridad espiritual, pierde su funcién redentora y se
transforma en un instrumento de juicio.

Esta es una de las paradojas més serias de la vida
cristiana: se puede hablar mucho de luz y, sin embargo,
caminar en tinieblas interiores. No por ignorancia, sino por
resistencia al trato de Dios. La luz verdadera no solo revela
al mundo; primero revela al corazon. Y cuando el creyente
rehlye esa revelacion, busca refugio en formas externas que
lo protejan de la confrontacion interna.

La sutileza del engafo espiritual radica en que no se
presenta como maldad abierta, sino como una version
aceptable y funcional de la fe. No niega la verdad, pero la
vacia de poder. No rechaza la espiritualidad, pero la
domestica. El resultado es una Iglesia que conserva

(%)



estructura, lenguaje y tradicion, pero ha perdido sensibilidad
espiritual.

Este tipo de tinieblas es especialmente peligrosa
porque genera resistencia a la correccion. Quien vive en un
engafio evidente suele ser confrontado con facilidad. Pero
quien vive en una espiritualidad aparente suele sentirse
seguro, convencido de estar bien. La autosuficiencia
espiritual es una de las sefiales méas claras de que la comunién
se ha debilitado.

La luz genuina produce humildad. Cuanto mas cerca
se esta de la fuente, mas consciente se es de la propia
dependencia. En cambio, la espiritualidad falsa produce
seguridad en uno mismo, rigidez doctrinal sin gracia y una
constante necesidad de tener la razon. Estas actitudes no
nacen de la luz, sino de un corazon que ha sustituido la
comunion por el control.

La Iglesia del tiempo presente enfrenta este peligro de
manera constante. En una era de informacion abundante,
plataformas digitales y exposicion continua, es facil
confundir visibilidad con uncion y actividad con vida
espiritual. El desafio no es hacer menos, sino volver a la
fuente. No es abandonar la obra, sino reordenarla desde la
comunion.

Este capitulo no busca desacreditar el servicio, el
conocimiento ni la estructura, sino colocarlos en su lugar
correcto. Todo lo que no fluye de la luz termina siendo una

(&)



sombra, aunque se presente como espiritual. La verdadera luz
no necesita disfrazarse; se reconoce por su fruto, su humildad
y su capacidad de transformar vidas.

La correccion biblica frente a este engafio no es el
aislamiento ni el rechazo del mundo, sino el retorno a una
espiritualidad viva, centrada en Cristo. Cuando la comunién
es restaurada, la actividad recupera sentido, el conocimiento
se vuelve sabiduria y la apariencia es reemplazada por
autenticidad.

Este capitulo nos confronta con una pregunta necesaria
y saludable: ¢estamos viviendo de la luz o solo hablando de
ella? La respuesta no se encuentra en la agenda ni en el
discurso, sino en la intimidad. Alli donde nadie ve, alli donde
no hay escenario, alli donde el corazén queda expuesto
delante de Dios.

Las tinieblas disfrazadas de espiritualidad no se
vencen con mas informacion, sino con mas comunion. No
con mas actividad, sino con mas rendicion. Y cuando la luz
vuelve a ocupar su lugar central, la fe recupera su vitalidad y
el testimonio vuelve a ser auténtico.

“Guardaos de hacer vuestra justicia delante de los
hombres, para ser vistos de ellos; de otra manera no
tendréis recompensa de vuestro Padre que esta en los
cielos.”
Mateo 6:1

61

—
| —



PARTE IV
LUMINARES Y
EL REINO DE DIOS

“La luz como expresion del Reino.”

62

—
| —



Capitulo nueve

VIVIR REINO PARA ALUMBR AR
CORRECTAMENTE

“Padre nuestro que estds en el cielo, santificado sea tu
nombre. Venga tu reino. Hagase tu voluntad en la tierra

como en el cielo.”
Mateo 6:9 y 10

La luz que la Iglesia esta llamada a manifestar no es
autonoma ni neutral; tiene una procedencia, una naturaleza y
una direccion claras. No toda luz que se presenta como
espiritual proviene del Reino de Dios, ni todo lo que brilla
comunica la verdad del Reino. Por eso, vivir como luminares
exige algo mas profundo que buena conducta 0 compromiso
religioso: exige una vida gobernada por el Reino.

El Reino de Dios no es una idea abstracta ni un
concepto teoldgico distante. Es la manifestacion activa del
gobierno de Dios sobre la vida humana. Donde el Reino se
establece, hay orden, hay verdad y hay vida. Y donde ese
gobierno es real, la luz fluye de manera correcta, sin
distorsiones ni exageraciones. No se puede alumbrar

(&)



correctamente si no se vive correctamente bajo el sefiorio de
Cristo.

Jesus no predico un sistema religioso ni una ética
aislada; anuncio el Reino. Cada ensefianza, cada milagro y
cada confrontacion apuntaban a esta realidad: Dios reina. Y
cuando Dios reina, las tinieblas retroceden. La luz del Reino
no es solo reveladora; es transformadora. No se limita a
mostrar lo que esta mal, sino que introduce una nueva manera
de vivir.

Uno de los grandes desafios de la Iglesia
contemporanea es que muchas veces intenta manifestar luz
sin vivir Reino. Se enfatiza el testimonio externo sin afirmar
el gobierno interno. Se habla de impacto social sin rendicion
espiritual. Pero la luz que no fluye desde el Reino termina
siendo parcial, emocional o ideoldgica. Puede iluminar
ciertos aspectos, pero no transformar profundamente.

Vivir Reino implica aceptar que Cristo no es solo
Salvador, sino Sefior. No solo redime el alma; gobierna la
vida. Este sefiorio no es opresivo ni autoritario; es
restaurador. Cuando Cristo gobierna, la vida recupera su
alineacion original. La luz que emana de una vida rendida no
necesita imponerse, porque lleva autoridad espiritual.

La dependencia del Espiritu Santo es inseparable de
una vida de Reino. El Reino no se construye con fuerza
humana ni con estrategias meramente terrenales. Se
manifiesta por el obrar del Espiritu, que guia, corrige,

(&)



consuela y capacita. Donde el Espiritu gobierna, la luz es
clara, sobria y efectiva. Donde el Espiritu es desplazado, la
luz se vuelve artificial.

Esta dependencia protege a la Iglesia de dos extremos
peligrosos: el activismo sin vida y la espiritualidad
desconectada de la realidad. EI Reino no es pasividad ni
escapismo; es presencia transformadora. Vivir Reino es vivir
con discernimiento, entendiendo los tiempos, pero sin
permitir que los tiempos gobiernen la fe.

La justicia, la verdad y la paz no son conceptos
abstractos dentro del Reino; son expresiones concretas de su
luz. La justicia del Reino no se basa en intereses humanos,
sino en el caracter de Dios. La verdad del Reino no se ajusta
a la opinion popular, sino a la revelacion divina. La paz del
Reino no depende de la ausencia de conflicto, sino de la
presencia de Dios gobernando el corazon.

Cuando estas dimensiones estan presentes, la luz se
manifiesta con equilibrio. No se vuelve agresiva en nombre
de la verdad, ni pasiva en nombre del amor. No negocia la
justicia, pero tampoco pierde la paz. Esta armonia es una de
las sefiales mas claras de una vida verdaderamente gobernada
por el Reino.

El Reino de Dios es, por naturaleza, la antitesis de las
tinieblas. Donde el Reino avanza, la confusion retrocede.
Donde el Reino se establece, el engafio pierde terreno. Por
eso, la luz del Reino no necesita competir con la oscuridad,;

(&)



simplemente la desplaza. No se desgasta reaccionando; se
afirma gobernando.

“La luz en las tinieblas resplandece, y las tinieblas no
prevalecieron contra ella.”
Juan 1:5

Vivir Reino también redefine la manera en que la
Iglesia se relaciona con el mundo. No desde la superioridad
ni desde la imitacion, sino desde una autoridad servicial. El
Reino no se impone por fuerza, pero tampoco se esconde por
temor. Se manifiesta con firmeza, humildad y coherencia.

Este equilibrio es especialmente necesario en un
tiempo donde las tinieblas se presentan de manera
sofisticada, apelando a valores aparentemente nobles pero
desconectados de la verdad. La Iglesia no puede responder a
estas dindmicas solo con discursos; necesita una vida de
Reino que evidencie otra forma de vivir, de decidir y de
relacionarse.

Una vida de Reino produce una luz estable, no
fluctuante. No depende del animo, del contexto ni de la
aceptacion externa. Permanece aun cuando es cuestionada,
rechazada o incomprendida. Esta estabilidad es uno de los
mayores testimonios en una generacion marcada por la
inconstancia y la fragmentacion.

El llamado a vivir Reino no es exclusivo de lideres o
ministerios visibles. ES una invitacién a cada creyente a

(&)



permitir que el gobierno de Dios alcance todas las areas de
su vida. Alli donde Cristo reina, la luz fluye. Alli donde el yo
gobierna, la luz se distorsiona.

Este capitulo afirma que la luz no es solo algo que se
muestra, sino algo que se vive. Y solo puede vivirse
correctamente cuando la vida esté alineada con el Reino. No
se trata de hacer cosas “para Dios”, sino de vivir en Cristo,
permitiendo que El haga lo que desee a través de nuestra vida.
Sujetos con humildad al gobierno del Padre. No se trata de
representar al Reino, sino de habitarlo.

Cuando la Iglesia vive Reino, la luz deja de ser un
esfuerzo y se convierte en una consecuencia. No necesita
estrategias para brillar; simplemente refleja el gobierno que
la sostiene. Y esa luz, firme y verdadera, se convierte en una
esperanza tangible para un mundo que no solo necesita ver
claridad, sino experimentar transformacion.

“Y este evangelio del reino se predicara en todo el mundo
como testimonio a todas las naciones; entonces vendra el
fin.”

Mateo 24:14

67

(
4

'



Capitulo diez

LA LUZ QUE INCOMODA
PERO GUIA

“Porque todo aquel que hace lo malo, aborrece la luz y no
viene a la luz, para que sus obras no sean reprendidas.”
Juan 3:20

La luz verdadera nunca es indiferente. Alli donde se
manifiesta con fidelidad, produce una reaccién inevitable.
Puede traer consuelo, direccion y esperanza, pero también
incomodidad, resistencia y rechazo. Esta tension no es un
accidente ni un fracaso del testimonio cristiano; es una
consecuencia natural de la confrontacion entre la luz y las
tinieblas. Pretender una luz que no incomode es desconocer
la naturaleza misma del Evangelio.

Jesis no fue rechazado por falta de amor, sino
precisamente por la claridad de su luz. Su vida revelé con tal
nitidez el corazdon del Padre que dejé al descubierto las
intenciones humanas, los sistemas religiosos vacios y las
estructuras de poder que se sostenian en la oscuridad. La luz

68

—
| —



no necesito acusar; simplemente al estar presente, expuso. Y
esa exposicidn genero una reaccion.

El mundo suele tolerar una espiritualidad decorativa,
privada y silenciosa, siempre que no confronte sus valores,
decisiones o prioridades. Pero cuando la luz se manifiesta con
coherencia y verdad, deja de ser cdmoda. No porque sea
agresiva, sino porque revela aquello que muchos prefieren no
ver. La incomodidad no nace de la maldad de la luz, sino de
la resistencia de las tinieblas.

Aqui la Iglesia enfrenta una tentacion constante:
atenuar la luz para evitar conflictos. Se suaviza el mensaje,
se diluyen las convicciones, se ajusta el testimonio para
hacerlo aceptable. Sin embargo, una luz adaptada pierde su
capacidad redentora. Puede ser tolerada, pero deja de salvar.
El Evangelio nunca fue disefiado para ser inofensivo, sino
para ser transformador.

La reaccion del mundo frente a la luz no debe
sorprender al creyente. La Escritura advierte que quienes
caminan en tinieblas no siempre celebraran la claridad.
Algunos se acercardn, atraidos por la verdad; otros se
alejaran, incomodados por ella. La responsabilidad del
creyente no es controlar la reaccion, sino permanecer fiel a la
fuente.

El rechazo, la oposicion y la incomprension no son
sefiales automaticas de error espiritual, aunque siempre
deben ser evaluadas con humildad. No todo conflicto es

(&)



persecucion, pero tampoco toda incomodidad es falta de
amor. La luz fiel produce friccion porque desafia narrativas
falsas, estilos de vida destructivos y sistemas que se sostienen
en la confusion.

En este punto, la perseverancia se vuelve esencial.
Apagar la luz para evitar el rechazo es una forma sutil de
negacion. No siempre se reniega de Cristo con palabras;
muchas veces se lo hace con silencios convenientes y
concesiones progresivas. La fidelidad, en cambio, consiste en
sostener la luz aun cuando el entorno presiona para apagarla.

Esta fidelidad no es arrogante ni provocadora. No
busca el conflicto, pero tampoco lo evade a costa de la
verdad. La luz que salva no grita, no humilla ni impone;
permanece. Y en esa permanencia, Se convierte en un
testimonio poderoso. Muchos corazones no se transforman
por un discurso contundente, sino por la constancia silenciosa
de una vida fiel.

La historia de la Iglesia demuestra que las temporadas
de mayor impacto espiritual no siempre coincidieron con
aceptacion social. Muchas veces, la luz brillé con més fuerza
en medio de la oposicion. No porque el sufrimiento sea
deseable, sino porque la fidelidad en medio de la presién
revela la autenticidad de la fe.

El creyente necesita discernimiento para no confundir
valentia con dureza ni amor con concesion. La luz que
incomoda debe seguir siendo una luz que salva. No se trata

(™)



de confrontar por confrontar, sino de reflejar a Cristo con tal
claridad que otros puedan ver el camino hacia la vida, aun si
al principio lo rechazan.

Aqui emerge una verdad magisterial profunda: no
todos los frutos de la luz se ven de inmediato. Algunas
semillas germinan en silencio, después de un tiempo. La
incomodidad inicial puede convertirse, con el tiempo, en
arrepentimiento, busqueda y transformacion. La fidelidad de
hoy puede ser la salvacion de mafiana para alguien que, en el
presente, resiste la luz.

Por eso, el llamado no es a medir el éxito del
testimonio por la aceptacion inmediata, sino por la fidelidad
sostenida. La Iglesia no fue llamada a ser popular, sino fiel.
Y esa fidelidad, aunque costosa, es profundamente fructifera
en el Reino de Dios.

Este capitulo confronta el temor al rechazo que muchas
veces paraliza al creyente. EI miedo a perder relaciones,
oportunidades o reconocimiento puede llevar a esconder la
luz bajo un lenguaje ambiguo o una fe privada. Sin embargo,
la luz que se esconde deja de cumplir su proposito. No porque
Dios deje de obrar, sino porque el testimonio ha sido
silenciado.

Al mismo tiempo, este llamado no es una invitacion al
aislamiento ni al espiritu de confrontacion permanente. La
luz no se regocija en la oposicion; se duele por ella. No
celebra el rechazo; persevera con amor. El objetivo no es

()



incomodar, sino salvar. Pero la salvacion auténtica siempre
pasa por la verdad.

La fidelidad, entonces, se convierte en el mayor
testimonio. Permanecer cuando otros se rinden. Amar cuando
otros rechazan. Servir cuando otros atacan. Guardar la verdad
cuando otros la relativizan. Esta perseverancia no nace de la
fortaleza humana, sino de una conviccion profunda: la luz
que recibimos es mas valiosa que la aprobacion que
podriamos perder.

Este capitulo nos recuerda que el llamado a ser
luminares incluye el costo de la incomodidad. No como un
fin en si mismo, sino como una consecuencia inevitable de
vivir una fe genuina. La luz que incomoda no es una falla del
Evangelio; es una evidencia de su poder.

Y, finalmente, afirma una esperanza firme: la misma
luz que incomoda es la que salva. No hay otra. No hay atajos
ni versiones suavizadas que produzcan vida eterna. Solo la
luz de Cristo, manifestada con fidelidad, puede rescatar al ser
humano de las tinieblas.

Sostener esa luz, aun en medio del rechazo, es uno de
los actos mas altos de amor. Porque amar no es evitar la
incomodidad, sino sefalar el camino hacia la vida, aunque
ese camino pase primero por la confrontacion de la verdad.

Seamos claros en esto, si somos hijos de la Luz, si
somos la luz del mundo y no impartimos esa esencia, €s

()



porque algo esta mal. Tal vez tibieza espiritual, tal vez
carnalidad, tal vez religiosidad, tal vez no estamos viviendo
Reino, o tal vez estemos sufriendo la carencia de una buena
comunién con el Espiritu Santo. En todos los casos, lo que
debemos hacer es procurar ajustes que nos vuelvan a
encender, porque solo asi seremos de bendicion para todo
nuestro entorno, tal como Dios pretende.

“Todo lo que se expone a la luz, se puede ver claramente,
y todo lo que se ve claramente se convierte en luz.”
Efesios 5:13 (PDT)

73

(
4

'



PARTE V
LIDERAZGO'Y
RESPONSABILIDAD
ESPIRITUAL

“Formando una Iglesia que alumbra. ”

74

—
| —



Capitulo once

EL LIDERAZGO AL
SERVICIO DE LA LUZ

“El fruto de la luz consiste en toda bondad,
Justicia y verdad.”
Efesios 5:9

La manera en que una Iglesia alumbra esta
profundamente ligada a la forma en que es guiada. El
liderazgo no es un elemento periférico en la manifestacion de
la luz, sino uno de sus principales canales o, en algunos casos,
uno de sus mayores obstaculos. Alli donde el liderazgo
refleja correctamente a Cristo, la luz fluye con libertad;
donde el liderazgo se centra en si mismo, la luz comienza a
ser eclipsada.

El liderazgo segin el Reino no existe para producir
dependencia, sino madurez. No busca ocupar el centro, sino
sefialarlo. No compite con la luz; la sirve. Esta comprension
resulta esencial en un tiempo donde la figura del lider ha sido,
muchas veces, sobredimensionada, expuesta y, en ocasiones,

75

—
| —



idolatrada. Cuando el liderazgo se convierte en protagonista,
el cuerpo pierde claridad.

Jesus redefinio el liderazgo desde su raiz. No lo
presentd como una posicion de poder, sin0 como una
expresion de servicio. No lo vinculé con dominio, sino con
entrega. El que guia en el Reino no se eleva por encima de
los demas, sino que se coloca por debajo, sosteniendo,
acompariando y formando. Esta I6gica resulta profundamente
contracultural, pero es la Unica que preserva la luz.

Un liderazgo que no vive bajo el sefiorio de Cristo
corre el riesgo de eclipsar a los hermanos en lugar de
iluminarlos. Cuando el lider busca validacion personal,
reconocimiento constante o control sobre las personas, la luz
deja de ser compartida y comienza a ser monopolizada. En
es0s contextos, los creyentes aprenden a depender de figuras
humanas en lugar de aprender a depender de Cristo.

El liderazgo sano, en cambio, forma discipulos, no
seguidores. No genera admiracion, sino imitacion de Cristo.
No concentra la espiritualidad en una voz, sino que la
distribuye en el cuerpo. Su mayor éxito no es ser
indispensable, sino volverse prescindible, porque ha formado
creyentes maduros capaces de caminar en la luz por si
mismos.

Esta vision confronta modelos de liderazgo que,
aunque eficaces en términos humanos, resultan peligrosos
espiritualmente. EI Reino no necesita lideres carismaticos

()



que opaquen al cuerpo, sino pastores y siervos que faciliten
el crecimiento espiritual de los demas. Donde el liderazgo es
sano, la Iglesia no gira alrededor de una persona, Sino
alrededor de Cristo.

Cristo debe ser el centro de toda reunion, de toda
enseflanza y de toda expresion comunitaria. Cuando el
liderazgo pierde este enfoque, incluso de manera sutil, la luz
comienza a distorsionarse. No siempre se nota de inmediato.
A veces, el cambio es progresivo: mas énfasis en la imagen,
méas cuidado de la plataforma, méas atencion al impacto,
menos espacio para la comunion profunda.

El liderazgo al servicio de la luz cuida especialmente
el corazon. Sabe que la autoridad espiritual no se sostiene por
posicion, sino por caracter. Por eso, presta atencién a su vida
interior, a su relacion con Dios y a la manera en que ejerce
influencia. Un lider puede ensefiar correctamente y, aun asi,
apagar la luz si su vida no respalda lo que comunica.

Formar discipulos implica tiempo, paciencia Yy
renuncia al control. Es més facil producir dependientes que
formar maduros. Es mas rapido atraer multitudes que
acompanar procesos. Sin embargo, el liderazgo fiel elige el
camino del Reino, aunque sea mas lento y menos visible.
Porque sabe que la luz duradera no se construye con atajos.

El liderazgo que sirve a la luz también aprende a no
ocupar espacios que no le corresponden. Reconoce dones,
afirma Ilamados y celebra el crecimiento de otros sin temor a

[7)



perder protagonismo. Donde hay seguridad en Cristo, no hay
competencia. Donde hay identidad afirmada, no hay
necesidad de eclipsar.

Este tipo de liderazgo crea una cultura espiritual
saludable. Las personas crecen sin miedo, sirven sin presion
y participan sin sentirse usadas. La luz se multiplica porque
no esta concentrada. El cuerpo funciona porque cada
miembro es afirmado y cuidado.

La responsabilidad del liderazgo no es producir brillo
artificial, sino cuidar la llama. No es forzar resultados, sino
crear un ambiente donde la vida del Espiritu pueda fluir. Esto
requiere discernimiento, humildad y wuna disposicion
constante a ser corregido por Dios.

En tiempos donde muchos lideres estan agotados,
presionados o tentados a abandonar el ministerio, este
llamado resulta especialmente relevante. La carga no
proviene del servicio en si, sino de haberlo ejercido desde
lugares equivocados. Cuando el liderazgo se vive como una
vocacion de servicio y no como una carga de desempefio, la
luz vuelve a ser fuente de gozo.

Este capitulo invita a los lideres a una revision honesta
de su llamado. No para descalificar, sino para alinear. No
para producir culpa, sino restauracion. La Iglesia necesita
lideres que vuelvan a servir a la luz, no a competir con ella.

78

—
| —



Cuando el liderazgo se coloca correctamente bajo el
sefiorio de Cristo, la Iglesia comienza a resplandecer de
manera organica. No por estrategia, sino por salud espiritual.
No por imposicion, sino por coherencia.

Y entonces se cumple el proposito del liderazgo segun
el Reino: que Cristo sea visto, que los creyentes maduren y
que la luz se multiplique sin ser retenida por nadie.

“Haz resplandecer tu rostro sobre tu siervo; por tu gran
amor, salvame.”
Salmo 31:16

79

(
4

'



Capitulo doce

UNA IGLESIA QUE RESPLANDECE
EN EL MUNDO

“Tampoco se enciende una lampara para cubrirla con
una vasija. Por el contrario, se pone en el candelero para
gue alumbre a todos los que estan en la casa. Hagan
brillar su luz delante de todos, para que ellos puedan ver
las buenas obras de ustedes y alaben a su Padre que esta
en los cielos.”

Mateo 5:15y 16

La luz que Dios quiso manifestar en el mundo nunca
estuvo pensada para depender de individualidades aisladas,
sino de una comunidad redimida que vive bajo el gobierno
de Cristo. La Iglesia no es simplemente un conjunto de
creyentes que alumbran de manera personal; es un cuerpo
espiritual llamado a reflejar colectivamente la gloria de Dios.
Cuando la Iglesia comprende esta dimensién comunitaria del
Ilamado, la luz deja de ser intermitente y se convierte en un
testimonio estable y visible.

80

—
| —



“Ustedes son la luz del mundo. Una ciudad en lo alto de
una montafia no puede esconderse.”
Mateo 5:14

Jesus describid a Su Iglesia como una ciudad asentada
sobre un monte. Esta imagen no apunta a grandeza estructural
ni a visibilidad artificial, sino a una presencia ineludible. Una
ciudad en lo alto no necesita anunciarse; se ve. No se impone;
se distingue. Su sola ubicacion revela algo diferente. De la
misma manera, una Iglesia que vive conforme al Reino no
necesita esforzarse por destacar; su vida comunitaria
comunica con claridad que hay otro gobierno operando en
medio del mundo.

Una Iglesia que resplandece no es un escenario donde
unos pocos brillan, sino una comunidad donde todos son
afirmados para reflejar a Cristo. Cuando la luz se concentra
en plataformas, figuras visibles o ministerios especificos, el
cuerpo se debilita. Pero cuando la luz se distribuye, cuando
cada creyente vive su llamado con responsabilidad vy
coherencia, la Iglesia se convierte en un faro colectivo que
atraviesa la oscuridad.

Esta comprension corrige una vision reducida del
impacto espiritual. EI Reino de Dios no avanza solo a través
de eventos, campafias 0 expresiones publicas, sino mediante
una vida comunitaria saludable que encarna el Evangelio en
lo cotidiano. La manera en que la Iglesia ama, sirve, perdona,
corrige y persevera se convierte en una proclamacion viva del
caracter de Dios.

81

—
| —



La comunidad cristiana esta llamada a ser un espacio
donde la luz no se compite, sino que se comparte. Donde los
dones no se exhiben para afirmacion personal, sino que se
ponen al servicio del bien comun. Donde la madurez
espiritual no genera superioridad, sino responsabilidad. En
ese contexto, la Iglesia deja de ser un lugar de consumo
espiritual y se transforma en un cuerpo que edifica y envia.

Una Iglesia que resplandece no vive para si misma. Su
luz no esta orientada hacia adentro, sino hacia afuera. No
existe para protegerse del mundo, sino para servirlo sin
perder su identidad. Esta tension es clave: estar en el mundo
sin ser del mundo. No diluir la verdad para encajar, ni aislarse
para preservarse. Permanecer fiel y presente.

El impacto espiritual auténtico no se mide por
estadisticas, sino por transformacion. Vidas restauradas,
familias sanadas, creyentes maduros, lideres formados,
comunidades que reflejan justicia, verdad y paz. Estos frutos
no siempre son inmediatos ni espectaculares, pero son
duraderos. Y lo duradero es una de las sefiales mas claras de
la luz del Reino.

La responsabilidad colectiva del testimonio implica
que cada miembro del cuerpo comprende que su vida afecta
la claridad de la luz comunitaria. La incoherencia personal no
es solo un problema individual; debilita el testimonio de
todos. De la misma manera, la fidelidad silenciosa de muchos
creyentes sostiene la luz aun cuando no hay visibilidad
publica.

82

—
| —



Esta verdad confronta una espiritualidad individualista
gue desconecta al creyente del cuerpo. Nadie fue llamado a
alumbrar solo. La comunién no es un accesorio de la fe; es
parte esencial del disefio de Dios. En la comunion, la luz se
cuida, se corrige y se multiplica. En el aislamiento, la luz se
debilita, aun cuando la intencion sea buena.

Una Iglesia que resplandece entiende que su mayor
aporte al mundo no es la critica constante, sino la
manifestacion de una vida distinta. No se define por lo que
rechaza, sino por lo que encarna. No se conoce solo por sus
posturas, sino por su caracter. La luz del Reino no se impone
por confrontacidn permanente, sino que se afirma por
coherencia persistente.

En un tiempo marcado por la desconfianza, la
fragmentacion y la confusion, una Iglesia saludable se
convierte en un testimonio poderoso. No porque sea perfecta,
sino porque es genuina. No porque no tenga conflictos, sino
porque sabe tratarlos a la luz. No porque no falle, sino porque
sabe arrepentirse, restaurarse y seguir caminando.

La Iglesia que resplandece no busca controlar el
mundo ni dominar la cultura, sino servir con discernimiento.
No se subordina a las tinieblas, pero tampoco se obsesiona
con ellas. Su enfogue no estd en reaccionar, sino en
permanecer fiel al llamado recibido. Desde esa fidelidad, la
luz fluye con autoridad espiritual.

83

—
| —



Este capitulo cierra el desarrollo eclesioldgico del libro
recordandonos que el llamado a ser luminares no es solo
personal ni solo ministerial, sino profundamente
comunitario. Cristo no se refleja plenamente en individuos
aislados, sino en un cuerpo unido, gobernado por El y
comprometido con la verdad.

Cuando la Iglesia vive de esta manera, se convierte en
una sefial visible del Reino de Dios en la tierra. No como un
espectaculo, sino como una presencia constante. No como un
refugio exclusivo, sino como una comunidad abierta que
invita, recibe y transforma.

Asi, la luz que comenzo en Cristo, reflejada en
creyentes transformados, sostenida por un liderazgo sano y
manifestada en una comunidad fiel, alcanza su expresion mas
plena: una Iglesia que resplandece en el mundo, no para su
propia gloria, sino para que el nombre del Sefior sea conocido
y exaltado en medio de una generacion necesitada de
verdadera luz.

“Este es el mensaje que hemos oido de él y que
anunciamos: Dios es luz y en él no hay ninguna
oscuridad.”

1 Juan 1:5

84

(
4

'



EPILOGO

iLevantate y resplandece que tu luz ha llegado!
iLa gloria del Sefior brilla sobre ti!
Isaias 60:1

El llamado a ser luminares no es una consigna
motivacional ni una metafora inspiradora para tiempos
dificiles. Es una vocacion espiritual que nace en el corazén
mismo del Evangelio. Dios nunca tuvo la intencion de que su
Iglesia se limitara a sobrevivir en medio de la oscuridad, ni
que se replegara por temor, ni que se confundiera por
adaptacion. La llamo a resplandecer. No con luz propia, sino
con la luz de Cristo reflejada en vidas transformadas.

A lo largo de este libro hemos visto que la luz no es
una opcion para algunos creyentes mas comprometidos, ni
una funcion exclusiva del liderazgo o del ministerio visible.
Es la consecuencia inevitable de una vida rendida al sefiorio
de Cristo. Donde El reina, la luz se manifiesta. Donde El es
desplazado, aun de manera sutil, la claridad se pierde.

Vivimos tiempos urgentes. No solo por la oscuridad
evidente del mundo, sino por la confusion espiritual que ha
intentado normalizarla. Tinieblas presentadas como
progreso, relativismo disfrazado de amor, espiritualidad sin
cruz, fe sin Reino. En medio de este escenario, la Iglesia no
puede darse el lujo de ser ambigua, superficial o incoherente.

[ 85 |

\ J



El tiempo exige claridad, pero no dureza; firmeza, pero no
arrogancia; verdad, pero siempre encarnada en amor.

Este libro no fue escrito para producir presion religiosa
ni culpa espiritual. Fue escrito para despertar conciencia.
Para recordar que la luz no se fabrica, no se actia y no se
negocia. Se recibe y se refleja. Para afirmar que el llamado a
resplandecer no comienza con lo que hacemos, sino con
quién gobierna nuestra vida.

Ser luminares no es brillar para ser vistos, sino vivir
para que Cristo sea visto. No es destacar en medio de otros,
sino sefialar al Unico digno de gloria. No es competir por
intensidad espiritual, sino permanecer fieles en lo cotidiano.
Muchas veces la luz méas poderosa no es la mas ruidosa, sino
la mas constante.

La Iglesia que el mundo necesita no es una Iglesia
perfecta, sino una Iglesia auténtica. No una Iglesia que se
esconda de la oscuridad, ni una que se confunda con ella, sino
una que la atraviese con la luz del Reino. Una Iglesia que no
apague su testimonio por temor al rechazo, ni lo distorsione
para ganar aceptacion. Una Iglesia que comprenda que la
fidelidad siempre sera mas fructifera que la popularidad.

Cada creyente, desde su lugar, ha sido llamado a
sostener esta luz. En la familia, en el trabajo, en la sociedad,
en el servicio silencioso, en la perseverancia diaria. EI Reino
de Dios avanza muchas veces sin anuncios, sin plataformas

86

—
| —



y sin aplausos, pero con una fuerza imparable cuando la luz
se mantiene encendida en corazones rendidos.

La urgencia del tiempo presente no nos llama a correr
desesperadamente, sino a caminar con discernimiento. No a
hacer mas cosas, sino a volver a la fuente. No a levantar
nuevas estructuras, sino a afirmar fundamentos eternos. No a
buscar brillo propio, sino a reflejar a Cristo con mayor
fidelidad.

Este libro termina, pero el llamado continda. No se
trata de cerrar una lectura, sino de abrir una vida. La luz no
fue dada para ser admirada, sino para ser vivida. Y mientras
mas oscura sea la noche, mas necesario se vuelve un
testimonio claro, sobrio y lleno de gracia.

Que no escondamos la luz por cansancio. Que no la
apaguemos por miedo. Que no la distorsionemos por
conveniencia. Que la cuidemos. Que la honremos. Que la
reflejemos con toda dignidad.

87

(
4

'



Oracion final:

Padre Eterno, nos dirigimos a Ti, en la persona de Jesucristo,
la Gnica Luz verdadera que vino a este mundo, para guiarnos
hacia Ti...

Reconocemos que sin Ti nada podemos hacer y que toda
claridad que hemos recibido proviene de Tu gracia y de tu
amor...

Hoy rendimos nuevamente nuestra vida ante de Tu sefiorio,
renunciando a toda luz artificial, a toda apariencia sin
comunion, a todo activismo sin dependencia, a todo
protagonismo que opaque Tu gloria...

Limpianos por dentro, trata aquello que ha eclipsado la luz,
restaura la comunion que sostiene el testimonio y vuelve a
encender en nosotros el gozo de vivir bajo Tu gobierno...
Haznos una Iglesia fiel en tiempos dificiles, sobria en medio
de la confusién, humilde en la verdad y firme en el amor...
Que no apaguemos la luz por temor al rechazo, ni la
diluyamos para encajar en la sociedad. Danos gracia para
permanecer, discernimiento para caminar y valentia para
reflejarte con fidelidad...

Que nuestras vidas, nuestras familias, nuestras comunidades
y nuestro servicio sean un reflejo claro de Tu Reino...

Y que, en medio de esta generacion, Tu nombre sea exaltado
no por nuestras palabras solamente, sino por vidas
transformadas hasta que Tu resplandezcas plenamente en
nosotros. ..

Te lo pedimos en el poderoso nombre de Jesus jAmen!

88

—
| —



RECONOCIMIENTOS

“Quisiera agradecer por este libro a mi Padre celestial,
porque me amo de tal manera que envio a su Hijo Jesucristo
mi redentor.

Quisiera agradecer a Cristo por hacerse hombre, por morir
en mi lugar y por dejarme sus huellas bien marcadas para
que no pueda perderme.

Quisiera agradecer al glorioso Espiritu Santo mi fiel amigo,
gue en su infinita gracia y paciencia,
me fue revelando todo esto...”

“Quisiera como en cada libro agradecer a mi companera de
vida, a mi amada esposa Claudia por su amor y paciencia
ante mis largas horas de trabajo, sé que es dificil vivir con
alguien tan enfocado en su propoésito y seria imposible sin

su comprension”

89

—
| —



Como en cada uno de mis libros, he tomado muchos
versiculos de la biblia en diferentes versiones. Asi como
también he tomado algunos conceptos, comentarios o
parrafos de otros libros 0 manuales de referencia. Lo hago
con libertad y no detallo cada una de las citas, porque tengo
la total conviccion de que todo, absolutamente todo, en el
Reino, es del Sefior.

Los libros de literatura, obedecen al talento y la
capacidad humana, pero los libros cristianos, solo son el
resultado de la gracia divina. Ya que nada, podriamos
entender sin Su soberana intervencion.

Por tal motivo, tampoco reclamo la autoria o el
derecho de nada. Todos mis libros, se pueden bajar
gratuitamente en mi pagina personal
www.osvaldorebolleda.com y lo pueden utilizar con toda
libertad. Los libros no tienen copyright, para que puedan
utilizar toda parte que les pueda servir.

El Sefior desate toda su bendicién sobre cada lector y
sobre cada hermano que, a través de su trabajo, también haya
contribuido, con un concepto, con una idea o simplemente
con una frase. Dios recompense a cada uno y podamos todos
arribar a la consumacion del magno propésito eterno en
Cristo.

90

—
| —


http://www.osvaldorebolleda.com/

Doctor y maestro de la Palabra

Ohvatde Rebolloda

El Pastor y maestro Osvaldo Rebolleda hoy cuenta con
miles de titulos en mensajes de ensefianza para el
perfeccionamiento de los santos y diversos Libros de
estudios con temas variados y vitales para una vida cristiana
victoriosa.

El maestro Osvaldo Rebolleda es el creador de la Escuela de
Gobierno espiritual (EGE) y ha sido reconocido con un
Doctorado Honoris Causa en Divinidades de
La Universidad teoldgica de Estados Unidos.

Hasta hoy en dia ministra de manera itinerante en Argentina
Y hasta lo Gltimo de la tierra.

rebolleda@hotmail.com

www.osvaldorebolleda.com

91

—
| —


mailto:rebolleda@hotmail.com
http://www.osvaldorebolleda.com/

El alto costodeno

consultara fie ADMMNSTRACON

DE REMO

© Je}|NSU0I OU AP 0302 oje |3
onid UODUGNHIM’OU

vaanosdy 0Q1VASO

amoud OO A

FORJANDO LA
PERSONALIDAD
DEL LIDER

=
5
z
-
*
H
=
®

92

—
| —




El cuerpode |

Cristo revelado

opejanal 01511 °P odian |3

El alto costode no
consultara i

e J€1|I’\SU09 ou 3ap 01502 0}|e 13

va3inos3y 0Q1VASO

Pr—

93

'



http://www.osvaldorebolleda.com/

!\H

-
o
=
E|
=
=
L]
o |
== |
=
=
g‘
=

va3tos3dd 0a1VASO

E1 espiritu
del _l\mlcnsto

F1 gobierno de
puestra herencia

vaaToa3dd 0QVASO

s‘l,n}umunnn ‘;
’$Esm muu

.

@1 eterno poder
be la Cruz

tmp) ) 7P wpoy M 132




-
>
=
>
>
&
>
A
>
@)
=
>
=
c
N

Pr—

95

'

yaaT1088d OQTVASO



http://www.osvaldorebolleda.com/

