
 
 
 

           

 
 

 

OSVALDO REBOLLEDA  

Como plata 
Refinada 



~ 1 ~ 
 

Como Plata 
Refinada 

 

 
 

 

 

 

OSVALDO REBOLLEDA 
 



~ 2 ~ 
 

 
Este libro No fue impreso 

con anterioridad 
Ahora es publicado en 
Formato PDF para ser 

Leído o bajado en: 
                        www.osvaldorebolleda.com 

 

Provincia de La Pampa 
 

rebolleda@hotmail.com 
 

 
 

Todos los derechos de este material son reservados para el 

Señor, quién los ofrece con la generosidad que lo caracteriza 

a todos aquellos que desean capacitarse más y lo consideran 

de utilidad. 

No se permite la transformación de este libro, en cualquier 

forma o por cualquier medio, para ser publicado 

comercialmente. 

Se puede utilizar con toda libertad, para uso de la enseñanza, 

sin necesidad de hacer referencia del mismo.  

Se permite leer y compartir este libro con todos los que más 

pueda y tomar todo concepto que le sea de bendición. 

Edición general: EGE 

Revisión literaria: Autores argentinos 

Revisión solo ortográfica - IA   
Todas las citas Bíblicas fueron tomadas de la Biblia versión Reina 
Valera, salvo que se indique otra versión.  



~ 3 ~ 
 

Contenido 
 

 

 
Introducción………………………………………………5 

 

Capítulo uno 

 

La importancia de las palabras…………………………11 

 

Capítulo dos 

 

Lengua corrompida……………..…….………................18 

 

Capítulo tres 

 

Lengua de maldición………...…………………………..27 

 

Capítulo cuatro 

 

Lengua mentirosa……………………………………….34   

 

Capítulo cinco 

 

Lengua de muerte………..……………………..………..41   

 

Capítulo seis 

 

Lengua de bendición…………………………………….50 



~ 4 ~ 
 

 

Capítulo siete 

 
Lenguas espirituales……………………………………58 

 

Capítulo ocho 

 

La lengua y las palabras de vida………..……..……….72 

 

 

Epílogo…………………………………………………...79 

 

 
Reconocimientos…………………………………………84 

 

 

Sobre el autor…………………………………………….86 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



~ 5 ~ 
 

Introducción 
 

 

“Plata refinada es la lengua del justo; más el corazón de 

los impíos es como nada.” 

Proverbios 10:20 

 

 

Estimado lector, es con profundo gozo y reverencia 

que le doy la bienvenida a estas páginas. No considero un 

hecho menor ni casual que este libro haya llegado a sus 

manos. Estoy convencido de que, en el obrar soberano de 

Dios, cada lectura responde a un tiempo, y cada tiempo a una 

intención divina. Nada en la vida del creyente es 

verdaderamente accidental cuando el Espíritu Santo gobierna 

los procesos. Si hoy usted tiene este libro delante de sus ojos, 

es porque el Señor desea hablarle… y, más aún, desea 

enseñarle a hablar. 

 

Vivimos días en los que la palabra se ha vuelto liviana, 

superficial y, en muchos casos, peligrosa. Se habla mucho, 

pero se discierne poco. Se opina sin temor, se declara sin 

conciencia, se expresa sin medir consecuencias. La lengua se 

ha convertido en un instrumento descontrolado, aun dentro 

del pueblo de Dios. Sin embargo, la Escritura nos recuerda 

con firmeza que la lengua del justo no es común, no es vulgar, 

no es descuidada: es plata refinada. Es decir, una palabra que 

ha pasado por fuego, por proceso, por purificación. 

 



~ 6 ~ 
 

Este libro nace de una convicción ineludible: el hablar 

no es inocente. Las palabras no son neutras, no son meros 

sonidos que se desvanecen en el aire. Cada palabra 

pronunciada porta una carga espiritual, una intención, una 

dirección y una consecuencia. Hablar es ejercer una forma de 

gobierno. Hablar es liberar vida o activar muerte. Hablar es 

sembrar, y toda siembra, tarde o temprano, produce una 

cosecha. 

 

Hoy más que nunca, los hijos de Dios estamos siendo 

llamados a vivir bajo un principio ineludible: responsabilidad 

espiritual. Somos responsables de lo que hacemos, de lo que 

pensamos, de lo que creemos… y también de lo que decimos. 

Somos responsables del conocimiento que hemos recibido, 

de las revelaciones que Dios nos ha confiado, de los dones, 

los talentos, el tiempo, los recursos, el dinero y cada 

oportunidad que el Señor pone delante de nosotros. Nada nos 

pertenece realmente; todo nos ha sido confiado. 

 

La Escritura declara con claridad que “cada uno de 

nosotros dará a Dios cuenta de sí” (Romanos 14:12). Esta 

rendición de cuentas no es solo una realidad futura asociada 

al día del juicio; es una experiencia presente a la que Dios 

está conduciendo a Su Iglesia. El Señor está sacudiendo a Su 

pueblo, despertándolo de la liviandad espiritual, y llevándolo 

a una madurez que comprende que cada área de la vida debe 

ser sometida al gobierno del Reino. 

 



~ 7 ~ 
 

En este proceso de rendición, hay un área que suele ser 

ignorada, minimizada o justificada con ligereza: “la lengua”. 

Muchos creyentes han aprendido a consagrar su conducta 

externa, su asistencia congregacional, su servicio, incluso su 

moral visible, pero han dejado sin examinar su manera de 

hablar. Se ora, se canta, se predica… pero se murmura. Se 

adora, pero se critica. Se proclama fe, pero se declara derrota. 

Se bendice con una mano, y con la otra se hiere. 

 

La comunicación es uno de los espacios donde más 

claramente se manifiesta el verdadero estado del corazón. No 

solo en nuestra relación con Dios, sino también en nuestros 

vínculos familiares, ministeriales, laborales y sociales. Jesús 

fue enfático al declarar que “de la abundancia del corazón 

habla la boca”. La lengua no es un órgano aislado; es un 

revelador. Ella expone lo que gobierna el interior del hombre. 

 

Por esta razón, si hay un área de nuestra vida que 

necesita ser constantemente examinada, confrontada y 

transformada, es el área de nuestras palabras. No se trata 

simplemente de “hablar bien” desde un punto de vista moral 

o social, sino de alinear nuestra lengua al gobierno del 

Espíritu. La boca del creyente no puede ser un instrumento 

independiente; debe estar sometida a la autoridad de Cristo. 

 

La Escritura nos enseña que, aunque nuestra carne esté 

condenada y destinada a volver al polvo, nuestros cuerpos 

pueden y deben ser presentados como instrumentos de 

justicia. Cada miembro, cada sentido, cada facultad debe ser 



~ 8 ~ 
 

colocado al servicio del Reino de los cielos. La lengua no es 

la excepción; por el contrario, es uno de los instrumentos más 

poderosos y más peligrosos que poseemos. 

 

Lamentablemente, muchos cristianos justifican su 

manera de hablar con expresiones que revelan ignorancia 

espiritual: “Dios me entiende”, “yo soy así”, “es solo una 

forma de decir”, “no lo dije con mala intención”. Pero Dios 

no evalúa las palabras como lo hace el hombre. Él no escucha 

solo el sonido; Él discierne la intención, el espíritu y el fruto 

que esas palabras liberan. No en vano la Escritura nos 

recuerda que Dios es el Dios de la Palabra, y que todo fue 

creado, ordenado y sostenido por medio de ella. 

 

Jesús mismo advirtió con solemnidad: “De toda 

palabra vana que hablen los hombres, darán cuenta de ella 

en el día del juicio” (Mateo 12:36). Esta declaración debería 

producir en nosotros temor reverente. No se trata de vivir 

bajo condenación, sino bajo conciencia. No se trata de callar 

por miedo, sino de hablar con sabiduría. 

 

El apóstol Santiago dedica todo un capítulo a la lengua, 

describiéndola como un miembro pequeño, pero capaz de 

incendiar grandes cosas, incluso inflamado por el infierno. Es 

una imagen fuerte, confrontativa, imposible de suavizar. La 

lengua puede ser un canal del Espíritu Santo, o un 

instrumento de destrucción espiritual. No hay terreno neutral. 

 



~ 9 ~ 
 

Este libro no busca simplemente señalar errores, sino 

conducir al lector a una transformación profunda. El 

conocimiento acerca del poder de la lengua, de sus beneficios 

y de sus perjuicios, no es un fin en sí mismo, sino un camino 

hacia los tesoros espirituales que Dios ha preparado para 

aquellos que deciden vivir con sabiduría. La revelación no es 

solo información; es una invitación al cambio. 

 

Por ello, el estudio de estos temas debe ir acompañado 

de una actitud humilde, orante y dependiente del Espíritu 

Santo. Ninguna verdad revelada puede ser comprendida 

plenamente sin Su guía. Ninguna transformación genuina 

puede producirse solo por fuerza humana, disciplina 

intelectual o voluntad natural. El Espíritu Santo es el 

Maestro, el Intérprete y el Agente del cambio. 

 

Le invito, entonces, a recorrer estas páginas con un 

corazón abierto, dispuesto a ser examinado, confrontado y 

edificado. Que cada capítulo no sea solo leído, sino orado. 

Que cada verdad no solo sea entendida, sino aplicada. Que 

este libro no sea una lectura más, sino un instrumento en las 

manos de Dios para refinar su hablar, purificar su lengua y 

alinear sus palabras con el cielo. 

 

Nada de lo que aquí se expone puede producir fruto 

eterno si no nace del obrar del Espíritu. Nada de lo que 

provenga meramente de la capacidad humana puede darle 

gloria a Dios. Por eso, antes de avanzar, lo invito a detenerse, 

a inclinar su corazón y a orar. Pídale al Señor que se revele 



~ 10 ~ 
 

como Maestro, que ilumine su entendimiento y que haga de 

su lengua… plata refinada. 

 

       “Señor, nuestra fe descansa en tu Palabra y en la obra 

redentora de Tu Hijo amado Jesucristo… 

       Deseamos que estas enseñanzas, surgidas de la 

revelación de Tu Palabra a través de la inspiración de tu 

Santo Espíritu, nos edifique y nos instruya afirmando 

nuestros pies sobre las huellas de Cristo, ya que todas las 

demás, son huellas perdidas y sin rumbo…  

Señor, abrimos nuestro corazón y te pedimos sabiduría 

para comprender, cuán grande es tu amor… 

Enseñanos a hablar con prudencia y a poner nuestro ser, 

incluyendo nuestra lengua, bajo el gobierno de Tu Espíritu 

Santo…   

Te damos gracias, porque creemos que Tu lo harás, en el 

nombre de Tu Hijo amado Jesús… ¡Amén! 

 

 

 

 

 

 

 
 

  



~ 11 ~ 
 

Capítulo uno 

 

 

La importancia de  
Las Palabras  

 

 

“No salga de vuestra boca ninguna palabra mala, sino 

sólo la que sea buena para edificación, según la necesidad 

del momento, para que imparta gracia a los que 

escuchan.”  
Efesios 4.29 BLA 

 

 

Las palabras no son un recurso menor de la vida 

humana; son uno de los instrumentos más poderosos que 

Dios ha puesto en nuestras manos. Cada palabra pronunciada 

libera algo, activa algo, construye o destruye algo. Nada 

verdaderamente humano sucede al margen del lenguaje, y 

nada verdaderamente espiritual ocurre sin palabras. La 

comunicación no es un accesorio de la vida: es un eje central 

de la existencia. 

 

Las palabras envían mensajes que impactan 

directamente nuestra alma y nuestro espíritu. Pueden 

edificar, fortalecer, consolar, orientar y estimular; pero 

también pueden herir profundamente, desalentar, humillar, 

https://www.biblegateway.com/passage/?search=Efesios+4.29&version=LBLA


~ 12 ~ 
 

quebrar identidades y, en los casos más graves, producir 

destrucción y muerte interior. No exageramos cuando 

afirmamos que una vida puede ser levantada o arruinada por 

palabras. 

 

Por esta razón, el creyente no puede hablar de manera 

ligera. No puede expresarse como si sus palabras fueran 

inocentes o irrelevantes. La Escritura nos confronta con una 

responsabilidad clara y directa cuando el apóstol Pablo 

escribió que no debe salir de nuestra boca, ninguna palabra 

mala, corrompida, grosera, sucia, obscena o torpe, según las 

diferentes versiones bíblicas que revisé. Sino que hablemos 

aquellas palabras capaces de edificar y de impartir gracia a 

los oyentes. 

 

Aquí no se nos pide simplemente evitar palabras 

groseras o insultantes, sino aprender a discernir qué decir, 

cuándo decirlo y con qué espíritu hacerlo. La meta no es el 

silencio, sino la edificación; no es la corrección fría, sino la 

impartición de gracia. 

 

Vivimos en un mundo saturado de enojo, dolor, 

frustración, impaciencia y crueldad. Las personas cargan 

heridas visibles e invisibles, historias de rechazo, abandono 

y fracaso. En ese contexto, los hijos de Dios hemos sido 

enviados como embajadores de Cristo. Un embajador no 

habla en nombre propio: habla en representación del reino 

que lo envía. Por lo tanto, nuestras palabras deberían reflejar 

el carácter, el corazón y la intención del Rey al que servimos. 



~ 13 ~ 
 

Dios nos creó con necesidades básicas para la vida: 

aire para respirar, alimento para sostener el cuerpo y agua 

para vivir. Sin estas cosas, el cuerpo muere. Sin embargo, hay 

otra necesidad profundamente humana que no puede ser 

ignorada: la necesidad de comunicación. El ser humano fue 

diseñado para relacionarse, para expresarse y para ser 

escuchado. El aislamiento prolongado destruye tanto como el 

hambre o la sed. 

 

En este sentido, es interesante observar cómo aún 

desde ámbitos seculares se ha reconocido el peso vital de la 

comunicación. El filósofo Claude Steiner desarrolló lo que 

llamó “la teoría de las caricias”, entendiendo la caricia no 

solo como contacto físico, sino como toda forma de 

reconocimiento: una mirada, un gesto, una palabra. Según 

esta visión, la necesidad de no ser ignorado es tan profunda 

que puede generar comportamientos extremos. Las personas 

pueden hacer o decir cosas agradables con tal de recibir 

atención y afecto, pero también pueden adoptar conductas 

rebeldes, conflictivas o destructivas con el mismo fin: ser 

vistos, ser escuchados, existir para alguien. 

 

Esto nos conduce a una verdad inquietante: para 

muchos seres humanos, cualquier tipo de comunicación es 

preferible a la indiferencia. De allí la famosa frase atribuida 

a William Faulkner: “Entre el dolor y la nada, prefiero el 

dolor”. Esta afirmación, aunque temeraria, revela una 

realidad dolorosa: hay quienes prefieren ser heridos antes que 



~ 14 ~ 
 

ser ignorados, sufrir antes que desaparecer, ser reprendidos 

antes que ser invisibles. 

 

Las palabras, entonces, funcionan como canales de 

transmisión. Son como cables que conducen energía: sin el 

cable, aunque haya electricidad, ninguna luz se enciende. Las 

palabras transportan amor, ternura, esperanza, fe y ánimo, 

pero también pueden conducir angustia, temor, orgullo, ira, 

desprecio, maldad y muerte. Por eso no podemos tratarlas 

como algo trivial. Las palabras son claves para la vida… o 

para la destrucción. 

 

Todos hemos sido testigos del poder de una palabra. 

Hemos visto personas quebrarse en llanto por lo que alguien 

les dijo; hemos visto a otros enfurecer hasta la violencia por 

una frase mal pronunciada; hemos visto rostros iluminarse 

con una palabra de ánimo; hemos visto corazones revivir con 

una declaración oportuna. Las palabras portan contenido 

espiritual, emocional y relacional. Son pequeñas, pero 

cargadas de peso eterno. 

 

Nuestra propia historia de fe comenzó, en la mayoría 

de los casos, por una palabra que alguien nos habló. Alguien 

nos anunció el evangelio, alguien nos explicó el amor de 

Dios, alguien nos habló de Cristo. Esas palabras portaron 

vida, portaron verdad, portaron salvación. Jesús mismo lo 

enseñó en la parábola del sembrador: la palabra es una 

semilla. Y toda semilla porta una genética que determina lo 

que producirá. 



~ 15 ~ 
 

Aquí se establece una ley espiritual incuestionable: 

toda semilla produce según su especie. Si las palabras son 

semillas, entonces debemos hacernos una pregunta 

inevitable: ¿qué estamos sembrando cada vez que hablamos? 

¿Vida o muerte? ¿Fe o temor? ¿Esperanza o desánimo? 

¿Verdad o mentira? 

 

Resulta revelador observar el relato del Edén. Satanás 

no obligó a Eva con violencia a comer del fruto. No la forzó, 

no la golpeó, no la amenazó. Simplemente habló. Y esas 

palabras distorsionadas, cargadas de mentira, sembraron 

muerte. Una conversación alteró el curso de la humanidad. 

Las palabras de la serpiente mataron un propósito, 

corrompieron una relación y afectaron generaciones enteras. 

 

Por eso damos gracias a Jesucristo, el Verbo 

encarnado, que vino a traer vida donde había muerte, verdad 

donde había mentira, bendición donde había maldición. Él no 

solo habló palabras de vida: Él es la Palabra viva. En Él, Dios 

se comunicó plenamente con la humanidad. 

 

Dios nos creó también con necesidades emocionales 

profundas: autoestima, pertenencia y competencia. Todos los 

seres humanos buscan sentirse valiosos, aceptados y capaces. 

Muchos intentan satisfacer estas necesidades a través de 

logros, relaciones, poder o reconocimiento, pero solo Dios 

puede llenarlas de manera plena y sana. Esa es la historia que 

estamos llamados a comunicar, no solo con nuestras 

acciones, sino también con nuestras palabras. 



~ 16 ~ 
 

Nuestra tarea como representantes de Cristo es dirigir 

a las personas heridas hacia el Señor, y hacerlo con palabras 

que transmitan gracia, aceptación y seguridad. Jesús se 

presentó a sí mismo como el principio y el fin, como el Alfa 

y la Omega, como Aquel que contiene todo el abecedario de 

la vida. En otras palabras, Él es la fuente de todo lenguaje 

verdadero, de toda palabra que sana y da sentido. 

 

Si Dios es Palabra, y nosotros somos portadores de Su 

Espíritu, entonces el hablar correctamente no es un detalle 

secundario, sino una expresión central de nuestra identidad 

espiritual. Dios nos dio Su Palabra no solo para leerla, sino 

para hablarla, declararla y vivirla. Al hacerlo, liberamos vida. 

 

La predicación, descrita como “locura” para el mundo, 

es en realidad uno de los instrumentos más poderosos del 

Reino. Y esa predicación no se limita al púlpito. Cada 

conversación, cada consejo, cada corrección, cada palabra 

cotidiana puede convertirse en un acto de predicación viva. 

 

Jesús afirmó que lo que una persona dice brota de lo 

que hay en su corazón. La lengua no miente: revela. Por eso 

este libro no busca simplemente modificar el vocabulario, 

sino confrontar el corazón. Una lengua transformada es el 

fruto de un corazón rendido. 

 

Aprender a valorar las palabras es aprender a vivir con 

responsabilidad espiritual. Es entender que hablar es 

sembrar, que comunicar es ministrar y que cada palabra 



~ 17 ~ 
 

puede acercar a alguien a Dios… o alejarlo. Que este primer 

capítulo nos despierte a una verdad fundamental: las palabras 

importan, porque en ellas se juega la vida. 

 

“Una persona buena produce cosas buenas del tesoro de 

su buen corazón, y una persona mala produce cosas malas 

del tesoro de su mal corazón. Lo que uno dice brota de lo 

que hay en el corazón”. 

Lucas 6:45 y 46 NTV 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



~ 18 ~ 
 

Capítulo dos 

 

 

Lengua Corrompida 
 

 

“Porque de dentro, del corazón del hombre, salen los 

pensamientos perversos, las fornicaciones, robos, 

homicidios, adulterios, codicias, malicias, fraudes, 

desenfreno, envidia, difamación, orgullo, frivolidad. 

Todas estas maldades salen de dentro y hacen al hombre 

impuro.”  

 Marcos 7:21 al 23 

 

 

Uno de los grandes errores del ser humano es creer que 

las palabras nacen en la boca. La Escritura, sin embargo, nos 

enseña con claridad que el verdadero origen del hablar no 

está en la lengua, sino en el corazón. La boca no crea el 

contenido: lo revela. La lengua no inventa la corrupción: la 

expone. Por eso, cuando el hablar se vuelve perverso, hiriente 

o destructivo, el problema no es meramente verbal, sino 

profundamente espiritual. 

 

Jesús fue contundente al respecto. En los evangelios 

encontramos declaraciones que no dejan lugar a 

interpretaciones livianas. Él fue claro al denunciar el corazón 

como la fuente de lo bueno y de lo malo. Tal vez por eso, la 



~ 19 ~ 
 

recomendación de Salomón de cuidar nuestro corazón por 

sobre todas las cosas (Proverbios 4:23). 

  

Aquí el Señor nos muestra que el corazón es la fuente 

de la vida moral. Es el centro dinámico desde donde fluyen 

tanto el bien como el mal. El corazón no es neutral: es un 

territorio en permanente tensión espiritual. Puede ser el trono 

de Dios o el campo de acción del pecado. Por eso Jesús 

afirmó también: 

 

“De lo que rebosa el corazón habla la boca. El 

hombre bueno saca del caudal bueno cosas buenas, pero el 

hombre malo saca del caudal malo cosas malas” (Mateo 
12:34 y 35). Y añadió una promesa solemne que define el 

verdadero anhelo espiritual: “Bienaventurados los limpios 

de corazón, porque ellos verán a Dios” (Mateo 5:8). 

 

Estas palabras revelan una verdad profunda: la pureza 

del hablar está directamente ligada a la pureza del corazón. 

No existe una lengua sana con un corazón enfermo, ni un 

hablar santo con un interior corrompido. Por esta razón, la 

vigilancia espiritual del creyente no puede limitarse a las 

acciones externas; debe incluir una continua conversión del 

corazón. 

 

Es comprensible que quienes no conocen a Dios, que 

no han sido regenerados por el Espíritu, manifiesten un 

corazón corrompido y, como consecuencia, un hablar 

contaminado. El mundo habla como vive, y vive como 



~ 20 ~ 
 

piensa. Pero los cristianos no tenemos esa excusa. El nuevo 

pacto nos ha provisto de algo radicalmente distinto: un 

corazón nuevo. Y de una fuente nueva deben brotar palabras 

nuevas. 

 

El profeta Ezequiel anunció esta obra transformadora 

de Dios: “Y pondré en vosotros un corazón nuevo y un 

espíritu nuevo. Quitaré de vosotros ese corazón duro como 

la piedra y os pondré un corazón dócil. Pondré en vosotros 

mi Espíritu y haré que cumpláis mis leyes y decretos; 

viviréis en el país que di a vuestros padres, y seréis mi 
pueblo y yo seré vuestro Dios” (Ezequiel 36:26 al 28). 

 

Esta promesa no es solo poética; es profundamente 

práctica. Un corazón nuevo implica un hablar renovado. Si 

hemos recibido al Espíritu Santo, entonces nuestra lengua 

debe ser sometida a Su gobierno. Pero esta sujeción no ocurre 

de manera automática. No basta con nacer de nuevo; es 

necesario aprender a hablar de nuevo. 

 

La Escritura nos advierte que el exceso de palabras es 

terreno fértil para el pecado: “En las muchas palabras no 

falta pecado; más el que refrena sus labios es prudente” 
(Proverbios 10:19). Refrenar los labios no significa reprimir 

la vida, sino someterla a sabiduría. El creyente maduro no es 

el que más habla, sino el que mejor discierne cuándo y cómo 

hacerlo. Este proceso requiere arrepentimiento sincero y un 

deseo genuino de cambio. No se trata solo de pedir perdón 



~ 21 ~ 
 

por lo dicho, sino de entregar el control de la lengua al 

Espíritu de Dios de manera permanente. 

 

Las palabras no son espiritualmente neutras. Ellas 

operan como llaves: abren o cierran puertas, activan 

bendición o liberan maldición, producen vida o desatan 

muerte. Jesús lo expresó con una claridad estremecedora: 

“Porque por tus palabras serás justificado, y por tus 

palabras serás condenado” (Mateo 12:37). 

 

Podemos escuchar cosas injustas o perversas, incluso 

contra nuestra voluntad, pero tenemos la capacidad de 

rechazarlas. Podemos ver lo que no quisiéramos ver, y eso 

afectará principalmente nuestro interior. Pero cada palabra 

que pronunciamos afecta no solo nuestra vida, sino también 

la vida de los demás. La lengua es pequeña, pero su impacto 

es inmenso. 

 

La Escritura compara la lengua con un timón que 

dirige un barco, o con un pequeño fuego capaz de incendiar 

un bosque entero. Las palabras pueden unir personas con 

propósitos eternos o separarlas irremediablemente. Pueden 

sellar pactos de amor o desatar guerras. Pueden sanar cuerpos 

o quebrar espíritus. Pueden construir una vida… o destruirla. 

 

“Del fruto de la boca del hombre se llenará su 

vientre; se saciará del producto de sus labios. La muerte y 

la vida están en poder de la lengua, y el que la ama comerá 

de sus frutos” (Proverbios 18:20 y 21). Este pasaje nos 



~ 22 ~ 
 

obliga a asumir una responsabilidad ineludible: cada palabra 

que pronunciamos es una siembra, y toda siembra trae 

cosecha. Incluso las palabras ociosas, aquellas que 

consideramos inofensivas o sin importancia, son tomadas en 

serio por Dios. 

 

“Más yo os digo que de toda palabra ociosa que hablen los 

hombres, de ellas darán cuenta en el día del juicio” 

Mateo 12:36 

 

Una de las razones por las cuales muchos hijos de Dios 

viven en debilidad espiritual, sin autoridad ni poder, es el 

descuido en su manera de hablar. No siempre se trata de 

palabras abiertamente malas. Muchas veces son expresiones 

aparentemente inocentes, comentarios livianos, bromas mal 

ubicadas, críticas disfrazadas de humor, conversaciones 

vacías que no edifican a nadie. 

 

El apóstol Pablo fue claro y contundente: “Ninguna 

palabra corrompida salga de vuestra boca, sino la que sea 

buena para la necesaria edificación, a fin de dar gracia a 

los oyentes. Y no contristéis al Espíritu Santo de Dios” 
(Efesios 4:29 y 30). Aquí se nos revela algo alarmante: las 

palabras corrompidas contristan al Espíritu Santo. No se trata 

solo de dañar a otros; se trata de ofender a Aquel que habita 

en nosotros. Palabras descuidadas anulan el potencial 

espiritual, debilitan la autoridad del creyente y apagan la 

sensibilidad espiritual. 

 



~ 23 ~ 
 

A lo largo del ministerio pastoral, y al recorrer distintas 

congregaciones, resulta doloroso observar cuánta liviandad 

hay en el hablar. Chistes ingeniosos pero ofensivos, burlas 

encubiertas, críticas disfrazadas de gracia, uso liviano del 

nombre del Señor, diálogos intrascendentes que terminan 

produciendo chisme y división. 

 

“Así también la lengua es un miembro pequeño, pero se 

jacta de grandes cosas. He aquí cuán grande bosque 

enciende un pequeño fuego” 

Santiago 3:5 

 

La Escritura distingue con claridad entre el hablar del 

justo y el hablar del perverso: “La boca del justo producirá 

sabiduría; más la lengua perversa será cortada. Los labios 

del justo saben hablar lo que agrada; más la boca de los 

impíos habla perversidades” (Proverbios 10:31 y 32). 

 

Uno de los aspectos más graves de la lengua 

corrompida es su uso para manipular, intimidar o dominar a 

otros. Cuando las palabras son utilizadas para controlar 

voluntades, imponer decisiones o sacar provecho personal, 

entramos en el terreno de la hechicería. Dios nunca manipula, 

nunca intimida y nunca domina. Donde hay control, no hay 

Espíritu Santo. 

 

Lamentablemente, estas prácticas no siempre 

provienen del mundo. A veces nacen dentro de la misma 

Iglesia, incluso desde personas que se presentan como 



~ 24 ~ 
 

espirituales. Pero el uso perverso de la palabra revela una 

fuente equivocada. 

 

“Saeta afilada es la lengua de ellos; engaño habla; con su 

boca dice paz a su amigo, y dentro de sí pone sus 

asechanzas.”  

Jeremías 9:8 

 

“Jehová destruirá todos los labios lisonjeros, y la lengua 

que habla jactanciosamente.”  

Salmo 12:3 

 

Cuando alguien ejerce una autoridad que Dios no le ha 

delegado, eso es rebelión. Y la rebelión, nos dice la Escritura, 

es como pecado de hechicería. Estas actitudes se manifiestan 

principalmente por palabras: en la iglesia, en el matrimonio, 

en el liderazgo, en los negocios. 

 

Si pudiéramos percibir el entorno espiritual que se 

activa con cada palabra, cuidaríamos temerosamente nuestra 

lengua. Cada expresión indebida abre brechas, desgasta la 

armadura espiritual y permite que el enemigo lance sus 

dardos. 

 

“La boca del necio es su perdición; sus labios son para él 

una trampa mortal. Los chismes son deliciosos manjares; 

penetran hasta lo más íntimo del ser.” 
Proverbios 18:7 y 8 

 



~ 25 ~ 
 

Concluimos, entonces, que la lengua corrompida no es 

un problema menor, sino una amenaza seria para la vida 

espiritual. Por eso Pablo insiste: “Ninguna palabra 

corrompida salga de vuestra boca”. Si el pueblo de Dios 

tomara en serio esta exhortación, se evitarían innumerables 

conflictos familiares, matrimoniales, congregacionales y 

espirituales. 

 

El fuego se apaga cuando falta leña, y el pleito termina 

cuando cesa el chisme. Hay palabras que hieren como 

espada, pero también hay palabras que sanan y dan alivio. La 

diferencia no está en la lengua, sino en el corazón que la 

gobierna. 

 

Este capítulo nos confronta con una verdad ineludible: 

no podemos aspirar a una vida espiritual sana con una lengua 

corrompida. La transformación comienza en el corazón, pero 

se evidencia en las palabras. Allí se revela quién gobierna 

realmente nuestra vida. 

 

Por supuesto que los cuidados evitarían también los 

continuos conflictos que muchas veces atraviesan las 

congregaciones. Pablo le dijo a los Corintios: 

 

“Porque temo que a mi llegada no os encontraré como 

quisiera, y tampoco vosotros me encontraréis como 

quisierais. Temo que haya discordias, envidias, enojos, 

egoísmos, chismes, críticas, orgullos y desórdenes”. 

2 Corintios 12:20 D.H.H. 



~ 26 ~ 
 

  Esto deja bien en claro, que todos los conflictos que se 

producen dentro de las congregaciones, son el resultado de 

alguna palabra que surgió de un hijo de Dios. Los 

pensamientos o los sentimientos deben ser santificados, pero 

en el proceso, no generan pleitos. Sin embargo, las palabras 

son las saetas capaces de comenzar un gran conflicto. 

 

“Sin leña se apaga el fuego y sin chismes se acaba el 

pleito.” 
Proverbios 26:20 DHH 

 

“Hay quienes hieren con sus palabras, pero hablan los 

sabios y dan alivio.” 
Proverbios 12:18 DHH 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



~ 27 ~ 
 

Capítulo tres 

 

 

Lengua de maldición 
 

 

“Con la lengua bendecimos a nuestro Señor y Padre,  

y con ella maldecimos a las personas, creadas a imagen de 

Dios.” 
Santiago 3:9. NVI 

 

Uno de los grandes engaños que ha logrado instalarse 

aun dentro del pueblo de Dios es el concepto distorsionado 

acerca de lo que realmente es una maldición. Para muchos, la 

palabra “maldición” remite exclusivamente a rituales 

ocultos, conjuros satánicos, prácticas de hechicería o 

ceremonias oscuras realizadas por personas dedicadas al 

ocultismo. Sin duda, ese tipo de prácticas existen y producen 

efectos destructivos; sin embargo, la maldición, en su esencia 

más básica y cotidiana, es mucho más sencilla… y 

justamente por eso, mucho más peligrosa. 

 

Maldecir es decir mal. No siempre se manifiesta con 

símbolos extraños ni palabras en lenguas ocultas. La mayoría 

de las maldiciones se pronuncian en la cocina, en el trabajo, 

en el automóvil, en la mesa familiar o incluso dentro de la 

iglesia. Son frases comunes, expresiones livianas, 



~ 28 ~ 
 

declaraciones impulsivas que no parecen graves, pero que en 

el mundo espiritual cargan un peso devastador. 

 

El apóstol Santiago lo expresó con una claridad que 

estremece: “La lengua es un fuego, un mundo de maldad. 

La lengua está puesta entre nuestros miembros, y 

contamina todo el cuerpo, e inflama la rueda de la creación, 
y ella misma es inflamada por el infierno” (Santiago 3:6). 

 

Aquí no se habla de un problema menor. La lengua, 

cuando se usa para maldecir, se convierte en un instrumento 

incendiario. No solo afecta a quien recibe la palabra, sino que 

contamina a quien la pronuncia y altera el curso de su propia 

vida. 

 

Uno de los terrenos más frecuentes, y tristemente 

aceptados, de la maldición verbal son los sobrenombres y los 

apodos. Grandes y chicos suelen tomarlos como bromas 

inofensivas, pero detrás de ellos se esconden algunas de las 

heridas más profundas del alma humana. Cuando se llama a 

una persona “gordo”, “burro”, “inútil”, “loco”, “bestia”, 

“fracasado” o expresiones similares, no se está describiendo 

una realidad: se está impartiendo una identidad. Y toda 

identidad impuesta por la palabra tiene poder formativo. 

 

La Escritura nos confronta duramente para que no 

suframos la incongruencia de bendecir a Dios y con la misma 

lengua maldecir a las personas creadas a imagen de Dios. 

(Santiago 3:9). Maldecir a una persona no es solo herirla 



~ 29 ~ 
 

emocionalmente; es despreciar la imagen de Dios en ella. Es 

hablar contra la obra del Creador. Por eso el salmista describe 

al hombre impío diciendo: 

 

“Llena está su boca de maldición, y de engaños y fraude; 

debajo de su lengua hay vejación y maldad”. 

Salmo 10:7 

 

Las palabras no se evaporan. Penetran. Se alojan. 

Echan raíces. Especialmente cuando son escuchadas por 

aquellos que aún están formando su identidad, como los 

niños. Pensemos, por ejemplo, en una madre conversando 

con una vecina mientras su hijo, tomado de su mano, escucha 

atentamente. Si ante una pregunta descuidada responde: 

“¿Este? Este es la piel de Judas”, quizás lo diga en tono de 

broma, sin mala intención. Pero ese niño sabe, porque lo 

aprendió en la escuelita dominical, que Judas fue quien 

traicionó a Jesús. Esa palabra no pasa desapercibida; queda 

sembrada. 

 

O cuando se dice: “Este chico me salió vago, burro y 

bruto, igual que el padre”. El niño no solo escucha; cree. Cree 

porque viene de una figura de autoridad. Cree porque confía. 

Cree porque aún no tiene filtros espirituales para rechazar lo 

que se declara sobre su vida. Esa frase, aunque dicha sin 

conciencia, es una maldición activa que comienza a modelar 

su futuro. 

 



~ 30 ~ 
 

Es indudable que esa madre puede amar 

profundamente a su hijo, cuidarlo, protegerlo y decirle 

palabras tiernas a diario. Pero si en momentos de enojo o 

descuido lo maldice con sus palabras, el daño puede ser 

devastador. No se trata de falta de amor, sino de ignorancia 

espiritual. 

 

Por eso Santiago exclama con dolor pastoral: “De una 

misma boca salen bendición y maldición. Hermanos míos, 

esto no debe ser así. ¿Puede acaso brotar de una misma 

fuente agua dulce y agua salada? Hermanos míos, ¿acaso 

puede dar aceitunas una higuera o higos una vid? Pues 

tampoco una fuente de agua salada puede dar agua dulce.” 
(Santiago 3:10 al 12). La incoherencia espiritual no es 

sostenible. No se puede bendecir a Dios y maldecir a las 

personas sin pagar un precio interior. Una fuente no puede 

producir dos aguas opuestas sin contaminarse. 

 

Las maldiciones no solo se dirigen hacia las personas; 

con la misma facilidad las pronunciamos sobre nuestros 

bienes, nuestro trabajo, nuestra economía y hasta sobre el 

futuro. Un ejemplo cotidiano lo ilustra con claridad: una 

persona cobra su sueldo, abre el sobre y al ver que el dinero 

no alcanza dice con enojo: “Este sueldo es una miseria, con 

esto no llego ni a mitad de mes”. Quizás lo diga como una 

queja momentánea, pero en realidad acaba de profetizar 

pobreza sobre su economía. El resultado no será casual: no 

llegará a mitad de mes, exactamente como lo declaró. No 



~ 31 ~ 
 

porque Dios lo haya decidido así, sino porque su propia boca 

liberó una maldición.  

 

Lo mismo ocurre con la casa, el automóvil o cualquier 

posesión. “Esta casa es un desastre”, “este lugar es una 

pocilga”, “este auto es una catramina”, “esto siempre me sale 

mal”. Cada una de estas expresiones va creando un marco 

espiritual que impide la bendición. No es que las cosas tengan 

vida propia, pero están bajo la administración de quien habla 

sobre ellas. 

 

La Escritura nos advierte: “En las muchas palabras 

no falta el pecado; mas el que refrena sus labios es 
prudente” (Proverbios 10:19). La prudencia espiritual no 

consiste en negar la realidad, sino en no maldecirla. Hay una 

gran diferencia entre reconocer una dificultad y declarar 

destrucción sobre ella. 

 

Muchas veces, al reflexionar sobre estos ejemplos, el 

lector se descubre a sí mismo repitiendo frases similares 

durante años sin medir su trascendencia. El problema es que 

en el mundo espiritual no existen palabras insignificantes. En 

el relato de la creación, la expresión “Y dijo Dios” se repite 

una y otra vez. Todo fue creado por la palabra. Y ese mismo 

Dios declara que Sus palabras no pasan. “El cielo y la tierra 

pasarán, pero mis palabras no pasarán” (Mateo 24:35). 

 

Si las palabras de Dios son eternas, ¿cómo podríamos 

pensar que las nuestras carecen de peso? Más aún cuando 



~ 32 ~ 
 

Cristo mismo es presentado como la Palabra encarnada. 

Vivimos en un universo gobernado por la palabra, sostenido 

por la palabra y juzgado por la palabra. 

 

Las maldiciones, entonces, no son un asunto místico 

reservado para especialistas del ocultismo. Son una realidad 

cotidiana que se activa cada vez que hablamos sin sabiduría, 

sin temor de Dios y sin conciencia espiritual. Una lengua no 

controlada se convierte en un arma peligrosa, capaz de 

destruir vínculos, identidades, proyectos y generaciones 

enteras. 

 

Este capítulo nos confronta con una verdad incómoda 

pero necesaria: muchas de las batallas que enfrentamos no 

comenzaron con ataques externos, sino con palabras 

pronunciadas desde nuestra propia boca. Bendecimos y 

maldecimos con la misma lengua, y luego nos preguntamos 

por qué nuestra vida espiritual carece de fruto y estabilidad. 

 

La solución no es el silencio absoluto, sino la 

redención del hablar. Aprender a detenernos, a refrenar, a 

reemplazar la maldición por bendición, la queja por fe, el 

enojo por sabiduría. Allí comienza un cambio profundo, no 

solo en nuestras circunstancias, sino en nuestro interior. 

 

Porque cuando la lengua deja de maldecir, el cielo 

encuentra un espacio para volver a bendecir. 

 
.  



~ 33 ~ 
 

 “Les aseguro que mientras existan el cielo y la tierra, ni 

una letra ni una tilde de la ley desaparecerán hasta que 

todo se haya cumplido.” 
Mateo 5:18. NVI 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



~ 34 ~ 
 

Capítulo cuatro 

 

 

Lengua mentirosa 
 

 

“Los labios mentirosos son abominación a Jehová; pero 

los que hacen verdad son su contentamiento.” 

Proverbios 12:22 

 

 

La mentira es uno de los pecados más subestimados en 

la vida cristiana, y al mismo tiempo, uno de los más 

destructivos. A menudo se la considera una debilidad 

humana menor, una falta socialmente aceptable, una 

herramienta circunstancial para evitar conflictos o salir de 

situaciones incómodas. Sin embargo, para Dios la mentira no 

es un detalle ni una fragilidad tolerable: es una abominación. 

 

Mentir no es simplemente decir algo incorrecto. Una 

mentira es una declaración realizada por alguien que sabe, 

cree o sospecha que es falsa, con la intención de que el oyente 

la acepte como verdadera, ocultando total o parcialmente la 

realidad. En esencia, la mentira es una distorsión deliberada 

de la verdad. Y toda distorsión de la verdad tiene un origen 

espiritual. 

 



~ 35 ~ 
 

La Palabra de Dios nos advierte que mentir nos daña a 

nosotros mismos. El apóstol Pablo exhorta con claridad: 

“Por lo cual, desechando la mentira, hablad verdad cada 

uno con su prójimo; porque somos miembros los unos de 

los otros” (Efesios 4:25). 

 

Aquí se nos revela algo fundamental: la mentira rompe 

la comunión. No solo hiere la relación con el prójimo, sino 

que fractura el cuerpo espiritual al que pertenecemos. Mentir 

es actuar como si no estuviéramos unidos, como si nuestras 

palabras no afectaran al otro. Pero en Cristo, todo está 

conectado. 

 

No es casualidad que el noveno mandamiento prohíba 

explícitamente el falso testimonio: “No hablarás contra tu 

prójimo falso testimonio” (Éxodo 20:16). Este 

mandamiento no se limita a declaraciones judiciales o 

acusaciones formales; abarca todo tipo de engaño verbal que 

dañe, distorsione o manipule la verdad. Mentir es violar el 

pacto de confianza que sostiene la vida comunitaria. 

 

Además, mentir es no asemejarse a Cristo. Pablo 

escribe: “No mintáis los unos a los otros, habiéndoos 

despojado del viejo hombre con sus hechos, y revestido del 

nuevo, el cual conforme a la imagen del que lo creó se va 

renovando hasta el conocimiento pleno” (Colosenses 3:9 y 

10). La mentira pertenece al viejo hombre. Persistir en ella es 

aferrarse a una naturaleza que ya ha sido crucificada. El 



~ 36 ~ 
 

creyente que miente vive una contradicción interior: confiesa 

una nueva vida, pero se expresa con hábitos del pasado. 

 

La Biblia condena la mentira de manera contundente. 

En primer lugar, Dios declara que Él no miente. Su naturaleza 

es verdad. Por lo tanto, todo aquel que es llamado Su hijo es 

llamado también a amar la verdad. Honrar la verdad es honrar 

a Dios. Rechazarla es despreciar Su carácter. 

 

Jesús fue aún más directo cuando afirmó que el diablo 

es mentiroso y padre de mentira. Esto implica una realidad 

espiritual ineludible: cada vez que una persona miente, se 

alinea, aunque sea momentáneamente, con las tinieblas. 

Mentir no es solo una falla moral; es una toma de posición 

espiritual. 

 

Hay personas que no solo mienten ocasionalmente, 

sino que viven en un estado permanente de engaño. Su vida 

entera se convierte en una construcción falsa. La Escritura 

muestra que existen influencias espirituales que empujan a 

las personas a este camino, al punto de normalizar la mentira 

como estilo de vida. Lo trágico es que, en muchos casos, esas 

personas saben que mienten. Son conscientes, pero ya no 

pueden detenerse. Terminan creyendo sus propios engaños y 

cosechando destrucción. 

 

“El testigo falso no quedará sin castigo, 

y el que habla mentiras no escapará” 

Proverbios 19:5 



~ 37 ~ 
 

Vivimos en una sociedad que ha normalizado la 

mentira. Se miente para quedar bien, para evitar problemas, 

para justificarse, para proteger la imagen, para no asumir 

responsabilidades. Se miente tanto que la mentira se ha 

vuelto un hábito aceptado. Muchos ya no la perciben como 

pecado, sino como estrategia. 

 

Incluso dentro de la Iglesia, el creyente suele rechazar 

la mentira en lo grande, pero tolerarla en lo pequeño. El 

diablo, con su sutileza habitual, introduce frases 

aparentemente inofensivas: “Decile que no estoy”, “decile 

que no puedo”, “recién llego”, “no tengo un mango”. Son 

expresiones comunes, cotidianas, socialmente aceptadas. 

Pero siguen siendo mentiras. 

 

No existen las “mentiras pequeñas” delante de Dios. 

Tampoco existen las llamadas “mentiras piadosas”. 

Cambiarle el nombre al pecado no lo transforma en virtud. 

La mentira, aunque tenga buenas intenciones aparentes, sigue 

siendo mentira. Y toda mentira abre una puerta a la tiniebla. 

 

Pablo vuelve a insistir: “Desechando la mentira, 

hablad verdad cada uno con su prójimo” (Efesios 4:25). 

Desechar implica arrancar, expulsar, eliminar de raíz. No se 

trata de reducir la mentira, sino de erradicarla. 

 

Hay ocasiones en que el engaño ni siquiera se presenta 

como una mentira explícita, sino como incoherencia 

espiritual. Decir que se conoce a Dios y no obedecer Sus 



~ 38 ~ 
 

mandamientos es mentira. Prometer y no cumplir es mentira. 

Decir que se ama a Dios mientras se desprecia al hermano es 

mentira. 

 

“El que dice: Yo le conozco, y no guarda sus 

mandamientos, el tal es mentiroso,  

y la verdad no está en él.” 
1 Juan 2:4 

 

“Cuando a Dios haces promesa, no tardes en cumplirla.” 

Eclesiastés 5:4 

 

“Si alguno dice: Yo amo a Dios, y aborrece a su hermano, 

es mentiroso.” 

1 Juan 4:20 

 

Estas afirmaciones nos muestran que la mentira no se 

limita a las palabras falsas, sino también a las palabras vacías, 

aquellas que no están respaldadas por la vida. La lengua 

mentirosa no solo engaña al otro; se engaña a sí misma. 

 

El diablo está derrotado por Jesucristo, pero sigue 

operando como príncipe de las tinieblas. Y toda área de 

tiniebla que encuentre en la vida del creyente puede 

convertirse en un punto de ataque. Mentir, engañar, 

distorsionar la verdad, le proporciona el terreno que necesita 

para operar. Allí donde hay mentira, hay vulnerabilidad 

espiritual. 

 



~ 39 ~ 
 

Por eso, cuando damos nuestra palabra, debemos 

cumplirla. Cuando prometemos, debemos honrarlo. De lo 

contrario, nos hacemos culpables delante de Dios y 

sembramos fracaso en nuestra propia vida. 

 

“El que quiere amar la vida y ver días buenos, refrene su 

lengua de mal y sus labios no hablen engaño.” 
1 Pedro 3:10 

 

Dios ha pronunciado bendición sobre aquellos que 

aman la verdad y se apartan del engaño. Pero también ha 

pronunciado juicio sobre quienes persisten en la mentira: “El 

labio veraz permanecerá para siempre; más la lengua 
mentirosa sólo por un momento” (Proverbios 12:19). La 

mentira puede parecer útil por un instante, pero su efecto es 

siempre pasajero y destructivo. La verdad, en cambio, 

permanece, edifica y libera. 

 

La Escritura es categórica: no existen mentiras 

aceptables delante de Dios. No hay mentiras blancas, grises 

o piadosas. La mentira es pecado. Ofende a Dios, hiere al 

prójimo y destruye al que la practica. “Destruirás a los que 

hablan mentira; al hombre sanguinario y engañador 
abominará Jehová” (Salmo 5:6). El juicio bíblico sobre la 

mentira es serio, solemne y definitivo: “Y todo el que ama y 

hace mentira quedará fuera del Reino” (Apocalipsis 

22:15). “Todos los mentirosos tendrán su parte en el lago 

que arde con fuego y azufre” (Apocalipsis 21:8).  

 



~ 40 ~ 
 

Estas palabras no fueron escritas para infundir terror, 

sino para despertar conciencia. Dios ama la verdad porque Él 

es verdad. Y el llamado del evangelio no es solo a creer la 

verdad, sino a vivirla y hablarla. 

 

Una lengua redimida es una lengua verdadera. Donde 

hay verdad, hay luz. Donde hay luz, el enemigo no puede 

operar. Y donde la verdad gobierna el hablar, la vida 

comienza a alinearse con el cielo. 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



~ 41 ~ 
 

Capítulo cinco 

 

 

Lengua de muerte 
 

 

“El que guarda su boca guarda su alma; mas el que 

mucho abre sus labios tendrá calamidad.” 

Proverbios 13:3 

 

 

Existe una batalla silenciosa pero decisiva que se libra 

todos los días en la vida del creyente: la batalla por el control 

de la lengua. No se trata de un conflicto menor ni secundario. 

Es una lucha espiritual profunda, porque quien gobierna la 

lengua, en gran medida gobierna el curso de la vida. Satanás 

lo sabe, y por eso una de sus estrategias más persistentes es 

conquistar el hablar del ser humano, especialmente el del 

cristiano. 

 

El enemigo no necesita controlar todo nuestro 

comportamiento si logra controlar nuestra boca. Si consigue 

que hablemos muerte, incredulidad, temor y derrota, el daño 

ya está hecho. Una lengua fuera del control del Espíritu Santo 

se convierte en un instrumento de contaminación continua: 

contamina los pensamientos, las emociones, las relaciones, la 

fe y aun el futuro. 

 



~ 42 ~ 
 

Si nuestra lengua no está bajo el gobierno del Espíritu 

Santo, inevitablemente quedará expuesta a otras influencias. 

No existe neutralidad espiritual. O la lengua está rendida a 

Dios, o será utilizada por fuerzas que buscan destruir. Por eso 

el apóstol Santiago utiliza imágenes tan gráficas y 

contundentes: 

 

“He aquí nosotros ponemos freno en la boca de los 

caballos para que nos obedezcan, y dirigimos así todo su 

cuerpo. Mirad también las naves; aunque tan grandes, y 

llevadas de impetuosos vientos, son gobernadas con un 

muy pequeño timón por donde el que las gobierna quiere. 

Así también la lengua…” 
Santiago 3:3 al 5 

 

El caballo puede ser fuerte, la nave imponente, pero 

ambos son dirigidos por un elemento pequeño. Así ocurre 

con la vida humana. La lengua, aunque diminuta, tiene el 

poder de dirigir el rumbo entero de nuestra existencia. Por 

eso ninguna palabra es insignificante. 

 

Desde este punto y hasta el final de este capítulo, es 

fundamental que tengamos grabado en el corazón este 

versículo central: 

 

“La muerte y la vida están en el poder de la lengua, 

y el que la ama comerá de sus frutos.” 
Proverbios 18:21 

 



~ 43 ~ 
 

Este versículo no es una metáfora poética; es una ley 

espiritual. Quien lo entiende y lo aplica, jamás vuelve a 

hablar de la misma manera. Esta verdad desenmascara el 

reino espiritual que nos rodea y revela el origen de muchas 

batallas personales, familiares y ministeriales. Es una alarma 

que nos advierte cuando palabras de muerte están siendo 

pronunciadas sobre nuestra vida o la de los nuestros, y nos da 

la oportunidad de cancelarlas a tiempo. 

 

Cuando Dios logra imprimir esta verdad en nuestro 

espíritu, comenzamos a vivir con mayor discernimiento, 

temor santo y responsabilidad. Comprendemos que no solo 

somos oyentes de palabras, sino emisores de decretos, 

muchas veces sin saberlo. 

 

El libro de Proverbios nos muestra que las palabras 

rectas producen bendición y establecen orden: “Más los que 

lo reprendieren tendrán felicidad, y sobre ellos vendrá gran 

bendición. Besados serán los labios del que responde 

palabras rectas.  Prepara tus labores fuera, y disponlas en 

tus campos, y después edificarás tu casa” (Proverbios 

24:25 al 27). 

 

La lengua de vida edifica; la lengua de muerte 

desordena, destruye y deja ruinas. Por eso Proverbios 18:21 

puede ser el versículo que, aplicado correctamente, nos evite 

matar o morir espiritualmente, y nos conduzca a los tesoros 

eternos que Dios ha preparado para Sus hijos. 

 



~ 44 ~ 
 

Cuando hablamos de lengua de muerte, no nos 

referimos únicamente a palabras que producen la muerte 

física, aunque esto también ha ocurrido. Hay testimonios de 

personas que, al recibir una noticia devastadora comunicada 

sin amor ni sabiduría, sufrieron infartos o colapsos 

irreversibles. Pero la mayoría de las veces, la lengua de 

muerte actúa de manera más silenciosa y progresiva. 

 

Podemos identificar al menos tres formas principales 

de muerte producidas por las palabras. 

 

1. Palabras que matan la fe 

 

Las palabras negativas, cargadas de duda, 

incredulidad, temor y desconfianza, tienen el poder de matar 

la fe. Y donde muere la fe, mueren también las bendiciones, 

los milagros y los propósitos de Dios. 

 

La incredulidad no es simplemente negar la existencia 

de Dios o rechazar la divinidad de Jesucristo. Muchas veces 

se manifiesta de forma más sutil: en palabras que cuestionan, 

descalifican o minimizan la Palabra de Dios. En términos 

bíblicos, no creer es no decir “amén” a Dios. Es rechazar la 

relación de confianza que Él quiere establecer con nosotros. 

 

La incredulidad puede convivir con ciertos grados de 

fe, y por eso es tan peligrosa para el cristiano. Se manifiesta 

especialmente a través del hablar. Son palabras que parecen 



~ 45 ~ 
 

prudentes, realistas o incluso espirituales, pero que en 

realidad niegan el obrar de Dios. 

 

Estas palabras no solo afectan a quien las pronuncia; 

pueden matar la fe de otros. Un comentario cargado de 

incredulidad puede abortar un propósito divino, apagar una 

visión o desalentar a un hermano que estaba dando pasos de 

fe. 

 

“La palabra que oyeron no les aprovechó, por no ir 

acompañada por la fe en los que la oyeron” 
Hebreos 4:2 

 

Por eso debemos discernir y rechazar toda palabra de 

incredulidad, especialmente cuando proviene de labios que 

deberían impartir vida. 

 

2. Palabras que matan el potencial de otros 

 

Las palabras negativas, críticas, despectivas o 

malintencionadas dirigidas hacia otras personas pueden 

matar su potencial, su futuro y su vida espiritual. La Escritura 

es clara: 

 

“Hermanos, no hablen mal de los demás” 
Santiago 4:11 

 

Algunas personas son especialmente vulnerables a las 

palabras, sobre todo cuando provienen de figuras de 



~ 46 ~ 
 

autoridad: padres, líderes, pastores, maestros. Por eso 

quienes han recibido autoridad espiritual deben ejercerla con 

temor y humildad, sabiendo que su hablar tiene un peso 

mayor. 

 

No es raro que, en conversaciones aparentemente 

intrascendentes, alguien comparta un sueño, una visión o un 

proyecto. En esos momentos, una palabra imprudente puede 

ser letal. Frases como “eso no va a funcionar”, “no es para 

vos”, “ya otros lo intentaron y fracasaron”, aunque se digan 

“con buena intención”, pueden destruir lo que Dios estaba 

gestando. 

 

No existen excusas válidas para las palabras que 

matan. Decir “lo dije sin pensar” no anula el efecto espiritual. 

Por eso también es sabio aprender con quién compartir 

nuestros sueños. No todos están capacitados para cuidarlos. 

 

3. El silencio que mata 
 

Existe una forma de muerte aún más sutil: el silencio. 

Las “no palabras” también pueden matar. El silencio frente a 

la injusticia, frente al dolor, frente a la necesidad de una 

palabra de aliento, puede ser tan destructivo como una 

palabra perversa. 

 

La humanidad no necesita más silencio; necesita la 

Palabra de Dios hablada con amor y verdad. 

 



~ 47 ~ 
 

“La lengua apacible es árbol de vida; más la perversidad 

de ella es quebrantamiento de espíritu.” 

Proverbios 15:4 

 

Una lengua apacible no es una lengua muda, sino una 

lengua gobernada por el Espíritu. 

 

Santiago afirma una verdad dura pero realista: 

“Ningún hombre puede domar la lengua”. Con esto deja en 

claro que el autocontrol humano no es suficiente. No 

podemos dominar la lengua con disciplina, fuerza de 

voluntad o buenas intenciones. Solo es posible someterla al 

poder del Espíritu Santo. 

 

Si de la abundancia del corazón habla la boca, entonces 

la solución no es callar, sino rendir el corazón. Una lengua 

redimida es el fruto de una vida rendida. 

 

Jesús prometió que el Espíritu Santo nos enseñaría qué 

decir y cuándo decirlo. No estamos solos en esta lucha. Pero 

si no entregamos nuestra lengua a Dios, nos engañamos a 

nosotros mismos. 

 

“Si alguno se cree religioso y no refrena su lengua… 

 La religión del tal es vana” 
Santiago 1:26 

 

Cuando intentamos controlar nuestra lengua por 

nuestras propias fuerzas, terminamos dominados por 



~ 48 ~ 
 

emociones, temperamento y presiones externas. Hablamos lo 

que escuchamos, repetimos críticas, participamos de chismes 

y nos convertimos en eco de voces ajenas. 

 

Peor aún, cuando damos lugar a influencias 

espirituales equivocadas, la lengua se convierte en un canal 

de tinieblas: sembramos división, levantamos falso 

testimonio y liberamos muerte. 

 

Pero cuando el Espíritu Santo gobierna nuestro hablar, 

todo cambia. Comenzamos a hablar con fe, con verdad, con 

justicia. Abandonamos la crítica, la murmuración y el 

chisme. Y entonces Dios se glorifica, y nosotros somos 

guardados. 

 

Nuestra lengua es el conductor de nuestros 

pensamientos. Si nuestros pensamientos son gobernados por 

Dios, nuestras palabras traerán vida. Pero si permitimos que 

otras voces gobiernen nuestra mente, viviremos esclavos de 

vergüenza y fracaso. 

 

“No dejes que tu boca te haga pecar… 

¿Por qué harás que Dios se enoje a causa de tu voz, 

y que destruya la obra de tus manos?” 

Eclesiastés 5:6 

 

Este capítulo nos deja frente a una verdad ineludible: 

la lengua puede ser un instrumento de muerte o de vida. La 

decisión es diaria. Y el camino hacia la vida comienza 



~ 49 ~ 
 

cuando rendimos nuestras palabras al gobierno del Espíritu 

Santo. 
 

“Lo que uno habla determina la vida y la muerte; 

    que se atengan a las consecuencias los que no miden 

sus palabras.” 

Proverbios 18:21 PDT 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



~ 50 ~ 
 

Capítulo seis 

 

 

Lengua de bendición 
 

 

“Aparta de ti la perversidad de la boca, 

Y aleja de ti la iniquidad de los labios.” 

Proverbios 4:24 

 

 

La vida no comenzó en nosotros el día en que salimos 

del vientre de nuestra madre. La Escritura nos enseña que un 

bebé está vivo desde el momento mismo de su gestación, 

formado por la mano de Dios en lo secreto del vientre. Pero 

aún más profundo que eso, la Palabra revela que nuestra 

existencia estaba en el corazón de Dios antes de la fundación 

del mundo. Fuimos pensados, diseñados y destinados con 

propósito eterno. 

 

Sin embargo, esa vida diseñada por Dios fue afectada 

por la naturaleza pecaminosa del ser humano. Por esa razón, 

todos necesitamos un encuentro personal con Dios a través 

de Jesucristo y de Su obra redentora. Y ese encuentro no 

sucede en silencio: sucede por medio de palabras. 

 

En algún momento de nuestra historia, alguien nos 

habló palabras de vida eterna. Escuchamos el mensaje del 



~ 51 ~ 
 

evangelio, lo creímos en nuestro corazón y lo confesamos 

con nuestra boca. Al pronunciar esas palabras, aparentemente 

simples, algo eterno ocurrió: nuestro nombre fue registrado 

en el cielo. Palabras humanas, cargadas de fe, produjeron 

vida eterna. 

 

“Que si confesares con tu boca que Jesús es el Señor, 

y creyeres en tu corazón que Dios le levantó de los 

muertos, serás salvo”  
Romanos 10:9 

 

La salvación misma se activa por la confesión. Esto 

debería hacernos comprender la dimensión espiritual del 

hablar. La correcta elección de nuestras palabras nos dio la 

vida eterna, y seguir eligiendo bien nos llevará de gloria en 

gloria, de victoria en victoria y de poder en poder.  

 

No solo nosotros seremos bendecidos, sino también 

aquellos que caminan a nuestro lado. Nuestro entorno 

espiritual será transformado, nuestros bienes se multiplicarán 

en la medida de nuestra fidelidad, y los proyectos que 

emprendamos bajo la guía de Dios tendrán fruto. 

 

La Escritura afirma que fuimos llamados para heredar 

bendición, y no solo para recibirla, sino para impartirla. El 

creyente que comprende este principio deja de ser un receptor 

pasivo y se convierte en un canal de bendición sobre la tierra. 

 



~ 52 ~ 
 

“El hombre bueno, del buen tesoro de su corazón saca lo 

bueno… porque de la abundancia del corazón habla la 

boca.”  
Lucas 6:45 

 

Para que la bendición fluya por nuestra boca, primero 

debe habitar en nuestro corazón. Nadie puede bendecir 

constantemente si no está lleno de la Palabra de Dios. Por 

eso, la lengua de bendición es el resultado de una vida 

rendida al gobierno del Espíritu Santo. 

 

En primer lugar, la bendición comienza de manera 

personal. Cuando cada día nos sometemos al Espíritu Santo, 

de nuestra boca fluye un río de alabanza. La alabanza no es 

solo una expresión musical; es una declaración espiritual que 

establece la presencia de Dios. 

 

“Ofrezcamos siempre a Dios, por medio de Él, sacrificio 

de alabanza.” 
Hebreos 13:15 

 

Dios habita en medio de la alabanza de Su pueblo. 

Cuando la boca bendice, el cielo se manifiesta. De nuestra 

boca también fluyen palabras que nos alinean con la voluntad 

de Dios, que nos mantienen quebrantados, sensibles y 

obedientes. Palabras que, como espada de dos filos, abren 

camino donde no lo hay, y ante las cuales toda oposición 

espiritual debe retroceder. 

 



~ 53 ~ 
 

La lengua de bendición no es ingenua ni pasiva. Es una 

lengua que derriba lo incorrecto y edifica lo eterno. Que 

arranca lo que no proviene de Dios y planta lo que sí procede 

de Él. Palabras que hacen estallar la bendición, no por magia, 

sino por obediencia espiritual. 

 

“A los cielos y a la tierra llamo por testigos… 

Que os he puesto delante la vida y la muerte, la bendición 

y la maldición; escoge, pues, la vida.” 
 Deuteronomio 30:19 

 

Escoger la vida es escoger cómo hablamos. Cada 

palabra es una decisión espiritual. Proverbios vuelve a 

recordarnos que la vida y la muerte están en el poder de la 

lengua. No es una opción secundaria; es un principio rector 

del Reino. 

 

En segundo lugar, nuestras palabras desatan bendición 

sobre nuestros seres queridos. Cuando decidimos hablar bien, 

hablar con gracia y hablar con sabiduría, creamos un 

ambiente donde la vida puede crecer. 

 

“Que su conversación sea siempre amena y de buen 

gusto.”  
Colosenses 4:6 

 

Podemos elegir no participar de chismes, no responder 

con aspereza, no caer en la impaciencia. Podemos ser 

personas que transmiten paz, seguridad y esperanza. Esto no 



~ 54 ~ 
 

sucede de la noche a la mañana. Es un proceso. Pero cada día 

que perseveramos, nuestras relaciones se fortalecen y damos 

testimonio del poder transformador de Dios. 

 

En tercer lugar, nuestras palabras bendicen a los 

hermanos en la fe. Una lengua de bendición jamás se presta 

para la crítica hiriente, la murmuración o el juicio apresurado. 

 

“Hermanos, no hablen mal unos de otros.”  
Santiago 4:11 

 

La unidad del cuerpo de Cristo se protege con palabras. 

Cada vez que hablamos bien de un hermano, incluso cuando 

no está presente, estamos edificando el Reino. Cada vez que 

callamos ante el chisme, estamos defendiendo la obra de 

Dios. 

 

En cuarto lugar, nuestras palabras liberan vida cuando 

predicamos el evangelio. El anuncio de Cristo es, en sí 

mismo, una liberación de bendición. El evangelio no solo 

informa; transforma. 

 

“¿Y cómo creerán en aquel de quien no han oído?” 
Romanos 10:14 

 

Cada vez que hablamos de Cristo, la vida fluye. La 

bendición no es solo material; es espiritual, eterna y 

transformadora. 

 



~ 55 ~ 
 

En quinto lugar, la lengua de bendición se manifiesta 

incluso frente a los enemigos. Este es uno de los mayores 

desafíos del Reino: bendecir a quienes nos hieren. 

 

“No devolviendo mal por mal… sino bendiciendo”  
1 Pedro 3:9 

 

Bendecir no es aprobar el mal, sino responder desde 

una autoridad superior. La bendición desarma al enemigo. Y 

si el enemigo persiste en su maldad, será Dios quien se 

encargue de traer justicia. 

 

La lengua de bendición también tiene impacto 

territorial. Nuestras palabras pueden bendecir o maldecir 

ciudades, barrios y naciones. 

 

“Por la bendición de los rectos la ciudad será 

engrandecida.”  
Proverbios 11:11 

 

Cuando declaramos continuamente ruina, corrupción y 

fracaso sobre una ciudad, contribuimos a su oscuridad. 

Bendecir no es negar la realidad, sino hablar la voluntad de 

Dios sobre ella. El pueblo de Dios está llamado a cambiar 

atmósferas, y eso comienza con palabras. 

 

Además, nuestras palabras protegen y multiplican 

nuestros bienes. Todo lo que poseemos es una mayordomía. 

Hablar bien de lo que Dios nos ha confiado honra al Dador. 



~ 56 ~ 
 

Hablar palabras de fe mueve el cielo. La fe no es 

realismo; es certeza espiritual. Antes de recibir algo en las 

manos, debemos recibirlo en el espíritu. La fe activa no solo 

pide; agradece por adelantado. 

 

“Creí, por lo cual hablé.”  
2 Corintios 4:13 

 

Desde Génesis hasta el Nuevo Testamento, vemos a 

Dios obrando por medio de la palabra. Moisés, Josué, 

Ezequiel, Jesús y los apóstoles activaron milagros hablando 

conforme a la voluntad de Dios. Cuando la Palabra fluye de 

nuestros labios, cobra vida porque es la misma Palabra viva 

de Cristo. 

 

Quienes desean caminar en una fe activa deben 

deshacerse de toda declaración de limitación, incapacidad o 

derrota. No se puede vivir en lo sobrenatural con una boca 

que declara lo natural como límite. 

 

Los hombres y mujeres de fe que admiramos no eran 

extraordinarios en sí mismos. Eran personas comunes con 

una profunda reverencia por Dios y Su Palabra. La cuidaban, 

la hablaban y la aplicaban sin reservas. 

 

“La palabra está cerca de ti;  

En tu boca y en tu corazón”  
Romanos 10:8 

 



~ 57 ~ 
 

El poder no está lejos. Está en la boca rendida y en el 

corazón obediente. Guardar el corazón es guardar la fuente 

de la vida. La lengua de bendición no es un concepto teórico; 

es una forma de vivir. Y cuando el corazón es guardado, la 

boca se convierte en un instrumento de vida, sanidad y 

restauración. 

 

 

“Sobre toda cosa guardada, guarda tu corazón; 

Porque de él mana la vida.” 

Proverbios 4:23 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



~ 58 ~ 
 

Capítulo siete 

 

 

Lenguas espirituales 
 

 

“Cuando llegó el día del Pentecostés estaban todos juntos 

en el mismo lugar. De repente, vino del cielo un ruido 

como el de una violenta ráfaga de viento y llenó toda la 

casa donde estaban reunidos. Se les aparecieron entonces 

unas lenguas como de fuego que se repartieron y se 

posaron sobre cada uno de ellos. Todos fueron llenos del 

Espíritu Santo y comenzaron a hablar en diferentes 

lenguas, según el Espíritu les concedía expresarse.” 

Hechos 2:1 al 4 NVI 

 

Si este libro nos ha conducido a comprender la enorme 

importancia que tienen nuestras palabras, resulta imposible 

eludir un tema profundamente ligado al hablar espiritual: las 

lenguas espirituales, comúnmente conocidas como el hablar 

en lenguas. No se trata de un asunto secundario ni accesorio, 

sino de una realidad bíblica que ha acompañado a la Iglesia 

desde su nacimiento y que, a lo largo de los siglos, ha sido 

motivo tanto de edificación como de controversia. 

 

El término “glosolalia” proviene de dos palabras 

griegas: “glóssa”, que significa lengua, y “lalein”, que 

significa hablar. Es decir, literalmente: hablar en lenguas. Mi 



~ 59 ~ 
 

intención al abordar este tema no es imponer una postura ni 

generar divisiones, sino compartir una reflexión pastoral, 

bíblica y vivencial, con el deseo sincero de aportar claridad y 

madurez espiritual. 

 

El primer registro histórico y bíblico del hablar en 

lenguas lo encontramos en el día de Pentecostés, pocos días 

después de la resurrección y ascensión de Jesús. Este 

acontecimiento no fue una casualidad ni una experiencia 

emocional aislada. Fue el cumplimiento de una promesa y el 

nacimiento visible de la Iglesia empoderada por el Espíritu 

Santo. Sin embargo, desde entonces, el don de lenguas ha 

sido objeto de interpretaciones diversas. Algunos sostienen 

que ya no es vigente; otros lo consideran innecesario; otros 

lo elevan como la señal suprema de espiritualidad. La 

realidad es que, donde hay extremos, suele haber confusión. 

 

Mi deseo no es contender con ninguna de estas 

posturas, sino invitar al lector a reflexionar con un corazón 

humilde y abierto. He aprendido que cuando una opinión se 

vuelve rígida, absolutista y descalificadora, deja de ser una 

convicción saludable y se convierte en una fortaleza que 

impide crecer. La Iglesia no necesita defensores exaltados de 

“verdades incuestionables”, sino siervos enseñables que 

buscan hacer la voluntad del Señor. 

 

Desde mi experiencia y estudio de la Escritura, creo 

firmemente que el don de lenguas es dado por Dios. No es 

producto del esfuerzo humano ni de la sugestión emocional. 



~ 60 ~ 
 

Es un regalo del Espíritu Santo. Pero también creo que Dios 

no lo otorgó para generar disputas interminables dentro de Su 

Iglesia, porque Él no es Dios de confusión, sino de paz (1 

Corintios 14:33). 

 

El hablar en lenguas no es un parloteo sin sentido. Es 

un don espiritual profundo, con propósitos claros y 

específicos. Tampoco es necesario entrar en trance, perder el 

dominio propio o desconectarse de la realidad para 

manifestarlo. El Espíritu Santo no anula nuestra voluntad; la 

santifica. Donde está el Espíritu del Señor, allí hay libertad 

(2 corintios 3:17). 

 

Hablar en lenguas forma parte de mi vida espiritual 

cotidiana. No es una experiencia ocasional ni un acto místico 

reservado para ciertos momentos especiales. Es un don que 

uso con libertad: hablo cuando quiero y dejo de hablar 

cuando quiero. No porque yo controle al Espíritu, sino 

porque Él no me controla como una fuerza impersonal, sino 

que coopera conmigo como Persona divina. 

 

Creo que el hablar en lenguas es una manifestación 

visible de la operación del Espíritu Santo y, en muchos casos, 

una señal para los incrédulos (1 Corintios 14:22). Pero debo 

afirmar con claridad que hablar en lenguas no es prueba de 

estar lleno del Espíritu Santo. He visto personas que hablan 

fluidamente en lenguas y, sin embargo, viven dominadas por 

el pecado, el orgullo, la envidia o la codicia. El don no 

garantiza el carácter. 



~ 61 ~ 
 

En Pentecostés, los discípulos fueron llenos del 

Espíritu Santo y luego comenzaron a hablar en lenguas. El 

orden es importante. La llenura precede a la manifestación. 

Pero esa llenura no es un estado permanente automático. Es 

posible tener un don y no vivir bajo el gobierno del Espíritu. 

 

Antes de Pentecostés, los discípulos ya habían recibido 

el Espíritu cuando Jesús sopló sobre ellos (Juan 20:22). Ese 

acto fue similar al nuevo nacimiento: el Espíritu vino a morar 

en ellos, a convencerlos de pecado, justicia y juicio (Juan 

16:8), a sellarlos como propiedad de Dios (Efesios 1:13), y 

hacer morada en ellos convirtiéndolos en su templo (1 

Corintios 3:16). Pero luego, en Pentecostés, recibieron algo 

más: el bautismo del Espíritu Santo, es decir, la inmersión en 

Su poder para testificar (Hechos 1:8). 

 

El Espíritu Santo que habita en nosotros nos guía, nos 

enseña y nos santifica. Pero también nos invita a sumergirnos 

plenamente en Él. Cuando esto ocurre, la presencia del 

Espíritu no solo está dentro, sino que se manifiesta hacia 

afuera, y una de esas manifestaciones puede ser el hablar en 

lenguas. 

 

Debo insistir: hablar en lenguas no equivale a vivir 

lleno del Espíritu. Los dones son irrevocables. Dios no los 

quita, aunque nosotros sí podemos descuidarlos o incluso 

despreciarlos. Además, el Espíritu Santo no se recibe por 

partes. No tenemos “un poco” del Espíritu. Él es una Persona. 

O está gobernando, o no lo está. 



~ 62 ~ 
 

 

Por eso entiendo la llenura del Espíritu Santo como el 

grado de gobierno que Dios tiene sobre nuestra vida. Una 

persona está llena del Espíritu cuando le ha rendido el control 

de su voluntad, pensamientos, emociones y acciones al 

Señor. Bajo esta perspectiva, el hablar en lenguas se 

convierte en un don poderoso para la intercesión y una señal 

de autoridad espiritual delegada. 

 

A nivel personal, creo que hay un mensaje profundo de 

Dios en el hecho de que el Espíritu tome nuestra lengua, el 

miembro más pequeño y más difícil de gobernar. Es como si 

Dios dijera: “Si me entregas tu lengua, puedo gobernar todo 

tu ser”. La lengua es una puerta. Cuando se rinde, se 

convierte en una puerta eterna por donde Dios se manifiesta. 

 

Esto exige perseverancia diaria. No se trata de haber 

alcanzado algo una vez, sino de permanecer en una entrega 

continua. Por eso vemos personas que hablan en lenguas pero 

no viven llenas del Espíritu, y otras que no hablan en lenguas 

pero viven vidas piadosas y rectas. Sin embargo, considero 

que quienes no han recibido este don se han perdido una 

dimensión especial del fluir del Espíritu, una inmersión más 

profunda en Su río. 

 

Todos los creyentes tenemos autoridad por nuestra 

posición en Cristo, pero el poder para ejercer esa autoridad 

proviene de la llenura del Espíritu Santo. El hablar en lenguas 



~ 63 ~ 
 

es una herramienta poderosa para la oración, la intercesión y 

la edificación personal. 

 

 Lo repito, creo que el don de hablar en nuevas lenguas 

no significa de ninguna manera “estar siempre” llenos del 

Espíritu Santo. En primer lugar porque la Biblia dice que los 

dones de Dios son irrevocables (Romanos 11:29), es decir 

que son dados pero no quitados por El, aunque nosotros si 

podemos desecharlos (1 Tesalonicenses 4:8). 

 

  En segundo lugar, porque creo que Dios no da el 

Espíritu por medida (Juan 3:34); sobre todo porque el 

Espíritu Santo es una persona y aunque no entendamos su ser, 

no podemos tener un pedazo de Él. Lo tenemos o no lo 

tenemos. 

  

 Es por ello que puedo decir, a pesar de ser este otro 

tema tan polémico, que llenura del Espíritu Santo es gobierno 

de Dios sobre nuestras vidas. ¿Qué quiere decir esto? Bueno, 

que el Espíritu Santo, sencillamente, está o no está y que 

nuestra entrega de dominio total sobre toda área de nuestra 

vida se denomina llenura del Espíritu.  

 

 Podría decir entonces que creo que una persona está 

llena del Espíritu Santo cuanto le ha dado control absoluto de 

su vida al Señor. Es por eso que creo que la manifestación 

visible de hablar en lenguas es un don poderoso para la 

intercesión, un don que indirectamente manifiesta una 



~ 64 ~ 
 

autoridad delegada por Dios para que podamos ser efectivos 

como embajadores del cielo en la tierra. 

 

 También creo a modo personal que hay un mensaje o 

señal de Dios para nuestras vidas sobre el tema de hablar en 

lenguas, algo así como que Dios nos dijera: (Solo concepto 

personal) “Aquí estoy he llegado a tomar tu lengua, tu 

miembro más pequeño y más difícil de gobernar (Santiago 

3:5 y 6), si he controlado tu lengua, si has podido ponerla al 

servicio de mi Espíritu, entonces puedo llegar a controlar 

todo tu ser. De ahora en adelante si persistes en seguir con 

tu entrega me manifestaré a través tuyo. Cumplirás la 

función de una puerta eterna para que yo me muestre a toda 

la humanidad” (Salmo 24:7 al 10).  

 

 Quede claro entonces que debemos persistir 

diariamente en la entrega de nuestro ser. No que ya lo 

hubiéramos logrado; es ahí donde muchos quedan con el don 

de hablar en lenguas, pero lejos de ser llenos del Espíritu, 

viven dejando mucho que desear y otros que no hablan en 

lenguas viven mucho mejor.  

  

 Estos últimos, pueden vivir justa y piadosamente sus 

vidas cristianas, pero pienso que no han podido recibir un 

toque especial como el de ser cubiertos, sumergidos por el río 

del Espíritu (Salmo 42:7), revolcados por su poder. Todos 

tenemos autoridad ante la vida espiritual, por la escritura y 

por nuestra posición en Cristo, pero poder para ejercer esa 

autoridad viene por el ser llenos del Espíritu Santo. 



~ 65 ~ 
 

 Creo que hablar en lenguas es el vivo testimonio para 

todos los que no han creído. (1 Corintios 14:22) y un medio 

por el cual podemos hablar con Dios (1 Corintios 14:2), y 

una forma efectiva de ser edificados espiritualmente (1 

Corintios 14:4). 
 

 Creo que hablar en lenguas es de máxima necesidad e 

importancia para una vida cristiana victoriosa y efectiva, no 

me refiero en absoluto para una vida desde el punto de vista 

personal, creo que sin hablar en lenguas una persona puede 

tener una vida personal muy exitosa, aun siendo cristiano, yo 

me estoy refiriendo a la vida en función del Reino. 

 

 Jesús le dijo a sus discípulos: Esperen la promesa del 

Padre, la cual, les dijo oyeron de mí, porque Juan bautizó con 

agua, pero ustedes serán bautizados con el Espíritu Santo 

dentro de no muchos días y recibirán poder, cuando haya 

venido sobre ustedes el Espíritu Santo y cuando recibieron el 

bautismo fueron equipados con dones espirituales poderosos, 

entre ellos el hablar en lenguas. 

 

 El pasaje que más luz trae sobre ello, es el capítulo 14 

de 1 Corintios. Donde Pablo comienza hablando sobre el 

orden de culto y propone seguir el amor, pretendiendo los 

dones espirituales, haciendo notar que sobre todas las cosas 

mejor es profetizar que hablar en lenguas, porque el que 

habla en lenguas no habla a los hombres sino a Dios (1 

Corintios 14:1 y 2).  
 



~ 66 ~ 
 

 Pero repito: Pablo está hablando de los momentos en 

los que se reúnen todos. No está diciendo que un don sea 

mejor que otro, sino que en la reunión que tengan es mejor 

profetizar que hablar en lenguas. Porque si uno habla en 

lenguas nadie le entiende, pero si profetiza todos se pueden 

edificar, entendiendo que es profetizar también incluye la 

predicación que es la interpretación de la palabra profética 

más segura.   

 

 Creo que el hablar en lenguas es un don dado para 

hablar con Dios en la misma frecuencia, porque Dios es 

Espíritu y las lenguas son hablar en el espíritu, por lo tanto si 

la gente no entiende no tiene ninguna importancia, no tienen 

por qué entender, el que habla en lenguas no habla con la 

gente sino con Dios. (1 Corintios 14:2 al 5). 

 

“Seguid el amor; y procurad los dones espirituales, pero 

sobre todo que profeticéis. Porque el que habla en 

lenguas no habla a los hombres, sino a Dios; pues 

nadie le entiende, aunque por el Espíritu habla 

misterios. Pero el que profetiza habla a los hombres 

para edificación, exhortación y consolación. 

 El que habla en lengua extraña, a sí mismo se edifica; 

pero el que profetiza, edifica a la iglesia.  Así que, 

quisiera que todos vosotros hablaseis en lenguas, pero 

más que profetizaseis; porque mayor es el que profetiza 

que el que habla en lenguas, a no ser que las interprete 

para que la iglesia reciba edificación.” 

 



~ 67 ~ 
 

 Creo además que el que habla en lenguas habla 

misterios, lo que significa según el diccionario: cosas 

secretas (1 Corintios 14:2); “El Espíritu nos ayuda así en 

nuestra debilidad; pues qué hemos de pedir como conviene, 

no lo sabemos, pero el Espíritu mismo intercede por 

nosotros con gemidos indecibles” (Romanos 8:26).  
 

 Yo suelo dar un ejemplo en los talleres de congresos 

en los que hablo sobre este tema: Supongamos que usted se 

despierta a las 3 de la mañana y siente que Dios lo está 

llamando para orar, siente una urgencia por hacerlo, pero en 

realidad no sabe ni por quien orar, así que comienza 

nombrando a su abuelito, a su tío, a su padre y que se yo a 

quién más. Resultado de esto es, que se puede llegar a dormir 

nuevamente sin haber orado por quien realmente tenía una 

necesidad.  

 

 Por otra parte, si queremos ser efectivos, necesitamos 

tener una revelación sobrenatural donde Dios nos de nombres 

o necesidades específicas o de tener una visión 

tridimensional donde Él nos revele lo necesario. Pero todo 

esto es mucho más sencillo cuando dejamos que el Espíritu 

interceda como conviene, poniendo nuestra voluntad y 

nuestra lengua a su servicio para que interceda por nosotros.  

  

 Podrás estar pensando que si Dios sabe sobre una 

necesidad para que haría cosa semejante como hacernos orar. 

Bueno, Dios lo sabe, pero si El actuara por conocimiento el 



~ 68 ~ 
 

mundo sería distinto. En cambio, El actúa por activar el poder 

soberano delegado a la Iglesia a través de la oración de fe.  

 

 Cuando un cristiano ora conforme a la voluntad de 

Dios, el cielo se mueve a su favor y a favor de aquellos por 

quienes está intercediendo. 

 

 Creo que hablar en lenguas edifica nuestro espíritu (1 

Corintios 14:4); Tener diversas actividades espirituales de 

seguro nos edificarán, pero la mayoría de los cristianos tienen 

en poca consideración el hablar en lenguas para edificarse 

espiritualmente.  

 

 Es muy probable que eso suceda porque no 

entendemos lo que decimos, pero las cosas espirituales no 

son para entenderlas con la mente o la razón (1 Corintios 

14:14), aunque estemos pasando por algún conflicto o 

nuestra mente no deje de golpearnos con pensamientos 

incorrectos, debemos hablar en lenguas para edificarnos 

espiritualmente, aunque nuestra mente no entienda nada.  

 

 Creo que el hablar en lenguas es la oración 

espiritualmente más pura, ya que no está cargada de 

religiosidad y frases armadas o ceremoniosas que terminan 

siendo vanas repeticiones. Hablar en lenguas es orar en el 

espíritu (1 Corintios 14:14). 

 
 Creo que el hablar en lenguas nos permite subir a 

nuevas dimensiones de oración y nos permite pasar tiempo 



~ 69 ~ 
 

sin limite orando al rey (1 Corintios 14:15). Si oramos con 

entendimiento es bueno y necesario, pero nuestro tiempo se 

verá limitado a todo lo que necesitamos o podamos decir y 

luego tendremos que comenzar a repetir una y otra vez como 

un rezo nuestra necesidad. 

 

 Creo que el hablar en lenguas acompañado del don de 

interpretación de lenguas es dinamita en nuestra vida de 

oración y de edificación espiritual, ganaremos frutos de 

entendimiento tanto nosotros como el resto de la Iglesia. 

Interpretar las lenguas es poder interpretar la voluntad de 

Dios y luego de haber pedido conforme a su voluntad, tener 

la capacidad de actuar en fe, al respecto (1 Corintios 14:13). 

 

 Creo que el hablar en lenguas es uno de los dones más 

maravillosos. Es útil y fundamental para una vida espiritual 

victoriosa, pero creo también que es uno de los más 

ignorados y mal interpretado de todos los dones. Conozco 

mucha gente que ha recibido el don de Lenguas, pero 

conozco muy pocos que lo utilicen correctamente.  

 

 Me apena ver a los hermanos que desesperados claman 

por recibir el don de Lenguas, pero luego de recibirlo se dan 

por satisfechos, lo tienen y no lo usan, tampoco saben cómo 

ni para qué. Solo piensan que es hablar cosas que no 

entienden, pero si la Biblia lo dice debe ser bueno. He visto 

muchos jóvenes en congresos queriendo recibir el don, pero 

en el fondo percibo que lo desean sin sentido de propósito, 



~ 70 ~ 
 

más que nada es porque algún otro lo tiene y ellos también lo 

quieren. 

 

 Por último creo que el hablar en lenguas no debe ser 

impedido (1 Corintios 14:39), sino que por el contrario debe 

enseñarse en las Iglesias sobre su utilización y desarrollo en 

la vida de cada cristiano. 

 

“Y estas señales seguirán a los que creen: En mi nombre 

echarán fuera demonios; hablarán nuevas lenguas; 

tomarán en las manos serpientes, y si bebieren cosa 

mortífera, no les hará daño; sobre los enfermos pondrán 

sus manos, y sanarán.” 
Marcos 16:17 y 18 

 

¿Y qué ocurre con aquellos que no hablan en lenguas? 

 

 Bueno conozco a varios hermanos de buena voluntad 

que se preocupan pensando si el no hablar en lenguas 

significa que no están llenos del Espíritu, o que están mal por 

algo, o que les falta algo para que el Señor les de la 

promesa… Primero quiero decirles que la llamada promesa 

la tenemos todos, la promesa nos la dio a todos, pero el 

cumplimiento es otra cosa. 

 

 Por otra parte es de imperiosa necesidad que tengan 

paz y no entren en ansiedad, permitiendo que el Señor haga 

su obra sin que se lo impidamos nosotros mismos por nuestra 

actitud desesperada o falsas conclusiones. 



~ 71 ~ 
 

 Pero por sobre todo deseo me pueda comprender que 

somos un cuerpo y no todos tenemos todo, que al igual que 

los miembros de un cuerpo, todos tenemos diferentes 

funciones y necesidades. Mis ojos no tienen uñas o mis orejas 

no tienen dientes, no solo porque quedaría feo, sino porque 

no son necesarias. Con esto quiero dejar en claro que no todos 

tienen por qué hablar en lenguas. 

 

“Vosotros, pues, sois el cuerpo de Cristo, y miembros 

cada uno en particular. Y a unos puso Dios en la iglesia, 

primeramente apóstoles, luego profetas, lo tercero 

maestros, luego los que hacen milagros, después los que 

sanan, los que ayudan, los que administran, los que tienen 

don de lenguas. ¿Son todos apóstoles? ¿Son todos profetas? 

¿Todos maestros? ¿Hacen todos milagros? ¿Tienen todos 

dones de sanidad? ¿Hablan todos lenguas? ¿Interpretan 

todos? Procurad, pues, los dones mejores. Más yo os 
muestro un camino aún más excelente. (El amor…) 1 

Corintios 12:27 al 31   

 

 Tenemos en claro que no todos somos apóstoles o 

profetas o maestros, que no todos tenemos todos los dones, 

pero también debemos tener en claro que no todos hablamos 

lenguas y no todos interpretamos lenguas, al final lo más 

importante es el amor, tal lo expresó Pablo en el capítulo 

siguiente (13) En definitiva, creo que el verdadero amor, de 

corazón puro, es una evidencia más noble de la llenura del 

Espíritu Santo en la vida de un cristiano. 

 



~ 72 ~ 
 

Capítulo ocho 

 

 

La lengua y  
Las palabras de vida 

 

 

A lo largo de este libro hemos podido observar, con 

claridad creciente, que el uso correcto de la lengua no es un 

asunto menor ni una simple cuestión de educación verbal o 

prudencia humana. Hablar correctamente, poniendo nuestra 

boca y nuestros labios al servicio de Dios, nos eleva a nuevas 

dimensiones espirituales, nos introduce en esferas más 

profundas del Reino y nos posiciona como instrumentos 

activos del propósito eterno de Dios en la tierra. 

 

Para comprender plenamente esta verdad, debemos 

volver una y otra vez a nuestro modelo perfecto: Jesucristo, 

la Palabra encarnada. Él no hablaba de manera impulsiva ni 

improvisada. No pronunciaba palabras vacías ni 

declaraciones innecesarias. Cada una de Sus palabras estaba 

alineada con la voluntad del Padre, dirigida por el Espíritu 

Santo y cargada de vida eterna. 

 

Jesús pudo afirmar con absoluta certeza que ninguna 

de Sus palabras caería a tierra, porque no hablaba por 

iniciativa propia, sino en obediencia total al Padre celestial: 



~ 73 ~ 
 

“Porque yo no he hablado por mi propia cuenta; el Padre 

que me envió, él me dio mandamiento de lo que he de 

decir, y de lo que he de hablar. Y sé que su mandamiento 

es vida eterna. Así pues, lo que yo hablo, lo hablo como el 

Padre me lo ha dicho.” 
Juan 12:49 y 50 

 

Aquí encontramos una de las claves más profundas del 

hablar que produce vida: Jesús hablaba desde la comunión, 

no desde la opinión; desde la obediencia, no desde la 

impulsividad; desde la intimidad con el Padre, no desde la 

necesidad de demostrar nada. Por eso Sus palabras sanaban, 

libertaban, edificaban y transformaban realidades. 

 

Si aprendemos del Maestro, hablaremos con Su gracia, 

y nuestras palabras no solo edificarán personas, sino que 

impactarán generaciones. Hablaremos vida y viviremos 

bendición. Lo haremos con autoridad, con poder y para la 

gloria del Padre. Aún más, al rendir completamente nuestra 

lengua, nos fundiremos en la dinámica del Reino, 

elevándonos a dimensiones espirituales que jamás 

hubiéramos imaginado.  

 

Jesús declaró una verdad fundamental:  

 

“El espíritu es el que da vida; la carne para nada 

aprovecha; las palabras que yo os he hablado son espíritu 

y son vida.” 

Juan 6:63 



~ 74 ~ 
 

Las palabras de Jesús no eran solo sonidos bien 

pronunciados; eran espíritu, y por eso producían vida. Como 

semillas vivas, portaban en sí mismas el poder de generar 

aquello para lo cual eran enviadas. Esta es la razón por la cual 

Jesús utilizó la figura del sembrador: las palabras son 

semillas, y quien las habla es un sembrador. 

 

Toda semilla posee un potencial interno que, en el 

tiempo oportuno, se manifestará. De la misma manera, toda 

palabra soltada al mundo contiene un potencial de 

producción. Por eso es vital discernir qué clase de semillas 

estamos sembrando continuamente con nuestra boca. Sin 

embargo, es necesario comprender algo fundamental: no toda 

palabra, aun siendo correcta, produce automáticamente vida 

espiritual. 

 

Para entender esto, debemos profundizar en una de las 

revelaciones más importantes de la Escritura: la diferencia 

entre Logos y Rhema. 

 

El Evangelio de Juan nos introduce a esta verdad desde 

el comienzo: “En el principio era el Verbo, y el Verbo era 

con Dios, y el Verbo era Dios… En Él estaba la vida, y la 
vida era la luz de los hombres” (Juan 1:1 al 4). 

 

El término “Verbo” aquí es Logos. Logos es la Palabra 

de Dios ya dicha, la revelación objetiva, completa y eterna de 

la voluntad divina. La Biblia entera es Logos: verdad 

absoluta, firme e inmutable. Pero el Logos, aunque es 



~ 75 ~ 
 

verdadero y poderoso, necesita ser vivificado en nosotros por 

el Espíritu Santo para producir vida práctica y concreta. 

 

Cuando el Logos es activado por el Espíritu Santo en 

una situación específica, se convierte en Rhema. El Rhema 

es la Palabra viva, aplicada, personal, dirigida. Es el Logos 

encendido en el espíritu del creyente. Es la Palabra que 

“explota” internamente y produce fe, convicción y 

obediencia. 

 

“Así será mi palabra que sale de mi boca; no volverá a mí 

vacía, sino que hará lo que yo quiero, y será prosperada 

en aquello para que la envié.” 
Isaías 55:10 y 11 

 

El Logos es la Palabra objetiva; el Rhema es la Palabra 

subjetiva. El Logos informa; el Rhema transforma. El Logos 

llega a la mente; el Rhema llega al espíritu. Por eso María 

pudo responder al ángel: “Hágase conmigo conforme a tu 

palabra”. Ella había recibido un Rhema específico de Dios. 

 

Jesús mismo afirmó: “No solo de pan vivirá el 

hombre, sino de toda palabra (Rhema) que sale de la boca 

de Dios”. El Rhema es alimento espiritual. Es aquello que 

nos sostiene cuando todo lo demás falta. 

 

Los Rhemas de Dios son los que nos exhortan, nos 

fortalecen, nos consuelan y nos llenan de paz. Son respuestas 

divinas que nos dan dirección y nos capacitan para avanzar. 



~ 76 ~ 
 

La Iglesia es purificada, no solo por el Logos leído, sino por 

el Rhema aplicado: 

 

“Para santificarla, habiéndola purificado en el lavamiento 

del agua por la palabra” (Rhema). 

Efesios 5:26 

 

Ahora bien, ¿cómo obtenemos Rhemas? La respuesta 

es clara: sumergiéndonos en el Logos. Cuanto más llena está 

nuestra mente y nuestro corazón de la Palabra escrita, más 

material tiene el Espíritu Santo para hablarnos de manera 

específica. El Espíritu no inventa nuevas verdades; Él toma 

del Logos y lo aplica a nuestra vida. 

 

Por eso, una palabra hablada solo desde el 

conocimiento mental, aunque sea bíblica y correcta, puede no 

tener poder para producir. Será una buena palabra, pero no 

una palabra viva. No toda palabra positiva es una palabra con 

unción. La diferencia no está en lo que decimos, sino desde 

dónde lo decimos. 

 

Muchas personas hablan bien, pero sin fe. Otras hablan 

mal, pero les va bien por otras razones. Esto nos enseña que 

el poder no está simplemente en hablar, sino en hablar con el 

espíritu correcto. Jesús hablaba con autoridad porque hablaba 

desde el Rhema del Padre, no desde el conocimiento 

acumulado. 

 



~ 77 ~ 
 

Cuando hablamos desde un Rhema, el poder acompaña 

a la palabra. Cuando hablamos solo desde el Logos 

intelectual, podemos quedar en ridículo espiritual. La palabra 

viva es la Palabra de Dios activada por el Espíritu, y solo ella 

produce frutos espirituales. 

 

Esto explica por qué Jesús podía hablarle a la higuera 

y secarla, al mar y calmarlo, a Lázaro y resucitarlo. Él no 

improvisaba decretos; hablaba desde la comunión perfecta 

con el Padre. Por eso la gente decía que no hablaba como los 

escribas, sino con autoridad. 

 

Hoy, como embajadores del Reino, somos llamados a 

hablar de la misma manera. No se trata de hablar mucho, ni 

siquiera de hablar siempre “bien”, sino de hablar lo justo, lo 

correcto y lo que el Espíritu indica. En las muchas palabras 

no falta pecado. Este libro no nos enseña a multiplicar 

declaraciones, sino a refinar el hablar. 

 

Cuando la Palabra de Dios fluye desde nuestro espíritu, 

se convierte en vida para quienes la reciben. Produce sanidad, 

libertad, dirección y restauración. Pero esto solo es posible 

cuando vivimos en comunión con el Espíritu Santo, quien da 

vida a las palabras del Padre en nosotros. 

 

Las palabras de vida no nacen de la ansiedad, ni del 

deseo de controlar, ni de la repetición mecánica. Nacen del 

silencio reverente, de la escucha atenta y de la obediencia 



~ 78 ~ 
 

humilde. Allí, la lengua deja de ser un instrumento humano 

y se convierte en una herramienta divina. 

 

Por eso, cuidar nuestro corazón es fundamental. De él 

mana la vida. Y cuando el corazón es guardado, la boca se 

convierte en un canal de vida, y no de muerte. 

 

Este libro comenzó hablando del peligro de la lengua, 

pasó por la corrupción, la mentira, la maldición y la muerte, 

y ahora culmina aquí: la lengua como portadora de palabras 

de vida. No como teoría, sino como estilo de vida. No como 

técnica, sino como fruto de una relación viva con Dios. 

 

Que nuestras palabras no sean muchas, pero que sean 

vivas. Que no sean ruidosas, pero que sean efectivas. Que no 

nazcan del alma, sino del espíritu. Y que, como hijos de la 

Palabra, podamos manifestar con plenitud el Reino de los 

cielos en la tierra… una palabra viva a la vez. 

 

"Ciertamente, la palabra de Dios es viva y poderosa, y más 

cortante que cualquier espada de dos filos. Penetra hasta 

lo más profundo del alma y del espíritu, hasta la médula 

de los huesos, y juzga los pensamientos y las intenciones 

del corazón". 

Hebreos 4:12 
 

 

  



~ 79 ~ 
 

EPÍLOGO 
 

 

Al llegar al final de este recorrido, no podemos hacerlo 

con liviandad. Este libro no fue escrito para ser simplemente 

leído, sino para ser recibido, meditado y vivido. Cada página 

ha sido una invitación a mirar con honestidad una de las áreas 

más determinantes, y a la vez más descuidadas de la vida 

espiritual: la lengua. Allí donde muchos han minimizado su 

importancia, la Palabra de Dios nos ha confrontado con una 

verdad ineludible: la lengua no es un órgano inocente, es un 

instrumento espiritual. 

 

Desde el inicio hemos comprendido que las palabras 

no son neutras. No flotan en el aire para luego desaparecer 

sin consecuencias. Cada palabra pronunciada porta una carga 

espiritual, una intención, una dirección y un efecto. Por eso 

la Escritura afirma que la lengua del justo es como plata 

refinada: no es improvisada, no es vulgar, no es contaminada; 

es una lengua que ha pasado por fuego, por proceso, por 

purificación. 

 

A lo largo de los capítulos, hemos transitado un 

camino que va desde la conciencia hasta la transformación. 

Comenzamos reconociendo la importancia de las palabras en 

la comunicación humana y espiritual. Descubrimos que 

hablar no es solo emitir sonidos, sino sembrar semillas que 

inevitablemente producirán fruto. Aprendimos que la lengua 



~ 80 ~ 
 

revela el estado del corazón y que no puede haber un hablar 

sano sin una fuente interior renovada. 

 

Luego fuimos confrontados con la realidad de la 

lengua corrompida: palabras descuidadas, livianas, 

manipuladoras o destructivas que, aunque muchas veces 

justificadas, contristan al Espíritu Santo y debilitan la vida 

espiritual. Vimos cómo la corrupción del hablar no es solo un 

problema ético, sino una grieta espiritual que abre puertas a 

la división, la pérdida de autoridad y la esterilidad interior. 

 

Avanzamos después hacia una de las revelaciones más 

incómodas, pero necesarias: la lengua de maldición. 

Comprendimos que maldecir no siempre implica rituales 

ocultos o actos deliberados de brujería, sino que muchas 

veces se manifiesta en expresiones cotidianas, bromas 

hirientes, declaraciones impulsivas o palabras dichas sin 

conciencia. Aprendimos que se puede bendecir a Dios y, al 

mismo tiempo, maldecir a las personas hechas a Su imagen, 

y que esa incoherencia espiritual no puede sostenerse sin 

consecuencias. 

 

La lengua mentirosa nos confrontó con una sociedad 

que ha normalizado el engaño y con una religiosidad que, 

muchas veces, tolera la mentira “pequeña” mientras condena 

la grande. Descubrimos que la mentira no solo rompe la 

confianza humana, sino que alinea espiritualmente al 

creyente con las tinieblas, porque Dios es verdad y en Él no 

hay engaño. Aprendimos que no existen mentiras piadosas 



~ 81 ~ 
 

delante de Dios y que toda falsedad, por mínima que parezca, 

erosiona la comunión y apaga la luz interior. 

 

Más adelante, al tratar la lengua de muerte, entendimos 

que no solo las palabras agresivas matan, sino también 

aquellas cargadas de incredulidad, temor y negatividad. 

Vimos cómo se puede matar la fe de un hermano con una sola 

frase, abortar un propósito divino con un comentario 

imprudente o incluso dañar el propio destino con 

declaraciones repetidas sin discernimiento. Descubrimos que 

incluso el silencio, cuando debería hablarse vida, puede 

convertirse en una forma sutil de muerte. 

 

Pero este libro no se quedó en la denuncia ni en la 

confrontación. El Espíritu Santo siempre confronta para 

restaurar, no para condenar. Por eso llegamos al capítulo de 

la lengua de bendición, donde se nos recordó que fuimos 

llamados a heredar bendición y a convertirnos en 

bendecidores. Allí entendimos que una boca rendida al 

Espíritu puede transformar ambientes, sanar relaciones, 

edificar ciudades y cambiar historias. Aprendimos que hablar 

con fe no es negar la realidad, sino alinearse con la voluntad 

de Dios por encima de ella. 

 

Al profundizar en las lenguas espirituales, se nos abrió 

una dimensión sobrenatural del hablar: la lengua 

completamente entregada al Espíritu Santo. Comprendimos 

que el hablar en lenguas no es un trofeo espiritual ni una señal 

de superioridad, sino un don para la intercesión, la 



~ 82 ~ 
 

edificación y el gobierno espiritual. Vimos que la llenura del 

Espíritu no se mide por manifestaciones externas, sino por el 

grado de gobierno que Dios tiene sobre nuestra vida, y que 

una lengua rendida es una puerta por donde el cielo puede 

manifestarse en la tierra. 

 

Finalmente, al abordar la lengua y las palabras de vida, 

llegamos al corazón mismo del mensaje: no se trata solo de 

hablar correctamente, sino de hablar desde el espíritu. 

Aprendimos la diferencia entre el Logos y el Rhema, entre la 

palabra conocida y la palabra viva, entre el conocimiento 

bíblico y la revelación aplicada. Comprendimos que no toda 

palabra positiva produce vida, sino aquella que está cargada 

de fe, comunión y obediencia al Espíritu Santo. 

 

Este libro nos ha enseñado que el poder no está en 

hablar mucho, sino en hablar lo que Dios dice, cuando Dios 

lo dice y como Dios lo dice. Nos ha llevado a entender que 

una lengua refinada no es una lengua ruidosa, sino una lengua 

alineada. No es una lengua impulsiva, sino una lengua 

obediente. No es una lengua religiosa, sino una lengua viva. 

 

Al cerrar estas páginas, el desafío no es intelectual, 

sino práctico. El verdadero fruto de este libro no se medirá 

por cuánto se ha entendido, sino por cómo se hablará a partir 

de ahora. En el hogar, en el ministerio, en el trabajo, en la 

intimidad, en el conflicto, en la oración y en el silencio. 

 



~ 83 ~ 
 

Que este epílogo no sea un punto final, sino un umbral. 

Un llamado a vivir con una conciencia renovada del poder de 

las palabras. Un recordatorio diario de que cada frase puede 

acercar o alejar, sanar o herir, edificar o destruir. 

 

Que el Espíritu Santo refine nuestra lengua como plata 

pasada por fuego. Que nuestras palabras sean pocas, pero 

vivas. Que sean verdaderas, pero llenas de gracia. Que no 

nazcan del ego, sino de la comunión. Y que, al final de 

nuestros días, podamos decir como el salmista: 

 

“Sean gratos los dichos de mi boca y la meditación de mi 

corazón delante de ti, oh Jehová”. 
Salmo 19:14 

 

Porque una lengua rendida es evidencia de una vida 

rendida. Y una vida rendida es el terreno donde Dios se 

glorifica. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



~ 84 ~ 
 

Reconocimientos 
 
 

“Quisiera agradecer por este libro a mi Padre celestial, 

porque me amó de tal manera que envió a su Hijo Jesucristo 

mi redentor. 

Quisiera agradecer a Cristo por hacerse hombre, por morir 

en mi lugar y por dejarme sus huellas bien marcadas para 

que no pueda perderme. 

Quisiera agradecer al glorioso Espíritu Santo mi fiel amigo, 

que en su infinita gracia y paciencia,  

me fue revelando todo esto…” 

 

“Quisiera como en cada libro agradecer a mi compañera de 

vida, a mi amada esposa Claudia por su amor y paciencia 

ante mis largas horas de trabajo, sé que es difícil vivir con 

alguien tan enfocado en su propósito y sería imposible sin 

su comprensión” 

 

 

 
 
 



~ 85 ~ 
 

 
 Como en cada uno de mis libros, he tomado muchos 

versículos de la biblia en diferentes versiones. Así como 

también he tomado algunos conceptos, comentarios o 

párrafos de otros libros o manuales de referencia. Lo hago 

con libertad y no detallo cada una de las citas, porque tengo 

la total convicción de que todo, absolutamente todo, en el 

Reino, es del Señor. 

 

 Los libros de literatura, obedecen al talento y la 

capacidad humana, pero los libros cristianos, solo son el 

resultado de la gracia divina. Ya que nada, podríamos 

entender sin Su soberana intervención. 

 

 Por tal motivo, tampoco reclamo la autoría o el 

derecho de nada. Todos mis libros, se pueden bajar 

gratuitamente en mí página personal 

www.osvaldorebolleda.com y lo pueden utilizar con toda 

libertad. Los libros no tienen copyright, para que puedan 

utilizar toda parte que les pueda servir. 

 

 El Señor desate toda su bendición sobre cada lector y 

sobre cada hermano que, a través de su trabajo, también haya 

contribuido, con un concepto, con una idea o simplemente 

con una frase. Dios recompense a cada uno y podamos todos 

arribar a la consumación del magno propósito eterno en 

Cristo. 

 

 

http://www.osvaldorebolleda.com/


~ 86 ~ 
 

Doctor y maestro de la Palabra 

Osvaldo Rebolleda 
 

 

 
El Pastor y maestro Osvaldo Rebolleda hoy cuenta con 

miles de títulos en mensajes de enseñanza para el 

perfeccionamiento de los santos y diversos Libros de 

estudios con temas variados y vitales para una vida cristiana 

victoriosa. 

El maestro Osvaldo Rebolleda es el creador de la Escuela de 

Gobierno espiritual (EGE) y ha sido reconocido con un 

Doctorado Honoris Causa en Divinidades de  

La Universidad teológica de Estados Unidos. 
Hasta hoy en día ministra de manera itinerante en Argentina 

Y hasta lo último de la tierra. 

 
rebolleda@hotmail.com 

 

www.osvaldorebolleda.com 

mailto:rebolleda@hotmail.com
http://www.osvaldorebolleda.com/


~ 87 ~ 
 

www.osvaldorebolleda.com 

        
 



~ 88 ~ 
 

     

www.osvaldorebolleda.com 

 

http://www.osvaldorebolleda.com/


~ 89 ~ 
 

      
www.osvaldorebolleda.com

 



~ 90 ~ 
 

 
www.osvaldorebolleda.com 

 

http://www.osvaldorebolleda.com/


~ 91 ~ 
 

Otros libros de Osvaldo Rebolleda 
 

 

      
                                      

 

                            
 

“Todos tenemos un 
perfume de adoración 
atrapado en nuestro 
espíritu. Reciba una 
revelación para ser 
quebrantado como 

frasco de alabastro ante 
la presencia del Rey de 

Gloria…” 

“Un libro que lo 
llevará a las 

profundidades de 
la Palabra de 

Dios, un 
verdadero 

desafío a entrar 
en las 

dimensiones del  
Espíritu” 



~ 92 ~ 
 

Un material que todo ministro 

debería tener en su biblioteca… 

            

 
 

«Todo cambio debe ser producido por Dios  

a través de los hombres y no por los hombres 

en el nombre de Dios…» 

 

www.osvaldorebolleda.com 



~ 93 ~ 
 

ww.osvaldorebolleda.com 

 
 

Libros de temas 
variados y útiles para 

el desarrollo de su 
vida espiritual, todos 
pueden ser bajados 
gratuitamente en la 

página Web del 
pastor y maestro 

Osvaldo Rebolleda 



~ 94 ~ 
 

 

 
www.osvaldorebolleda.com 

  
 



~ 95 ~ 
 

     
 

www.osvaldorebolleda.com 
 

      


