
 

0 

 

  

 



 

1 

UNA IGLESIA CON 
PARÁMETROS DE

REINO
 

 

 

OSVALDO REBOLLEDA 



 

2 

 
Este libro No fue impreso 

con anterioridad 
Ahora es publicado en 
Formato PDF para ser 

Leído o bajado en: 
                        www.osvaldorebolleda.com 

 

Provincia de La Pampa 
 

rebolleda@hotmail.com 
 

 
 

Todos los derechos de este material son reservados para el 

Señor, quién los ofrece con la generosidad que lo caracteriza 

a todos aquellos que desean capacitarse más y lo consideran 

de utilidad. 

No se permite la transformación de este libro, en cualquier 

forma o por cualquier medio, para ser publicado 

comercialmente. 

Se puede utilizar con toda libertad, para uso de la enseñanza, 

sin necesidad de hacer referencia del mismo.  

Se permite leer y compartir este libro con todos los que más 

pueda y tomar todo concepto que le sea de bendición. 

Edición general: EGE 

Revisión literaria: Autores argentinos 

Revisión solo ortográfica - IA   

Diseño de portada: EGEAD 

Todas las citas Bíblicas fueron tomadas de la Biblia versión 

Reina Valera, salvo que se indique otra versión.  



 

3 

CONTENIDO 
 

 

Introducción………………………………………………5 

 

Capítulo uno: 

Parámetros de Reino en la formación de líderes……….12 

 

Capítulo dos: 

Parámetros para las manifestaciones espirituales……..27 

 

Capítulo tres: 

Parámetros de Reino para imponer disciplina…………42 

 

Capítulo cuatro: 

Parámetros de Reino para la activación………………..57 

 

Capítulo cinco: 

Parámetros de Reino para el mover profético…………72 

 

Capítulo seis: 

Parámetros de Reino para la intercesión……………….88 

 

 



 

4 

Capítulo siete: 

Parámetros de Reino ante las fiestas judías…………..102 

 

Capítulo ocho: 

 

Parámetros de Reino para las danzas………………...116 

 

 

Del diseño a la práctica…………………………………132  

 

 

Reconocimientos………………………………………..135 

 

Sobre el autor…………………………………………...139 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

5 

INTRODUCCIÓN 
 

 

“Los entendidos resplandecerán como el resplandor del 

firmamento; y los que enseñan la justicia a la multitud, 

como las estrellas a perpetua eternidad” 

Daniel 12:3 

 

 

La Iglesia de Jesucristo no es una invención humana ni 

una organización que se adapta según las modas culturales de 

cada época. Nace en el corazón eterno de Dios, es edificada 

por Cristo y sostenida por la obra continua del Espíritu Santo. 

 

Por esta razón, cuando la Iglesia pierde sus parámetros 

de Reino y comienza a regirse por criterios meramente 

pragmáticos, emocionales o socioculturales, no solo se 

debilita su testimonio, sino que también se distorsiona su 

misión. Este cuarto manual al igual que los demás, surge 

precisamente como una respuesta apostólica, teológica y 

espiritual a esa tensión constante entre el diseño divino y las 

presiones del tiempo presente. 

 

Como doctor y maestro de la Palabra enseño al Cuerpo 

de Cristo, pero como apóstol debo velar por los pastores que 

caminan bajo mi cobertura. Para cumplir correctamente con 

esa responsabilidad, procuro dar respuesta a cada situación 

particular que pueda presentarse en la obra. Mi tarea no es 

controlar a mis amados consiervos, sino supervisar, 



 

6 

direccionar, aconsejar y proveer lineamientos claros para una 

labor ministerial efectiva. 

 

Dichos lineamientos deben ser apostólicos y 

proféticos, fundamentados en la máxima expresión del Reino 

y conservando, en todo momento, la dinámica del Nuevo 

Pacto. Esta tarea tiene un alto impacto en el avance 

ministerial y, por lógica, en la salud de las congregaciones. 

En la búsqueda de servir con excelencia a mis amados 

pastores y a sus equipos de trabajo, nació esta serie de 

manuales, concebidos para ofrecer respuestas claras frente a 

los desafíos actuales de la Iglesia. 

 

Vivimos días de profundos cambios culturales, 

aceleración tecnológica, confusión moral y relativización de 

la verdad. En este contexto, muchos ministros enfrentan 

desafíos para los cuales no siempre han sido preparados 

adecuadamente. Las preguntas ya no son únicamente 

doctrinales, sino también prácticas, éticas y pastorales. 

 

Estos manuales contienen respuestas doctrinales, así 

como formas correctas de trabajo y de expresión ministerial. 

En ellos detallo la importancia de la preparación personal, 

ministerial, matrimonial y familiar. Abordo los cuidados 

necesarios para una enseñanza sana, una liturgia equilibrada, 

un discipulado efectivo y un gobierno pastoral libre de 

manipulación. Asimismo, enseño acerca de 

responsabilidades, derechos y deberes, y desarrollo cómo es 

posible mantener la santidad sin legalismo y la legalidad del 

Reino sin concesiones. 



 

7 

Fundamento bíblicamente lo que considero un 

desarrollo saludable de las actividades ministeriales bajo 

parámetros de Reino, sin religiosidad. Advierto sobre la 

necesidad de evaluar el avance de la obra contemplando cada 

situación a la luz de la gracia, sin diluir la verdad. Frente al 

escenario actual, la Iglesia no puede darse el lujo de 

improvisar; necesita fundamentos claros, criterios bíblicos 

firmes y una misma línea espiritual que honre el Reino de 

Dios. 

 

Este cuarto manual está dirigido a pastores y 

matrimonios pastorales que caminan bajo mi cobertura 

apostólica. Sugiero que otros pastores que tengan acceso a 

este material consulten previamente con sus autoridades 

espirituales. Entiendo que la forma de trabajo que 

personalmente considero correcta puede ser percibida de 

manera diferente por algunos amados consiervos. Respeto 

esa diversidad y aclaro, con temor reverente, que bajo ningún 

punto de vista pretendo generar controversias entre mis 

colegas. 

 

Concibo la cobertura espiritual no como un sistema de 

control, sino como un diseño de paternidad espiritual, 

alineamiento doctrinal y cuidado ministerial. Así como en la 

Escritura vemos que los obreros no ministraban de manera 

aislada, sino en comunión, sujeción y mutua edificación, creo 

firmemente que una Iglesia saludable necesita parámetros 

compartidos que preserven la unidad del Espíritu en el 

vínculo de la paz. El apóstol Pablo exhorta a que todos 

hablemos una misma cosa, que no haya divisiones entre 



 

8 

nosotros y que estemos perfectamente unidos en una misma 

mente y en un mismo parecer (1 Corintios 1:10). 

 

Comprendo que esta visión puede parecer una utopía 

si observamos a la Iglesia de manera global. Sin embargo, 

quienes trabajamos en unidad espiritual y reconocemos 

autoridades asignadas tenemos la responsabilidad de unificar 

criterios y avanzar gestionando la fe bajo lineamientos 

apostólicos comunes. 

 

Hablar de parámetros de Reino o de lineamientos 

apostólicos no implica una uniformidad rígida ni la anulación 

de la diversidad ministerial, sino una búsqueda fiel de los 

diseños divinos. El Reino de Dios posee principios 

inmutables, aunque se manifieste en contextos diversos. 

Jesús mismo enseñó que el Reino es justicia, paz y gozo en 

el Espíritu Santo (Romanos 14:17), y que debemos buscarlo 

por sobre todas las cosas (Mateo 6:33). Sin duda, esto 

establece el marco espiritual desde el cual deben ordenarse 

todas las prácticas de la Iglesia. Cuando dichos parámetros se 

pierden, la Iglesia corre el riesgo de reaccionar según la 

presión social o las demandas emocionales, en lugar de 

responder con discernimiento espiritual y sabiduría bíblica. 

 

A lo largo de este nuevo manual se abordarán temas 

sensibles, complejos y, en muchos casos, controversiales. No 

se hará desde una postura defensiva ni desde la condenación, 

sino desde mi responsabilidad apostólica de ministrar a los 

pastores, quienes a su vez deben ejercer con fidelidad la 

digna tarea de cuidar el rebaño del Señor. Todos deseamos 



 

9 

servir al Rey con excelencia y, por tal motivo, asumimos este 

desafío con dedicación y cuidado. 

 

Las Escrituras nos recuerdan que los pastores deben 

velar por las almas como quienes han de dar cuenta (Hebreos 

13:17). Esta conciencia imprime un santo temor en el 

ejercicio ministerial y nos obliga a revisar no solo lo que 

hacemos, sino también por qué y cómo lo hacemos. Cada 

práctica pastoral debe ser evaluada a la luz de la Palabra, la 

naturaleza del Reino y el carácter de Cristo. 

 

 Comprender los parámetros en la formación de líderes, 

activación de dones espirituales, manipulación, disciplina, 

intercesión, disciplina motivos y realidades, el mover 

profético y los actos proféticos, la intercesión y la guerra 

espiritual, las fiestas judías y las danzas en la Iglesia, etc. 

Pueden ser temas que merecen una respuesta sólida y bajo 

una clara mentalidad de Reino. Cuando estos temas se 

administran sin enseñanza, sin discernimiento o sin orden, 

pierden su poder formativo y pueden convertirse en meras 

formalidades o, peor aún, en espacios de ignorancia 

espiritual. 

 

Asimismo, la Iglesia enfrenta hoy algunas 

problemáticas humanas muy complejas que deben ser 

tratadas. El silencio pastoral frente a estos temas no es 

neutralidad, sino omisión. Sin embargo, la intervención de la 

Iglesia debe ser sabia, bíblica y responsable, evitando tanto 

la intromisión indebida como la indiferencia. La Escritura 

enseña que hay tiempo de sanar, tiempo de corregir y tiempo 



 

10 

de acompañar, y que el siervo del Señor no debe ser 

contencioso, sino amable para con todos, apto para enseñar y 

sufrido (2 Timoteo 2:24). 

 

Este cuarto manual tampoco pretende reemplazar la 

guía del Espíritu Santo ni suplantar la relación personal de 

cada pastor con Dios. Por el contrario, busca servir como una 

herramienta de alineamiento, reflexión y formación que 

ayude a establecer criterios comunes sin apagar la 

sensibilidad espiritual. El Espíritu y la Palabra nunca se 

contradicen: allí donde la Palabra establece límites, el 

Espíritu trae vida; y donde el Espíritu se mueve con poder, 

siempre honra la verdad revelada. 

 

La autoridad pastoral, cuando es sana, no se impone: 

se reconoce. No manipula, sino que sirve; no controla, sino 

que edifica. Jesús enseñó que el mayor en el Reino es el que 

sirve, y que los líderes no deben enseñorearse del rebaño, 

sino ser ejemplos. Desde esta perspectiva, el liderazgo que 

promuevo en este manual es un liderazgo con autoridad 

espiritual, con unción genuina y con un profundo respeto por 

la dignidad de las personas. 

 

Finalmente, este cuarto manual es también una 

exhortación: un llamado a volver a los fundamentos, a 

conservar una misma línea de enseñanza, a honrar la 

cobertura espiritual atendiendo diligentemente su consejo y a 

edificar congregaciones que reflejen el carácter del Reino en 

medio de un mundo confundido. No se trata de conservar 

tradiciones vacías, sino de preservar la verdad viva del 



 

11 

Evangelio. Como escribió el apóstol Pablo, nadie puede 

poner otro fundamento que el que está puesto, el cual es 

Jesucristo. Sobre ese fundamento edificamos con temor, con 

amor y con fidelidad. 

 

Que las páginas de cada uno de estos manuales sean 

leídas con espíritu humilde, corazón enseñable y disposición 

al ajuste. Que no sean solo un compendio de respuestas, sino 

instrumentos para formar ministros firmes, sensibles al 

Espíritu y comprometidos con el Reino. Y que, en todo acto 

de servicio, Cristo sea glorificado por Su Iglesia, ahora y 

hasta el día de Su venida. 

 

 

                                    
                                                   Osvaldo Rebolleda 

          

 

 

 

 

 

 

 

  



 

12 

Capítulo uno 

 

 

PARÁMETROS DE REINO EN  

LA FORMACIÓN DE LÍDERES 
 

 

“Lo que has oído de mí ante muchos testigos, esto encarga 

a hombres fieles que sean idóneos para enseñar también a 

otros.” 

2 Timoteo 2:2 

 

 

Formar líderes para la Iglesia del Señor no es una tarea 

secundaria ni un asunto meramente organizacional; es una 

responsabilidad espiritual de primer orden que afecta 

directamente la salud, la madurez y la proyección del Cuerpo 

de Cristo. Allí donde la formación de líderes es superficial, 

pragmática o carente de discernimiento espiritual, la Iglesia 

inevitablemente sufre desgaste, conflictos internos y una 

pérdida progresiva de visión. Por el contrario, cuando los 

pastores comprenden que el liderazgo se forma bajo 

parámetros de Reino, la Iglesia experimenta estabilidad, 

crecimiento sano y multiplicación genuina. 

 

El liderazgo en el Reino de Dios no surge por accidente 

ni por simple buena voluntad. Es el resultado de un proceso 



 

13 

intencional de discipulado que busca el perfeccionamiento 

del creyente conforme al diseño de Dios. El apóstol Pablo 

afirma que Cristo mismo estableció dones ministeriales “a 

fin de perfeccionar a los santos para la obra del ministerio, 

para la edificación del cuerpo de Cristo” (Efesios 4:12). El 

verbo perfeccionar no alude a una mejora superficial, sino a 

un ajuste profundo, a una preparación integral que involucra 

carácter, doctrina, vida espiritual y práctica ministerial. 

 

Por esta razón, el liderazgo espiritual no puede 

construirse sobre modelos empresariales, técnicas de 

Coaching o esquemas de éxito secular. La Iglesia no es una 

empresa, es un organismo vivo, espiritual y redimido por la 

sangre de Cristo. Cuando se importan métodos ajenos al 

Reino, se corre el riesgo de producir líderes eficientes en 

tareas, pero vacíos en vida espiritual; activos en funciones, 

pero inmaduros en carácter.  

 

Pablo, al escribir a Tito, no le pidió que levantara 

administradores carismáticos ni estrategas organizacionales, 

sino hombres con una vida irreprochable, sobrios, prudentes, 

justos, santos y dueños de sí mismos, retenedores de la 

palabra fiel tal como ha sido enseñada (Tito 1:5 al 9). La base 

del liderazgo espiritual siempre es bíblica y nunca 

circunstancial. 

 

El énfasis del Reino está puesto en el ser antes que en 

el hacer. Dios no forma líderes a partir de habilidades 

visibles, sino a partir de corazones transformados. El Señor 

mira lo que el hombre suele descuidar. Mientras el ser 



 

14 

humano observa la apariencia externa, Dios examina el 

corazón (1 Samuel 16:7).  

 

Por eso, uno de los errores más frecuentes en la 

formación de líderes es priorizar dones, talentos o 

disponibilidad, sin discernir el carácter ni el proceso interior 

de la persona. El liderazgo que no se edifica sobre una vida 

regenerada y rendida a Cristo, tarde o temprano se puede 

convertir en una fuente de problemas. 

 

Formar líderes bajo parámetros de Reino implica 

aprender a ver como Dios ve, discerniendo el llamado, las 

capacidades y la gracia depositada en cada hermano. No 

todos están llamados a liderar de la misma manera ni en el 

mismo nivel de gobierno espiritual. El pastor que forma 

líderes debe hacerlo con sensibilidad espiritual, entendiendo 

que el Espíritu Santo reparte dones como Él quiere (1 

Corintios 12:11) y que el llamado no se impone, se confirma. 

La formación saludable acompaña el llamado, no lo fabrica 

artificialmente. 

 

Es fundamental también ayudar a los creyentes a 

comprender que el liderazgo en la Iglesia no es un espacio de 

protagonismo ni un trabajo voluntario mejorado, sino un 

llamado ministerial que se conecta directamente con la 

misión de Dios. Jesús fue claro al enseñar que el mayor en el 

Reino es el que sirve (Mateo 20:26 al 28). El liderazgo 

cristiano no se define por la posición que se ocupa, sino por 

la disposición a entregar la vida en favor de otros. Cuando 

esta verdad no se enseña con claridad, el liderazgo se 



 

15 

convierte en una plataforma de afirmación personal y no en 

un instrumento de edificación. 

 

Dentro de este marco, es imprescindible establecer una 

distinción sana y bíblica entre el liderazgo de áreas y el 

liderazgo de la Iglesia. No todo el que lidera un área 

específica de servicio es, por ello, un líder de gobierno 

espiritual de la congregación.  

 

El Nuevo Testamento enseña que el gobierno de la 

Iglesia está vinculado a ministros con llamado y dones de 

ascensión, apóstoles, profetas, evangelistas, pastores y 

maestros, así como a ancianos o presbíteros establecidos con 

madurez espiritual y testimonio probado (Efesios 4:11; 

Hechos 14:23; Tito 1:5). 

 

Los líderes de áreas cumplen una función valiosa y 

necesaria: lideran equipos, coordinan tareas, ejercen 

autoridad funcional sobre un grupo determinado. Sin 

embargo, su autoridad está delimitada al ámbito de servicio 

que se les ha confiado. Cuando esta diferencia no se enseña 

con claridad, se generan confusiones peligrosas.  

 

Algunos líderes de áreas comienzan a atribuirse 

derechos de influencia espiritual o de gobierno que no les 

corresponden, afectando la unidad, la cobertura pastoral y el 

orden del Reino. Por eso, formar líderes también implica 

enseñar límites, sujeción y comprensión del diseño de 

autoridad establecido por Dios. 

 



 

16 

Un liderazgo sano entiende que toda autoridad en la 

Iglesia es delegada y nunca autónoma. Nadie se representa a 

sí mismo; todos sirven bajo una cobertura espiritual. El 

apóstol Pedro exhorta a los ancianos a pastorear no como 

teniendo señorío sobre los que están a su cuidado, sino siendo 

ejemplos del rebaño (1 Pedro 5:2 y 3). Este principio se 

extiende a todo tipo de liderazgo. La autoridad en el Reino 

no se impone, se reconoce por el fruto y por la vida. 

 

Cuando los pastores asumen la formación de líderes 

como un proceso espiritual y no como una necesidad 

estructural, comienzan a invertir tiempo, vida y ejemplo. 

Jesús no formó líderes desde la distancia; caminó con ellos, 

los enseñó, los corrigió, los expuso a la práctica y los 

acompañó en sus errores. El discipulado fue relacional, 

intencional y progresivo. De la misma manera, la formación 

de líderes hoy requiere mentoría uno a uno, cercanía pastoral 

y una transmisión de mentalidad de Reino que no se logra 

solo desde el púlpito. 

 

Esta mentalidad de Reino es esencial en el contexto del 

Nuevo Pacto. No se trata solo de enseñar contenidos bíblicos, 

sino de formar una cosmovisión espiritual donde Cristo es 

Señor de todas las áreas de la vida. El liderazgo que 

fragmenta su fe, limitándola a lo espiritual-religioso, no 

puede representar fielmente el Reino de Dios. El Reino se 

manifiesta en el trabajo, en el estudio, en la familia, en las 

finanzas y en la vida cotidiana. Jesús no es Señor de una parte 

de la vida, sino de toda la vida. 

 



 

17 

Por ello, formar líderes implica también erradicar la 

mentalidad secular que separa lo sagrado de lo cotidiano. 

Pablo declara que todo lo que hagamos debe hacerse para la 

gloria de Dios (1 Corintios 10:31). Los líderes del Reino dan 

testimonio no solo por lo que enseñan, sino por cómo viven. 

Su coherencia es su credencial más poderosa. Una Iglesia no 

necesita más líderes visibles, sino líderes íntegros. 

 

La formación de líderes bajo parámetros de Reino es, 

en esencia, un acto de fe pastoral. Implica delegar, ceder 

espacios, permitir que otros crezcan, aun cuando eso desafíe 

la comodidad o el control. Moisés tuvo que aprender que el 

pueblo no podía depender solo de él (Éxodo 18). Jesús 

mismo confió su obra a hombres imperfectos, pero 

dispuestos. La Iglesia que no delega, se estanca; la Iglesia que 

no forma, se debilita. 

 

Aquí comienza el verdadero desafío pastoral: formar 

líderes que no busquen ser servidos, sino servir; que no 

aspiren a posiciones, sino a fidelidad; que no reproduzcan 

modelos humanos, sino la vida de Cristo en ellos. Este es el 

llamado magisterial de los pastores en este tiempo: edificar 

líderes de Reino para una Iglesia madura, ordenada y llena de 

la gloria de Dios. 

 

Por otra parte, la formación de líderes en el Reino de 

Dios nunca ocurre de manera espontánea ni improvisada. 

Requiere intención pastoral, discernimiento espiritual y una 

inversión consciente de tiempo y vida. Jesús no llamó 

multitudes para hacerlas líderes; eligió a unos pocos para 



 

18 

caminar con ellos de cerca. “Y estableció a doce, para que 

estuviesen con él, y para enviarlos a predicar” (Marcos 

3:14). El orden del texto no es casual: primero estar con Él, 

luego hacer para Él. Todo liderazgo que invierte ese orden 

termina siendo activismo sin sustancia espiritual. 

 

Por esta razón, el pastor formador debe aprender a 

identificar personas con potencial espiritual, no 

necesariamente con visibilidad inmediata. El potencial de 

Reino se discierne en la disposición del corazón, en la 

fidelidad en lo pequeño, en la capacidad de recibir corrección 

y en el hambre por crecer espiritualmente. Jesús enseñó que 

el que es fiel en lo poco, también lo será en lo mucho (Lucas 

16:10). La formación de líderes comienza allí, en lo 

cotidiano, en la constancia silenciosa que no busca aplausos. 

 

Identificar implica observar, orar y escuchar al Espíritu 

Santo. Pero identificar no es suficiente; es necesario invertir. 

La mentoría uno a uno es una herramienta poderosa en la 

formación de líderes del Reino. Pablo no solo enseñó 

públicamente, también transmitió su vida a hombres como 

Timoteo y Tito. “Lo que has oído de mí ante muchos 

testigos, esto encarga a hombres fieles que sean idóneos 

para enseñar también a otros” (2 Timoteo 2:2). Aquí se 

revela un principio clave del Reino: la transmisión de una 

mentalidad, no solo de información. 

 

Esa mentalidad debe estar alineada con el Nuevo Pacto 

y con una comprensión integral del Reino de Dios. Uno de 

los desafíos más grandes en la formación de líderes hoy es la 



 

19 

persistencia de una mentalidad secular fragmentada, que 

separa la fe de la vida diaria. Muchos creyentes sirven con 

compromiso en la iglesia, pero viven bajo principios 

totalmente ajenos al Reino en su trabajo, en sus decisiones 

financieras o en su vida familiar. Esta dicotomía debilita el 

testimonio y produce líderes incongruentes. 

 

El pastor formador debe confrontar amorosamente esta 

fragmentación, ayudando a sus discípulos a entender que 

todo pertenece al Reino. Pablo declara que hemos sido 

trasladados al Reino del Hijo de su amor (Colosenses 1:13). 

No entramos al Reino por partes; entramos con toda nuestra 

vida. El liderazgo del Reino no se activa solo cuando se toma 

un micrófono o se coordina un equipo; se manifiesta en la 

manera de vivir, de hablar, de resolver conflictos y de 

administrar los recursos. 

 

Cuando los líderes comprenden esta conciencia 

integral, su liderazgo se vuelve auténtico. Ya no representan 

un rol, sino una vida rendida a Cristo. Esto los convierte en 

referentes espirituales más allá de su función. La Iglesia 

necesita líderes que enseñen con palabras, pero que 

confirmen su enseñanza con hechos. Jesús advirtió que el 

verdadero árbol se conoce por su fruto (Mateo 7:16). El fruto 

visible es siempre consecuencia de una raíz sana. 

 

Dentro del proceso formativo, es imprescindible crear 

oportunidades prácticas para servir y liderar. El discipulado 

sin práctica produce oyentes, no hacedores. Santiago exhorta 

a no engañarnos a nosotros mismos siendo solo oidores de la 



 

20 

palabra (Santiago 1:22). Delegar responsabilidades es parte 

del diseño de Dios para el crecimiento del liderazgo. No se 

trata de abandonar, sino de acompañar. Delegar no es perder 

autoridad, es multiplicarla. 

 

Muchos pastores enfrentan el temor de delegar por 

miedo a errores, conflictos o pérdida de control. Sin embargo, 

el Reino se edifica confiando procesos. Jesús envió a sus 

discípulos aun sabiendo que todavía no habían recibido la 

regeneración y que obviamente no lo entendían todo (Lucas 

9:1 al 6). La formación madura acepta el riesgo del 

aprendizaje, corrige con amor y enseña desde la experiencia. 

Un liderazgo que nunca se equivoca es un liderazgo que 

nunca hace nada. 

 

Ahora bien, delegar sin enseñar es irresponsable. Por 

eso, la capacitación y la enseñanza sistemática son 

fundamentales. Los pastores no pueden asumir que sus 

discípulos saben o comprenden correctamente los principios 

bíblicos. Pablo exhortó a Timoteo a ocuparse en la lectura, la 

exhortación y la enseñanza (1 Timoteo 4:13). La formación 

de líderes requiere instrucción clara, repetida y bien 

fundamentada, especialmente en lo relacionado con el Nuevo 

Pacto y la correcta interpretación de las Escrituras. 

 

Uno de los errores más comunes es mezclar pactos, 

aplicando principios del Antiguo Pacto fuera de su contexto 

redentivo, generando cargas, confusión o legalismo. El líder 

de Reino debe tener un panorama bíblico claro, cristocéntrico 

y neotestamentario. Jesús es el cumplimiento de la Ley, y 



 

21 

toda enseñanza debe conducir a Él. Cuando la doctrina es 

sana, el liderazgo es estable; cuando la doctrina es confusa, 

el liderazgo se debilita. 

 

Otro elemento esencial en la formación de líderes es la 

rendición de cuentas. El Reino no se edifica sobre la 

independencia espiritual, sino sobre la interdependencia del 

cuerpo de Cristo. Pablo enseña que Dios ordenó el cuerpo de 

tal manera que no haya división, sino que los miembros se 

cuiden unos a otros (1 Corintios 12:25). La rendición de 

cuentas no es control, es cuidado; no es vigilancia, es 

protección espiritual. 

 

Crear espacios seguros para la confesión, la 

exhortación y la edificación mutua fortalece la transparencia 

y la unidad. Santiago exhorta a confesar las ofensas unos a 

otros y a orar unos por otros para ser sanados (Santiago 

5:16). Un líder que no rinde cuentas tarde o temprano se aísla, 

y el aislamiento es terreno fértil para la caída. La formación 

sana enseña a caminar en la luz, no a aparentar perfección. 

 

El pastor formador debe modelar esta cultura con su 

propio ejemplo. No puede exigir apertura si vive cerrado, ni 

pedir sujeción si no se somete. El liderazgo se reproduce por 

imitación más que por instrucción. Pablo podía decir con 

autoridad: “Sed imitadores de mí, así como yo de Cristo” (1 

Corintios 11:1). Esta declaración solo es posible cuando hay 

coherencia entre lo que se enseña y lo que se vive. 

 



 

22 

Finalmente, el proceso formativo debe incluir 

feedback constante, honesto y edificante. La corrección es 

parte del amor pastoral. Hebreos enseña que el Señor al que 

ama disciplina (Hebreos 12:6). Corregir no es rechazar; es 

afirmar el valor del discípulo y su potencial. El feedback 

saludable no humilla, sino que orienta; no desanima, sino que 

impulsa al crecimiento. 

 

Un liderazgo que aprende a recibir corrección se 

vuelve enseñable. Y un liderazgo enseñable está en 

condiciones de seguir creciendo y formando a otros. Este es 

el corazón del Reino: vidas en proceso, guiadas por pastores 

que forman con paciencia, verdad y amor. 

 

Además, la eficacia en la formación de líderes no 

depende únicamente de métodos, estructuras o programas, 

sino de la actitud espiritual del pastor que forma. El liderazgo 

que edifica a otros nace de un corazón transformado por 

Cristo y rendido a su señorío. Sin esta base interior, todo 

esfuerzo formativo se vuelve mecánico, y el proceso pierde 

su dimensión espiritual. Por eso, la formación de líderes bajo 

parámetros de Reino comienza siempre en el corazón del 

formador. 

 

La humildad es la primera y más indispensable virtud 

del líder que forma a otros. Reconocer que no se lo sabe todo, 

que siempre hay espacio para aprender y que Dios puede 

hablar a través de otros, incluso de aquellos a quienes se está 

formando, es una señal de madurez espiritual. El apóstol 

Pedro exhorta a revestirse de humildad unos con otros, 



 

23 

porque Dios resiste a los soberbios y da gracia a los humildes 

(1 Pedro 5:5). Un pastor soberbio puede producir seguidores, 

pero nunca discípulos saludables. 

 

La humildad permite crear un ambiente donde el 

aprendizaje es continuo y la corrección es bienvenida. 

Cuando los discípulos perciben que su pastor también está en 

proceso, se sienten habilitados a crecer sin temor. El 

liderazgo del Reino no se presenta como un modelo 

inalcanzable, sino como una vida rendida que invita a otros a 

caminar el mismo camino. Jesús, siendo Señor, lavó los pies 

de sus discípulos, enseñando que la autoridad en el Reino se 

expresa a través del servicio (Juan 13:14 y 15). 

 

Junto con la humildad, la intencionalidad es una 

actitud clave en la formación de líderes. Nada 

verdaderamente valioso en el Reino sucede por casualidad. 

La formación espiritual requiere planificación pastoral, 

tiempos asignados, objetivos claros y acompañamiento 

constante. Pablo exhortó a Timoteo a ocuparse de estas cosas, 

a permanecer en ellas, para que su aprovechamiento fuera 

manifiesto a todos (1 Timoteo 4:15). La intencionalidad 

distingue al pastor que espera resultados del pastor que 

siembra con visión. 

 

Formar líderes implica decidir conscientemente 

invertir tiempo en personas, aun cuando eso signifique menos 

tiempo en otras actividades. Jesús eligió concentrarse en 

doce, sabiendo que a través de ellos alcanzaría a las 

multitudes. La formación de líderes es una obra a largo plazo; 



 

24 

sus frutos no siempre son inmediatos, pero son profundos y 

duraderos. El pastor que comprende esto no se desespera por 

resultados rápidos, sino que confía en el proceso de Dios. 

 

La paciencia es otra virtud indispensable del líder 

formador. El crecimiento espiritual no es uniforme ni lineal. 

Cada discípulo avanza a su propio ritmo, conforme a su 

historia, su madurez y la obra del Espíritu Santo en su vida. 

Pretender formar clones ministeriales es desconocer la 

riqueza del diseño de Dios. Pablo enseña que hay diversidad 

de dones, ministerios y operaciones, pero el mismo Espíritu, 

el mismo Señor y el mismo Dios (1 Corintios 12:4 al 6). La 

diversidad no debilita al Cuerpo, lo enriquece. 

 

El formador de líderes celebra las diferencias sin celos 

ni egoísmos. No busca reproducirse a sí mismo, sino ayudar 

a cada discípulo a desarrollar las capacidades que Dios le 

otorgó. El liderazgo inseguro compite; el liderazgo sano 

acompaña. Juan el Bautista pudo decir con libertad: “Es 

necesario que él crezca, pero que yo mengüe” (Juan 3:30). 

Esta declaración resume el corazón del líder de Reino: vivir 

para que Cristo sea formado en otros. 

 

La multiplicación es la evidencia de una formación 

saludable. El Reino de Dios crece por reproducción 

espiritual, no por acumulación de funciones. Jesús estableció 

un principio inalterable cuando dijo: “En esto es glorificado 

mi Padre, en que llevéis mucho fruto” (Juan 15:8). El fruto 

que permanece es aquel que produce vida en otros. Por eso, 

formar líderes implica enseñar una mentalidad 



 

25 

multiplicadora, donde cada discípulo entiende que ha sido 

llamado a transmitir lo recibido. 

 

Esta mentalidad transforma la dinámica de la Iglesia. 

Los líderes dejan de ser consumidores de enseñanza para 

convertirse en dadores de vida. Pablo exhorta a los creyentes 

a madurar de tal manera que ya no necesiten leche, sino 

alimento sólido (Hebreos 5:12 al 14). La Iglesia que vive 

bajo parámetros de Reino no gira en torno a unos pocos que 

hacen todo, sino que funciona como un cuerpo donde cada 

miembro aporta conforme a la gracia recibida. 

 

La multiplicación también protege a la Iglesia del 

estancamiento y del personalismo. Cuando todo depende de 

una sola persona, el crecimiento se limita y el desgaste es 

inevitable. En cambio, cuando los pastores forman y levantan 

líderes, el ministerio se expande sin perder profundidad 

espiritual. Moisés comprendió esto cuando aceptó el consejo 

de Jetro y delegó responsabilidades, preservando su vida y 

fortaleciendo al pueblo (Éxodo 18:17 al 23). 

 

Llegados a este punto, es necesario exhortar 

pastoralmente a los ministros que asumen este llamado con 

temor de Dios. Formar líderes bajo parámetros de Reino es 

una tarea sagrada. No se trata de llenar espacios, sino de 

edificar vidas; no de ocupar funciones, sino de establecer 

fundamentos espirituales sólidos. El pastor que forma líderes 

participa activamente en la obra eterna de Dios, dejando un 

legado que trasciende su propio ministerio. 

 



 

26 

Este tiempo demanda pastores con visión, 

discernimiento y valentía espiritual. La Iglesia necesita 

líderes con carácter, doctrina sana y una vida coherente con 

el mensaje que proclaman. No basta con saber hacer; es 

imprescindible saber ser en Cristo. La formación de líderes 

es, en última instancia, una obra del Espíritu Santo, pero Dios 

elige hacerlo a través de pastores fieles que se disponen a 

enseñar, acompañar, corregir y amar. 

 

Que este llamado renueve la pasión pastoral por el 

discipulado profundo, por la enseñanza fiel y por la 

edificación del Cuerpo de Cristo conforme a los parámetros 

del Reino. Que el Señor levante líderes que no busquen su 

propia gloria, sino la gloria de Aquel que los llamó de las 

tinieblas a su luz admirable (1 Pedro 2:9).  

 

“Así que ya no sois extranjeros ni advenedizos, sino 

conciudadanos de los santos, y miembros de la familia de 

Dios, edificados sobre el fundamento de los apóstoles y 

profetas, siendo la principal piedra del ángulo Jesucristo 

mismo, en quien todo el edificio, bien coordinado, va 

creciendo para ser un templo santo en el Señor; en quien 

vosotros también sois juntamente edificados para morada 

de Dios en el Espíritu.” 

Efesios 2:19 al 22 

 

 

 

  



 

27 

Capítulo dos 

 

 

PARÁMETROS PARA LAS  

MANIFESTACIONES ESPÍRITUALES 
 

 

“Enséñame a hacer tu voluntad, 

porque tú eres mi Dios. 

Que tu buen Espíritu me guíe 

por un terreno firme.” 

Salmo 143:10 

 

 

La Iglesia de Jesucristo ha sido llamada a vivir y 

manifestar una fe que no se reduce a conceptos intelectuales 

ni a estructuras meramente organizacionales, sino que brota 

de una relación viva con Dios por medio del Espíritu Santo. 

Desde el inicio del testimonio neotestamentario, la 

experiencia cristiana aparece inseparablemente unida a la 

obra activa, dinámica y sobrenatural del Espíritu.  

 

Negar esta realidad no solo empobrece la vida 

espiritual de la Iglesia, sino que la aleja del modelo original 

establecido por Cristo y confirmado por los apóstoles. Sin 

embargo, aceptar esta verdad tampoco nos autoriza a abrazar 

toda manifestación sin discernimiento, ni a confundir la obra 



 

28 

genuina de Dios con expresiones producidas por la carne, la 

sugestión emocional o la manipulación espiritual. 

 

Jesús mismo dejó en claro que su ministerio terrenal 

fue ejercido en total dependencia del Espíritu Santo. El 

Evangelio declara que fue ungido por el Espíritu para 

anunciar buenas nuevas, sanar a los quebrantados de corazón, 

dar vista a los ciegos y liberar a los oprimidos. Esta unción 

no fue un evento aislado, sino la expresión constante de una 

vida rendida plenamente a la voluntad del Padre.  

 

Cuando el Señor afirma que el Hijo no puede hacer 

nada por sí mismo, sino lo que ve hacer al Padre, establece 

un principio fundamental para toda manifestación espiritual 

auténtica: el origen nunca está en el deseo humano, sino en 

la iniciativa divina. Allí donde la Iglesia intenta producir lo 

que solo Dios puede generar, se cruza una frontera peligrosa 

que termina afectando la salud espiritual del cuerpo de Cristo. 

 

El testimonio apostólico confirma que la vida de la 

Iglesia primitiva estuvo marcada por manifestaciones 

visibles del Espíritu Santo. Lenguas, profecías, sanidades, 

milagros y discernimiento espiritual no eran fenómenos 

excepcionales, sino parte de la normalidad de una comunidad 

que vivía en comunión con Dios.  

 

El libro de los Hechos no presenta estos 

acontecimientos como espectáculos, sino como respuestas 

soberanas del Espíritu a contextos concretos de necesidad, 

expansión misionera, edificación de la Iglesia y glorificación 



 

29 

de Cristo. En ningún caso se observa una búsqueda obsesiva 

de experiencias, sino una obediencia continua que permitía al 

Espíritu manifestarse según su voluntad. 

 

El apóstol Pablo, al escribir a la iglesia de Corinto, no 

niega la validez de los dones espirituales, aun cuando esa 

congregación enfrentaba graves problemas de desorden, 

inmadurez y carnalidad. Por el contrario, afirma con claridad 

que no quiere que los creyentes ignoren acerca de los dones 

espirituales, estableciendo así que la ignorancia espiritual no 

es una forma de prudencia, sino una puerta abierta al error (1 

Corintios 12:1).  

 

Al mismo tiempo, el apóstol dedica capítulos enteros a 

corregir abusos, desvíos y motivaciones incorrectas, dejando 

en evidencia que la presencia de dones no equivale 

automáticamente a madurez espiritual. Esta distinción es 

esencial para la Iglesia de todos los tiempos: los dones son 

reales, necesarios y bíblicos, pero deben operar bajo el 

gobierno del carácter de Cristo y el orden del Espíritu Santo. 

 

Uno de los mayores peligros en torno a las 

manifestaciones espirituales es el subjetivismo. Cuando la 

experiencia personal se convierte en el criterio supremo de 

verdad, la Iglesia corre el riesgo de reemplazar la revelación 

bíblica por sensaciones, impulsos o emociones 

momentáneas.  

 

La Escritura enseña que el corazón humano es 

engañoso, y por ello toda experiencia espiritual debe ser 



 

30 

examinada a la luz de la Palabra y del testimonio del Espíritu 

que glorifica a Cristo. El Espíritu Santo nunca se manifiesta 

para exaltarse a sí mismo ni para colocar al ser humano en el 

centro, sino para revelar a Jesús, afirmar Su señorío y edificar 

Su cuerpo. 

 

Asimismo, no puede ignorarse que en ciertos contextos 

las manifestaciones espirituales han sido utilizadas para 

manipular ambientes, ejercer presión emocional o construir 

narrativas exageradas que distorsionan la verdad. ¡La Iglesia 

no necesita tal cosa!  

 

Cuando se testifica que ocurrió más de lo que 

realmente ocurrió, no se honra a Dios, sino que se debilita la 

credibilidad espiritual de la Iglesia. La Escritura exhorta a 

hablar verdad cada uno con su prójimo, y este principio 

también se aplica al ámbito de lo sobrenatural. Dios no 

necesita exageraciones para ser glorificado, ni adornos 

humanos para validar su poder. La verdad sencilla y sobria 

es suficiente cuando Él obra genuinamente. 

 

En el otro extremo, la reacción de rechazo absoluto a 

toda manifestación espiritual ha producido una Iglesia 

racionalizada, temerosa del error, pero empobrecida en vida 

espiritual. Cuando se etiqueta como carnal o diabólico todo 

aquello que desafía la lógica humana, se termina negando una 

dimensión esencial del Evangelio.  

 

El mismo Jesús fue acusado de actuar por el poder de 

Beelzebú cuando liberaba a los oprimidos, y advirtió con 



 

31 

solemnidad sobre el peligro de atribuir al enemigo la obra del 

Espíritu Santo. Este pasaje no debe usarse para justificar 

excesos, pero sí para recordar que oponerse sistemáticamente 

a la acción del Espíritu también es una forma de 

desobediencia y en algunos casos de blasfemia. 

 

La Iglesia está llamada a caminar por una senda más 

elevada, donde la fe no se apaga por temor al error, ni se 

desborda por falta de discernimiento. El Espíritu Santo es un 

Espíritu de poder, pero también de dominio propio. Allí 

donde Él gobierna, hay vida, libertad y edificación, pero 

también orden, reverencia y claridad espiritual. El verdadero 

mover del Espíritu no genera confusión ni dependencia 

enfermiza de experiencias, sino transformación progresiva 

del carácter y una mayor conformidad a Cristo. 

 

Para los pastores y líderes espirituales, este tema 

adquiere una responsabilidad aún mayor. Gobernar 

espiritualmente una congregación no implica producir 

manifestaciones, sino discernirlas, acompañarlas y, cuando 

sea necesario, corregirlas con amor y verdad. El pastor no es 

dueño del mover del Espíritu, pero sí es custodio del 

ambiente espiritual.  

 

Su llamado es crear un espacio donde Dios pueda obrar 

libremente, sin presiones humanas, sin manipulaciones y sin 

temores infundados. Esto exige una vida personal 

profundamente arraigada en la comunión con Dios, un 

conocimiento sólido de la Palabra y una sensibilidad 

espiritual cultivada en el temor reverente del Señor. 



 

32 

La Iglesia del Reino no puede darse el lujo de ignorar 

los dones espirituales, porque hacerlo sería renunciar a una 

dimensión esencial de su identidad. Pero tampoco puede 

permitirse trivializarlos o utilizarlos como instrumentos de 

validación humana. Los dones no son trofeos espirituales ni 

marcas de superioridad, sino expresiones de la gracia de Dios 

para servir, edificar y glorificar a Cristo. Allí donde esta 

verdad se comprende y se vive, las manifestaciones 

espirituales dejan de ser motivo de división y se convierten 

en instrumentos de bendición. 

 

Esta primera aproximación nos invita a recuperar una 

visión bíblica, madura y equilibrada de las manifestaciones 

del Espíritu Santo. Una visión que no niega lo sobrenatural, 

pero que tampoco lo idolatra; que honra la obra del Espíritu, 

pero que la somete al gobierno de Cristo y a la verdad de la 

Palabra. Solo así la Iglesia podrá caminar con poder y con 

pureza, con libertad y con temor de Dios, manifestando al 

mundo no un cristianismo fabricado, sino la vida misma de 

Cristo fluyendo por medio de su cuerpo. 

 

El discernimiento espiritual no es una capacidad 

reservada a unos pocos, sino una responsabilidad que 

acompaña inevitablemente a toda manifestación auténtica del 

Espíritu Santo. La Escritura exhorta a probar los espíritus 

para ver si son de Dios, no como una expresión de 

desconfianza crónica, sino como una señal de madurez 

espiritual. Allí donde el Espíritu obra con libertad, también 

capacita a la Iglesia para discernir su accionar, de modo que 

lo genuino sea afirmado y lo falso corregido sin temor ni 



 

33 

confusión. Una Iglesia que carece de discernimiento se 

vuelve vulnerable tanto al engaño como al apagamiento del 

mover divino. 

 

El discernimiento no se opone a la fe, sino que la 

protege. No nace del escepticismo, sino del temor de Dios. 

Cuando Pablo enseña que el Espíritu escudriña aun lo 

profundo de Dios, también afirma que el hombre espiritual 

discierne todas las cosas. Esta capacidad no es meramente 

intelectual, sino espiritual, y se cultiva en la intimidad con 

Dios, en la obediencia a la Palabra y en una vida rendida al 

gobierno del Espíritu Santo. El problema surge cuando se 

pretende discernir sin comunión, juzgar sin amor o corregir 

sin autoridad espiritual. En esos casos, el discernimiento 

degenera en crítica, y la corrección pierde su efecto 

edificante. 

 

En el ejercicio pastoral, una de las tareas más delicadas 

consiste en distinguir entre manifestaciones que provienen 

del Espíritu Santo y aquellas que son producto de la carne, de 

la sugestión emocional o de dinámicas grupales no 

gobernadas. No toda emoción intensa es una señal de lo 

sobrenatural, ni toda experiencia sobrenatural se expresa de 

manera emocional.  

 

La Escritura enseña que el fruto del Espíritu incluye 

dominio propio, lo cual implica que aun en medio de una 

manifestación poderosa, el espíritu del profeta está sujeto al 

profeta (1 Corintios 14:32). Este principio desarma la idea 

de que toda conducta desbordada es automáticamente 



 

34 

atribuible a Dios y establece un marco claro de 

responsabilidad personal y comunitaria. 

 

El Espíritu Santo no anula la conciencia ni suspende la 

voluntad, sino que las redime y las alinea con la verdad. 

Cuando una manifestación espiritual conduce a la pérdida 

total de control, a la exaltación del individuo o a la confusión 

generalizada, es legítimo que el liderazgo pastoral intervenga 

con sabiduría y amor. No para apagar al Espíritu, sino para 

proteger a la Iglesia de expresiones que, lejos de edificar, 

terminan debilitando la fe y generando tropiezo. El orden 

espiritual no es enemigo del poder de Dios; es el canal por el 

cual ese poder puede fluir de manera saludable y sostenida. 

 

Un criterio fundamental para evaluar las 

manifestaciones espirituales es su fruto. Jesús enseñó que 

todo árbol se conoce por su fruto, y este principio es 

plenamente aplicable al ámbito de lo sobrenatural. Las 

manifestaciones genuinas del Espíritu producen 

arrepentimiento, sanidad interior, restauración, crecimiento 

en santidad y una mayor centralidad de Cristo en la vida de 

las personas. Cuando lo que permanece es dependencia 

emocional del ambiente, búsqueda constante de estímulos o 

exaltación de experiencias por encima de la obediencia, algo 

esencial se ha desviado. El Espíritu Santo no crea adicción a 

las manifestaciones, sino hambre por Dios y compromiso con 

su voluntad. 

 

La Iglesia también debe reconocer que el uso 

incorrecto de los dones espirituales puede generar un grave 



 

35 

daño al testimonio cristiano. En un mundo cada vez más 

escéptico y crítico, las exageraciones, los testimonios 

inflados y las afirmaciones sin sustento no solo afectan a una 

congregación local, sino que alimentan la burla y el rechazo 

hacia la fe cristiana en general. La verdad, aun cuando parece 

menos espectacular, siempre glorifica más a Dios que la 

exageración. La sobriedad espiritual no es falta de fe; es una 

expresión de reverencia. 

 

En este contexto, el rol del pastor como administrador 

de los misterios de Dios adquiere una relevancia central. El 

liderazgo espiritual no consiste en promover 

manifestaciones, sino en pastorear personas. El pastor está 

llamado a cuidar tanto de aquellos que se sienten atraídos por 

lo sobrenatural como de aquellos que se sienten confundidos 

o temerosos ante estas expresiones. Esto requiere paciencia, 

enseñanza constante y una disposición humilde a corregir sin 

humillar y a afirmar sin alimentar el orgullo espiritual. La 

autoridad pastoral se fortalece cuando se ejerce con 

equilibrio, coherencia y fidelidad a la verdad bíblica. 

 

Es importante recordar que los dones espirituales no 

son un fin en sí mismos, sino medios por los cuales Dios 

edifica a Su Iglesia y extiende Su Reino. Pablo afirma que a 

cada uno le es dada la manifestación del Espíritu para 

provecho, no para exhibición personal. Cuando esta 

perspectiva se pierde, los dones dejan de cumplir su propósito 

original y se convierten en instrumentos de división o 

competencia. La Iglesia del Reino debe recuperar una 

comprensión funcional y servicial de lo sobrenatural, donde 



 

36 

cada manifestación apunta a la edificación del cuerpo y a la 

gloria de Cristo. 

 

La historia de la Iglesia demuestra que cada vez que el 

mover del Espíritu fue acompañado por una sólida enseñanza 

bíblica y un liderazgo maduro, produjo renovación, 

expansión y transformación social. Por el contrario, cuando 

las manifestaciones fueron desconectadas de la Palabra y del 

carácter de Cristo, los avivamientos se apagaron 

prematuramente o derivaron en extremos dañinos. Esta 

lección histórica no debe llevarnos al temor, sino a la 

sabiduría. Dios sigue siendo el mismo, pero la Iglesia está 

llamada a crecer en madurez para administrar correctamente 

lo que Él confía. 

 

El llamado pastoral en este tiempo no es elegir entre 

Espíritu y Palabra, sino abrazar ambos como una unidad 

inseparable. El Espíritu que se manifiesta es el mismo que 

inspiró las Escrituras, y nunca se contradice a sí mismo. 

Cuando la Iglesia camina en esta armonía, las 

manifestaciones espirituales dejan de ser un campo de 

conflicto y se convierten en una expresión natural de una vida 

cristiana plena. El desafío no es reducir lo sobrenatural, sino 

purificarlo; no es apagar el fuego, sino mantenerlo en el altar 

correcto. 

 

Esta comprensión prepara el camino para una Iglesia 

que se mueve con libertad, pero también con responsabilidad; 

con fe, pero también con discernimiento; con poder, pero 

bajo el señorío de Cristo. Una Iglesia que no teme a las 



 

37 

manifestaciones del Espíritu, pero que tampoco las manipula 

ni las absolutiza. En este equilibrio santo, la Iglesia refleja al 

mundo un testimonio creíble, vivo y profundamente 

transformador. 

 

Llegados a este punto, es necesario afirmar con 

claridad que la discusión en torno a las manifestaciones del 

Espíritu Santo no es un debate secundario ni periférico, sino 

una cuestión profundamente ligada a la identidad y misión de 

la Iglesia. No se trata simplemente de aceptar o rechazar 

expresiones visibles de lo espiritual, sino de discernir qué 

tipo de Iglesia estamos formando y qué testimonio estamos 

ofreciendo al mundo.  

 

Reitero este concepto: Una Iglesia que ignora lo 

sobrenatural termina proclamando un Evangelio reducido, 

carente de la plenitud de vida que Cristo vino a traer. Pero 

una Iglesia que se entrega sin discernimiento a cualquier 

manifestación termina perdiendo autoridad espiritual y 

credibilidad pastoral. Los pastores son los que deben poner 

el equilibrio necesario en cada congregación.  

 

El llamado del Reino nos convoca a una postura más 

elevada, donde el poder del Espíritu y el temor de Dios 

caminan juntos. La Escritura enseña que el principio de la 

sabiduría es el temor del Señor, y este principio no se 

suspende cuando el Espíritu se manifiesta, sino que se 

profundiza. Allí donde Dios obra con poder, también se 

espera reverencia. Allí donde el Espíritu se derrama, también 

se demanda santidad. Toda manifestación que no conduzca a 



 

38 

una mayor obediencia a Cristo debe ser examinada con 

seriedad, no desde el prejuicio, sino desde la responsabilidad 

espiritual. 

 

Los pastores y líderes bajo cobertura apostólica están 

llamados a ejercer una paternidad espiritual que no reacciona 

por temor ni actúa por presión, sino que gobierna con 

discernimiento. Gobernar espiritualmente no significa 

controlar lo que Dios hace, sino establecer límites saludables 

para que lo que Él hace no sea distorsionado por la carne 

humana. Esta tarea exige valentía pastoral, porque muchas 

veces corregir excesos genera resistencia, incomodidad o 

incluso produce incomprensión. Sin embargo, el verdadero 

amor pastoral no busca agradar a las multitudes, sino proteger 

la salud espiritual del rebaño que Dios ha confiado. 

 

Es fundamental comprender que no todo silencio del 

liderazgo es prudencia, y no toda intervención es 

apagamiento del Espíritu. Cuando el liderazgo calla frente a 

exageraciones, manipulaciones o manifestaciones 

claramente carnales, termina legitimando prácticas que a 

largo plazo dañan profundamente a la Iglesia.  

 

La Escritura exhorta a los pastores a velar por las almas 

como quienes han de dar cuenta. Esta rendición de cuentas 

no se limita a la doctrina enseñada, sino también a los 

ambientes espirituales permitidos. El pastor es responsable 

no solo de lo que se dice desde el púlpito, sino de lo que se 

valida con el silencio. 

 



 

39 

Al mismo tiempo, es necesario advertir sobre el peligro 

opuesto: el de una prudencia mal entendida que termina 

sofocando el mover genuino del Espíritu. Cuando por temor 

a equivocarse se rechaza sistemáticamente toda 

manifestación sobrenatural, se construye una cultura eclesial 

donde Dios es teóricamente omnipotente, pero prácticamente 

ausente. Esta postura, aunque a veces se disfraza de 

sobriedad doctrinal, suele estar alimentada por incredulidad, 

heridas pasadas o una teología incompleta. El Espíritu Santo 

no fue dado solo para iluminar la mente, sino para 

transformar vidas con poder, por eso sus manifestaciones son 

necesarias y no deben apagarse por temor. 

 

La Iglesia del Reino está llamada a recuperar una 

expectativa santa, no sensacionalista, sino bíblica. Una 

expectativa que no exige a Dios que se manifieste de 

determinada manera, pero que tampoco limita su accionar a 

lo comprensible. La fe genuina deja espacio para la sorpresa 

divina, pero no abdica del discernimiento espiritual. Esta 

tensión santa entre apertura y gobierno es una de las señales 

más claras de madurez ministerial. 

 

Es importante recordar que Jesús prometió que quienes 

creen en Él harían las obras que Él hizo, y aún mayores, no 

como una licencia para la exageración, sino como una 

invitación a vivir en la misma dependencia del Espíritu que 

caracterizó su ministerio. Estas obras no fueron realizadas 

para impresionar, sino para revelar el corazón del Padre. 

Cada sanidad, cada liberación y cada palabra inspirada tenían 

como propósito restaurar, salvar y glorificar a Dios. Cuando 



 

40 

las manifestaciones espirituales pierden este propósito 

redentor, se transforman en ruido religioso vacío. 

 

La exhortación apostólica para este tiempo es clara: no 

ignoren los dones espirituales, pero no los trivialicen. No 

apaguen al Espíritu, pero no le atribuyan lo que Él no está 

haciendo. No fabriquen atmósferas artificiales ni testimonios 

inflados. Dios no necesita ayuda humana para manifestar su 

gloria. La sencillez, la verdad y la obediencia siguen siendo 

los contextos donde el Espíritu se mueve con mayor libertad. 

 

Una Iglesia viva no es aquella que exhibe 

constantemente manifestaciones visibles, sino aquella donde 

Cristo es evidente en el carácter de sus miembros, en el amor 

fraternal, en la santidad cotidiana y en el poder que 

transforma vidas. Cuando los dones fluyen en este contexto, 

se convierten en una bendición incuestionable y en una señal 

del Reino de Dios en medio del pueblo. Cuando se 

desconectan de esta base, se vuelven frágiles y fácilmente 

corrompibles. 

 

El llamado final para los pastores es a permanecer 

firmes en una visión de Reino que abrace la plenitud del 

Espíritu sin perder la sobriedad espiritual. Una visión que 

forme creyentes maduros, no dependientes de estímulos, sino 

arraigados en Cristo. Una Iglesia que no tenga miedo de lo 

sobrenatural, pero que tema profundamente deshonrar a 

Dios. Una Iglesia que camine en poder, pero bajo autoridad; 

en libertad, pero con responsabilidad; en fe, pero con verdad. 

 



 

41 

Solo una Iglesia así podrá atravesar los desafíos de este 

tiempo sin desviarse ni endurecerse. Solo una Iglesia así 

podrá ofrecer al mundo no un cristianismo artificial, sino el 

testimonio vivo de Jesucristo resucitado, obrando hoy por 

medio de su Espíritu, con poder, con verdad y con gloria. 

 

“En el temor del Señor hay confianza segura, y sus hijos 

tendrán refugio.” 

Proverbios 14:26 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

42 

Capítulo tres 

 

 

PARÁMETROS DE REINO 

PARA IMPONER DISCIPLINA 
 

 

“Es verdad que ninguna disciplina al presente parece ser 

causa de gozo, sino de tristeza; pero después da fruto 

apacible de justicia a los que en ella han sido ejercitados.” 

Hebreos 12:11 

 

 

La disciplina dentro de la iglesia no puede 

comprenderse correctamente si se la separa del carácter de 

Dios. Cualquier intento de disciplinar que no nazca del 

corazón del Padre revelado en Cristo corre el riesgo de 

convertirse en un ejercicio de poder humano, de control 

religioso o, peor aún, de violencia espiritual encubierta. Por 

esta razón, hablar de parámetros de Reino para disciplinar 

exige comenzar no desde la conducta del hombre, sino desde 

la naturaleza de Dios.  

 

La Escritura afirma con claridad que Dios disciplina a 

sus hijos, y lo hace no como un juez airado que busca 

castigar, sino como un Padre amoroso que procura formar, 

corregir y restaurar. Hebreos declara: “Hijo mío, no 



 

43 

menosprecies la disciplina del Señor, ni desmayes cuando 

eres reprendido por Él; porque el Señor al que ama, 

disciplina” (Hebreos 12:5 y 6). La disciplina, en el Reino, 

no es una señal de rechazo, sino una evidencia de filiación. 

 

Esta verdad establece un principio innegociable: solo 

puede disciplinar correctamente quien ama correctamente. 

Donde no hay amor pastoral genuino, la disciplina degenera 

en legalismo; donde no hay temor de Dios, la corrección se 

convierte en abuso. El mismo pasaje de Hebreos afirma que 

Dios nos disciplina “para nuestro bien, para que 

participemos de su santidad” (Hebreos 12:10). Esto define 

el propósito y también el límite de toda acción disciplinaria 

en la iglesia. Nunca se disciplina para exhibir autoridad, para 

dar ejemplo desde el escarnio, ni para preservar una imagen 

institucional; se disciplina para el bien espiritual del hermano 

y para la salud del cuerpo de Cristo. 

 

En este punto resulta necesario afirmar, con toda 

claridad, que la iglesia no está llamada a reproducir modelos 

punitivos, judiciales o inquisitoriales. El Reino de Dios no 

opera por vergüenza pública, ni por castigos humillantes, ni 

por confesiones forzadas que violentan la conciencia y la 

dignidad de las personas.  

 

Prácticas tales como exponer públicamente pecados 

personales, imponer silencios relacionales, prohibir saludos 

o generar aislamiento social como forma de castigo no solo 

carecen de respaldo bíblico, sino que contradicen el espíritu 

del Evangelio. Jesucristo jamás restauró a nadie 



 

44 

avergonzándolo, y ningún pastor que represente al Buen 

Pastor puede justificar tales métodos en Su nombre. 

 

El derecho, y el deber, de la iglesia de ejercer 

disciplina ha sido cuestionado en distintos tiempos y 

contextos. Algunos argumentan que se trata de una 

intromisión indebida en la vida privada, apelando a una 

noción individualista de la libertad cristiana. Otros afirman 

que la disciplina es incompatible con la gracia, o que 

constituye una forma de legalismo que ignora la condición 

pecadora universal del ser humano.  

 

Sin embargo, estas objeciones no resisten un análisis 

bíblico serio. La Escritura no presenta la disciplina como una 

opción entre muchas, sino como un mandato explícito. Jesús 

mismo establece el procedimiento en Mateo 18:15 al 17, y 

el apóstol Pablo lo aplica con claridad pastoral y firmeza 

espiritual en 1 Corintios 5. 

 

La libertad cristiana nunca fue concebida como 

licencia para persistir en el pecado, ni como excusa para 

rechazar toda corrección. La verdadera libertad se vive 

dentro de la verdad, y la verdad siempre confronta aquello 

que destruye al ser humano. Del mismo modo, la gracia no 

elimina la disciplina; la redime. La gracia no consiste en 

tolerar el pecado, sino en proveer un camino de 

arrepentimiento y restauración. Cuando la iglesia disciplina 

bíblicamente, no está negando la gracia, sino administrándola 

con responsabilidad espiritual. 

 



 

45 

El Señor Jesús establece un principio fundamental al 

hablar de la corrección entre hermanos: todo comienza en lo 

privado. “Si tu hermano peca contra ti, ve y repréndelo 

estando tú y él solos” (Mateo 18:15). Este mandato revela el 

carácter profundamente pastoral del proceso. La disciplina en 

el Reino no comienza con anuncios, ni con exposiciones 

públicas, ni con medidas drásticas, sino con una conversación 

personal, humilde y redentora. Allí se pone a prueba el 

corazón del pastor y del liderazgo: si el objetivo es ganar al 

hermano, o simplemente resolver un problema. 

 

El proceso descrito por Jesús es progresivo y 

proporcional. Solo si el hermano persiste en su pecado y se 

niega a escuchar, se amplía el círculo de intervención, 

primero con testigos, luego con la iglesia, y finalmente, en 

casos extremos, con una separación temporal. Esta 

progresión no busca aumentar la presión, sino multiplicar las 

oportunidades de arrepentimiento. Cada paso es una 

expresión de la paciencia divina, no de la severidad humana. 

 

El apóstol Pablo, al tratar un caso grave de pecado en 

la iglesia de Corinto, reafirma esta misma lógica espiritual. 

Advierte que el pecado tolerado se propaga como la levadura 

en la masa y afecta a toda la comunidad (1 Corintios 5:6). 

La disciplina, entonces, no solo tiene un efecto correctivo 

individual, sino también protector y preventivo para el 

cuerpo de Cristo. La iglesia es llamada a ser una comunidad 

santa, no por mérito propio, sino porque ha sido apartada para 

Dios. Cristo entregó su vida por la iglesia “para 

santificarla… a fin de presentársela a sí mismo, una iglesia 



 

46 

gloriosa, que no tuviese mancha ni arruga” (Efesios 5:25 

al 27). 

 

Es fundamental comprender que la disciplina 

eclesiástica se ejerce exclusivamente sobre aquellos que 

están “dentro” de la comunidad de fe. Pablo es categórico al 

respecto: “¿No juzgáis vosotros a los que están dentro?” (1 

Corintios 5:12). La iglesia no disciplina al mundo, ni un 

pastor puede meterse en las decisiones internas de otra 

congregación; cada uno debe discipular a los miembros de su 

congregación. La disciplina presupone pertenencia, 

compromiso y responsabilidad espiritual. No puede 

disciplinarse a quien no ha decidido someterse 

voluntariamente al cuidado pastoral de una iglesia local. 

 

Este principio protege a la iglesia de dos extremos 

igualmente dañinos: por un lado, el autoritarismo que 

pretende controlar vidas sin relación ni pacto; por otro, el 

relativismo que renuncia a toda corrección por temor al 

conflicto. En el Reino, la autoridad siempre está ligada al 

servicio, y la corrección siempre está subordinada al amor. 

 

La disciplina, cuando es ejercida correctamente, puede 

producir frutos gloriosos. Pablo relata que el hombre 

disciplinado en Corinto experimentó una tristeza piadosa que 

lo condujo al arrepentimiento, y exhorta a la iglesia a 

perdonarlo y restaurarlo, “para que no sea consumido de 

demasiada tristeza” (2 Corintios 2:7). Este pasaje revela 

uno de los parámetros más olvidados de la disciplina: saber 

cuándo terminarla. La disciplina que no da lugar a la 



 

47 

restauración deja de ser bíblica, aunque haya comenzado 

correctamente. 

 

Como ocurre en la paternidad natural, nadie que ame 

verdaderamente se deleita en disciplinar. Sin embargo, la 

ausencia de disciplina es una forma de abandono. Un niño sin 

límites es un niño sin futuro, y una iglesia sin disciplina es 

una iglesia vulnerable, expuesta al desorden, al engaño y a la 

pérdida de su testimonio. La disciplina no es agradable, pero 

es necesaria; no es fácil, pero es amorosa; no es deseada, pero 

es ordenada por Dios. 

 

En todo este proceso, los pastores están llamados a 

observar los hechos desde la gracia y la verdad, sin sacrificar 

una en favor de la otra. La verdad sin gracia hiere; la gracia 

sin verdad engaña. Jesús vino “lleno de gracia y de verdad” 

(Juan 1:14), y ese debe ser también el espíritu de toda 

corrección pastoral. Disciplinar conforme al Reino es actuar 

como Cristo actuaría, con firmeza santa, compasión profunda 

y un compromiso inquebrantable con la restauración del 

hermano y la gloria de Dios. 

 

Uno de los grandes desafíos de la disciplina en la 

iglesia contemporánea no es la ausencia de normas, sino la 

ausencia de discernimiento espiritual. No todo error requiere 

el mismo tratamiento, ni toda falta demanda una intervención 

formal. El Reino de Dios no opera por automatismos, sino 

por sabiduría espiritual. Por esta razón, un parámetro esencial 

para disciplinar correctamente es aprender a distinguir entre 



 

48 

debilidad y rebeldía, entre caída y persistencia deliberada, 

entre ignorancia y resistencia consciente a la verdad.  

 

La Escritura exhorta a los líderes a restaurar con 

espíritu de mansedumbre, considerándose a sí mismos, no sea 

que también sean tentados (Gálatas 6:1). Este mandato 

establece un tono claro: la corrección nunca debe ejercerse 

desde una supuesta superioridad moral, sino desde una 

profunda conciencia de la propia fragilidad humana. 

 

El pecado que amerita disciplina eclesiástica no es 

aquel que un creyente confiesa, lamenta y combate, sino 

aquel que se practica abiertamente, se justifica, se normaliza 

o se defiende, aun después de haber sido confrontado en 

amor. La disciplina no está diseñada para perseguir al 

quebrantado, sino para confrontar al endurecido. En este 

sentido, la iglesia debe ser un lugar seguro para el 

arrepentimiento, pero nunca un refugio para la rebelión. El 

verdadero problema no es la caída, sino la negativa a 

levantarse. 

 

Aquí se hace indispensable afirmar que la disciplina de 

Reino jamás debe confundirse con castigo. Castigar busca 

pagar una culpa; disciplinar busca formar un carácter. El 

castigo mira hacia el pasado; la disciplina mira hacia el 

futuro. El castigo se satisface con el dolor; la disciplina se 

consuma con la restauración. Cuando la iglesia impone 

“penas” humillantes, silencios relacionales o exposiciones 

públicas innecesarias, deja de actuar como madre espiritual y 

comienza a comportarse como un tribunal sin redención.  



 

49 

El apóstol Pablo advierte que aun las medidas más 

severas deben estar acompañadas de un claro propósito 

espiritual, “para que el espíritu sea salvo en el día del 

Señor” (1 Corintios 5:5). Aun la separación extrema tiene 

como meta final la salvación y la restauración, no la 

exclusión definitiva. 

 

Otro parámetro fundamental es comprender que la 

disciplina no se ejerce en abstracto, sino dentro de una 

relación pastoral real. Ningún líder tiene autoridad espiritual 

legítima sobre personas a las que no pastorea, no conoce y no 

cuida. La autoridad espiritual no emana del cargo, sino del 

vínculo.  

 

Cuando la corrección se ejerce sin relación, se percibe 

como control; cuando se ejerce dentro del cuidado pastoral, 

se recibe como amor. Jesús podía confrontar con dureza 

porque había amado con profundidad. Los pastores están 

llamados a imitar ese modelo: primero pastorear, luego 

corregir; primero acompañar, luego confrontar. 

 

En este punto es importante abordar la disciplina de 

quienes ejercen liderazgo. La Escritura es clara al establecer 

que los líderes no están exentos de corrección; por el 

contrario, su responsabilidad es mayor. Pablo instruye a 

Timoteo que a los ancianos que persisten en pecado se los 

reprenda en presencia de todos, para que los demás teman (1 

Timoteo 5:20). Este texto ha sido muchas veces mal 

utilizado para justificar exposiciones apresuradas o 

vengativas, cuando en realidad se refiere a un proceso previo 



 

50 

de investigación, testimonio y persistencia en el pecado. El 

contexto deja claro que no se trata de errores ocasionales ni 

de acusaciones livianas, sino de una conducta sostenida que 

compromete el testimonio del liderazgo y daña al cuerpo de 

Cristo y en tal caso es lógico y sabio actuar con firmeza. 

 

La disciplina pública de un líder no busca humillarlo, 

sino proteger a la iglesia y preservar la reverencia espiritual. 

Cuando un líder cae y no es tratado con verdad, toda la 

congregación aprende que el pecado no tiene consecuencias. 

Pero cuando un líder es disciplinado con justicia y gracia, la 

iglesia aprende temor de Dios, no temor a los hombres. Este 

equilibrio es delicado y requiere madurez espiritual, oración 

y consejo sabio. Ningún pastor debería disciplinar a un líder 

en soledad o impulsivamente; la pluralidad de liderazgo y la 

cobertura espiritual son elementos indispensables para evitar 

abusos y decisiones carnales. 

 

Otro aspecto esencial es la temporalidad de la 

disciplina. La corrección no puede convertirse en un estado 

permanente ni en una identidad impuesta al hermano. Nadie 

es “el disciplinado”; alguien está atravesando un proceso 

disciplinario. Cuando la iglesia fija la identidad de una 

persona en su pecado, traiciona el Evangelio. La disciplina 

debe tener criterios claros de inicio, acompañamiento y 

restauración. Cuando hay arrepentimiento genuino, fruto 

visible y disposición al cambio, prolongar la disciplina deja 

de ser obediencia y se convierte en dureza del corazón. 

 



 

51 

En este sentido, la restauración no es un acto 

simbólico, sino un proceso pastoral serio. Restaurar no 

significa volver automáticamente a las mismas funciones, 

sino acompañar al hermano en un camino de sanidad, 

madurez y reconstrucción de la confianza. La gracia restaura 

la comunión; la sabiduría pastoral discierne los tiempos y las 

responsabilidades. Este equilibrio protege tanto al restaurado 

como a la iglesia. 

 

El testimonio de la iglesia ante el mundo también está 

profundamente ligado a la manera en que disciplina. Una 

iglesia que tolera el pecado pierde autoridad moral; una 

iglesia que humilla a los pecadores pierde credibilidad 

espiritual. Considerando que David vivió un pacto 

absolutamente diferente, podemos encontrar que fue 

confrontado por su pecado no solo por el daño personal 

causado, sino porque había dado ocasión a que el nombre de 

Dios fuera blasfemado entre los enemigos (2 Samuel 12:14). 

La disciplina, cuando es ejercida correctamente, honra el 

nombre de Cristo, demuestra que la iglesia no vive según los 

estándares del mundo y proclama que la santidad sigue 

siendo un valor central del Reino. 

 

Finalmente, todo proceso disciplinario debe ser 

sostenido por la oración, la intercesión y el acompañamiento 

pastoral continuo. Disciplinar y luego abandonar es una 

forma de negligencia espiritual. El hermano disciplinado 

debe saber que no está siendo desechado, sino cuidado de una 

manera distinta. El Buen Pastor no deja de amar a la oveja 

herida; la cuida con mayor atención. La disciplina, cuando es 



 

52 

conforme al Reino, no aleja a la iglesia del corazón del 

Evangelio, sino que la acerca más a él. 

 

La iglesia que disciplina con gracia y verdad se 

convierte en un espacio de sanidad, no de temor; de 

transformación, no de control; de santidad viva, no de 

religiosidad muerta. Allí, la corrección no es una amenaza, 

sino una expresión del amor de Dios que no renuncia a sus 

hijos ni a su propósito eterno para ellos. 

 

Toda disciplina que no tenga como referencia última 

al Buen Pastor corre el riesgo de perder su rumbo. Jesús no 

solo enseñó sobre la disciplina; Él la encarnó en su manera 

de tratar a las personas. En los Evangelios no encontramos a 

un Mesías indiferente frente al pecado, pero tampoco a un 

Maestro que se complazca en exponer la miseria humana.  

 

Su trato con la mujer sorprendida en adulterio revela 

este equilibrio perfecto: no justifica el pecado, pero tampoco 

condena a la persona. “Ni yo te condeno; vete y no peques 

más” (Juan 8:11). En esta breve declaración se encuentran 

los dos pilares de toda disciplina de Reino: gracia que 

restaura y verdad que transforma. Separar uno del otro es 

traicionar el corazón de Cristo. 

 

El Buen Pastor disciplina porque conoce a sus ovejas 

y da su vida por ellas. Su autoridad no es coercitiva, sino 

sacrificial. Por eso, todo pastor que disciplina debe 

preguntarse primero si está dispuesto a cargar con el peso del 



 

53 

proceso, a acompañar el dolor, a interceder en secreto y a 

esperar con paciencia el fruto del arrepentimiento.  

 

Disciplinar no es delegar un problema; es asumir una 

responsabilidad espiritual delante de Dios. El profeta 

Ezequiel advierte que el atalaya es responsable no solo de 

advertir, sino también de hacerlo fielmente (Ezequiel 33:7 al 

9). El silencio frente al pecado no es misericordia; es 

negligencia. Pero la corrección sin amor no es fidelidad; es 

dureza. 

 

Un parámetro ineludible para la disciplina es el 

discernimiento espiritual. No todo puede resolverse mediante 

normas escritas o protocolos fijos. Cada caso es una historia, 

una conciencia, un proceso distinto. La sabiduría que 

proviene de lo alto es “primeramente pura, después 

pacífica, amable, benigna, llena de misericordia y de 

buenos frutos” (Santiago 3:17). Esta sabiduría no 

improvisa, pero tampoco mecaniza. Escucha al Espíritu 

Santo, examina los frutos, considera los antecedentes y 

discierne los tiempos. El liderazgo que disciplina sin 

discernimiento puede ser bíblico en la forma, pero carnal en 

el espíritu. 

 

En este punto es fundamental recordar que los pastores 

no son dueños de la iglesia, sino mayordomos del rebaño. La 

disciplina no es un derecho personal del líder, sino una 

responsabilidad delegada por Cristo. El apóstol Pedro 

exhorta a los ancianos a pastorear “no como teniendo 

señorío sobre los que están a vuestro cuidado, sino siendo 



 

54 

ejemplos del rebaño” (1 Pedro 5:3). Toda disciplina que 

nace del enojo, de la frustración o del deseo de control está 

contaminada en su origen, aunque cite versículos bíblicos. La 

autoridad espiritual legítima siempre se expresa con 

humildad, temblor y dependencia de Dios. 

 

El equilibrio entre firmeza y compasión no se aprende 

en los libros, sino en la intimidad con el Señor. Solo quien ha 

sido quebrantado por la gracia puede corregir sin destruir. 

Solo quien ha sido disciplinado por Dios puede disciplinar 

sin orgullo. Hebreos afirma que la disciplina “al presente no 

parece ser causa de gozo, sino de tristeza; pero después da 

fruto apacible de justicia” (Hebreos 12:11). Este fruto no es 

inmediato, ni siempre visible, pero es real. El pastor que 

disciplina conforme al Reino confía más en la obra del 

Espíritu Santo que en la eficacia de sus propias medidas. 

 

La disciplina también confronta a la iglesia en su 

conjunto. Una comunidad que delega toda corrección en el 

liderazgo y se desentiende del cuidado mutuo no ha 

comprendido el llamado del Evangelio. Pablo exhorta a los 

creyentes a exhortarse unos a otros cada día, para que 

ninguno se endurezca por el engaño del pecado (Hebreos 

3:13). La disciplina comienza mucho antes de cualquier 

proceso formal, en la vida comunitaria, en la exhortación 

fraterna, en el amor que se atreve a decir la verdad. Cuando 

la iglesia vive en relaciones auténticas, muchos procesos 

disciplinarios nunca llegan a etapas extremas. 

 



 

55 

Al mismo tiempo, es necesario advertir que la 

disciplina mal ejercida puede producir heridas profundas, 

distorsionar la imagen de Dios y empujar a muchos al 

alejamiento definitivo de la fe. Por eso, cada acto 

disciplinario debe ser acompañado por temor de Dios y por 

una conciencia clara de que se está tratando con almas por las 

cuales Cristo murió. Jesús advirtió que sería mejor atarse una 

piedra al cuello que hacer tropezar a uno de sus pequeños 

(Mateo 18:6). Esta advertencia no busca paralizar al 

liderazgo, sino purificar sus motivaciones. 

 

La meta final de toda disciplina es la restauración plena 

a la comunión con Dios y con el cuerpo de Cristo. Cuando un 

hermano es restaurado, la iglesia no celebra su caída pasada, 

sino la obra redentora de la gracia. El perdón debe ser real, 

visible y práctico. Retener el perdón después del 

arrepentimiento es tan antibíblico como tolerar el pecado sin 

confrontarlo. La iglesia está llamada a reflejar el corazón del 

Padre que corre al encuentro del hijo pródigo, no para 

interrogarlo, sino para abrazarlo y restituirlo a su lugar de 

hijo (Lucas 15:20 al 24). 

 

En definitiva, disciplinar conforme al Reino es un acto 

de obediencia, de amor y de esperanza. Es creer que la gracia 

puede más que el pecado, que la verdad puede más que el 

engaño y que el Espíritu Santo sigue transformando vidas. La 

iglesia que disciplina con estos parámetros no se convierte en 

un espacio de miedo, sino en un hogar espiritual donde la 

santidad y la misericordia caminan juntas. 

 



 

56 

Que todo pastor que lea estas líneas recuerde que un 

día dará cuenta al Príncipe de los pastores. Y que al hacerlo, 

pueda decir que corrigió con lágrimas, restauró con paciencia 

y pastoreó reflejando, en cada decisión difícil, el corazón del 

Buen Pastor que no quebró la caña cascada ni apagó el pábilo 

que humea, sino que condujo a sus ovejas por sendas de 

justicia por amor de su nombre. 

 

“Hermanos, si alguno fuere sorprendido en alguna falta, 

vosotros que sois espirituales, restauradle con espíritu de 

mansedumbre, considerándote a ti mismo, no sea que tú 

también seas tentado.” 

Gálatas 6:1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

57 

Capítulo cuatro 

 

 

PARÁMETROS DE REINO 

PARA LA ACTIVACIÓN 
 

 

“A cada uno le es dada la manifestación del Espíritu para 

provecho.” 

1 Corintios 12:7 

 

 

Uno de los grandes desafíos de la Iglesia en este 

tiempo no es la falta de dones, sino la falta de activación. El 

Reino de Dios no sufre escasez de recursos espirituales; 

sufre, muchas veces, de estructuras, mentalidades y 

liderazgos que no saben, o no desean, liberar el potencial que 

Dios ya ha depositado en Su pueblo. Desde la perspectiva del 

Reino, una iglesia sana no se mide por cuán central es su 

pastor, sino por cuán activado está su cuerpo. Donde el Reino 

gobierna, la vida fluye; donde la vida fluye, los dones se 

manifiestan; y donde los dones se manifiestan, Cristo es 

glorificado en la diversidad de Su cuerpo. 

 

Cuando Pablo se refiere a que cada uno le es dada la 

manifestación del Espíritu para provecho, no dice “a unos 

pocos”, ni “a los más visibles”, ni “a los más carismáticos”, 



 

58 

sino a cada uno. Esta afirmación apostólica destruye de raíz 

toda teología implícita que promueva la existencia de 

cristianos pasivos, espectadores perpetuos o creyentes 

reducidos a una dependencia infantil del liderazgo. El diseño 

de Dios para Su Iglesia nunca fue una pirámide donde unos 

pocos ministran y el resto observa, sino un cuerpo vivo donde 

cada miembro, unido a Cristo la Cabeza, aporta según la 

gracia que ha recibido. 

 

Sin embargo, a lo largo del tiempo, se han instalado 

modelos pastorales que, lejos de activar, inhiben. No siempre 

por malicia consciente, sino muchas veces por inseguridad, 

ego no tratado o una comprensión deficiente de la autoridad 

espiritual. Hay pastores que, en su afán por preservar un lugar 

de centralidad, terminan convirtiéndose, sin decirlo, en el 

cuello del cuerpo, cuando bíblicamente solo Cristo ocupa ese 

lugar.  

 

Cuando el liderazgo se apropia de lo que pertenece al 

cuerpo, la Iglesia deja de crecer en madurez y se acostumbra 

a la dependencia. Pablo advierte contra esta distorsión 

cuando enseña que el propósito de los ministerios es 

“perfeccionar a los santos para la obra del ministerio, para 

la edificación del cuerpo de Cristo” (Efesios 4:12). El 

ministro no reemplaza al cuerpo: lo equipa. 

 

La autoridad pastoral, correctamente entendida, no se 

debilita cuando otros se levantan; se confirma. El pastor que 

activa a su gente no pierde protagonismo, gana legitimidad 

espiritual. La humildad bíblica no es ausencia de autoridad, 



 

59 

sino una forma elevada de ejercerla. Jesús mismo, siendo 

Señor, activó a otros. No concentró el poder; lo impartió. No 

monopolizó la manifestación del Reino; la delegó. “Como 

me envió el Padre, así también yo os envío” (Juan 20:21). 

El envío no es simbólico; es funcional. Es transferencia de 

responsabilidad, autoridad y misión. 

 

El problema aparece cuando se confunde unción con 

exclusividad. Dios nunca planificó una Iglesia sostenida por 

“súper ungidos” mientras el resto admira desde lejos. Esa 

lógica pertenece más al espíritu del espectáculo que al 

espíritu del Reino. El Nuevo Testamento no celebra estrellas 

de plataforma, sino siervos fieles. No exalta ministerios 

inflados, sino cuerpos edificados.  

 

La riqueza de la Iglesia no está en la repetición 

constante de una sola voz, sino en la armonía de muchas 

voces sometidas a una misma Cabeza. Pablo lo expresa con 

una claridad pedagógica cuando dice que el cuerpo no es un 

solo miembro, sino muchos, y que ninguno puede decir al 

otro: “no te necesito” (1 Corintios 12:14 al 21). 

 

Ahora bien, activar no significa desordenar. El Reino 

no se expresa en el caos, sino en una diversidad gobernada. 

No todos deben ocupar la plataforma, pero todos deben 

ocupar su lugar en el propósito. La activación genuina no 

empuja a todos al micrófono, sino a cada uno a su llamado. 

El error opuesto al control pastoral no es la activación, sino 

el activismo sin discernimiento. Por eso, la tarea pastoral no 



 

60 

consiste en abrir espacios indiscriminados, sino en discernir, 

acompañar, formar y enviar.  

 

La plataforma en el salón de reunión, es solo una 

expresión limitada de la vida del Reino; el verdadero campo 

de manifestación es la vida diaria, la familia, el trabajo, la 

sociedad. La Iglesia del primer siglo no transformó el mundo 

desde edificios, sino desde casas, caminos, mercados y 

plazas. Allí se manifestó el Cristo vivo a través de creyentes 

activados. 

 

Cuando hablamos de activación, hablamos de llevar a 

los creyentes hacia la madurez espiritual. Y la madurez no se 

mide por cuánto saben, sino por cuánto fluyen en obediencia 

al Espíritu. Descubrir, desarrollar y liberar los dones 

espirituales es parte esencial del discipulado. No es un 

programa opcional, es una responsabilidad pastoral.  

 

Pablo exhorta a Timoteo a avivar el don que hay en él 

(2 Timoteo 1:6), dando a entender que los dones pueden 

estar presentes, pero inactivos. La activación no crea dones; 

los despierta. Y esto ocurre mediante un proceso espiritual 

que involucra fe, oración, Palabra, servicio y dependencia del 

Espíritu Santo. 

 

Buscar a Dios y Su Palabra es siempre el punto de 

partida. Nadie descubre su lugar en el cuerpo sin permanecer 

unido a la Cabeza. La comunión con Cristo es la fuente de 

toda manifestación auténtica. “El que permanece en mí, y yo 

en él, éste lleva mucho fruto” (Juan 15:5). La activación sin 



 

61 

permanencia produce ruido; la activación desde la intimidad 

produce fruto. A partir de esa comunión, el creyente 

comienza a reconocer las áreas donde la gracia fluye, donde 

el servicio no se vive como carga, sino como expresión de 

vida. Dios suele hablar a través de las pasiones santificadas, 

de las capacidades redimidas, de los deseos alineados con Su 

propósito. 

 

Sin embargo, los dones no se descubren en la teoría, 

sino en el servicio. Nadie sabe realmente para qué fue 

equipado hasta que se dispone a servir. Por eso, una iglesia 

que desea vivir bajo parámetros de Reino debe crear espacios 

donde sea posible intentar, equivocarse, aprender y crecer.  

 

La rotación en áreas de servicio, los grupos pequeños, 

el acompañamiento cercano y el feedback pastoral son 

herramientas espirituales, no meramente organizativas. En 

estos entornos, el Espíritu Santo confirma, corrige y 

direcciona. Donde hay temor al error, no hay activación; 

donde hay gracia para aprender, hay crecimiento. 

 

(El feedback, o retroalimentación, es el proceso de 

compartir información sobre el desempeño, comportamiento 

o resultados de alguien, con el objetivo de mejorar, corregir 

errores o reforzar puntos fuertes, siendo una herramienta 

crucial para el aprendizaje y el desarrollo personal y 

profesional.) 

 

Todo este proceso debe estar profundamente marcado 

por un enfoque en la misión y no en el ego. Los dones no 



 

62 

existen para la autopromoción, sino para la edificación. No 

apuntan al engrandecimiento personal, sino a la glorificación 

de Cristo. Cuando una iglesia pierde este enfoque, los dones 

se convierten en instrumentos de competencia y 

comparación. Pero cuando el Reino gobierna, los dones se 

convierten en herramientas de servicio. Jesús fue claro: “El 

que quiera hacerse grande entre vosotros será vuestro 

servidor” (Marcos 10:43). Esta es la lógica invertida del 

Reino, que todo pastor debe encarnar y enseñar. 

 

La activación verdadera culmina en el reconocimiento 

y empoderamiento. Cuando un don es identificado y 

afirmado, la Iglesia debe delegar autoridad con 

responsabilidad. El reconocimiento público no exalta al 

individuo; afirma el obrar de Dios. Y la autonomía 

responsable no rompe la unidad; la fortalece. Un liderazgo 

seguro no teme soltar, porque sabe que el mismo Espíritu que 

llamó, sostiene. El pastor que activa no pierde control; gana 

un cuerpo vivo, funcional y comprometido con la 

manifestación del Reino. 

 

Como mencioné anteriormente, la activación del 

pueblo de Dios no es un acto espontáneo ni un evento 

ocasional, sino un proceso pastoral consciente, sostenido y 

profundamente relacional. Requiere líderes que no solo sepan 

enseñar, sino también ver, discernir y acompañar. Allí donde 

el liderazgo se limita a administrar cultos, la activación se 

estanca; pero donde el liderazgo camina con la gente, el 

potencial comienza a emerger. El Reino no se transmite 



 

63 

únicamente desde la plataforma, sino desde la cercanía, desde 

la vida compartida, desde el ejemplo cotidiano. 

 

En este sentido, el mentoreo no es una estrategia 

moderna, sino un principio bíblico antiguo. Jesús no formó 

discípulos desde la distancia, sino caminando con ellos. 

Pablo no soltó ministerios sin antes invertir su vida en ellos. 

Y Bernabé aparece en el relato apostólico como una figura 

clave para comprender la activación con sabiduría espiritual.  

 

Fue Bernabé quien vio en Saulo un potencial que otros 

temían, y fue él quien lo tomó de la mano y lo presentó a los 

apóstoles. Más tarde, cuando muchos desconfiaban de 

Marcos, Bernabé volvió a apostar por el proceso, aun a costa 

de una diferencia con Pablo. Ese espíritu pastoral que sabe 

acompañar procesos incompletos es indispensable para una 

iglesia que desea activar y no descartar. 

 

El mentoreo espiritual implica identificar dones 

incipientes, aun cuando todavía no están pulidos. Implica 

soportar errores sin destruir vocaciones. Implica corregir sin 

humillar y afirmar sin inflar. En una iglesia gobernada por el 

Reino, fallar no es un delito, sino parte del aprendizaje. El 

problema no es equivocarse, sino no crecer. Cuando el 

liderazgo crea una cultura donde el error es castigado con 

exclusión, la gente aprende a esconder, no a madurar. Pero 

cuando se crea un ambiente donde la gracia disciplina y la 

verdad restaura, los dones florecen con mayor pureza. 

 



 

64 

El apóstol Pablo expresa esta lógica cuando exhorta a 

los gálatas a restaurar con espíritu de mansedumbre al que ha 

caído, considerándose a sí mismo, no desde una posición de 

superioridad, sino de conciencia espiritual (Gálatas 6:1). 

Esta actitud pastoral es clave para la activación. Nadie 

desarrolla plenamente su llamado en un entorno de temor. El 

temor paraliza; la gracia activa. Por eso, el liderazgo que 

desea ver una iglesia viva debe abandonar la necesidad de 

control absoluto y abrazar la responsabilidad del 

acompañamiento espiritual. 

 

Ahora bien, este proceso de activación exige un 

cambio profundo de mentalidad: pasar de una visión de redil 

a una visión de Reino. El redil es un espacio de cuidado; el 

Reino es un ámbito de gobierno. El redil protege, pero si se 

absolutiza, infantiliza. El Reino envía, delega, confía. 

Muchos modelos eclesiales han confundido protección con 

encierro, cuidado con control, pastoreo con posesión. Pero la 

meta del buen pastor no es retener a las ovejas 

indefinidamente, sino prepararlas para caminar bajo la guía 

del Espíritu y vivir como embajadores del Reino en el 

mundo. 

 

Jesús no oró para que Sus discípulos fueran quitados 

del mundo, sino para que fueran guardados del mal mientras 

eran enviados a él (Juan 17:15 al 18). Esto revela una verdad 

esencial: la Iglesia no existe para sí misma, sino como 

instrumento del Reino en la historia. Por lo tanto, la 

activación no puede limitarse a funciones internas, sino que 

debe proyectarse hacia la vida diaria.  



 

65 

El creyente activado no es solo el que sirve dentro del 

templo, sino el que manifiesta a Cristo en su familia, en su 

trabajo, en su entorno social, en su responsabilidad 

ciudadana. Allí también operan los dones. Allí también se 

expresa la gracia. Allí también el Reino avanza. 

 

El apóstol Pedro habla de los creyentes como piedras 

vivas que están siendo edificadas como casa espiritual, pero 

inmediatamente los presenta como real sacerdocio, nación 

santa y pueblo adquirido para anunciar las virtudes de Aquel 

que los llamó de las tinieblas a Su luz admirable (1 Pedro 2:5 

al 9). La edificación interna y la misión externa no se oponen; 

se complementan. Una iglesia que solo mira hacia adentro se 

marchita; una iglesia que solo mira hacia afuera sin 

formación se debilita. El equilibrio del Reino mantiene 

ambas dimensiones activas. 

 

Por esta razón, los proyectos comunitarios no son 

actividades secundarias, sino plataformas legítimas de 

activación espiritual. Cuando un creyente ejerce el don de 

administración organizando ayuda social, cuando otro 

manifiesta misericordia sirviendo a los necesitados, cuando 

alguien con capacidad de enseñanza discipula en contextos 

informales, el Reino se hace visible más allá de las paredes 

del templo. Pablo enseña que hay diversidad de dones, 

diversidad de ministerios y diversidad de operaciones, pero 

el mismo Dios es el que hace todas las cosas en todos (1 

Corintios 12:4 al 6). Limitar la expresión de esos dones a un 

formato litúrgico empobrece el diseño divino. 

 



 

66 

La capacitación continua también juega un papel 

fundamental en este proceso. El crecimiento espiritual no 

anula la necesidad de formación; la profundiza. Un liderazgo 

sano entiende que equipar no es solo impartir doctrina, sino 

también brindar herramientas prácticas, tanto espirituales 

como técnicas, que permitan a los creyentes servir con 

excelencia. La excelencia no es carnal cuando nace de la 

honra a Dios. Al contrario, es una expresión de mayordomía. 

Jesús mismo enseñó a calcular el costo antes de edificar, 

recordando que el Reino no se construye con improvisación, 

sino con responsabilidad. 

 

Sin embargo, toda capacitación debe estar anclada en 

una motivación correcta. El conocimiento sin humildad infla; 

el conocimiento sometido al Espíritu edifica. Por eso, la 

activación genuina siempre va acompañada de un llamado 

constante a examinar el corazón. No se buscan posiciones por 

ambición personal, sino funciones por obediencia al llamado 

de Dios. No se persigue visibilidad, sino fidelidad. El Reino 

no se hereda por auto-postulación, sino por rendición.  

 

“Humillaos, pues, bajo la poderosa mano de Dios, para 

que Él os exalte cuando fuere tiempo.” 

1 Pedro 5:6 

 

Cuando la iglesia aprende a vivir bajo estos 

parámetros, comienza a emerger una comunidad madura, 

donde el protagonismo individual pierde sentido frente a la 

manifestación colectiva de Cristo. El liderazgo deja de ser un 

cuello de botella y se convierte en un catalizador. Los 



 

67 

creyentes dejan de ser consumidores espirituales y se 

transforman en ministros del Reino. Y el pastor, lejos de 

sentirse desplazado, experimenta el gozo profundo de ver a 

sus hijos espirituales caminar en la plenitud del propósito de 

Dios. 

 

La activación auténtica del pueblo de Dios alcanza su 

plenitud cuando la Iglesia no solo identifica y desarrolla los 

dones, sino cuando se atreve a confiar en lo que el Espíritu 

Santo ha producido en medio de ella. Confiar es un acto 

espiritual. Delegar no es perder control, sino reconocer que 

la obra pertenece a Dios y no a los hombres. Allí donde el 

liderazgo se aferra, el Reino se detiene; allí donde el 

liderazgo suelta con discernimiento, el Reino se expande. El 

mismo Espíritu que llama es el que sostiene, y el mismo 

Señor que edifica Su Iglesia es el que guarda Su obra. 

 

La Escritura muestra que el reconocimiento público 

del llamado no es una concesión humana, sino una 

afirmación espiritual. En el libro de los Hechos, la iglesia de 

Antioquía, ministrando al Señor y ayunando, escuchó la voz 

del Espíritu que dijo: “Apartadme a Bernabé y a Saulo para 

la obra a que los he llamado” (Hechos 13:2). La iglesia no 

creó el llamado; lo reconoció. Tampoco retuvo a quienes 

Dios estaba enviando; los soltó. Esta escena revela un 

principio esencial del Reino: una iglesia madura no teme 

perder gente, porque sabe que el crecimiento del Reino no se 

mide por retención, sino por envío. 

 



 

68 

El reconocimiento del don y del llamado fortalece la 

identidad espiritual del creyente. Cuando la Iglesia afirma lo 

que Dios ha depositado en una persona, no la engrandece a 

ella, sino que honra al Dador. Negar ese reconocimiento, por 

temor o inseguridad, es apagar el fuego que Dios encendió. 

Pablo advierte con claridad: “No apaguéis al Espíritu” (1 

Tesalonicenses 5:19). Apagar al Espíritu no siempre ocurre 

por falsa doctrina; muchas veces ocurre por estructuras 

rígidas, por liderazgos celosos o por culturas eclesiales que 

prefieren lo predecible antes que lo vivo. 

 

No obstante, el empoderamiento en el Reino siempre 

va acompañado de responsabilidad y sujeción espiritual. La 

autoridad delegada no es independencia absoluta, sino 

libertad bajo gobierno. El Nuevo Testamento jamás 

promueve ministerios autónomos desconectados del cuerpo.  

 

Por el contrario, enfatiza la interdependencia. Aun 

Pablo, con su llamado apostólico, reconocía su vínculo con 

la Iglesia y con otros líderes. La activación madura no 

produce individualistas espirituales, sino siervos conscientes 

de su lugar en el cuerpo. “Someteos unos a otros en el temor 

de Dios” (Efesios 5:21) sigue siendo un principio rector del 

Reino. 

 

Este equilibrio entre libertad y sujeción es uno de los 

mayores aprendizajes pastorales. Activar sin acompañar 

produce desvíos; acompañar sin activar produce 

estancamiento. El liderazgo del Reino aprende a caminar en 

esa tensión santa, discerniendo tiempos, procesos y 



 

69 

capacidades. No todos avanzan al mismo ritmo, ni todos 

reciben la misma responsabilidad al mismo tiempo. Jesús 

mismo habló de la fidelidad en lo poco como antesala de lo 

mucho (Lucas 16:10). La activación no es una carrera por 

visibilidad, sino un proceso de maduración progresiva. 

 

A medida que la Iglesia aprende a vivir bajo estos 

parámetros, comienza a manifestarse una transformación 

profunda en la cultura congregacional. La gente deja de 

preguntarse qué puede recibir y comienza a preguntarse qué 

puede aportar.  

 

La fe deja de ser pasiva y se vuelve operativa. Los 

dones dejan de ser conceptos teológicos y se convierten en 

expresiones vivas del amor de Dios. La Iglesia deja de ser un 

lugar al que se asiste y se convierte en un cuerpo que se 

mueve. Y cuando esto ocurre, el Reino se hace tangible. 

 

Este proceso exige que los pastores revisen 

honestamente sus motivaciones. ¿Estamos formando 

discípulos o admiradores? ¿Estamos levantando hijos 

espirituales o creando dependencia? ¿Celebramos más 

cuando la gente nos necesita o cuando ya no nos necesita 

porque ha crecido?  

 

Juan el Bautista expresó una de las declaraciones más 

puras del liderazgo del Reino cuando dijo: “Es necesario que 

Él crezca, pero que yo mengüe” (Juan 3:30). Esta no es una 

frase poética; es un principio pastoral. El liderazgo que no 



 

70 

está dispuesto a menguar jamás podrá ver a Cristo crecer 

plenamente en Su pueblo. 

 

Una iglesia activada no produce competencia interna, 

sino complementariedad. No produce protagonismo humano, 

sino manifestación de Cristo. No genera confusión, sino 

orden espiritual. Pablo enseña que Dios no es Dios de 

confusión, sino de paz, y que todo debe hacerse 

decentemente y con orden (1 Corintios 14:33, 40). El orden 

del Reino no sofoca la vida; la canaliza. No apaga los dones; 

los dirige. No silencia al cuerpo; lo armoniza. 

 

Finalmente, es necesario afirmar con claridad 

magisterial que la activación no es un lujo ministerial, sino 

una responsabilidad pastoral ineludible. Preparar al pueblo 

para la manifestación del Reino es parte del llamado.  

 

Negar espacios, frenar procesos o concentrar la obra 

en una sola persona no solo empobrece a la Iglesia, sino que 

contradice el diseño eterno de Dios. Cristo murió para formar 

un cuerpo, no un público. Derramó Su Espíritu sobre toda 

carne, no sobre una élite. Y regresará por una Iglesia madura, 

activa y llena de Su vida. 

 

Por lo tanto, una Iglesia que vive bajo parámetros de 

Reino es una Iglesia que activa, que envía, que confía y que 

gobierna espiritualmente desde la humildad. Es una Iglesia 

donde el pastor no ocupa el centro, sino que señala al Centro. 

Donde los dones no compiten, sino que cooperan. Donde la 

diversidad no divide, sino que enriquece. Y donde cada 



 

71 

creyente, consciente de su llamado, vive para la gloria de 

Dios y la expansión de Su Reino en la tierra. 

 

“Pues, así como cada uno de nosotros tiene un solo 

cuerpo con muchos miembros, y no todos estos miembros 

desempeñan la misma función, también nosotros, siendo 

muchos, formamos un solo cuerpo en Cristo, y cada 

miembro está unido a todos los demás.” 

Romanos 12:4 y 5 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

72 

Capítulo cinco 

 

 

PARÁMETROS DE REINO 

PARA EL MOVER PROFÉTICO 
 

 

“No menospreciéis las profecías. Examinadlo todo, 

retened lo bueno. Absteneos de toda forma de mal.” 

1 Tesalonicenses 5:20-22 

 

 

La Iglesia del Señor Jesucristo no fue diseñada para 

caminar a ciegas ni para avanzar guiada por impulsos 

humanos. Desde su concepción eterna, Dios estableció que 

Su pueblo viviría bajo Su gobierno, escuchando Su voz y 

obedeciendo Su dirección. Por esta razón, el mover profético 

no es un accesorio opcional dentro de la vida de la Iglesia, 

sino una dimensión inherente a su naturaleza espiritual.  

 

Allí donde el Reino de Dios se manifiesta, la voz del 

Rey debe ser escuchada, discernida y obedecida con 

reverencia. Negar lo profético es negar una de las formas 

mediante las cuales Dios gobierna a Su pueblo; pero 

permitirlo sin parámetros es abrir la puerta al desorden, al 

engaño y a profundas heridas espirituales. Es por esto que el 



 

73 

mover profético es una de las cosas que los pastores no deben 

rechazar, pero deben cuidar celosamente.  

 

La Escritura declara que la Iglesia está edificada 

“sobre el fundamento de los apóstoles y profetas, siendo la 

principal piedra del ángulo Jesucristo mismo” (Efesios 

2:20). Esta afirmación no es simbólica ni decorativa; es 

estructural. El fundamento profético no se refiere únicamente 

a la capacidad de predecir acontecimientos futuros, sino a la 

función de oír a Dios, transmitir Su corazón y alinear al 

pueblo con Su voluntad. En este sentido, una Iglesia de Reino 

no puede prescindir de la dimensión profética sin debilitar su 

capacidad de discernimiento espiritual. El Reino no es solo 

doctrina correcta, es también dirección viva. 

 

Desde el Antiguo Testamento hasta la Iglesia 

primitiva, Dios se reveló como un Dios que habla. “Porque 

no hará nada Jehová el Señor, sin que revele su secreto a 

sus siervos los profetas” (Amós 3:7). Esta verdad establece 

un principio de gobierno: Dios no actúa de manera arbitraria, 

sino que comunica Su voluntad a aquellos que están 

dispuestos a oírle. Sin embargo, la misma Escritura muestra 

que no toda voz espiritual proviene de Dios, ni toda palabra 

pronunciada en Su nombre tiene Su respaldo. Por eso, el 

mover profético verdadero siempre estuvo acompañado de 

temor, responsabilidad y discernimiento. 

 

El problema contemporáneo no es la existencia de lo 

profético, sino su banalización. En muchos contextos 

eclesiales, la profecía ha sido reducida a un acto emocional, 



 

74 

a una expresión impulsiva o, peor aún, a una herramienta de 

manipulación espiritual.  

 

Se profetiza sin haber oído, se actúa sin haber recibido 

instrucción, se dramatiza sin haber sido enviados. Este desliz 

no nace del Espíritu, sino del alma humana que desea 

protagonismo, validación o resultados rápidos. La Escritura 

es clara al advertir contra los que hablan por su propio 

corazón: “No envié yo aquellos profetas, pero ellos corrían; 

yo no les hablé, más ellos profetizaban” (Jeremías 23:21). 

 

Una Iglesia con parámetros de Reino entiende que el 

gobierno de Dios no se manifiesta en el ruido, sino en la 

obediencia. Ser guiados por el Espíritu Santo no significa 

actuar sin filtro, sino caminar bajo Su dirección con madurez. 

Romanos 8:14 afirma que “todos los que son guiados por el 

Espíritu de Dios, éstos son hijos de Dios”, pero esta guía 

nunca contradice la Palabra escrita ni el carácter de Cristo. El 

Espíritu Santo no improvisa, no exagera, no confunde y no 

compite por atención. Su voz es clara, santa y coherente con 

la revelación ya dada. 

 

Es necesario afirmar con claridad que el mover 

profético no es patrimonio exclusivo de una élite espiritual. 

Dios ha establecido diferentes niveles y expresiones dentro 

del cuerpo de Cristo. Hay quienes han sido llamados y 

formados para ejercer el oficio de profeta, con una 

responsabilidad gubernamental y una sujeción profunda a la 

autoridad espiritual.  



 

75 

Hay otros que portan un llamado profético que debe 

manifestarse dentro de la vida local, edificando a la 

congregación bajo cobertura y orden. También están aquellos 

que poseen el don de profecía, quienes pueden ser usados por 

Dios en momentos específicos para exhortar, consolar y 

edificar, conforme a lo que enseña 1 Corintios 14:3. Y, 

finalmente, está la realidad de que todo creyente lleno del 

Espíritu Santo puede ser instrumento de una palabra o 

dirección puntual, cuando Dios así lo determina. 

 

Esta diversidad no es confusión; es diseño. El 

problema surge cuando estas dimensiones se mezclan sin 

discernimiento o cuando se pretende ocupar un lugar que 

Dios no ha asignado. El Reino funciona por delegación 

divina, no por autoproclamación. En una Iglesia sana, lo 

profético no compite con el liderazgo, sino que se somete al 

gobierno espiritual, entendiendo que “los espíritus de los 

profetas están sujetos a los profetas” (1 Corintios 14:32). 

La verdadera unción nunca genera independencia, sino 

responsabilidad. 

 

Cuando se pierde este equilibrio, comienzan los 

excesos. Actos proféticos realizados sin dirección divina, 

prácticas simbólicas copiadas sin revelación, elementos 

utilizados sin mandato del Espíritu. Se derrama aceite, se 

arroja sal, se clavan objetos, se dramatizan acciones que 

aparentan profundidad espiritual, pero que carecen de 

respaldo celestial. El resultado suele ser frustración, desgaste 

espiritual y una peligrosa confusión doctrinal. No porque 

Dios no pueda ordenar actos simbólicos, sino porque el 



 

76 

hombre ha decidido reemplazar la voz de Dios con su 

creatividad religiosa. 

 

El Nuevo Pacto nos recuerda que ya no vivimos por 

sombras, sino por la sustancia que es Cristo. Él es la 

revelación plena del Padre, y en Él habita corporalmente toda 

la plenitud de la Deidad. Sin embargo, esto no limita la 

soberanía de Dios para usar medios si así lo desea.  

 

Jesús utilizó barro para sanar a un ciego, y el profeta 

Agabo utilizó un cinto para comunicar una advertencia 

profética (Juan 9:6; Hechos 21:10 y 11). Estos ejemplos no 

nos autorizan a imitar mecánicamente las acciones, sino a 

comprender el principio: cuando Dios ordena algo, aunque 

parezca extraño, hay obediencia; cuando Dios no habla, el 

silencio es sabiduría. 

 

La esencia del Reino no está en los elementos, sino en 

la obediencia. El peligro no es hacer algo “raro”, sino hacer 

algo sin haber sido enviado. Allí donde el mover profético se 

desconecta del temor de Dios, se convierte en una caricatura 

espiritual que daña la fe del pueblo y desacredita la obra del 

Espíritu Santo. Por eso, una Iglesia madura no persigue 

manifestaciones, persigue la voluntad de Dios. No busca lo 

místico, busca lo espiritual verdadero. No se mueve por 

emoción, sino por revelación. 

 

En este contexto, permitir lo profético no significa 

abrir la puerta a todo lo que se diga en nombre de Dios, sino 

establecer parámetros claros que protejan al cuerpo de Cristo. 



 

77 

El discernimiento no apaga el Espíritu; lo honra. La 

evaluación bíblica no es incredulidad; es responsabilidad 

pastoral. Como los creyentes de Berea, la Iglesia debe 

examinarlo todo a la luz de las Escrituras, reteniendo lo 

bueno y desechando lo que no proviene de Dios (Hechos 

17:11; 1 Tesalonicenses 5:19 al 22). 

 

Una Iglesia con parámetros de Reino entiende que el 

mover profético es un regalo precioso, pero también una 

responsabilidad santa. Allí donde Dios habla, hay vida, 

dirección y edificación. Pero allí donde el hombre habla sin 

haber oído, hay confusión, desgaste y daño espiritual. Por 

eso, el llamado pastoral en este tiempo no es a producir 

profecías, sino a formar oídos sensibles, corazones 

obedientes y líderes con temor de Dios. Solo así lo profético 

ocupará su lugar correcto: no como espectáculo, sino como 

expresión viva del gobierno del Reino. 

 

Si el fundamento del mover profético es oír a Dios, el 

orden es el marco que lo preserva. Allí donde la profecía no 

es gobernada, termina gobernando. Y cuando la profecía 

gobierna sin haber sido enviada, el resultado no es 

edificación, sino confusión. Por esta razón, el Espíritu Santo, 

lejos de promover el desorden, establece principios claros 

para el funcionamiento de lo profético dentro del cuerpo de 

Cristo. La Escritura afirma que “Dios no es Dios de 

confusión, sino de paz” (1 Corintios 14:33), y esta verdad 

se aplica de manera directa a toda manifestación espiritual. 

 



 

78 

Uno de los errores más frecuentes en la Iglesia 

contemporánea ha sido confundir manifestación con 

autoridad, y revelación con independencia. El hecho de que 

Dios pueda usar a una persona de manera profética no la 

habilita automáticamente para actuar sin sujeción, ni la 

autoriza a ocupar espacios que no le han sido asignados.  

 

En el Reino de Dios, el poder nunca reemplaza al 

carácter, y la unción nunca sustituye al gobierno. Por eso, el 

apóstol Pablo establece con claridad que las profecías deben 

ser juzgadas, evaluadas y discernidas dentro del contexto 

comunitario (1 Corintios 14:29). Lo profético que no acepta 

ser examinado revela, por definición, una raíz de soberbia o 

de engaño. 

 

Es imprescindible que la Iglesia comprenda las 

distintas expresiones del mover profético para evitar 

confusiones que dañan al cuerpo. El oficio de profeta no es 

un título honorífico ni una plataforma ministerial, sino una 

función gubernamental que implica una vida de profunda 

consagración, sujeción y responsabilidad espiritual.  

 

El profeta bíblico no vivía de eventos, ni buscaba 

reconocimiento humano; caminaba bajo una carga espiritual 

permanente, muchas veces solitaria, siempre sometida a la 

voluntad de Dios. Cuando el oficio profético se transforma 

en una agenda de compromisos vanos, pierde su peso 

espiritual y se convierte en una caricatura del diseño divino. 

Esto es lo que está sucediendo hoy en día con muchos 



 

79 

profetas, están distraídos en eventos que no deberían ser la 

base de sus ministerios. 

 

Asimismo, hay hermanos que portan un llamado 

profético genuino, pero cuya asignación está vinculada a la 

vida de la iglesia local. Estos no han sido llamados a itinerar 

ni a exponerse públicamente, sino a edificar desde dentro, 

bajo cobertura pastoral, contribuyendo al crecimiento 

espiritual de la congregación. Cuando este llamado es 

forzado hacia una visibilidad prematura, el daño no solo 

afecta a la persona, sino también a la Iglesia que la observa. 

El Reino no promociona talentos; forma siervos. 

 

El don de profecía, por su parte, es una manifestación 

del Espíritu que puede operar en distintos creyentes conforme 

a la soberanía de Dios. Su propósito no es dirigir la Iglesia ni 

establecer doctrina, sino edificar, exhortar y consolar al 

pueblo de Dios (1 Corintios 14:3). Cuando este don es 

comprendido correctamente, fluye con libertad y sencillez; 

cuando es exaltado indebidamente, se transforma en una 

fuente de presión espiritual y confusión. El don nunca debe 

competir con el liderazgo ni reemplazar la enseñanza de la 

Palabra. 

 

A esto se suma una realidad innegable: Dios puede 

usar a cualquier creyente lleno del Espíritu Santo para dar una 

palabra puntual, una advertencia o una dirección específica. 

Sin embargo, esta posibilidad no convierte a todos en 

profetas ni legitima toda expresión espiritual como 

revelación divina. El mismo Espíritu que habla es el que 



 

80 

llama al orden, a la prudencia y al silencio cuando 

corresponde. La madurez espiritual se manifiesta no solo en 

hablar cuando Dios habla, sino en callar cuando Él no ha 

dicho nada. 

 

Cuando estas distinciones se diluyen, el terreno queda 

fértil para los excesos. En nombre de lo profético, muchas 

iglesias han adoptado prácticas que carecen de respaldo 

bíblico y de fruto espiritual. Actos simbólicos repetidos 

mecánicamente, objetos utilizados sin dirección divina, 

dramatizaciones espirituales que apelan más a la emoción 

que a la fe. El problema no está en el uso de símbolos en sí 

mismos, sino en su utilización sin mandato. En el Antiguo y 

Nuevo Testamento, los actos proféticos siempre fueron 

respuestas específicas a una palabra clara de Dios, no 

iniciativas humanas en busca de resultados. 

 

La diferencia entre un acto profético legítimo y uno 

carnal no radica en su apariencia externa, sino en su origen. 

Lo que nace en el corazón humano puede parecer espiritual, 

pero no produce transformación. Lo que nace en el Espíritu 

puede parecer sencillo, pero libera vida. Jesús no sanó 

siempre de la misma manera, ni utilizó siempre los mismos 

medios. Sin embargo, en cada acción hubo obediencia 

perfecta al Padre. Imitar el método sin haber recibido la 

instrucción es caer en un formalismo peligroso que vacía de 

poder la obra de Dios. 

 

El riesgo mayor de estos excesos no es solo la falta de 

resultados, sino la apertura a dimensiones espirituales 



 

81 

equivocadas. Cuando se utilizan elementos simbólicos sin 

discernimiento, se puede caer en prácticas cercanas al 

misticismo o, en casos extremos, abrir puertas al engaño 

espiritual. La Escritura advierte que Satanás se disfraza como 

ángel de luz, y que no todo lo sobrenatural proviene de Dios. 

Por eso, la vida de santidad del actor profético es un factor 

innegociable. No puede haber autoridad espiritual donde hay 

desorden moral, ni puede haber revelación confiable donde 

hay pecado tolerado. 

 

El fruto del Espíritu es un indicador infalible del origen 

de una manifestación espiritual. Donde el Espíritu Santo 

opera, hay amor, gozo, paz, paciencia, benignidad, bondad, 

fe, mansedumbre y dominio propio (Gálatas 5:22 y 23). Lo 

profético que produce ansiedad, confusión, dependencia 

enfermiza o exaltación del hombre no proviene del Espíritu 

de Dios. El verdadero mover profético siempre conduce a una 

mayor obediencia a la Palabra, a una vida de santidad y a una 

profunda reverencia por la presencia de Dios. 

 

La Iglesia debe entender que no toda profecía es 

direccional ni toda palabra es pública. Hay palabras que son 

personales, otras congregacionales, y otras que deben ser 

guardadas en el corazón hasta que Dios confirme su tiempo. 

El apóstol Pablo exhorta a Timoteo a pelear la buena batalla 

conforme a las profecías que se hicieron sobre él, pero no a 

vivir esclavizado a ellas. La profecía acompaña el proceso; 

no lo reemplaza. El Reino se edifica con obediencia diaria, 

no con actos extraordinarios aislados. 

 



 

82 

En este punto, el rol pastoral es determinante. El pastor 

no está llamado a producir profecías, sino a pastorear al 

pueblo de Dios con discernimiento, protegiendo la grey de 

abusos espirituales y guiándola hacia una fe madura. Permitir 

todo en nombre de la libertad espiritual no es amor; es 

negligencia. Apagar todo en nombre del orden tampoco lo es. 

El equilibrio se encuentra en una vida espiritual gobernada 

por la Palabra, sensible al Espíritu y sometida a la autoridad 

de Cristo. 

 

Una Iglesia con parámetros de Reino no se impresiona 

con manifestaciones, sino que discierne frutos. No corre 

detrás de lo espectacular, sino que camina en obediencia 

constante. Entiende que el mover profético es una bendición 

cuando está alineado con el carácter de Dios, y un peligro 

cuando se separa de Su gobierno. Por eso, establece límites 

sanos, honra la diversidad de dones y protege la centralidad 

de Cristo como cabeza de la Iglesia. 

 

El desafío para este tiempo no es producir más 

profecías, sino formar una Iglesia que sepa discernirlas. No 

es multiplicar actos simbólicos, sino cultivar corazones 

obedientes. No es promover voces, sino escuchar la voz de 

Dios. Solo así lo profético ocupará su lugar correcto: no 

como un fin en sí mismo, sino como un medio santo mediante 

el cual el Reino de Dios se manifiesta con verdad, poder y 

orden. 

 

Cuando el mover profético es comprendido y ejercido 

bajo el gobierno del Reino, se convierte en una herramienta 



 

83 

poderosa de edificación, dirección y afirmación de la fe. No 

se trata de una experiencia marginal ni de una manifestación 

reservada para unos pocos, sino de una expresión viva de la 

relación entre Dios y Su pueblo. Allí donde Dios habla, el 

corazón del creyente se alinea, la fe se activa y la obediencia 

encuentra dirección. Sin embargo, estos beneficios solo se 

manifiestan cuando lo profético nace en Dios y regresa a Dios 

por medio de la obediencia, no cuando es manipulado por la 

carne humana. 

 

Uno de los propósitos centrales del mover profético 

genuino es confirmar la voluntad de Dios. La profecía bíblica 

no sustituye la Palabra escrita, sino que la ilumina y la aplica 

a contextos específicos. Cuando Dios habla de manera 

profética, no introduce nuevas doctrinas ni verdades 

paralelas, sino que llama a Su pueblo a caminar conforme a 

lo que ya ha sido revelado. En este sentido, la profecía 

fortalece la fe, afirma el camino correcto y trae claridad en 

tiempos de incertidumbre. No empuja a decisiones 

apresuradas, sino que confirma procesos que Dios ya está 

obrando en el corazón del creyente. 

 

Asimismo, el mover profético auténtico puede ser 

utilizado por Dios para traer libertad espiritual. En la medida 

en que una palabra o una dirección proviene del Espíritu 

Santo y es recibida con fe y obediencia, pueden romperse 

cadenas de opresión, engaño y temor. No porque el acto en sí 

mismo tenga poder, sino porque la obediencia a la voz de 

Dios libera la intervención divina. La Escritura enseña que 

conocer la verdad nos hace libres, y toda manifestación 



 

84 

profética que conduce a la verdad de Cristo produce vida, no 

dependencia ni esclavitud espiritual. 

 

La edificación de la Iglesia es otro fruto inconfundible 

de lo profético legítimo. Cuando una palabra es genuina, trae 

consuelo, exhortación y ánimo, fortaleciendo la unidad del 

cuerpo y recordando su total dependencia de Dios. La 

profecía que edifica no divide, no expone innecesariamente, 

no humilla ni manipula. Por el contrario, apunta a Cristo, 

glorifica Su nombre y conduce a una vida más comprometida 

con el Reino. Allí donde lo profético se convierte en un fin 

en sí mismo, deja de edificar y comienza a desgastar. 

 

No obstante, los peligros asociados al mover profético 

descuidado son reales y profundamente dañinos. El mayor de 

ellos es el engaño. La Escritura advierte con claridad sobre 

los falsos profetas que hablan por su propia imaginación o 

bajo influencias espirituales que no provienen de Dios. Estos 

no solo se equivocan; arrastran a otros al error, utilizando el 

nombre del Señor en vano y comprometiendo la fe de 

muchos. Cuando una palabra profética no se cumple, no se 

trata de un simple error humano, sino de una señal de alerta 

que debe ser tomada con seriedad, tal como lo establece 

Deuteronomio 18:22. 

 

Otro peligro evidente es la exageración y el 

espectáculo. Cuando lo profético se teatraliza, el foco deja de 

estar en Dios y se traslada a la persona, al acto o al evento. El 

uso indiscriminado de elementos simbólicos, sin dirección 

divina, puede derivar en prácticas que rozan el misticismo o 



 

85 

incluso la hechicería, vaciando de contenido espiritual 

aquello que aparenta profundidad. La fe genuina no necesita 

artificios para sostenerse; se afirma en la Palabra y en la 

obediencia cotidiana. Allí donde lo profético busca 

impresionar, deja de transformar. 

 

Existe también el riesgo de confundir espiritualidad 

con misticismo. No todo lo que parece espiritual lo es, y no 

todo lo que emociona edifica. El mover del Espíritu Santo 

siempre produce claridad, humildad y reverencia. Cuando 

una práctica genera confusión, temor irracional o 

dependencia de personas y rituales, no está operando el 

Espíritu de Dios. El Reino no se manifiesta a través de 

fórmulas ocultas, sino mediante una relación viva y 

obediente con Cristo. El peligro del misticismo es que 

desplaza la centralidad del Evangelio y sustituye la fe por 

prácticas vacías. 

 

Por esta razón, una Iglesia con parámetros de Reino 

establece filtros claros para discernir lo profético. Todo debe 

ser confrontado con las Escrituras, no para apagar el Espíritu, 

sino para honrarlo. La Palabra de Dios es el criterio supremo 

que evalúa toda revelación, toda profecía y todo acto 

espiritual. Además, lo profético genuino siempre conduce a 

una mayor obediencia, nunca a la rebeldía ni a la 

independencia espiritual. Donde hay resistencia a la 

autoridad, hay un problema de origen. 

 

La vida de santidad de quienes ministran es otro 

parámetro ineludible. Dios puede usar vasos imperfectos, 



 

86 

pero nunca respalda el pecado ni legitima la desobediencia. 

La falta de carácter tarde o temprano desvirtúa cualquier 

manifestación espiritual. El Espíritu Santo no unge el 

desorden moral ni avala la incoherencia espiritual. Por el 

contrario, la santidad protege, guarda y preserva la integridad 

del mover profético, cerrando puertas al engaño y a la 

contaminación espiritual. 

 

El cumplimiento de las palabras proféticas es también 

un indicador clave de autenticidad. No toda profecía es 

predictiva, pero cuando lo es, su cumplimiento confirma su 

origen. La Escritura no relativiza este principio ni lo adapta a 

las emociones humanas. Hablar en nombre de Dios es una 

responsabilidad sagrada que no admite liviandad. Por eso, 

una Iglesia madura no celebra palabras grandilocuentes, sino 

frutos visibles y duraderos. 

 

En este punto, la exhortación pastoral es clara y 

necesaria. Una Iglesia con parámetros de Reino no busca 

apagar lo profético, pero tampoco lo idolatra. No se mueve 

por lo raro ni por lo espectacular, sino por la obediencia a la 

voz de Dios. Si Dios habló, aunque parezca ilógico o 

incómodo, se obedece con temor y fe. Pero si Dios no habló, 

no hay nada que inventar, dramatizar o forzar. Reitero que la 

carne puede producir imitaciones convincentes, pero solo el 

Espíritu produce vida. 

 

El verdadero anhelo del Reino no es lo místico, sino lo 

espiritual verdadero. No es la emoción pasajera, sino la 

transformación permanente. No es la multiplicación de actos 



 

87 

proféticos, sino una Iglesia gobernada por Dios, sensible a Su 

voz y comprometida con Su voluntad. Allí donde el mover 

profético se somete al señorío de Cristo, la Iglesia camina 

segura, madura y firme. Allí donde se desborda sin gobierno, 

deja heridas profundas y desacredita la obra del Espíritu 

Santo. 

 

Por eso, el llamado final es a pastorear con 

discernimiento, a formar líderes con oído espiritual y corazón 

obediente, y a edificar iglesias que honren la voz de Dios sin 

reemplazarla por la voz humana. El Reino de Dios no se 

establece con invenciones espirituales, sino con obediencia 

fiel. Si lo dijo Dios, se hace. Si no lo dijo, se espera. En ese 

equilibrio santo se manifiesta la verdadera vida del Reino. 

 

“Y si invocáis como Padre a aquel que sin acepción de 

personas juzga según la obra de cada uno, conducíos con 

temor todo el tiempo de vuestra peregrinación.” 

1 Pedro 1:17 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

88 

Capítulo seis 

 

 

PARÁMETROS DE REINO 

PARA LA INTERCESIÓN  
 

 

“Oren en todo tiempo con toda oración y súplica en el 

Espíritu, y manténganse atentos, siempre orando por todos 

los santos.” 

Efesios 6:18 

 

 

La intercesión, cuando es comprendida desde la 

perspectiva del Reino de Dios, deja de ser una práctica 

periférica o una actividad reservada para unos pocos 

entusiastas espirituales, y se convierte en una expresión 

madura del amor, la fe y la obediencia del Cuerpo de Cristo.  

 

Interceder no es un acto místico ni una manifestación 

de poder personal, sino una respuesta responsable al llamado 

de Dios de ponernos en la brecha por otros, llevando sus 

cargas delante del Padre con un corazón alineado a Su 

voluntad. La Escritura enseña que el verdadero valor de la 

intercesión no reside en la intensidad emocional del que ora, 

sino en la posición espiritual desde la cual se ora. 

 



 

89 

Desde el principio, la Biblia revela que Dios busca 

hombres y mujeres que comprendan el peso espiritual de 

pararse delante de Él en favor de otros. Sin embargo, también 

deja en claro que esa función, en su sentido pleno y absoluto, 

no pudo ser cumplida por ningún ser humano caído. “Y vio 

que no había hombre, y se maravilló de que no hubiera 

quien se interpusiese” (Isaías 59:16).  

 

Esta afirmación no solo describe una ausencia 

histórica, sino una imposibilidad espiritual: ningún hombre, 

por justo que pareciera, tenía la capacidad moral y espiritual 

para mediar entre Dios y la humanidad. La respuesta de Dios 

a esa carencia no fue levantar un movimiento de intercesores, 

sino enviar a Su Hijo. Jesucristo es y será por siempre el 

único intercesor perfecto, el único mediador legítimo entre 

Dios y los hombres, como lo declara el apóstol Pablo: 

“Porque hay un solo Dios, y un solo mediador entre Dios y 

los hombres, Jesucristo hombre” (1 Timoteo 2:5). 

 

Este fundamento es innegociable y debe ser afirmado 

con claridad en toda enseñanza sobre intercesión. Nadie 

intercede fuera de Cristo, nadie intercede por mérito propio, 

nadie se presenta delante del Padre desde una autoridad 

personal. Toda intercesión genuina es posible únicamente 

“en Él”, por Su obra redentora, por Su justicia imputada y por 

Su permanente ministerio sacerdotal a la diestra del Padre. 

Cuando la Iglesia pierde esta centralidad cristológica, la 

intercesión se degrada rápidamente en prácticas confusas, 

excesos emocionales y acciones que no producen fruto 

espiritual. 



 

90 

Ahora bien, afirmar que Cristo es el único intercesor 

no anula la responsabilidad de la Iglesia de orar unos por 

otros. Por el contrario, la establece sobre bases correctas. El 

creyente no intercede como sustituto de Cristo, sino como 

miembro de Su cuerpo. Intercede porque está unido a Él, 

porque participa de Su vida y porque ha sido llamado a 

cooperar con la obra que Dios está llevando adelante en la 

tierra. En este sentido, la intercesión es un privilegio, pero 

también una responsabilidad espiritual que no puede ser 

ejercida de manera liviana o desordenada. 

 

La Escritura exhorta claramente a la Iglesia a orar por 

todos. Pablo escribe: “Exhorto ante todo, a que se hagan 

rogativas, oraciones, peticiones y acciones de gracias, por 

todos los hombres” (1 Timoteo 2:1). Este llamado es 

universal y alcanza a todo creyente. Orar por otros no es una 

opción, sino una expresión básica del amor cristiano. Sin 

embargo, la misma experiencia pastoral y el testimonio 

bíblico muestran que hay hermanos a quienes Dios les 

concede una carga particular y persistente por la intercesión. 

No se trata de un título ni de una jerarquía espiritual, sino de 

una responsabilidad específica que debe ser discernida, 

acompañada y supervisada por el liderazgo pastoral. 

 

Aquí aparece un punto crucial para una Iglesia que 

desea vivir bajo parámetros de Reino: la intercesión nunca 

debe desarrollarse al margen de la autoridad espiritual ni 

fuera de la cobertura pastoral. Los intercesores no son 

“francotiradores espirituales”, ni agentes autónomos que 

actúan según sus propias percepciones. Son servidores del 



 

91 

cuerpo, llamados a operar en orden, en sujeción y en 

comunión con la visión pastoral. Cuando esto no ocurre, la 

intercesión deja de edificar y comienza a generar confusión, 

temor o desgaste innecesario. 

 

La esencia de la intercesión genuina es el amor. El 

intercesor verdadero no ora para sentirse espiritual, ni para 

demostrar conocimiento, ni para ejercer control sobre otros. 

Ora porque ama. Ora porque el dolor ajeno le duele. Ora 

porque entiende que la voluntad de Dios debe establecerse en 

la tierra y está dispuesto a cooperar con ella.  

 

Este amor no es sentimentalismo; es el fruto del 

Espíritu obrando en un corazón rendido. Pablo describe este 

amor cuando dice que Cristo “vive siempre para interceder 

por ellos” (Hebreos 7:25). La intercesión no es un evento 

ocasional, sino una actitud constante del corazón alineado 

con Dios. 

 

Junto con el amor, la fe ocupa un lugar central. 

Interceder es creer que Dios escucha, que Dios responde y 

que Dios actúa conforme a Su voluntad perfecta. No se ora 

para convencer a Dios, ni para forzarlo a hacer algo, sino para 

alinearse con lo que Él ya ha determinado. La fe del 

intercesor no se apoya en palabras repetidas ni en fórmulas 

aprendidas, sino en la confianza profunda en el carácter fiel 

de Dios. Jesús enseñó que el Padre sabe de qué cosas tenemos 

necesidad antes de que se las pidamos (Mateo 6:8), lo cual 

deja en evidencia que la intercesión no informa a Dios, sino 

que dispone al creyente a participar de Su obrar. 



 

92 

En este punto es importante aclarar que la intercesión 

no crea poder espiritual. El poder es de Dios y proviene de 

Él. La intercesión, correctamente entendida, direcciona ese 

poder conforme a Su voluntad. Cuando la Iglesia confunde 

este principio, comienza a atribuir al intercesor un 

protagonismo que no le corresponde, y poco a poco se instala 

una espiritualidad centrada en el hombre y no en Dios. El 

intercesor maduro sabe que su función no es generar 

resultados, sino obedecer. Los resultados pertenecen al 

Señor. 

 

Otro elemento esencial de la intercesión bíblica es la 

persistencia. El profeta Isaías describe a los intercesores 

como atalayas que no callan ni de día ni de noche, y que no 

dan reposo a Dios hasta que Él establezca Su propósito 

(Isaías 62:6 y 7). Esta persistencia no es terquedad ni 

insistencia carnal, sino perseverancia espiritual. Es 

permanecer delante de Dios con una carga que Él mismo ha 

impartido, hasta que Su voluntad se manifieste en el tiempo 

y la forma que Él determine. 

 

Hasta aquí, la intercesión aparece como un ministerio 

santo, profundo y ordenado. Sin embargo, uno de los 

mayores problemas que enfrenta la Iglesia actual es la 

confusión entre intercesión y guerra espiritual. Cuando estas 

dos dimensiones se mezclan sin discernimiento, se producen 

prácticas antibíblicas que terminan debilitando a la Iglesia en 

lugar de fortalecerla. Interceder es hablar con el Padre. La 

llamada “guerra espiritual”, en su sentido bíblico, tiene que 

ver con resistir al diablo y enfrentar ataques espirituales bajo 



 

93 

dirección divina, no con reprender indiscriminadamente 

fuerzas invisibles. 

 

Muchos errores se producen cuando, en medio de una 

oración dirigida a Dios, se comienza repentinamente a 

hablarle al diablo, a reprenderlo o a “atarlo”, para luego 

continuar hablando con Dios como si nada hubiese ocurrido. 

Esta práctica no tiene respaldo bíblico y revela una profunda 

confusión espiritual. No se puede dialogar con Dios y con el 

enemigo al mismo tiempo. La Escritura nunca enseña este 

tipo de comportamiento espiritual. 

 

Además, es fundamental recordar que Satanás no es 

omnipresente. Ningún demonio lo es. Reprender “al aire”, sin 

discernimiento, sin revelación y sin dirección del Espíritu 

Santo, no es fe, es ignorancia. Pablo enseña que nuestra lucha 

no es contra carne y sangre, sino contra huestes espirituales 

de maldad que operan en las regiones celestes (Efesios 6:12), 

pero también deja en claro que esa lucha se libra con las 

armas que Dios provee, en el marco de Su autoridad y bajo 

Su dirección, no por iniciativa humana y dentro de un salón 

de reunión. 

 

La victoria sobre el enemigo ya fue obtenida por 

Jesucristo en la cruz. El creyente no pelea para ganar, sino 

que resiste desde una victoria ya consumada. Santiago lo 

expresa con absoluta claridad: “Someteos, pues, a Dios; 

resistid al diablo, y huirá de vosotros” (Santiago 4:7). El 

orden es clave: primero sujeción a Dios, luego resistencia. 



 

94 

Nunca ataque directo, nunca gritos al vacío, nunca acciones 

basadas en el temor o la imaginación. 

 

Algunos hermanos, no solo reprenden o tratan de atar 

al enemigo, sino que, además de eso, les ponen unos nombres 

increíbles que ni siquiera figuran en la Biblia, o que no se 

sabe quién los proporcionó. Aquí la enseñanza magisterial 

debe ser firme: el Reino de Dios no se expande por mística, 

sino por obediencia. No se establece por gritos, sino por 

verdad. No avanza por exageraciones espirituales, sino por la 

predicación del evangelio, la santificación de los creyentes y 

la sumisión a la Palabra de Dios. 

 

A lo largo de la historia de la Iglesia, uno de los 

peligros más persistentes ha sido ir más allá de lo que Dios 

ha dicho, aun cuando la intención aparente sea espiritual. 

Jesús fue extremadamente severo con este tipo de desvíos, 

advirtiendo que se puede honrar a Dios con los labios 

mientras el corazón se aleja de la verdad, enseñando como 

doctrinas mandamientos de hombres. Cuando las prácticas 

espirituales no se ajustan a la Escritura, por más 

bienintencionadas que parezcan, terminan invalidando el 

propósito de Dios y debilitando la vida espiritual del pueblo. 

Esto es particularmente sensible en el área de la intercesión 

y la llamada guerra espiritual. 

 

La Escritura es clara al establecer que toda verdadera 

lucha espiritual se libra desde la sujeción a Dios y no desde 

la exaltación del hombre. El apóstol Santiago no deja margen 

para interpretaciones alternativas cuando afirma que la clave 



 

95 

no está en atacar al diablo, sino en someterse a Dios y 

resistirlo al enemigo. Esta resistencia no es ruidosa ni teatral, 

sino firme, sobria y sostenida en la obediencia. El diablo no 

huye de los gritos, huye de una vida sometida a la autoridad 

de Dios. Cuando la Iglesia invierte este orden, termina 

generando un cristianismo frágil, dependiente de actos 

externos y carente de verdadera autoridad espiritual. 

 

Uno de los errores más frecuentes en muchos ámbitos 

cristianos es asumir que toda intercesión debe transformarse 

automáticamente en confrontación espiritual. Esta idea no 

solo carece de fundamento bíblico, sino que expone a los 

creyentes a un desgaste innecesario y a una espiritualidad 

basada en la emoción más que en la fe. Interceder es 

presentarse delante del Padre, escuchar Su corazón, discernir 

Su voluntad y cooperar con ella. No implica, por definición, 

confrontar fuerzas espirituales. De hecho, en la mayoría de 

los textos bíblicos donde se describe la oración intercesora, 

no aparece ningún tipo de diálogo con el enemigo. 

 

El libro de los Hechos resulta particularmente 

revelador en este sentido. Allí encontramos a la Iglesia 

primitiva enfrentando un mundo profundamente pagano, 

idólatra y espiritualmente oprimido. Sin embargo, en todo el 

relato no se observa a los apóstoles gritando a los aires, 

atando demonios territoriales ni proclamando guerras 

espirituales sobre ciudades. Pablo, quien sin duda 

comprendía la dimensión espiritual del conflicto, nunca 

recurrió a ese tipo de prácticas. Su estrategia espiritual fue 

predicar a Cristo, establecer la verdad, formar discípulos y 



 

96 

vivir una vida de santidad y obediencia. Esa fue su forma de 

enfrentar las tinieblas, y fue tremendamente eficaz. 

 

Esto nos lleva a una afirmación que debe ser enseñada 

con claridad pastoral: la guerra espiritual más efectiva que la 

Iglesia libra es el avance del evangelio y la formación de 

creyentes maduros. Cuando el Reino de Dios se manifiesta 

en vidas transformadas, el poder de las tinieblas retrocede. 

Cuando la Palabra de Dios es enseñada con fidelidad, la 

ignorancia espiritual pierde su dominio. Cuando los 

creyentes caminan en santidad, el enemigo pierde terreno. 

Pretender reemplazar estos principios por prácticas 

espectaculares es, en el mejor de los casos, una distracción; 

y en el peor, una desviación peligrosa. 

 

Otro extremo igualmente dañino es la obsesión con 

Satanás y sus supuestas acciones. Hay comunidades 

cristianas que han desarrollado una cosmovisión espiritual 

donde todo problema es atribuido directamente a demonios, 

ignorando la responsabilidad personal, el pecado, la falta de 

disciplina espiritual o la necesidad de crecimiento en la 

Palabra. Este enfoque termina robando a la Iglesia su 

verdadera misión, desviándola de la predicación del 

evangelio y de la edificación de los santos. Además, genera 

una espiritualidad centrada en el temor, cuando la Escritura 

enseña que el perfecto amor echa fuera el temor. 

 

El Reino de Dios no avanza desde el miedo al enemigo, 

sino desde la confianza en la soberanía de Dios. Satanás no 

es el protagonista del relato bíblico; lo es Cristo. Cuando la 



 

97 

Iglesia pierde este enfoque, aun sin darse cuenta, comienza a 

rendirle más atención al diablo que a Dios, lo cual resulta 

profundamente contradictorio. El creyente no ha sido 

llamado a vivir reaccionando frente al enemigo, sino 

respondiendo al llamado de Dios. 

 

En este contexto, la intercesión debe ser protegida de 

toda forma de exageración doctrinal. Jesús mismo advirtió 

contra la tendencia humana a agregar exigencias, prácticas o 

conceptos que Dios no ha establecido. Así como los fariseos 

llevaron el mandamiento del sábado a un extremo que 

terminó invalidando su propósito, hoy muchos han llevado la 

enseñanza sobre la guerra espiritual más allá de lo que está 

escrito, introduciendo conceptos que no solo no edifican, sino 

que contradicen la Escritura. Pablo exhorta claramente a no 

ir más allá de lo que está escrito, estableciendo un principio 

hermenéutico fundamental para toda doctrina cristiana. 

 

El creyente maduro, y especialmente el pastor, tiene la 

responsabilidad de examinar toda enseñanza a la luz de la 

Palabra. Lucas destaca que los creyentes de Berea eran más 

nobles porque escudriñaban cada día las Escrituras para 

verificar si lo que se les enseñaba era conforme a la verdad. 

Este espíritu de discernimiento es indispensable en un tiempo 

donde abundan las voces, las modas espirituales y las 

enseñanzas populares. La intercesión no puede ser gobernada 

por tendencias, sino por la verdad revelada. 

 

Desde una perspectiva pastoral, esto implica una tarea 

indelegable: formar, cuidar y corregir a los intercesores. Un 



 

98 

equipo de intercesión sin formación bíblica sólida es un 

riesgo para la congregación. Un equipo sin supervisión 

pastoral puede convertirse rápidamente en un foco de 

confusión espiritual. La cobertura no es control, es 

protección. La autoridad pastoral no sofoca la intercesión, la 

ordena y la preserva. 

 

La verdadera autoridad espiritual no se manifiesta en 

el desorden, sino en la obediencia. Dios es un Dios de orden, 

y Su Espíritu no contradice Su Palabra. Cuando el Espíritu 

Santo guía una acción específica, esa guía será clara, 

coherente con la Escritura y producirá fruto. Pero cuando no 

hay dirección divina, no corresponde inventar acciones 

espirituales. La fe no actúa por las dudas; actúa por 

obediencia. 

 

Comprender estos principios lleva inevitablemente a 

una conclusión pastoral profunda: vivir bajo parámetros de 

Reino es hacer la voluntad de Dios tal como Él la ha revelado. 

La intercesión, lejos de ser una práctica mística o 

desordenada, es una expresión elevada de comunión con el 

Padre y de cooperación consciente con Su propósito eterno. 

No se trata de hacer mucho ruido espiritual, sino de caminar 

con sensibilidad, discernimiento y obediencia. 

 

La Iglesia no puede permitirse ignorar las batallas 

espirituales reales, pero tampoco puede caer en la trampa de 

inventarlas. Hay momentos en los que Dios, por medio de Su 

Espíritu, guía a la Iglesia a enfrentar situaciones específicas 

que requieren una respuesta espiritual particular. En esos 



 

99 

casos, la obediencia es indispensable. Sin embargo, cuando 

Dios no habla, el silencio reverente también es una forma de 

obediencia. Inventar batallas, suponer enemigos invisibles 

sin discernimiento o actuar desde la imaginación espiritual 

no es fe; es presunción. 

 

La ilustración de una nación que hace guerra resulta 

sumamente clara. Ningún ejército responsable lanza misiles 

al aire esperando que alguno alcance un objetivo 

desconocido. Toda acción militar requiere inteligencia, 

estrategia, objetivos definidos y autoridad legítima. De la 

misma manera, la Iglesia no puede actuar espiritualmente de 

forma irresponsable, disparando palabras al vacío y llamando 

a eso guerra espiritual. Dios no nos ha dado un espíritu de 

confusión, sino de poder, de amor y de dominio propio. 

 

La intercesión madura se caracteriza por la sobriedad 

espiritual. El intercesor verdaderamente espiritual no 

necesita gritar para sentirse escuchado, ni dramatizar para 

creer que algo está sucediendo. Sabe que Dios escucha el 

clamor sincero del corazón, aun cuando es expresado en 

silencio. Sabe que el poder de Dios no se activa por volumen, 

sino por obediencia. Sabe que la autoridad espiritual no se 

exhibe, se ejerce en lo secreto. 

 

En este sentido, la intercesión es un ministerio 

profundamente sacrificial. Implica cargar con dolores ajenos, 

perseverar cuando no se ven resultados inmediatos y 

mantenerse fiel aun cuando nadie ve ni reconoce el esfuerzo. 

No es un ministerio de plataformas ni de aplausos. Es un 



 

100 

servicio silencioso que sostiene espiritualmente a la Iglesia, 

a los pastores y a la obra de Dios en la tierra. Por eso mismo, 

debe ser cuidado, honrado y protegido de toda distorsión. 

 

Los pastores que trabajan bajo cobertura deben 

comprender que una intercesión sana es una aliada poderosa 

del liderazgo espiritual. Cuando está ordenada, alineada y 

correctamente enseñada, fortalece la visión pastoral, sostiene 

a los líderes y crea un ambiente espiritual propicio para el 

avance del Reino. Pero cuando está desordenada, mal 

enseñada o sin supervisión, puede convertirse en una fuente 

de división, temor y desgaste. 

 

Por esta razón, es fundamental que la intercesión sea 

constantemente afirmada en la centralidad de Cristo. Él es el 

intercesor eterno, el sacerdote fiel, el abogado delante del 

Padre. Todo lo que la Iglesia hace, lo hace en Él, por Él y 

para Él. Separar la intercesión de Cristo es vaciarla de su 

poder y de su sentido. Permanecer en Cristo es la garantía de 

que nuestra oración será conforme a la voluntad de Dios. 

 

Finalmente, una Iglesia que desea vivir Reino debe 

abrazar una espiritualidad madura, bíblica y responsable. El 

Reino de Dios no se expande por técnicas espirituales, ni por 

misticismo, ni por imitaciones de prácticas ajenas a la 

Escritura. Se expande cuando la Iglesia camina en verdad, 

cuando los creyentes son formados en la Palabra, cuando la 

intercesión se ejerce con amor, fe y obediencia, y cuando toda 

acción espiritual nace de la dirección del Espíritu Santo y no 

de la imaginación humana. 



 

101 

La intercesión, bajo parámetros de Reino, es una de las 

herramientas más poderosas que Dios ha confiado a Su 

Iglesia. Bien entendida, produce fruto eterno. Mal enseñada, 

genera confusión. Que este llamado pastoral sea escuchado 

con humildad y responsabilidad, para que la Iglesia se levante 

no como un pueblo ruidoso, sino como un pueblo obediente; 

no como un ejército desordenado, sino como un cuerpo bien 

coordinado; no como imitadores de modas espirituales, sino 

como verdaderos colaboradores del Reino de Dios en la 

tierra. 

 

“Por lo demás, hermanos, oren por nosotros, para que la 

palabra del Señor corra y sea glorificada, tal como sucedió 

entre ustedes.” 

2 Tesalonicenses 3:1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

102 

Capítulo siete 

 

 

PARÁMETROS DE REINO 

ANTE LAS FIESTAS JUDÍAS 
 

 

“Mirad que nadie os engañe por medio de filosofías y 

huecos engaños, según las tradiciones de los hombres, 

conforme a los rudimentos del mundo, y no según Cristo.” 

Colosenses 2:8 

 

 

La Iglesia de Jesucristo atraviesa en este tiempo un 

momento decisivo en cuanto a su identidad, su doctrina y su 

práctica espiritual. En medio de un escenario global marcado 

por la sobreinformación, el sincretismo religioso y la 

búsqueda constante de experiencias trascendentes, muchos 

creyentes y líderes han comenzado a mirar hacia atrás, 

intentando encontrar en las raíces hebreas del cristianismo 

una profundidad que, según perciben, se ha debilitado en la 

vida devocional contemporánea. Este fenómeno, aunque 

comprensible en su motivación, requiere un discernimiento 

pastoral y teológico profundo, porque no todo lo antiguo es 

automáticamente edificante, ni todo lo bíblico es 

necesariamente vinculante para la Iglesia del Nuevo Pacto. 



 

103 

Desde una perspectiva de Reino, es imprescindible 

afirmar que Dios es un Dios de historia, de proceso y de 

revelación progresiva. Las festividades bíblicas instituidas en 

el Antiguo Testamento no surgieron como tradiciones 

culturales humanas, sino como actos soberanos de Dios 

dentro de un pacto específico, dirigido a un pueblo concreto 

y enmarcado en una economía espiritual determinada. “Estas 

son las fiestas solemnes de Jehová, las convocaciones 

santas, a las cuales convocaréis en sus tiempos” (Levítico 

23:4). Este texto deja en claro que las fiestas pertenecían al 

diseño de Dios para Israel, y que estaban profundamente 

ligadas a la ley mosaica, al sistema sacrificial, al sacerdocio 

levítico y a la vida nacional del pueblo hebreo. 

 

Sin embargo, la revelación bíblica no se detiene en el 

Sinaí. La Escritura avanza hacia su clímax en la persona y 

obra de Jesucristo. Todo lo que fue dado anteriormente 

encuentra en Él su sentido pleno. Jesús mismo afirmó que no 

había venido a abrogar la ley ni los profetas, sino a cumplirlos 

(Mateo 5:17). Esta declaración es fundamental para 

comprender el lugar correcto de las festividades bíblicas en 

la vida de la Iglesia. Cumplir no significa repetir, ni perpetuar 

el rito, sino llevarlo a su propósito final. Aquello que fue 

sombra encuentra su realidad; aquello que fue figura 

encuentra su sustancia. 

 

El apóstol Pablo, escribiendo a la iglesia de Colosas, 

advierte con claridad pastoral y autoridad apostólica: “Por 

tanto, nadie os juzgue en comida o en bebida, o en cuanto 

a días de fiesta, luna nueva o días de reposo; todo lo cual es 



 

104 

sombra de lo que ha de venir; pero el cuerpo es de Cristo” 

(Colosenses 2:16 y 17). Aquí se establece un principio 

doctrinal innegociable para la Iglesia del Nuevo Pacto: las 

festividades, los días señalados y los rituales pertenecen al 

ámbito de las sombras, mientras que Cristo es la realidad 

sustancial. Volver a las sombras cuando se vive en la realidad 

no es profundidad espiritual, sino una regresión doctrinal. 

 

Esto no implica desprecio por la historia bíblica ni 

rechazo de las raíces judías de la fe cristiana. Muy por el 

contrario, comprender las festividades como Pascua, Panes 

sin Levadura, Primicias, Pentecostés, Trompetas, Expiación 

y Tabernáculos, en su contexto histórico y profético, 

enriquece enormemente la comprensión del plan redentor de 

Dios.  

 

La Pascua revela a Cristo como el Cordero inmolado 

desde la fundación del mundo (1 Corintios 5:7). Los Panes 

sin Levadura señalan una vida sin pecado, limpia de 

corrupción. Las Primicias anuncian la resurrección gloriosa 

de Cristo como el primero de muchos (1 Corintios 15:20). 

Pentecostés encuentra su cumplimiento en el derramamiento 

del Espíritu Santo sobre la Iglesia (Hechos 2:1 al 4). Las 

fiestas posteriores apuntan proféticamente a la consumación 

de los tiempos y al regreso glorioso del Señor. Todo converge 

en Cristo; nada se sostiene fuera de Él. 

 

El problema pastoral surge cuando aquello que fue 

dado para enseñar se transforma en algo que se pretende 

practicar como si fuera normativo. Aquí es donde la 



 

105 

conciencia del creyente comienza a ser afectada. Pablo 

advierte con firmeza que someter nuevamente al creyente a 

ordenanzas externas es desconocer la suficiencia de la obra 

de Cristo. “Pues si habéis muerto con Cristo a los 

rudimentos del mundo, ¿por qué, como si vivieseis en el 

mundo, os sometéis a preceptos?” (Colosenses 2:20). La 

práctica ritual, cuando se impone o se presenta como un nivel 

superior de espiritualidad, desplaza la fe de la cruz hacia la 

observancia externa. 

 

El Nuevo Testamento es notablemente sobrio en 

cuanto a prácticas litúrgicas obligatorias. Jesús estableció el 

bautismo como señal de identificación con Su muerte y 

resurrección (Mateo 28:19; Romanos 6:3 y 4), y la Cena del 

Señor como memorial vivo de Su sacrificio hasta que Él 

venga (1 Corintios 11:23 al 26). No instituyó calendarios 

festivos, ni vestimentas, ni instrumentos específicos, ni 

celebraciones rituales vinculadas a fechas determinadas. La 

vida cristiana no se organiza en torno a tiempos sagrados, 

porque todo el tiempo ha sido redimido en Cristo. “Este es el 

día que hizo Jehová; nos gozaremos y alegraremos en él” 

(Salmo 118:24) deja de ser una fecha puntual para 

convertirse en una realidad permanente. 

 

En este punto, es necesario ejercer un liderazgo 

pastoral firme y amoroso. Enseñar sobre las festividades 

bíblicas es una herramienta pedagógica valiosa; practicarlas 

como rituales espirituales es otra cosa muy distinta. 

Introducir vestimentas judías, instrumentos específicos, 

música ritual o elementos simbólicos propios del judaísmo 



 

106 

puede generar confusión doctrinal y fomentar una 

espiritualidad dependiente de lo externo. La Escritura es clara 

al afirmar que el Reino de Dios no consiste en comida ni en 

bebida, sino en justicia, paz y gozo en el Espíritu Santo 

(Romanos 14:17). El Reino no se manifiesta por medio de 

símbolos, sino por medio de una vida rendida a Cristo. 

 

La Iglesia no es Israel ni reemplaza a Israel. Tampoco 

es una extensión del judaísmo. Es el pueblo adquirido por 

Dios mediante la sangre de Cristo, una nación santa, un real 

sacerdocio (1 Pedro 2:9). Nuestra identidad no se construye 

por imitación cultural ni por apropiación ritual, sino por 

unión espiritual con Cristo. En Él estamos completos 

(Colosenses 2:10). Todo intento de añadir prácticas como 

requisito de plenitud espiritual es, en esencia, una negación 

práctica de esta verdad. 

 

La verdadera madurez espiritual no se alcanza 

observando festividades, sino permaneciendo en Cristo. “De 

modo que si alguno está en Cristo, nueva criatura es” (2 

Corintios 5:17). La vida del Reino se vive desde dentro hacia 

afuera, no desde el calendario hacia el corazón. El pastor que 

comprende esto protegerá a la Iglesia de cargas innecesarias 

y la afirmará en la libertad gloriosa de los hijos de Dios. 

 

Uno de los aspectos más delicados en la conducción 

pastoral de la Iglesia es el cuidado de la conciencia del 

creyente. La conciencia no es simplemente una facultad 

psicológica; es un espacio espiritual donde la verdad del 

Evangelio debe gobernar con libertad y claridad. El apóstol 



 

107 

Pablo dedica gran parte de su enseñanza a proteger este 

ámbito, advirtiendo que una conciencia mal instruida o 

cargada con exigencias externas puede convertirse en un 

terreno fértil para la esclavitud religiosa. Cuando las 

festividades bíblicas dejan de ser un recurso didáctico y 

pasan a ser presentadas como prácticas espirituales 

necesarias, el daño no siempre es inmediato, pero sí profundo 

y progresivo. 

 

La Escritura afirma que “para libertad fue que Cristo 

nos hizo libres” (Gálatas 5:1). Esta libertad no es libertinaje 

ni superficialidad espiritual, sino la liberación de toda 

estructura que pretenda añadir requisitos a la obra perfecta de 

la cruz. Cada vez que se introduce una práctica como 

condición de mayor unción, mayor revelación o mayor 

cercanía con Dios, se está alterando el núcleo del Evangelio, 

aun cuando la intención sea buena.  

 

Pablo advierte con severidad a los gálatas porque 

habían comenzado a observar días, meses, tiempos y años, 

creyendo que eso los perfeccionaría espiritualmente. Su 

reacción no fue de aprobación, sino de alarma pastoral: 

“Temo de vosotros, que haya trabajado en vano con 

vosotros” (Gálatas 4:10 y 11). 

 

Este principio sigue siendo plenamente vigente. La 

Iglesia contemporánea, en su búsqueda de profundidad, corre 

el riesgo de repetir errores antiguos con un lenguaje nuevo. 

La adopción de festividades judías, elementos rituales, 

expresiones culturales hebreas y prácticas simbólicas, 



 

108 

cuando no están correctamente contextualizadas, puede 

generar una espiritualidad basada en la observancia y no en 

la fe. El creyente comienza a medir su relación con Dios por 

lo que hace, por lo que celebra, por lo que guarda, y no por 

lo que Cristo ya hizo de una vez y para siempre. 

 

El autor de la carta a los Hebreos desarrolla esta verdad 

con una claridad contundente al afirmar que la ley, con sus 

ritos y ceremonias, “teniendo la sombra de los bienes 

venideros, no la imagen misma de las cosas, nunca puede, 

por los mismos sacrificios que se ofrecen continuamente 

cada año, hacer perfectos a los que se acercan” (Hebreos 

10:1). La perfección espiritual no se alcanza por repetición 

ritual, sino por una relación viva con Cristo. El Nuevo Pacto 

no opera por aproximaciones simbólicas, sino por una 

comunión real y permanente con el Hijo de Dios. 

 

Aquí es necesario hacer una distinción fundamental 

que todo pastor debe comprender y enseñar con claridad: una 

cosa es la enseñanza revelacional y otra muy distinta es la 

práctica espiritual normativa. Enseñar sobre Yom Kippur 

puede profundizar la comprensión del sacrificio expiatorio de 

Cristo. Enseñar sobre Sukkot puede enriquecer la visión 

escatológica del Reino y del tabernáculo eterno de Dios con 

los hombres. Pero practicar estas festividades como actos 

litúrgicos, reproducir sus rituales o incorporar sus símbolos 

como parte de la vida espiritual de la Iglesia, puede forjar una 

conciencia que comienza a mirar hacia la ley en lugar de 

permanecer anclada en la gracia. 

 



 

109 

La Escritura declara que Cristo es nuestra Pascua (1 

Corintios 5:7), no que celebramos la Pascua. Afirma que Él 

es la primicia de los que durmieron (1 Corintios 15:20), no 

que buscamos nuevas primicias. Proclama que en Él tenemos 

redención por Su sangre, el perdón de pecados (Efesios 1:7), 

no que necesitamos volver a rituales de expiación. Todo lo 

que las fiestas señalaban, Cristo lo cumplió plenamente. 

Vivimos en la realidad consumada, no en la anticipación 

simbólica. 

 

Desde una perspectiva de Reino, es vital comprender 

que la Iglesia no necesita recuperar prácticas del Antiguo 

Pacto para ser espiritual, profética o poderosa. El Reino de 

Dios se manifiesta por la presencia activa del Espíritu Santo, 

no por la restauración de símbolos antiguos.  

 

Jesús fue categórico al declarar que llegaba la hora en 

que los verdaderos adoradores no adorarían ni en este monte 

ni en Jerusalén, sino en espíritu y en verdad (Juan 4:21 al 

24). Esta afirmación desmantela toda espiritualidad centrada 

en lugares, tiempos o rituales específicos, y establece una 

adoración continua, viva y relacional. 

 

El peligro de la judaización contemporánea no siempre 

se presenta de manera explícita. A menudo se introduce de 

forma sutil, envuelta en un lenguaje de revelación profunda, 

de raíces originales o de restauración apostólica. Sin 

embargo, el resultado suele ser el mismo: una Iglesia que 

comienza a depender de elementos externos para sentirse 

conectada con Dios.  



 

110 

Pablo advierte que estas prácticas “tienen a la verdad 

cierta reputación de sabiduría en culto voluntario, en 

humildad y en duro trato del cuerpo; pero no tienen valor 

alguno contra los apetitos de la carne” (Colosenses 2:23). 

La apariencia de profundidad no garantiza transformación 

espiritual. 

 

La responsabilidad magisterial del pastor en este 

contexto es enorme. El pastor no solo enseña contenidos; 

forma conciencias, modela prioridades y define el marco 

doctrinal dentro del cual la Iglesia vive su fe. Introducir 

prácticas sin una base clara en el Nuevo Testamento, o 

permitir que se instalen como expresiones espirituales 

superiores, puede abrir la puerta a la confusión y a la división. 

Romanos 14 enseña que los asuntos de días y comidas no 

deben convertirse en criterios de espiritualidad ni de juicio 

dentro del cuerpo de Cristo. El Reino no se edifica sobre estas 

cosas. 

 

La Iglesia es llamada a vivir una espiritualidad 

sencilla, pero profunda; libre, pero comprometida; 

cristocéntrica, pero plenamente bíblica. Nuestra identidad no 

se fortalece mirando hacia atrás, sino permaneciendo en 

Aquel que es el autor y consumador de la fe (Hebreos 12:2). 

Todo lo que nos aleje de esta centralidad, aunque tenga 

apariencia bíblica, debe ser revisado a la luz de la cruz. 

 

El pastor que entiende esto no prohibirá el estudio, ni 

limitará la enseñanza, pero sí establecerá parámetros claros. 

Enseñar no es imponer. Revelar no es obligar. Edificar no es 



 

111 

cargar. El liderazgo de Reino no busca añadir prácticas, sino 

afirmar verdades. No busca multiplicar rituales, sino 

profundizar la comunión con Cristo. 

 

La plenitud de la vida cristiana no se alcanza por 

acumulación de prácticas, sino por una revelación cada vez 

más profunda de Cristo. Esta verdad, sencilla en su 

formulación pero radical en sus implicancias, debe gobernar 

toda enseñanza pastoral relacionada con las festividades 

bíblicas. El Nuevo Pacto no nos invita a reconstruir 

estructuras antiguas, sino a habitar una realidad nueva. 

“Porque de su plenitud tomamos todos, y gracia sobre 

gracia” (Juan 1:16). La Iglesia no vive de añadidos 

espirituales, sino de una fuente inagotable que es Cristo 

mismo. 

 

Cuando el apóstol Pablo afirma que en Cristo “habita 

corporalmente toda la plenitud de la Deidad” y que en Él 

estamos completos (Colosenses 2:9 y 10), establece un 

fundamento doctrinal que no admite complementos. Si 

estamos completos en Él, nada puede ser agregado sin 

distorsionar el Evangelio. La práctica de festividades del 

Antiguo Pacto, aun con buenas intenciones, puede insinuar 

que algo falta, que algo debe ser recuperado, que algo debe 

ser restaurado fuera de Cristo. Esta insinuación, aunque sutil, 

erosiona la suficiencia de la cruz y desplaza el centro de la 

fe. 

 

La vida del Reino no se define por ciclos litúrgicos, 

sino por una relación viva y permanente con el Rey. El 



 

112 

creyente del Nuevo Pacto no necesita fechas especiales para 

acercarse a Dios, porque vive continuamente delante de Su 

presencia. “Acerquémonos, pues, confiadamente al trono 

de la gracia” (Hebreos 4:16) no es una invitación ocasional, 

sino una condición permanente. Todo el tiempo ha sido 

redimido, todo el espacio ha sido santificado y toda la vida 

ha sido consagrada en Cristo. 

 

Esto no significa ignorar el valor pedagógico de las 

festividades bíblicas ni despreciar la riqueza simbólica y 

espiritual contenida en ellas. Significa, más bien, colocarlas 

en su lugar correcto dentro de la revelación progresiva de 

Dios. Las fiestas enseñan, Cristo gobierna. Las fiestas 

señalan, Cristo cumple. Las fiestas anticipan, Cristo 

manifiesta. La Iglesia honra la Escritura cuando comprende 

el propósito de cada cosa y evita absolutizar aquello que fue 

transitorio. 

 

El peligro pastoral no reside solamente en la práctica 

explícita de las festividades, sino en el espíritu que se forma 

alrededor de ellas. Cuando se introduce un lenguaje de 

superioridad espiritual, de revelación exclusiva o de niveles 

más altos de entendimiento asociados a la observancia de 

ciertas prácticas, se comienza a edificar una espiritualidad 

elitista que divide el cuerpo de Cristo.  

 

Pablo exhorta a los creyentes a no dejarse cautivar por 

filosofías y huecas sutilezas, según tradiciones de hombres, 

conforme a los rudimentos del mundo, y no según Cristo 

(Colosenses 2:8). Toda enseñanza que no conduzca a una 



 

113 

dependencia más profunda de Cristo debe ser examinada con 

discernimiento pastoral. 

 

La Iglesia no necesita vestirse como judía para honrar 

a Dios, porque ya ha sido revestida de Cristo (Gálatas 3:27). 

No necesita instrumentos específicos para adorar, porque el 

Padre busca adoradores que lo hagan en espíritu y en verdad. 

No necesita calendarios sagrados para vivir en santidad, 

porque ha sido llamada a ofrecer su cuerpo en sacrificio vivo, 

santo y agradable a Dios cada día (Romanos 12:1). La 

espiritualidad del Nuevo Pacto no es imitativa ni 

restauracionista; es revelacional y basada en una verdadera 

comunión con Dios. 

 

En este sentido, el liderazgo pastoral debe ejercer una 

función claramente magisterial. El pastor no es un animador 

de tendencias espirituales ni un reproductor de modas 

proféticas. Es un guardián de la verdad, un formador de 

conciencia y un administrador fiel del misterio de Cristo. 

Establecer parámetros claros respecto de las festividades 

bíblicas no es una postura rígida, sino un acto de amor 

pastoral. Protege a la Iglesia de la confusión, preserva la 

centralidad del Evangelio y afirma la libertad gloriosa de los 

hijos de Dios. 

 

La Escritura exhorta a los líderes a cuidar del rebaño, 

no como teniendo señorío sobre los que están a su cuidado, 

sino siendo ejemplos del rebaño (1 Pedro 5:2 y 3). Enseñar 

correctamente sobre las festividades implica modelar una 

espiritualidad centrada en Cristo, donde la revelación no 



 

114 

conduce a la carga, sino a la adoración; donde el 

conocimiento no produce orgullo, sino humildad; y donde la 

libertad no se transforma en libertinaje ni en legalismo. 

 

La Iglesia del Reino es llamada a vivir desde la cruz 

hacia la gloria, no desde la ley hacia la cruz. Vivimos en el 

tiempo del cumplimiento, no de la expectativa ritual. El 

Espíritu Santo ha sido derramado, el sacrificio ha sido 

consumado, el velo ha sido rasgado y el acceso ha sido 

abierto. “Consumado es” (Juan 19:30) no es solo una 

declaración histórica, sino una realidad espiritual permanente 

que define nuestra fe, nuestra práctica y nuestra esperanza. 

 

Por lo tanto, todo lo que la Iglesia enseña y practica 

debe conducir a una afirmación más profunda de esta verdad. 

Las festividades bíblicas pueden ser explicadas, estudiadas y 

apreciadas como parte del diseño revelacional de Dios, pero 

no deben ser reproducidas como prácticas espirituales 

normativas. Cristo es nuestra Pascua, nuestra Expiación, 

nuestro Tabernáculo, nuestra Primicia y nuestro Reposo. En 

Él tenemos todo lo que necesitamos para la vida y la piedad 

(2 Pedro 1:3). 

 

El llamado pastoral final es claro: guardemos la 

sencillez del Evangelio sin perder su profundidad. 

Enseñemos con rigor bíblico, gobernemos con 

discernimiento espiritual y vivamos con una devoción 

absoluta a Cristo. El Reino de Dios no se edifica sobre 

sombras, sino sobre la Roca inconmovible que es Jesucristo. 

En Él estamos completos, y fuera de Él no necesitamos nada. 



 

115 

“Porque toda la plenitud de la divinidad habita en forma 

corporal en Cristo; y en él, que es la cabeza de todo poder 

y autoridad, ustedes han recibido esa plenitud.” 

Colosenses 2:9 y 10 NVI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

116 

Capítulo ocho 

 

 

PARÁMETROS DE REINO 

PARA LAS DANZAS 
 

 

“Alaben su nombre con danza; 

Con pandero y arpa a él canten.” 

Salmos 149:3 

 

 

La inclusión de este tema en el manual pastoral no 

responde a que considere esta actividad como absolutamente 

indispensable en la Iglesia. Los pastores tienen libertad, no 

obligación, de incorporar grupos de panderos y danzas en las 

reuniones de culto. Algunos lo valoran, otros no; pero dado 

que en los últimos tiempos esta práctica se ha extendido, me 

pareció oportuno ofrecer ciertos parámetros que considero 

necesarios. 

 

La adoración que Dios demanda nunca fue limitada a 

una expresión única ni reducida a una forma estandarizada. 

Desde el principio, la Escritura presenta al ser humano como 

un adorador integral, llamado a glorificar a Dios con todo su 

ser: espíritu, alma y cuerpo. La alabanza bíblica no es 

meramente verbal ni exclusivamente musical; es una 



 

117 

respuesta total del hombre redimido ante la grandeza, la 

fidelidad y la victoria del Señor. En este marco, la danza y el 

pandero aparecen en la Palabra no como concesiones 

culturales accidentales, sino como expresiones legítimas de 

gozo, celebración y proclamación espiritual. 

 

El salmista exhorta: “Alábenle con pandero y danza; 

alábenle con cuerdas y flautas” (Salmo 150:4). Este 

llamado no se presenta como una metáfora poética aislada, 

sino como parte de una convocatoria universal a todo lo que 

respira para que alabe a Dios. La Escritura no se opone a las 

expresiones corporales para la adoración, nunca presenta el 

movimiento del cuerpo como incompatible con la adoración 

verdadera. Por el contrario, el cuerpo es incorporado como 

instrumento de glorificación, tal como el apóstol Pablo 

enseña cuando exhorta a presentar nuestros cuerpos en 

sacrificio vivo, santo y agradable a Dios, como culto racional 

(Romanos 12:1). 

 

La danza, en su expresión bíblica, surge como una 

manifestación externa de una realidad interna. No nace del 

deseo de exhibición, sino de la irrupción del gozo de Dios en 

el corazón del adorador. Cuando el salmista declara: “Has 

cambiado mi lamento en baile; desataste mi cilicio y me 

ceñiste de alegría” (Salmo 30:11), está describiendo una 

transformación espiritual profunda que encuentra una 

expresión visible. La danza no produce la victoria; la danza 

celebra la victoria que Dios ya ha concedido. No genera 

redención; anuncia que la redención ha sido experimentada. 

 



 

118 

En la historia del pueblo de Dios, el pandero y la danza 

aparecen asociados a momentos de liberación, triunfo y 

afirmación de la soberanía divina. Después del cruce del Mar 

Rojo, María la profetisa tomó el pandero y salió con las 

mujeres a danzar, proclamando la victoria del Señor sobre los 

enemigos de Israel (Éxodo 15:20 y 21). Allí no encontramos 

una coreografía organizada ni una estructura ritual, sino una 

explosión espontánea de adoración que brota de un pueblo 

que ha sido salvado por la poderosa mano de Dios. La danza 

surge como lenguaje del alma cuando las palabras ya no 

alcanzan. 

 

Es importante afirmar con claridad que la Biblia valida 

estas expresiones, pero no las convierte en ordenanzas ni en 

instituciones obligatorias. La Escritura describe, permite y 

celebra la danza, pero no la regula como un ministerio formal 

con estructuras normativas. Este punto es esencial para 

establecer parámetros de Reino sanos. El Reino de Dios no 

se edifica añadiendo mandamientos donde Dios no los ha 

establecido, ni institucionalizando expresiones que el 

Espíritu dejó deliberadamente libres. 

 

Cuando la adoración corporal se transforma en un 

sistema rígido, pierde su esencia. Cuando se la rodea de 

explicaciones místicas no fundamentadas en la Palabra, se 

corre el riesgo de desplazar la centralidad de Cristo para 

poner el énfasis en la técnica, el simbolismo o la estética.  

 

El profeta Isaías advierte sobre una adoración que 

honra a Dios con los labios, pero cuyo corazón está lejos de 



 

119 

Él, enseñando como doctrinas mandamientos de hombres 

(Isaías 29:13). Este principio es plenamente aplicable 

cuando se construyen enseñanzas doctrinales a partir de 

interpretaciones subjetivas de colores, movimientos o 

elementos visuales, sin respaldo bíblico explícito. 

 

La Biblia, ciertamente, está llena de figuras, símbolos 

y lenguajes poéticos. Sin embargo, no todo símbolo es 

normativo ni toda figura es doctrinal. Existe una diferencia 

fundamental entre una aplicación devocional y una 

enseñanza obligatoria. Cuando se asigna a determinados 

colores, banderas o movimientos un valor espiritual absoluto, 

se ingresa en un terreno peligroso, donde la imaginación 

humana comienza a ocupar el lugar de la revelación divina. 

El apóstol Pablo exhorta a no ir más allá de lo que está 

escrito, para que ninguno se envanezca a favor de uno contra 

otro (1 Corintios 4:6). Este principio protege a la Iglesia de 

caer en espiritualizaciones excesivas que terminan generando 

confusión, división o falsas expectativas. 

 

La danza bíblica tampoco puede desligarse de la obra 

del Espíritu Santo. El gozo que se expresa corporalmente no 

es un producto emocional ni una respuesta inducida por 

estímulos externos, sino el fruto de la presencia de Dios. El 

profeta Sofonías declara que el Señor se gozará sobre su 

pueblo con alegría y cantará sobre él (Sofonías 3:17). Esta 

imagen revela un Dios que no es indiferente ni distante, sino 

que se deleita en su pueblo redimido. La danza, cuando es 

genuina, es una respuesta a ese gozo divino, no una actuación 

para provocar emociones humanas. 



 

120 

Por esta razón, toda expresión de danza en la iglesia 

debe ser discernida espiritualmente. No todo movimiento es 

adoración, ni toda expresión corporal es espiritual. Jesús 

mismo advirtió que Dios busca adoradores que le adoren en 

espíritu y en verdad (Juan 4:23). La verdad regula la 

expresión, y el Espíritu da vida a la forma. Cuando una danza 

deja de estar conectada con la verdad bíblica y la guía del 

Espíritu, se vacía de contenido espiritual, aunque conserve 

una apariencia piadosa. 

 

Al mismo tiempo, es necesario evitar el extremo 

opuesto: el rechazo de toda expresión corporal por temor al 

desorden o al abuso. La solución bíblica no es la prohibición, 

sino el discernimiento. El Reino de Dios no se caracteriza por 

la rigidez religiosa, sino por la justicia, la paz y el gozo en el 

Espíritu Santo (Romanos 14:17). Donde el Espíritu 

gobierna, hay libertad; pero esa libertad nunca se opone a la 

santidad ni al orden divino. 

 

La adoración auténtica no busca protagonismo 

humano. Juan el Bautista expresó un principio eterno cuando 

declaró: “Es necesario que Él crezca, pero que yo mengüe” 

(Juan 3:30). Este espíritu debe gobernar toda forma de 

servicio en la iglesia, incluida la danza. Cuando la atención 

se desplaza del Señor hacia el adorador, cuando la estética 

eclipsa la presencia de Dios, o cuando la expresión corporal 

se convierte en un medio de competencia, comparación o 

vanagloria, la adoración pierde su esencia y se transforma en 

espectáculo. 

 



 

121 

En este punto, el rol pastoral es fundamental. El pastor 

no está llamado a regular cada movimiento, pero sí a cuidar 

el espíritu que gobierna la adoración. Como atalaya 

espiritual, debe velar para que ninguna práctica, por más bien 

intencionada que sea, desplace la centralidad de Cristo ni 

introduzca confusión doctrinal.  

 

El apóstol Pedro exhorta a pastorear el rebaño de Dios 

no por fuerza, sino voluntariamente, no como teniendo 

señorío sobre los que están a cargo, sino siendo ejemplos del 

rebaño (1 Pedro 5:2 y 3). Este pastoreo incluye discernir, 

acompañar y corregir cuando sea necesario, siempre desde la 

verdad y el amor. 

 

La danza y el pandero, correctamente entendidos, 

pueden ser herramientas válidas de adoración, proclamación 

y celebración. Mal entendidos, pueden convertirse en 

espacios de carnalidad, orgullo espiritual o religiosidad 

encubierta. Por eso, establecer parámetros de Reino no 

significa apagar la expresión, sino purificarla; no significa 

prohibir, sino alinear; no significa controlar, sino pastorear 

con sabiduría espiritual. 

 

La Iglesia del Señor necesita volver a una adoración 

sencilla, profunda y centrada en Dios. Una adoración que no 

dependa de estructuras humanas para manifestarse, pero que 

tampoco desprecie las expresiones que la Palabra valida. Una 

adoración donde el cuerpo acompaña al corazón, y donde 

toda manifestación externa es consecuencia de una vida 

rendida al Señor. 



 

122 

Una de las mayores tensiones que enfrenta la Iglesia 

en relación con las danzas y los panderos no es su legitimidad 

bíblica, sino el discernimiento entre lo que procede del 

Espíritu y lo que nace del alma o de la carne. La Escritura 

enseña que no todo lo que parece espiritual lo es, y que aun 

las prácticas bien intencionadas pueden desviarse cuando 

pierden su anclaje en la verdad. El apóstol Pablo exhorta a 

examinarlo todo y retener lo bueno (1 Tesalonicenses 5:21), 

lo cual implica una responsabilidad pastoral y espiritual 

ineludible. 

 

La danza bíblica siempre apunta hacia Dios; la danza 

carnal, aunque se revista de lenguaje cristiano, termina 

apuntando al hombre. Esta diferencia no siempre es evidente 

a simple vista, pero se manifiesta con claridad en el 

propósito, la motivación y el fruto.  

 

Jesús enseñó que por sus frutos se conoce el árbol 

(Mateo 7:16), y este principio también se aplica a las 

expresiones de adoración. Cuando la danza produce 

edificación, reverencia, quebrantamiento y exaltación de 

Cristo, estamos ante una manifestación saludable. Cuando 

produce distracción, exaltación personal, sensualidad o 

competencia, ha perdido su naturaleza espiritual. 

 

La Escritura nunca presenta la adoración como un acto 

destinado a entretener. La adoración bíblica es una respuesta 

reverente ante la santidad de Dios. El profeta Habacuc 

declara: “Jehová está en su santo templo; calle delante de 

Él toda la tierra” (Habacuc 2:20). Este llamado al silencio 



 

123 

reverente no excluye la expresión, pero sí establece un marco 

espiritual: todo acto de adoración debe nacer del 

reconocimiento de quién es Dios. Aun cuando haya 

movimiento, gozo y celebración, debe permanecer un 

espíritu de temor santo. 

 

En este sentido, es necesario advertir que la imitación 

de modelos seculares, aun cuando se los “cristianice”, 

introduce elementos que no edifican. Movimientos que 

apelan a la sensualidad, a la provocación o a la exaltación del 

cuerpo contradicen el llamado bíblico a la santidad. El 

apóstol Pablo exhorta a no conformarse a este siglo, sino a 

ser transformados por medio de la renovación del 

entendimiento (Romanos 12:2). La adoración del Reino no 

copia al mundo; lo confronta con una expresión distinta, pura 

y centrada en Dios. 

 

Ahora bien, es igualmente importante abordar con 

equilibrio el tema de los patrones de movimiento, la 

coordinación y la estética. La Escritura enseña que Dios es 

un Dios de orden y no de confusión (1 Corintios 14:33). El 

orden, sin embargo, no debe confundirse con ritualismo ni 

con control excesivo. El uso de patrones conjuntos puede 

responder a una necesidad práctica de armonía visual y 

coordinación comunitaria, especialmente cuando participan 

varias personas. Esto no es en sí mismo negativo ni 

antibíblico, siempre que no se le atribuya un valor espiritual 

que la Palabra no respalda. 

 



 

124 

 El problema surge cuando estos patrones comienzan a 

ser enseñados como si contuvieran en sí mismos poder 

espiritual, autoridad profética o significados redentivos 

específicos. La Biblia no enseña que determinados 

movimientos corporales produzcan guerra espiritual, 

liberación o gloria. Tales conceptos, aunque puedan sonar 

profundos, no tienen sustento claro en la revelación bíblica. 

El poder espiritual no reside en la forma externa, sino en la 

obra consumada de Cristo y en la acción soberana del 

Espíritu Santo. 

 

Del mismo modo, el uso de colores, banderas y 

vestimentas debe ser tratado con sobriedad y discernimiento. 

La Escritura describe colores y símbolos en contextos 

específicos, pero no autoriza a convertirlos en códigos 

espirituales universales. Cuando se afirma que un color 

específico representa necesariamente redención, guerra, 

santidad o gloria, se corre el riesgo de absolutizar una 

interpretación subjetiva. El apóstol Pablo advierte contra 

filosofías y huecas sutilezas basadas en tradiciones de 

hombres y no conforme a Cristo (Colosenses 2:8). Este 

principio protege a la Iglesia de doctrinas construidas más 

sobre imaginación que sobre revelación. 

 

Es legítimo que un grupo se vista de manera uniforme 

por decoro, sobriedad y buen gusto. Es saludable que exista 

una estética cuidada que no distraiga ni genere confusión. 

Pero todo esto debe permanecer en el plano funcional y 

visual, no doctrinal. Cuando la Iglesia comienza a depender 



 

125 

de símbolos externos para atribuir espiritualidad a una 

práctica, ha desplazado el centro de la adoración. 

 

La adoración auténtica fluye del espíritu humano 

regenerado por el Espíritu Santo. Jesús enseñó que lo que 

contamina al hombre no es lo que entra, sino lo que sale del 

corazón (Marcos 7:20 al 23). Este principio revela que el 

verdadero problema nunca es el movimiento, sino la 

motivación. Una danza puede ser simple y profundamente 

espiritual, o compleja y completamente vacía. Lo que define 

su valor no es la técnica, sino el corazón que la ofrece. 

 

Por esta razón, la formación espiritual de quienes 

participan en estas expresiones es más importante que su 

entrenamiento técnico. El apóstol Pedro exhorta a los 

creyentes a ser santos en toda su manera de vivir (1 Pedro 

1:15 y 16). Esta santidad no es solo moral, sino también 

interior: humildad, pureza de intención, sumisión espiritual y 

amor por la verdad. Cuando una persona danza movida por 

el deseo de agradar a Dios, su expresión, aun sencilla, tiene 

peso espiritual. Cuando lo hace movida por el deseo de ser 

vista, reconocida o admirada, aunque sea técnicamente 

impecable, carece de fruto eterno. 

 

Aquí es donde la responsabilidad pastoral adquiere un 

peso mayor. El pastor que permite o acompaña estas 

expresiones debe cuidar no solo la forma, sino el espíritu que 

gobierna a quienes sirven. La Escritura enseña que no 

muchos deben hacerse maestros, sabiendo que recibirán 

mayor condenación (Santiago 3:1). Este principio se aplica 



 

126 

a toda función visible en la iglesia. Quienes sirven 

públicamente influyen, modelan y enseñan, aun sin palabras. 

 

Por lo tanto, es saludable que el pastor acompañe a los 

grupos de danza con enseñanza bíblica, oración, corrección 

amorosa y discernimiento continuo. No se trata de controlar 

ni de apagar la expresión, sino de protegerla. El verdadero 

pastoreo no sofoca, sino que encausa; no reprime, sino que 

purifica; no teme a la libertad, pero tampoco tolera el 

desorden espiritual. 

 

La Iglesia necesita recuperar una adoración donde la 

presencia de Dios sea más importante que la excelencia 

humana. Donde el impacto espiritual sea mayor que el 

impacto visual. Donde Cristo sea exaltado por encima de toda 

manifestación. El apóstol Pablo declara que todo lo que se 

haga, sea de palabra o, de hecho, debe hacerse en el nombre 

del Señor Jesús, dando gracias a Dios Padre por medio de Él 

(Colosenses 3:17). Este es el parámetro supremo del Reino. 

 

Cuando la danza se somete a este principio, encuentra 

su lugar correcto. Cuando se desvía de él, se convierte en una 

distracción, aun cuando conserve un lenguaje espiritual. Por 

eso, establecer parámetros de Reino no es una tarea menor; 

es una expresión de amor por la verdad, por la Iglesia y por 

la gloria de Dios. 

 

Todo servicio visible en la iglesia expone no solo una 

función, sino un corazón. Allí donde el cuerpo se expresa 

públicamente, el alma y el espíritu quedan inevitablemente al 



 

127 

descubierto. Por esta razón, la Escritura advierte con 

insistencia sobre el peligro del ego, la vanidad y la búsqueda 

de reconocimiento humano en el ámbito espiritual. Jesús 

mismo confrontó a los religiosos de su tiempo porque 

amaban ser vistos por los hombres más que agradar a Dios, 

haciendo sus obras para recibir honra humana (Mateo 6:1 al 

5). Este principio atraviesa toda expresión de adoración 

pública, incluida la danza. 

 

La danza inspirada por el Espíritu nunca busca 

aplauso. Su satisfacción no está en la aprobación de la 

congregación, sino en el deleite del Señor. El salmista 

declara: “Delante de Jehová danzaré” (2 Samuel 6:21), 

expresando una adoración que no depende de la opinión 

ajena. David danzó con todas sus fuerzas delante del Señor, 

no para impresionar al pueblo, sino como respuesta a la 

presencia de Dios. Aun cuando fue menospreciado, no 

modificó su adoración para preservar su imagen. Este relato 

revela un principio profundo: la adoración auténtica no 

negocia su esencia para proteger el prestigio personal. 

 

Sin embargo, la misma escena también nos recuerda 

que la libertad espiritual no es sinónimo de falta de 

discernimiento. David era rey, profeta y adorador, pero su 

expresión estaba alineada con el momento, el propósito y la 

centralidad del arca del pacto. No danzó para ocupar el 

centro, sino para exaltar la presencia de Dios. Cuando una 

expresión desplaza ese centro, deja de ser adoración y se 

convierte en manifestación del yo. 

 



 

128 

El apóstol Pablo advierte que en los últimos tiempos 

los hombres serían amadores de sí mismos, más que de Dios, 

teniendo apariencia de piedad, pero negando la eficacia de 

ella (2 Timoteo 3:1 al 5). Esta advertencia es especialmente 

relevante cuando se confunden expresiones espirituales con 

escenarios de autoafirmación. El Reino de Dios no se edifica 

exaltando talentos, sino crucificando el ego. Toda expresión 

que no pasa por la cruz corre el riesgo de convertirse en 

idolatría del yo, aun cuando se revista de lenguaje cristiano. 

 

Por esta razón, quienes participan en danzas y 

panderos deben ser formados principalmente en carácter y 

vida espiritual, no solo en técnica. La Escritura enseña que 

Dios resiste a los soberbios y da gracia a los humildes 

(Santiago 4:6). La gracia que capacita para servir también es 

la que preserva el corazón. Sin humildad, aun la expresión 

más sincera puede corromperse. Sin dependencia del 

Espíritu, aun la mejor intención puede desviarse. 

 

El cuidado pastoral aquí es insustituible. El pastor no 

está llamado a ser un director artístico, sino un guardián 

espiritual. Su responsabilidad no es producir impacto visual, 

sino cuidar la salud doctrinal y espiritual del cuerpo de 

Cristo. El apóstol Pablo, al despedirse de los ancianos de 

Éfeso, los exhortó a velar por sí mismos y por todo el rebaño, 

advirtiendo que aun de entre ellos se levantarían hombres que 

hablarían cosas perversas para arrastrar discípulos tras sí 

(Hechos 20:28 al 30). Este llamado a la vigilancia incluye 

discernir prácticas que, aunque parezcan inofensivas, pueden 

desviar el enfoque del Reino. 



 

129 

Establecer parámetros de Reino para las danzas no 

implica apagar la libertad, sino protegerla. La verdadera 

libertad espiritual siempre camina de la mano con la verdad. 

Jesús enseñó que la verdad es la que hace verdaderamente 

libres (Juan 8:32). Cuando la adoración se libera de cargas 

religiosas y de invenciones humanas, encuentra su cauce 

natural. Cuando se somete a la Palabra y al Espíritu, florece 

con pureza y poder. 

 

Es necesario afirmar con claridad que los panderos y 

las danzas no son un fin en sí mismos. Son herramientas, no 

fundamentos. Son expresiones, no columnas doctrinales. La 

Iglesia no crece espiritualmente por tener más 

manifestaciones visibles, sino por vivir más profundamente 

el evangelio de Cristo. El apóstol Pablo declaró que había 

determinado no saber cosa alguna entre los creyentes, sino a 

Jesucristo, y a este crucificado (1 Corintios 2:2). Este debe 

seguir siendo el centro de toda adoración. 

 

Cuando la danza se convierte en una condición para 

sentir que “hay adoración”, algo se ha desplazado. Cuando la 

iglesia depende de una expresión específica para 

experimentar gozo o presencia, ha perdido la sencillez del 

evangelio. El Reino de Dios no está limitado a formas; se 

manifiesta en vidas transformadas, en corazones rendidos y 

en una comunidad que vive bajo el señorío de Cristo. 

 

Al mismo tiempo, cuando la danza fluye con el 

corazón correcto, bajo la guía del Espíritu y en alineación con 

la Palabra, puede convertirse en una proclamación silenciosa 



 

130 

pero poderosa. Puede anunciar libertad, restauración y 

victoria sin necesidad de discursos. Puede ser testimonio para 

creyentes y para inconversos. Puede recordar a la iglesia que 

la salvación no solo se confiesa con la boca, sino que también 

se celebra con todo el ser. 

 

El llamado pastoral, entonces, no es a regular 

movimientos, sino a formar corazones. No es a producir 

expresiones, sino a cultivar adoradores. No es a copiar 

modelos, sino a discernir la voluntad de Dios para cada 

congregación. El Reino no se edifica con moldes importados, 

sino con obediencia sensible al Espíritu Santo. 

 

Finalmente, toda expresión de adoración debe 

conducir a la edificación del cuerpo y a la exaltación de 

Cristo. El apóstol Pablo establece un principio rector cuando 

enseña que todo debe hacerse para edificación (1 Corintios 

14:26). Este es un parámetro innegociable. Si una práctica no 

edifica, no glorifica a Cristo y no produce fruto espiritual, 

debe ser revisada con humildad y verdad. 

 

Los panderos y las danzas pueden ser una bendición 

cuando ocupan su lugar correcto. Pueden convertirse en 

tropiezo cuando lo exceden. El Reino de Dios no necesita 

adornos humanos para manifestarse, pero tampoco desprecia 

las expresiones que brotan de un corazón rendido. Allí donde 

Cristo es el centro, el Espíritu guía y la Palabra gobierna, la 

adoración fluye con libertad, pureza y poder. 

 



 

131 

Que la Iglesia del Señor vuelva a una adoración donde 

Dios sea suficiente. Donde el gozo no dependa del 

movimiento, sino de la salvación. Donde toda expresión, 

visible o invisible, proclame una sola verdad: Jesucristo es 

Señor, para gloria de Dios Padre. 

 

“Entonces las jóvenes danzarán con alegría 

y los jóvenes junto con los ancianos. 

Convertiré su duelo en gozo y los consolaré; 

transformaré su dolor en alegría.” 

Jeremías 31:13 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

132 

“DEL DISEÑO A LA PRÁCTICA” 
 

 

“La sabiduría está con quienes oyen consejos.” 

Proverbios 13:10 

 

 

Al llegar al final de este cuarto tomo, no he intentado 

entregar un conjunto de normas, fórmulas ni modelos 

universales que deban aplicarse mecánicamente en cada 

congregación. Nada de lo aquí expuesto pretende reemplazar 

la dirección del Espíritu Santo ni anular la responsabilidad 

espiritual de cada pastor delante de Dios. Por el contrario, 

este, y cada uno de los manuales han sido escritos con el 

anhelo de provocar discernimiento, reflexión y retorno al 

diseño del Reino. 

 

La Iglesia de Jesucristo no fue llamada a funcionar por 

inercia ni a sostener estructuras heredadas sin evaluación 

espiritual. Cada generación está desafiada a examinar sus 

prácticas, sistemas y prioridades a la luz de la Palabra y de la 

vida del Espíritu. Por eso, todo lo desarrollado en este tomo 

debe ser leído, orado y discernido, no solo comprendido 

intelectualmente. 

 

El Reino de Dios no se edifica sobre métodos, sino 

sobre vida. Los sistemas son necesarios, pero nunca deben 

ocupar el lugar de la unción. La organización es importante, 

pero jamás puede reemplazar la presencia. Cuando el orden 

sirve a la vida, la Iglesia crece sana; cuando la vida es 



 

133 

sacrificada en el altar de la estructura, el Reino se debilita, 

aunque la actividad aumente. 

 

Como pastores y líderes, estamos llamados a guardar 

lo más sagrado que Dios nos confió: la vida espiritual del 

rebaño y la nuestra propia. Ninguna agenda, ningún 

programa, ningún modelo exitoso justifica perder la 

sensibilidad al Espíritu Santo. El desafío permanente no es 

hacer más, sino permanecer en Cristo; no es sostener 

sistemas, sino manifestar el Reino. 

 

Este cuarto tomo nos confronta con una pregunta 

central que cada pastor debe responder delante del Señor: 

¿Estoy pastoreando personas o sosteniendo estructuras? La 

respuesta a esta pregunta determinará no solo la salud de la 

congregación, sino también la profundidad del fruto que 

permanecerá en el tiempo. 

 

No todos los ajustes se realizan de manera inmediata, 

ni todos los cambios deben ejecutarse de forma abrupta. La 

sabiduría pastoral requiere tiempos, procesos y 

acompañamiento. Sin embargo, ignorar las advertencias del 

Espíritu por comodidad, temor o presión emocional suele 

tener un costo alto, tanto para los líderes como para la Iglesia. 

 

Por eso, este cierre no es una conclusión, sino una 

invitación. Una invitación a volver al centro, a revisar 

prácticas, a ordenar prioridades y a permitir que el Espíritu 

Santo gobierne cada área de la vida congregacional. Una 

invitación a pastorear desde la vida, no desde la exigencia; 



 

134 

desde la libertad, no desde la presión; desde el Reino, no 

desde el sistema. 

 

Mi oración como cobertura apostólica es que cada 

pastor que camina bajo esta gracia ejerza su ministerio con 

libertad, discernimiento y temor de Dios. Que las iglesias 

sean espacios donde la vida de Cristo fluya con poder, donde 

los discípulos crezcan sanos, donde los colaboradores sirvan 

con gozo y donde el liderazgo refleje el carácter del Buen 

Pastor. 

 

Que todo lo que hagamos, pensemos y construyamos 

esté al servicio de la vida del Reino. Y que, en cada decisión 

pastoral, podamos oír con claridad la voz del Espíritu 

diciendo: “Este es el camino, andad por él” 

 

“El temor del Señor imparte sabiduría; 

la humildad precede a la honra.” 

Proverbios 15:33 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

135 

Oración Final: 

 

Padre eterno, nos presentamos delante de Ti con un corazón 

humilde y agradecido. Reconocemos que la Iglesia es Tuya, 

que el llamado pastoral proviene de Ti y que nada de lo que 

edificamos tiene valor eterno si no nace de Tu Espíritu… 

 

Te damos gracias por la gracia recibida, por la vida que has 

depositado en nosotros y por el privilegio de servir a Tu 

pueblo. Perdónanos, Señor, si en algún momento hemos 

permitido que los sistemas ocupen el lugar de la vida, si 

hemos priorizado la actividad por encima de la comunión 

contigo, o si hemos cargado a Tu Iglesia con pesos que Tú 

nunca ordenaste… 

 

Renovamos hoy nuestro compromiso de pastorear conforme 

a Tu corazón. Danos discernimiento para distinguir entre lo 

esencial y lo accesorio, entre lo que edifica el Reino y lo que 

solo satisface demandas pasajeras. Enséñanos a cuidar la 

unción, a proteger la vida espiritual del rebaño y a caminar 

sensibles a la dirección del Espíritu Santo… 

 

Guarda nuestro corazón, nuestra casa y nuestro matrimonio. 

Líbranos del agotamiento, de la presión indebida y de la 

tentación de medir el éxito con parámetros humanos. Que 

nuestro servicio fluya del amor y no de la obligación; de la 

revelación y no de la rutina; de la vida y no del activismo… 

 

Te pedimos que cada iglesia bajo esta cobertura sea un 

espacio de sanidad, de verdad y de libertad. Que los 



 

136 

discípulos sean formados en Cristo, que los colaboradores 

sirvan con gozo y que el liderazgo refleje el carácter del 

Buen Pastor… 

 

Que todo lo que hagamos glorifique Tu nombre, edifique a 

Tu pueblo y manifieste el Reino de Dios en la tierra. 

Nos rendimos nuevamente a Tu gobierno y declaramos que 

dependemos de Ti en todo… 

 

En el nombre de Jesucristo, el Señor de la Iglesia. ¡Amén! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

137 

Reconocimientos 
 
 

“Quisiera agradecer por este libro a mi Padre celestial, 

porque me amó de tal manera que envió a su Hijo Jesucristo 

mi redentor. 

Quisiera agradecer a Cristo por hacerse hombre, por morir 

en mi lugar y por dejarme sus huellas bien marcadas para 

que no pueda perderme. 

Quisiera agradecer al glorioso Espíritu Santo mi fiel amigo, 

que en su infinita gracia y paciencia,  

me fue revelando todo esto…” 

 

“Quisiera como en cada libro agradecer a mi compañera de 

vida, a mi amada esposa Claudia por su amor y paciencia 

ante mis largas horas de trabajo, sé que es difícil vivir con 

alguien tan enfocado en su propósito y sería imposible sin 

su comprensión” 

 

 

 
 
 
 



 

138 

 
 Como en cada uno de mis libros, he tomado muchos 

versículos de la biblia en diferentes versiones. Así como 

también he tomado algunos conceptos, comentarios o 

párrafos de otros libros o manuales de referencia. Lo hago 

con libertad y no detallo cada una de las citas, porque tengo 

la total convicción de que todo, absolutamente todo, en el 

Reino, es del Señor. 

 

 Los libros de literatura, obedecen al talento y la 

capacidad humana, pero los libros cristianos, solo son el 

resultado de la gracia divina. Ya que nada, podríamos 

entender sin Su soberana intervención. 

 

 Por tal motivo, tampoco reclamo la autoría o el 

derecho de nada. Todos mis libros, se pueden bajar 

gratuitamente en mí página personal 

www.osvaldorebolleda.com y lo pueden utilizar con toda 

libertad. Los libros no tienen copyright, para que puedan 

utilizar toda parte que les pueda servir. 

 

 El Señor desate toda su bendición sobre cada lector y 

sobre cada hermano que, a través de su trabajo, también haya 

contribuido, con un concepto, con una idea o simplemente 

con una frase. Dios recompense a cada uno y podamos todos 

arribar a la consumación del magno propósito eterno en 

Cristo. 

 

 

 

http://www.osvaldorebolleda.com/


 

139 

Doctor y maestro de la Palabra 

Osvaldo Rebolleda 
 

 

 
El Pastor y maestro Osvaldo Rebolleda hoy cuenta con 

miles de títulos en mensajes de enseñanza para el 

perfeccionamiento de los santos y diversos Libros de 

estudios con temas variados y vitales para una vida cristiana 

victoriosa. 

El maestro Osvaldo Rebolleda es el creador de la Escuela de 

Gobierno espiritual (EGE) y ha sido reconocido con un 

Doctorado Honoris Causa en Divinidades de  

La Universidad teológica de Estados Unidos. 

Hasta hoy en día ministra de manera itinerante en Argentina 

Y hasta lo último de la tierra. 
 

rebolleda@hotmail.com 
 

www.osvaldorebolleda.com 

 

mailto:rebolleda@hotmail.com
http://www.osvaldorebolleda.com/


 

140 

www.osvaldorebolleda.com 

       
 
 



 

141 

     

www.osvaldorebolleda.com 

 

http://www.osvaldorebolleda.com/


 

142 

      
www.osvaldorebolleda.com

 



 

143 

 
www.osvaldorebolleda.com 

 

http://www.osvaldorebolleda.com/

