UNA IGLESIA CON PARAMETROS DE

' ) &\ L |
| a“’ t ) | B ) (S
MANUAL PASTORAL'CON RESPUESTAS PARA LOS
DESAFIOS ACTUALES DE LA IGLESIA

OSVALDO REBOLLEDA



UNA IGLESIA CON
PARAMETROS DE

REINO

R ity i
N v Vo
S fa
& g Ho
N ‘
( .~
.

OSVALDO REBOLLEDA
(1)




Este libro No fue impreso
con anterioridad
Ahora es publicado en
Formato PDF para ser
Leido o bajado en:
www.osvaldorebolleda.com

Provincia de La Pampa

rebolleda@hotmail.com

Todos los derechos de este material son reservados para el
Sefor, quién los ofrece con la generosidad que lo caracteriza
a todos aquellos que desean capacitarse mas y lo consideran
de utilidad.

No se permite la transformacion de este libro, en cualquier
forma o por cualquier medio, para ser publicado
comercialmente.

Se puede utilizar con toda libertad, para uso de la ensefianza,
sin necesidad de hacer referencia del mismo.

Se permite leer y compartir este libro con todos los que mas
pueda y tomar todo concepto que le sea de bendicion.
Edicion general: EGE

Revision literaria: Autores argentinos

Revision solo ortografica - IA

Disefio de portada: EGEAD

Todas las citas Biblicas fueron tomadas de la Biblia version
Reina Valera, salvo que se indique otra version.

(=)



CONTENIDO

INtroducCiOn. .........ooooniii i 5
Capitulo uno:
Parametros de Reino en la formacion de lideres.......... 12

Capitulo dos:

Parametros para las manifestaciones espirituales........ 27
Capitulo tres:
Parametros de Reino para imponer disciplina............ 42

Capitulo cuatro:

Parametros de Reino para la activacion.................... 57

Capitulo cinco:
Parametros de Reino para el mover profético............ 72
Capitulo seis:

Parametros de Reino para la intercesion................... 88




Capitulo siete:

Parametros de Reino ante las fiestas judias.............. 102

Capitulo ocho:

Parametros de Reino para las danzas..................... 116
Del disefio ala practica................................l L. 132
Reconocimientos...................oooiiiiiiiii i, 135
Sobreelautor.................... 139
>
222

—
N
| —



INTRODUCCION

“Los entendidos resplandeceran como el resplandor del
firmamento; y los que enserian la justicia a la multitud,

como las estrellas a perpetua eternidad”
Daniel 12:3

La Iglesia de Jesucristo no es una invencion humana ni
una organizacion que se adapta segun las modas culturales de
cada época. Nace en el corazon eterno de Dios, es edificada
por Cristo y sostenida por la obra continua del Espiritu Santo.

Por esta razon, cuando la Iglesia pierde sus parametros
de Reino y comienza a regirse por criterios meramente
pragmaticos, emocionales o socioculturales, no solo se
debilita su testimonio, sino que también se distorsiona su
mision. Este cuarto manual al igual que los demads, surge
precisamente como una respuesta apostolica, teoldgica y
espiritual a esa tension constante entre el disefio divino y las
presiones del tiempo presente.

Como doctor y maestro de la Palabra ensefio al Cuerpo
de Cristo, pero como apostol debo velar por los pastores que
caminan bajo mi cobertura. Para cumplir correctamente con
esa responsabilidad, procuro dar respuesta a cada situacion
particular que pueda presentarse en la obra. Mi tarea no es
controlar a mis amados consiervos, sino supervisar,




direccionar, aconsejar y proveer lineamientos claros para una
labor ministerial efectiva.

Dichos lineamientos deben ser apostolicos y
proféticos, fundamentados en la maxima expresion del Reino
y conservando, en todo momento, la dindmica del Nuevo
Pacto. Esta tarea tiene un alto impacto en el avance
ministerial y, por logica, en la salud de las congregaciones.
En la blsqueda de servir con excelencia a mis amados
pastores y a sus equipos de trabajo, naci6 esta serie de
manuales, concebidos para ofrecer respuestas claras frente a
los desafios actuales de la Iglesia.

Vivimos dias de profundos cambios culturales,
aceleracion tecnolodgica, confusion moral y relativizacion de
la verdad. En este contexto, muchos ministros enfrentan
desafios para los cuales no siempre han sido preparados
adecuadamente. Las preguntas ya no son Unicamente
doctrinales, sino también practicas, éticas y pastorales.

Estos manuales contienen respuestas doctrinales, asi
como formas correctas de trabajo y de expresion ministerial.
En ellos detallo la importancia de la preparacion personal,
ministerial, matrimonial y familiar. Abordo los cuidados
necesarios para una ensefianza sana, una liturgia equilibrada,
un discipulado efectivo y un gobierno pastoral libre de
manipulacion. Asimismo, ensefio acerca de
responsabilidades, derechos y deberes, y desarrollo coémo es
posible mantener la santidad sin legalismo y la legalidad del
Reino sin concesiones.

—
(@)
| —




Fundamento biblicamente lo que considero un
desarrollo saludable de las actividades ministeriales bajo
parametros de Reino, sin religiosidad. Advierto sobre la
necesidad de evaluar el avance de la obra contemplando cada
situacion a la luz de la gracia, sin diluir la verdad. Frente al
escenario actual, la Iglesia no puede darse el lujo de
improvisar; necesita fundamentos claros, criterios biblicos
firmes y una misma linea espiritual que honre el Reino de
Dios.

Este cuarto manual estd dirigido a pastores y
matrimonios pastorales que caminan bajo mi cobertura
apostolica. Sugiero que otros pastores que tengan acceso a
este material consulten previamente con sus autoridades
espirituales. Entiendo que la forma de trabajo que
personalmente considero correcta puede ser percibida de
manera diferente por algunos amados consiervos. Respeto
esa diversidad y aclaro, con temor reverente, que bajo ningun
punto de vista pretendo generar controversias entre mis
colegas.

Concibo la cobertura espiritual no como un sistema de
control, sino como un disefio de paternidad espiritual,
alineamiento doctrinal y cuidado ministerial. Asi como en la
Escritura vemos que los obreros no ministraban de manera
aislada, sino en comunidn, sujecion y mutua edificacion, creo
firmemente que una Iglesia saludable necesita parametros
compartidos que preserven la unidad del Espiritu en el
vinculo de la paz. El apostol Pablo exhorta a que todos
hablemos una misma cosa, que no haya divisiones entre

—
~
| —




nosotros y que estemos perfectamente unidos en una misma
mente y en un mismo parecer (1 Corintios 1:10).

Comprendo que esta vision puede parecer una utopia
si observamos a la Iglesia de manera global. Sin embargo,
quienes trabajamos en unidad espiritual y reconocemos
autoridades asignadas tenemos la responsabilidad de unificar
criterios y avanzar gestionando la fe bajo lineamientos
apostolicos comunes.

Hablar de parametros de Reino o de lineamientos
apostolicos no implica una uniformidad rigida ni la anulacion
de la diversidad ministerial, sino una busqueda fiel de los
disefios divinos. El Reino de Dios posee principios
inmutables, aunque se manifieste en contextos diversos.
Jesis mismo ensefid que el Reino es justicia, paz y gozo en
el Espiritu Santo (Romanos 14:17), y que debemos buscarlo
por sobre todas las cosas (Mateo 6:33). Sin duda, esto
establece el marco espiritual desde el cual deben ordenarse
todas las practicas de la Iglesia. Cuando dichos parametros se
pierden, la Iglesia corre el riesgo de reaccionar segin la
presion social o las demandas emocionales, en lugar de
responder con discernimiento espiritual y sabiduria biblica.

A lo largo de este nuevo manual se abordaran temas
sensibles, complejos y, en muchos casos, controversiales. No
se hara desde una postura defensiva ni desde la condenacion,
sino desde mi responsabilidad apostolica de ministrar a los
pastores, quienes a su vez deben ejercer con fidelidad la
digna tarea de cuidar el rebafio del Sefior. Todos deseamos

—
o0
| —




servir al Rey con excelencia y, por tal motivo, asumimos este
desafio con dedicacién y cuidado.

Las Escrituras nos recuerdan que los pastores deben
velar por las almas como quienes han de dar cuenta (Hebreos
13:17). Esta conciencia imprime un santo temor en el
ejercicio ministerial y nos obliga a revisar no solo lo que
hacemos, sino también por qué y como lo hacemos. Cada
practica pastoral debe ser evaluada a la luz de la Palabra, la
naturaleza del Reino y el caracter de Cristo.

Comprender los pardmetros en la formacion de lideres,
activacion de dones espirituales, manipulacion, disciplina,
intercesion, disciplina motivos y realidades, el mover
profético y los actos proféticos, la intercesion y la guerra
espiritual, las fiestas judias y las danzas en la Iglesia, etc.
Pueden ser temas que merecen una respuesta sélida y bajo
una clara mentalidad de Reino. Cuando estos temas se
administran sin ensefianza, sin discernimiento o sin orden,
pierden su poder formativo y pueden convertirse en meras
formalidades o, peor aun, en espacios de ignorancia
espiritual.

Asimismo, la Iglesia enfrenta hoy algunas
problematicas humanas muy complejas que deben ser
tratadas. El silencio pastoral frente a estos temas no es
neutralidad, sino omisién. Sin embargo, la intervencion de la
Iglesia debe ser sabia, biblica y responsable, evitando tanto
la intromision indebida como la indiferencia. La Escritura
ensefia que hay tiempo de sanar, tiempo de corregir y tiempo




de acompanar, y que el siervo del Sefior no debe ser
contencioso, sino amable para con todos, apto para ensefar y
sufrido (2 Timoteo 2:24).

Este cuarto manual tampoco pretende reemplazar la
guia del Espiritu Santo ni suplantar la relacion personal de
cada pastor con Dios. Por el contrario, busca servir como una
herramienta de alineamiento, reflexion y formacion que
ayude a establecer criterios comunes sin apagar la
sensibilidad espiritual. El Espiritu y la Palabra nunca se
contradicen: alli donde la Palabra establece limites, el
Espiritu trae vida; y donde el Espiritu se mueve con poder,
siempre honra la verdad revelada.

La autoridad pastoral, cuando es sana, no se impone:
se reconoce. No manipula, sino que sirve; no controla, sino
que edifica. Jesus ensefio que el mayor en el Reino es el que
sirve, y que los lideres no deben ensefiorearse del rebafio,
sino ser ejemplos. Desde esta perspectiva, el liderazgo que
promuevo en este manual es un liderazgo con autoridad
espiritual, con uncion genuina y con un profundo respeto por
la dignidad de las personas.

Finalmente, este cuarto manual es también una
exhortacion: un llamado a volver a los fundamentos, a
conservar una misma linea de ensefanza, a honrar la
cobertura espiritual atendiendo diligentemente su consejo y a
edificar congregaciones que reflejen el caracter del Reino en
medio de un mundo confundido. No se trata de conservar
tradiciones vacias, sino de preservar la verdad viva del

(0)



Evangelio. Como escribio el apdstol Pablo, nadie puede
poner otro fundamento que el que estd puesto, el cual es
Jesucristo. Sobre ese fundamento edificamos con temor, con
amor y con fidelidad.

Que las paginas de cada uno de estos manuales sean
leidas con espiritu humilde, corazén ensefable y disposicion
al ajuste. Que no sean solo un compendio de respuestas, sino
instrumentos para formar ministros firmes, sensibles al
Espiritu y comprometidos con el Reino. Y que, en todo acto
de servicio, Cristo sea glorificado por Su Iglesia, ahora y
hasta el dia de Su venida.

2

Osvaldo Rebolleda

)o
)o|[{o
)le)




Capitulo uno

“Lo que has oido de mi ante muchos testigos, esto encarga
a hombres fieles que sean idoneos para ensefiar también a
otros.”

2 Timoteo 2:2

Formar lideres para la Iglesia del Sefior no es una tarea
secundaria ni un asunto meramente organizacional; es una
responsabilidad espiritual de primer orden que afecta
directamente la salud, la madurez y la proyeccion del Cuerpo
de Cristo. Alli donde la formacion de lideres es superficial,
pragmatica o carente de discernimiento espiritual, la Iglesia
inevitablemente sufre desgaste, conflictos internos y una
pérdida progresiva de vision. Por el contrario, cuando los
pastores comprenden que el liderazgo se forma bajo
parametros de Reino, la Iglesia experimenta estabilidad,
crecimiento sano y multiplicacion genuina.

El liderazgo en el Reino de Dios no surge por accidente
ni por simple buena voluntad. Es el resultado de un proceso

()



intencional de discipulado que busca el perfeccionamiento
del creyente conforme al disefio de Dios. El apdstol Pablo
afirma que Cristo mismo establecié dones ministeriales “a
fin de perfeccionar a los santos para la obra del ministerio,
para la edificacion del cuerpo de Cristo” (Efesios 4:12). El
verbo perfeccionar no alude a una mejora superficial, sino a
un ajuste profundo, a una preparacion integral que involucra
caracter, doctrina, vida espiritual y practica ministerial.

Por esta razon, el liderazgo espiritual no puede
construirse sobre modelos empresariales, técnicas de
Coaching o esquemas de éxito secular. La Iglesia no es una
empresa, €s un organismo vivo, espiritual y redimido por la
sangre de Cristo. Cuando se importan métodos ajenos al
Reino, se corre el riesgo de producir lideres eficientes en
tareas, pero vacios en vida espiritual; activos en funciones,
pero inmaduros en caracter.

Pablo, al escribir a Tito, no le pidi6 que levantara
administradores carismaticos ni estrategas organizacionales,
sino hombres con una vida irreprochable, sobrios, prudentes,
justos, santos y duefios de si mismos, retenedores de la
palabra fiel tal como ha sido ensenada (Tito 1:5 al 9). La base
del liderazgo espiritual siempre es biblica y nunca
circunstancial.

El énfasis del Reino esta puesto en el ser antes que en
el hacer. Dios no forma lideres a partir de habilidades
visibles, sino a partir de corazones transformados. El Sefior
mira lo que el hombre suele descuidar. Mientras el ser

()




humano observa la apariencia externa, Dios examina el
corazén (1 Samuel 16:7).

Por eso, uno de los errores mas frecuentes en la
formacion de lideres es priorizar dones, talentos o
disponibilidad, sin discernir el caracter ni el proceso interior
de la persona. El liderazgo que no se edifica sobre una vida
regenerada y rendida a Cristo, tarde o temprano se puede
convertir en una fuente de problemas.

Formar lideres bajo parametros de Reino implica
aprender a ver como Dios ve, discerniendo el llamado, las
capacidades y la gracia depositada en cada hermano. No
todos estan llamados a liderar de la misma manera ni en el
mismo nivel de gobierno espiritual. El pastor que forma
lideres debe hacerlo con sensibilidad espiritual, entendiendo
que el Espiritu Santo reparte dones como El quiere (1
Corintios 12:11) y que el llamado no se impone, se confirma.
La formacion saludable acompana el llamado, no lo fabrica
artificialmente.

Es fundamental también ayudar a los creyentes a
comprender que el liderazgo en la Iglesia no es un espacio de
protagonismo ni un trabajo voluntario mejorado, sino un
llamado ministerial que se conecta directamente con la
mision de Dios. Jests fue claro al ensefiar que el mayor en el
Reino es el que sirve (Mateo 20:26 al 28). El liderazgo
cristiano no se define por la posicidon que se ocupa, Sino por
la disposicion a entregar la vida en favor de otros. Cuando
esta verdad no se ensefia con claridad, el liderazgo se

()



convierte en una plataforma de afirmacion personal y no en
un instrumento de edificacion.

Dentro de este marco, es imprescindible establecer una
distincidén sana y biblica entre el liderazgo de areas y el
liderazgo de la Iglesia. No todo el que lidera un area
especifica de servicio es, por ello, un lider de gobierno
espiritual de la congregacion.

El Nuevo Testamento ensefia que el gobierno de la
Iglesia esta vinculado a ministros con llamado y dones de
ascension, apostoles, profetas, evangelistas, pastores y
maestros, asi como a ancianos o presbiteros establecidos con
madurez espiritual y testimonio probado (Efesios 4:11;
Hechos 14:23; Tito 1:5).

Los lideres de areas cumplen una funciéon valiosa y
necesaria: lideran equipos, coordinan tareas, ejercen
autoridad funcional sobre un grupo determinado. Sin
embargo, su autoridad esta delimitada al ambito de servicio
que se les ha confiado. Cuando esta diferencia no se ensefia
con claridad, se generan confusiones peligrosas.

Algunos lideres de 4reas comienzan a atribuirse
derechos de influencia espiritual o de gobierno que no les
corresponden, afectando la unidad, la cobertura pastoral y el
orden del Reino. Por eso, formar lideres también implica
enseflar limites, sujecion y comprension del disefio de
autoridad establecido por Dios.

15

—
| —



Un liderazgo sano entiende que toda autoridad en la
Iglesia es delegada y nunca autonoma. Nadie se representa a
si mismo; todos sirven bajo una cobertura espiritual. El
apostol Pedro exhorta a los ancianos a pastorear no como
teniendo sefiorio sobre los que estan a su cuidado, sino siendo
ejemplos del rebafio (1 Pedro 5:2 y 3). Este principio se
extiende a todo tipo de liderazgo. La autoridad en el Reino
no se impone, se reconoce por el fruto y por la vida.

Cuando los pastores asumen la formacion de lideres
como un proceso espiritual y no como una necesidad
estructural, comienzan a invertir tiempo, vida y ejemplo.
Jesus no formo lideres desde la distancia; caminé con ellos,
los ensend, los corrigid, los expuso a la practica y los
acompaid en sus errores. El discipulado fue relacional,
intencional y progresivo. De la misma manera, la formacion
de lideres hoy requiere mentoria uno a uno, cercania pastoral
y una transmisién de mentalidad de Reino que no se logra
solo desde el pulpito.

Esta mentalidad de Reino es esencial en el contexto del
Nuevo Pacto. No se trata solo de ensenar contenidos biblicos,
sino de formar una cosmovision espiritual donde Cristo es
Senior de todas las areas de la vida. El liderazgo que
fragmenta su fe, limitdndola a lo espiritual-religioso, no
puede representar fielmente el Reino de Dios. El Reino se
manifiesta en el trabajo, en el estudio, en la familia, en las
finanzas y en la vida cotidiana. Jests no es Sefor de una parte
de la vida, sino de toda la vida.

16

—
| —



Por ello, formar lideres implica también erradicar la
mentalidad secular que separa lo sagrado de lo cotidiano.
Pablo declara que todo lo que hagamos debe hacerse para la
gloria de Dios (1 Corintios 10:31). Los lideres del Reino dan
testimonio no solo por lo que ensefian, sino por cdmo viven.
Su coherencia es su credencial mas poderosa. Una Iglesia no
necesita mas lideres visibles, sino lideres integros.

La formacion de lideres bajo pardmetros de Reino es,
en esencia, un acto de fe pastoral. Implica delegar, ceder
espacios, permitir que otros crezcan, aun cuando eso desafie
la comodidad o el control. Moisés tuvo que aprender que el
pueblo no podia depender solo de él (Exodo 18). Jesis
mismo confio su obra a hombres imperfectos, pero
dispuestos. La Iglesia que no delega, se estanca; la Iglesia que
no forma, se debilita.

Aqui comienza el verdadero desafio pastoral: formar
lideres que no busquen ser servidos, sino servir; que no
aspiren a posiciones, sino a fidelidad; que no reproduzcan
modelos humanos, sino la vida de Cristo en e¢llos. Este es el
llamado magisterial de los pastores en este tiempo: edificar
lideres de Reino para una Iglesia madura, ordenada y llena de
la gloria de Dios.

Por otra parte, la formacion de lideres en el Reino de
Dios nunca ocurre de manera espontanea ni improvisada.
Requiere intencion pastoral, discernimiento espiritual y una
inversion consciente de tiempo y vida. Jesis no llamo
multitudes para hacerlas lideres; eligié a unos pocos para

()



caminar con ellos de cerca. “Y establecio a doce, para que
estuviesen con él, y para enviarlos a predicar” (Marcos
3:14). El orden del texto no es casual: primero estar con El,
luego hacer para El. Todo liderazgo que invierte ese orden
termina siendo activismo sin sustancia espiritual.

Por esta razon, el pastor formador debe aprender a
identificar personas con potencial espiritual, no
necesariamente con visibilidad inmediata. El potencial de
Reino se discierne en la disposicion del corazén, en la
fidelidad en lo pequefio, en la capacidad de recibir correccion
y en el hambre por crecer espiritualmente. Jesus ensefido que
el que es fiel en lo poco, también lo sera en lo mucho (Lucas
16:10). La formaciéon de lideres comienza alli, en lo
cotidiano, en la constancia silenciosa que no busca aplausos.

Identificar implica observar, orar y escuchar al Espiritu
Santo. Pero identificar no es suficiente; es necesario invertir.
La mentoria uno a uno es una herramienta poderosa en la
formacion de lideres del Reino. Pablo no solo enseid
publicamente, también transmitio su vida a hombres como
Timoteo y Tito. “Lo que has oido de mi ante muchos
testigos, esto encarga a hombres fieles que sean idoneos
para ensefiar también a otros” (2 Timoteo 2:2). Aqui se
revela un principio clave del Reino: la transmision de una
mentalidad, no solo de informacion.

Esa mentalidad debe estar alineada con el Nuevo Pacto

y con una comprension integral del Reino de Dios. Uno de
los desafios mas grandes en la formacion de lideres hoy es la

()




persistencia de una mentalidad secular fragmentada, que
separa la fe de la vida diaria. Muchos creyentes sirven con
compromiso en la iglesia, pero viven bajo principios
totalmente ajenos al Reino en su trabajo, en sus decisiones
financieras o en su vida familiar. Esta dicotomia debilita el
testimonio y produce lideres incongruentes.

El pastor formador debe confrontar amorosamente esta
fragmentacion, ayudando a sus discipulos a entender que
todo pertenece al Reino. Pablo declara que hemos sido
trasladados al Reino del Hijo de su amor (Colosenses 1:13).
No entramos al Reino por partes; entramos con toda nuestra
vida. El liderazgo del Reino no se activa solo cuando se toma
un micréfono o se coordina un equipo; se manifiesta en la
manera de vivir, de hablar, de resolver conflictos y de
administrar los recursos.

Cuando los lideres comprenden esta conciencia
integral, su liderazgo se vuelve auténtico. Ya no representan
un rol, sino una vida rendida a Cristo. Esto los convierte en
referentes espirituales mas alld de su funcion. La Iglesia
necesita lideres que ensefien con palabras, pero que
confirmen su ensefianza con hechos. Jesus advirtio que el
verdadero arbol se conoce por su fruto (Mateo 7:16). El fruto
visible es siempre consecuencia de una raiz sana.

Dentro del proceso formativo, es imprescindible crear
oportunidades practicas para servir y liderar. El discipulado
sin practica produce oyentes, no hacedores. Santiago exhorta
a no engafarnos a nosotros mismos siendo solo oidores de la

()




palabra (Santiago 1:22). Delegar responsabilidades es parte
del disefio de Dios para el crecimiento del liderazgo. No se
trata de abandonar, sino de acompaiiar. Delegar no es perder
autoridad, es multiplicarla.

Muchos pastores enfrentan el temor de delegar por
miedo a errores, conflictos o pérdida de control. Sin embargo,
el Reino se edifica confiando procesos. Jesis envid a sus
discipulos aun sabiendo que todavia no habian recibido la
regeneracion y que obviamente no lo entendian todo (Lucas
9:1 al 6). La formacion madura acepta el riesgo del
aprendizaje, corrige con amor y ensefia desde la experiencia.
Un liderazgo que nunca se equivoca es un liderazgo que
nunca hace nada.

Ahora bien, delegar sin ensefiar es irresponsable. Por
eso, la capacitacion y la enseflanza sistemdtica son
fundamentales. Los pastores no pueden asumir que sus
discipulos saben o comprenden correctamente los principios
biblicos. Pablo exhort6 a Timoteo a ocuparse en la lectura, la
exhortacion y la ensefianza (1 Timoteo 4:13). La formacion
de lideres requiere instruccidon clara, repetida y bien
fundamentada, especialmente en lo relacionado con el Nuevo
Pacto y la correcta interpretacion de las Escrituras.

Uno de los errores mas comunes es mezclar pactos,
aplicando principios del Antiguo Pacto fuera de su contexto
redentivo, generando cargas, confusion o legalismo. El lider
de Reino debe tener un panorama biblico claro, cristocéntrico
y neotestamentario. Jesus es el cumplimiento de la Ley, y

(=)



toda ensefianza debe conducir a El. Cuando la doctrina es
sana, el liderazgo es estable; cuando la doctrina es confusa,
el liderazgo se debilita.

Otro elemento esencial en la formacion de lideres es la
rendicion de cuentas. El Reino no se edifica sobre la
independencia espiritual, sino sobre la interdependencia del
cuerpo de Cristo. Pablo ensefia que Dios ordend el cuerpo de
tal manera que no haya division, sino que los miembros se
cuiden unos a otros (1 Corintios 12:25). La rendicién de
cuentas no es control, es cuidado; no es vigilancia, es
proteccion espiritual.

Crear espacios seguros para la confesion, la
exhortacion y la edificacion mutua fortalece la transparencia
y la unidad. Santiago exhorta a confesar las ofensas unos a
otros y a orar unos por otros para ser sanados (Santiago
5:16). Un lider que no rinde cuentas tarde o temprano se aisla,
y el aislamiento es terreno fértil para la caida. La formacion
sana ensefia a caminar en la luz, no a aparentar perfeccion.

El pastor formador debe modelar esta cultura con su
propio ejemplo. No puede exigir apertura si vive cerrado, ni
pedir sujecion si no se somete. El liderazgo se reproduce por
imitacion mas que por instruccion. Pablo podia decir con
autoridad: “Sed imitadores de mi, asi como yo de Cristo” (1
Corintios 11:1). Esta declaracién solo es posible cuando hay
coherencia entre lo que se ensefia y lo que se vive.

—

21

'




Finalmente, el proceso formativo debe incluir
feedback constante, honesto y edificante. La correccion es
parte del amor pastoral. Hebreos ensefia que el Sefior al que
ama disciplina (Hebreos 12:6). Corregir no es rechazar; es
afirmar el valor del discipulo y su potencial. El feedback
saludable no humilla, sino que orienta; no desanima, sino que
impulsa al crecimiento.

Un liderazgo que aprende a recibir correccion se
vuelve ensefiable. Y un liderazgo ensefable esta en
condiciones de seguir creciendo y formando a otros. Este es
el corazon del Reino: vidas en proceso, guiadas por pastores
que forman con paciencia, verdad y amor.

Ademas, la eficacia en la formacion de lideres no
depende unicamente de métodos, estructuras o programas,
sino de la actitud espiritual del pastor que forma. El liderazgo
que edifica a otros nace de un corazdén transformado por
Cristo y rendido a su sefiorio. Sin esta base interior, todo
esfuerzo formativo se vuelve mecanico, y el proceso pierde
su dimension espiritual. Por eso, la formacion de lideres bajo
parametros de Reino comienza siempre en el corazon del
formador.

La humildad es la primera y mas indispensable virtud
del lider que forma a otros. Reconocer que no se lo sabe todo,
que siempre hay espacio para aprender y que Dios puede
hablar a través de otros, incluso de aquellos a quienes se esta
formando, es una sefial de madurez espiritual. El apostol
Pedro exhorta a revestirse de humildad unos con otros,

(=)



porque Dios resiste a los soberbios y da gracia a los humildes
(1 Pedro 5:5). Un pastor soberbio puede producir seguidores,
pero nunca discipulos saludables.

La humildad permite crear un ambiente donde el
aprendizaje es continuo y la correccion es bienvenida.
Cuando los discipulos perciben que su pastor también esta en
proceso, se sienten habilitados a crecer sin temor. El
liderazgo del Reino no se presenta como un modelo
inalcanzable, sino como una vida rendida que invita a otros a
caminar el mismo camino. Jesus, siendo Sefor, lavo los pies
de sus discipulos, ensefiando que la autoridad en el Reino se
expresa a través del servicio (Juan 13:14 y 15).

Junto con la humildad, la intencionalidad es una
actitud clave en la formacion de lideres. Nada
verdaderamente valioso en el Reino sucede por casualidad.
La formacidon espiritual requiere planificacion pastoral,
tiempos asignados, objetivos claros y acompafiamiento
constante. Pablo exhort6 a Timoteo a ocuparse de estas cosas,
a permanecer en ellas, para que su aprovechamiento fuera
manifiesto a todos (1 Timoteo 4:15). La intencionalidad
distingue al pastor que espera resultados del pastor que
siembra con vision.

Formar lideres implica decidir conscientemente
invertir tiempo en personas, aun cuando eso signifique menos
tiempo en otras actividades. Jesus eligid6 concentrarse en
doce, sabiendo que a través de ellos alcanzaria a las
multitudes. La formacion de lideres es una obra a largo plazo;

(=)



sus frutos no siempre son inmediatos, pero son profundos y
duraderos. El pastor que comprende esto no se desespera por
resultados rapidos, sino que confia en el proceso de Dios.

La paciencia es otra virtud indispensable del lider
formador. El crecimiento espiritual no es uniforme ni lineal.
Cada discipulo avanza a su propio ritmo, conforme a su
historia, su madurez y la obra del Espiritu Santo en su vida.
Pretender formar clones ministeriales es desconocer la
riqueza del disefo de Dios. Pablo ensefia que hay diversidad
de dones, ministerios y operaciones, pero el mismo Espiritu,
el mismo Sefior y el mismo Dios (1 Corintios 12:4 al 6). La
diversidad no debilita al Cuerpo, lo enriquece.

El formador de lideres celebra las diferencias sin celos
ni egoismos. No busca reproducirse a si mismo, sino ayudar
a cada discipulo a desarrollar las capacidades que Dios le
otorg6. El liderazgo inseguro compite; el liderazgo sano
acompafia. Juan el Bautista pudo decir con libertad: “Es
necesario que él crezca, pero que yo mengiie” (Juan 3:30).
Esta declaracion resume el corazon del lider de Reino: vivir
para que Cristo sea formado en otros.

La multiplicacion es la evidencia de una formacion
saludable. El Reino de Dios crece por reproduccion
espiritual, no por acumulacion de funciones. Jesus establecio
un principio inalterable cuando dijo: “En esto es glorificado
mi Padre, en que llevéis mucho fruto” (Juan 15:8). El fruto
que permanece es aquel que produce vida en otros. Por eso,
formar lideres 1implica ensefiar una mentalidad

24

—
| —



multiplicadora, donde cada discipulo entiende que ha sido
llamado a transmitir lo recibido.

Esta mentalidad transforma la dinamica de la Iglesia.
Los lideres dejan de ser consumidores de ensefianza para
convertirse en dadores de vida. Pablo exhorta a los creyentes
a madurar de tal manera que ya no necesiten leche, sino
alimento sélido (Hebreos 5:12 al 14). La Iglesia que vive
bajo parametros de Reino no gira en torno a unos pocos que
hacen todo, sino que funciona como un cuerpo donde cada
miembro aporta conforme a la gracia recibida.

La multiplicacién también protege a la Iglesia del
estancamiento y del personalismo. Cuando todo depende de
una sola persona, el crecimiento se limita y el desgaste es
inevitable. En cambio, cuando los pastores forman y levantan
lideres, el ministerio se expande sin perder profundidad
espiritual. Moisés comprendio6 esto cuando acepto el consejo
de Jetro y delegd responsabilidades, preservando su vida y
fortaleciendo al pueblo (Exodo 18:17 al 23).

Llegados a este punto, es necesario exhortar
pastoralmente a los ministros que asumen este llamado con
temor de Dios. Formar lideres bajo parametros de Reino es
una tarea sagrada. No se trata de llenar espacios, sino de
edificar vidas; no de ocupar funciones, sino de establecer
fundamentos espirituales solidos. El pastor que forma lideres
participa activamente en la obra eterna de Dios, dejando un
legado que trasciende su propio ministerio.

25

—
| —



Este tiempo demanda pastores con vision,
discernimiento y valentia espiritual. La Iglesia necesita
lideres con caracter, doctrina sana y una vida coherente con
el mensaje que proclaman. No basta con saber hacer; es
imprescindible saber ser en Cristo. La formacion de lideres
es, en Ultima instancia, una obra del Espiritu Santo, pero Dios
elige hacerlo a través de pastores fieles que se disponen a
ensefiar, acompaiar, corregir y amar.

Que este llamado renueve la pasion pastoral por el
discipulado profundo, por la ensenanza fiel y por la
edificacion del Cuerpo de Cristo conforme a los pardmetros
del Reino. Que el Sefior levante lideres que no busquen su
propia gloria, sino la gloria de Aquel que los llamé de las
tinieblas a su luz admirable (1 Pedro 2:9).

“Asi que ya no sois extranjeros ni advenedizos, sino
conciudadanos de los santos, y miembros de la familia de
Dios, edificados sobre el fundamento de los apostoles y
profetas, siendo la principal piedra del angulo Jesucristo
mismo, en quien todo el edificio, bien coordinado, va
creciendo para ser un templo santo en el Sefior; en quien
vosotros también sois juntamente edificados para morada
de Dios en el Espiritu.”

Efesios 2:19 al 22

)o
)ol[{o
)le)

26

—
| —



Capitulo dos

PARAMETROS PARA LAS
MANIFESTACIONES ESPIRITUALES

“Enséniame a hacer tu voluntad,
porque tu eres mi Dios.
Que tu buen Espiritu me guie
por un terreno firme.”
Salmo 143:10

La Iglesia de Jesucristo ha sido llamada a vivir y
manifestar una fe que no se reduce a conceptos intelectuales
ni a estructuras meramente organizacionales, sino que brota
de una relacion viva con Dios por medio del Espiritu Santo.
Desde el 1nicio del testimonio neotestamentario, la
experiencia cristiana aparece inseparablemente unida a la
obra activa, dinamica y sobrenatural del Espiritu.

Negar esta realidad no solo empobrece la vida
espiritual de la Iglesia, sino que la aleja del modelo original
establecido por Cristo y confirmado por los apdstoles. Sin
embargo, aceptar esta verdad tampoco nos autoriza a abrazar
toda manifestacion sin discernimiento, ni a confundir la obra

()



genuina de Dios con expresiones producidas por la carne, la
sugestion emocional o la manipulacidn espiritual.

Jesis mismo dejo en claro que su ministerio terrenal
fue ejercido en total dependencia del Espiritu Santo. El
Evangelio declara que fue ungido por el Espiritu para
anunciar buenas nuevas, sanar a los quebrantados de corazon,
dar vista a los ciegos y liberar a los oprimidos. Esta uncion
no fue un evento aislado, sino la expresion constante de una
vida rendida plenamente a la voluntad del Padre.

Cuando el Sefior afirma que el Hijo no puede hacer
nada por si mismo, sino lo que ve hacer al Padre, establece
un principio fundamental para toda manifestacion espiritual
auténtica: el origen nunca estd en el deseo humano, sino en
la iniciativa divina. Alli donde la Iglesia intenta producir lo
que solo Dios puede generar, se cruza una frontera peligrosa
que termina afectando la salud espiritual del cuerpo de Cristo.

El testimonio apostdlico confirma que la vida de la
Iglesia primitiva estuvo marcada por manifestaciones
visibles del Espiritu Santo. Lenguas, profecias, sanidades,
milagros y discernimiento espiritual no eran fendmenos
excepcionales, sino parte de la normalidad de una comunidad
que vivia en comunién con Dios.

El libro de los Hechos no presenta estos
acontecimientos como espectaculos, sino como respuestas
soberanas del Espiritu a contextos concretos de necesidad,
expansion misionera, edificacion de la Iglesia y glorificacion

(=)




de Cristo. En ninguin caso se observa una busqueda obsesiva
de experiencias, sino una obediencia continua que permitia al
Espiritu manifestarse segun su voluntad.

El apdstol Pablo, al escribir a la iglesia de Corinto, no
niega la validez de los dones espirituales, aun cuando esa
congregacion enfrentaba graves problemas de desorden,
inmadurez y carnalidad. Por el contrario, afirma con claridad
que no quiere que los creyentes ignoren acerca de los dones
espirituales, estableciendo asi que la ignorancia espiritual no
es una forma de prudencia, sino una puerta abierta al error (1
Corintios 12:1).

Al mismo tiempo, el apostol dedica capitulos enteros a
corregir abusos, desvios y motivaciones incorrectas, dejando
en evidencia que la presencia de dones no equivale
automaticamente a madurez espiritual. Esta distincion es
esencial para la Iglesia de todos los tiempos: los dones son
reales, necesarios y biblicos, pero deben operar bajo el
gobierno del cardcter de Cristo y el orden del Espiritu Santo.

Uno de los mayores peligros en torno a las
manifestaciones espirituales es el subjetivismo. Cuando la
experiencia personal se convierte en el criterio supremo de
verdad, la Iglesia corre el riesgo de reemplazar la revelacion
biblica por sensaciones, impulsos o0 emociones
momentaneas.

La Escritura ensefia que el corazon humano es
engafioso, y por ello toda experiencia espiritual debe ser

(»)



examinada a la luz de la Palabra y del testimonio del Espiritu
que glorifica a Cristo. El Espiritu Santo nunca se manifiesta
para exaltarse a si mismo ni para colocar al ser humano en el
centro, sino para revelar a Jests, afirmar Su sefiorio y edificar
Su cuerpo.

Asimismo, no puede ignorarse que en ciertos contextos
las manifestaciones espirituales han sido utilizadas para
manipular ambientes, ejercer presion emocional o construir
narrativas exageradas que distorsionan la verdad. jLa Iglesia
no necesita tal cosa!

Cuando se testifica que ocurri6 mas de lo que
realmente ocurrid, no se honra a Dios, sino que se debilita la
credibilidad espiritual de la Iglesia. La Escritura exhorta a
hablar verdad cada uno con su prdjimo, y este principio
también se aplica al d&mbito de lo sobrenatural. Dios no
necesita exageraciones para ser glorificado, ni adornos
humanos para validar su poder. La verdad sencilla y sobria
es suficiente cuando El obra genuinamente.

En el otro extremo, la reaccion de rechazo absoluto a
toda manifestacion espiritual ha producido una Iglesia
racionalizada, temerosa del error, pero empobrecida en vida
espiritual. Cuando se etiqueta como carnal o diabdlico todo
aquello que desafia la 16gica humana, se termina negando una
dimension esencial del Evangelio.

El mismo Jesus fue acusado de actuar por el poder de
Beelzebt cuando liberaba a los oprimidos, y advirtié con

()



solemnidad sobre el peligro de atribuir al enemigo la obra del
Espiritu Santo. Este pasaje no debe usarse para justificar
excesos, pero si para recordar que oponerse sistematicamente
a la accion del Espiritu también es una forma de
desobediencia y en algunos casos de blasfemia.

La Iglesia esta llamada a caminar por una senda mas
elevada, donde la fe no se apaga por temor al error, ni se
desborda por falta de discernimiento. El Espiritu Santo es un
Espiritu de poder, pero también de dominio propio. Alli
donde El gobierna, hay vida, libertad y edificacion, pero
también orden, reverencia y claridad espiritual. El verdadero
mover del Espiritu no genera confusion ni dependencia
enfermiza de experiencias, sino transformacion progresiva
del caracter y una mayor conformidad a Cristo.

Para los pastores y lideres espirituales, este tema
adquiere una responsabilidad ain mayor. Gobernar
espiritualmente una congregacion no implica producir
manifestaciones, sino discernirlas, acompanarlas y, cuando
sea necesario, corregirlas con amor y verdad. El pastor no es
duefio del mover del Espiritu, pero si es custodio del
ambiente espiritual.

Su llamado es crear un espacio donde Dios pueda obrar
libremente, sin presiones humanas, sin manipulaciones y sin
temores infundados. Esto exige una vida personal
profundamente arraigada en la comunion con Dios, un
conocimiento so6lido de la Palabra y una sensibilidad
espiritual cultivada en el temor reverente del Sefior.

()




La Iglesia del Reino no puede darse el lujo de ignorar
los dones espirituales, porque hacerlo seria renunciar a una
dimension esencial de su identidad. Pero tampoco puede
permitirse trivializarlos o utilizarlos como instrumentos de
validacién humana. Los dones no son trofeos espirituales ni
marcas de superioridad, sino expresiones de la gracia de Dios
para servir, edificar y glorificar a Cristo. Alli donde esta
verdad se comprende y se vive, las manifestaciones
espirituales dejan de ser motivo de division y se convierten
en instrumentos de bendicion.

Esta primera aproximacion nos invita a recuperar una
vision biblica, madura y equilibrada de las manifestaciones
del Espiritu Santo. Una visidon que no niega lo sobrenatural,
pero que tampoco lo idolatra; que honra la obra del Espiritu,
pero que la somete al gobierno de Cristo y a la verdad de la
Palabra. Solo asi la Iglesia podra caminar con poder y con
pureza, con libertad y con temor de Dios, manifestando al
mundo no un cristianismo fabricado, sino la vida misma de
Cristo fluyendo por medio de su cuerpo.

El discernimiento espiritual no es una capacidad
reservada a unos pocos, sino una responsabilidad que
acompafia inevitablemente a toda manifestacion auténtica del
Espiritu Santo. La Escritura exhorta a probar los espiritus
para ver si son de Dios, no como una expresion de
desconfianza cronica, sino como una sefal de madurez
espiritual. Alli donde el Espiritu obra con libertad, también
capacita a la Iglesia para discernir su accionar, de modo que
lo genuino sea afirmado y lo falso corregido sin temor ni

(»)




confusion. Una Iglesia que carece de discernimiento se
vuelve vulnerable tanto al engafio como al apagamiento del
mover divino.

El discernimiento no se opone a la fe, sino que la
protege. No nace del escepticismo, sino del temor de Dios.
Cuando Pablo ensefia que el Espiritu escudrifia aun lo
profundo de Dios, también afirma que el hombre espiritual
discierne todas las cosas. Esta capacidad no es meramente
intelectual, sino espiritual, y se cultiva en la intimidad con
Dios, en la obediencia a la Palabra y en una vida rendida al
gobierno del Espiritu Santo. El problema surge cuando se
pretende discernir sin comunion, juzgar sin amor o corregir
sin autoridad espiritual. En esos casos, el discernimiento
degenera en critica, y la correccion pierde su efecto
edificante.

En el ejercicio pastoral, una de las tareas mas delicadas
consiste en distinguir entre manifestaciones que provienen
del Espiritu Santo y aquellas que son producto de la carne, de
la sugestion emocional o de dindamicas grupales no
gobernadas. No toda emocidn intensa es una sefial de lo
sobrenatural, ni toda experiencia sobrenatural se expresa de
manera emocional.

La Escritura ensefna que el fruto del Espiritu incluye
dominio propio, lo cual implica que aun en medio de una
manifestacion poderosa, el espiritu del profeta esta sujeto al
profeta (1 Corintios 14:32). Este principio desarma la idea
de que toda conducta desbordada es automaticamente

(»)



atribuible a Dios y establece un marco claro de
responsabilidad personal y comunitaria.

El Espiritu Santo no anula la conciencia ni suspende la
voluntad, sino que las redime y las alinea con la verdad.
Cuando una manifestacion espiritual conduce a la pérdida
total de control, a la exaltacion del individuo o a la confusion
generalizada, es legitimo que el liderazgo pastoral intervenga
con sabiduria y amor. No para apagar al Espiritu, sino para
proteger a la Iglesia de expresiones que, lejos de edificar,
terminan debilitando la fe y generando tropiezo. El orden
espiritual no es enemigo del poder de Dios; es el canal por el
cual ese poder puede fluir de manera saludable y sostenida.

Un criterio fundamental para evaluar las
manifestaciones espirituales es su fruto. Jesus ensefid que
todo arbol se conoce por su fruto, y este principio es
plenamente aplicable al &mbito de lo sobrenatural. Las
manifestaciones  genuinas del  Espiritu  producen
arrepentimiento, sanidad interior, restauracion, crecimiento
en santidad y una mayor centralidad de Cristo en la vida de
las personas. Cuando lo que permanece es dependencia
emocional del ambiente, busqueda constante de estimulos o
exaltacion de experiencias por encima de la obediencia, algo
esencial se ha desviado. El Espiritu Santo no crea adiccion a
las manifestaciones, sino hambre por Dios y compromiso con
su voluntad.

La Iglesia también debe reconocer que el uso
incorrecto de los dones espirituales puede generar un grave

([ »)



dafio al testimonio cristiano. En un mundo cada vez mas
escéptico y critico, las exageraciones, los testimonios
inflados y las afirmaciones sin sustento no solo afectan a una
congregacion local, sino que alimentan la burla y el rechazo
hacia la fe cristiana en general. La verdad, aun cuando parece
menos espectacular, siempre glorifica mas a Dios que la
exageracion. La sobriedad espiritual no es falta de fe; es una
expresion de reverencia.

En este contexto, el rol del pastor como administrador
de los misterios de Dios adquiere una relevancia central. El
liderazgo  espiritual no  consiste en  promover
manifestaciones, sino en pastorear personas. El pastor esta
llamado a cuidar tanto de aquellos que se sienten atraidos por
lo sobrenatural como de aquellos que se sienten confundidos
o temerosos ante estas expresiones. Esto requiere paciencia,
ensefianza constante y una disposicion humilde a corregir sin
humillar y a afirmar sin alimentar el orgullo espiritual. La
autoridad pastoral se fortalece cuando se ejerce con
equilibrio, coherencia y fidelidad a la verdad biblica.

Es importante recordar que los dones espirituales no
son un fin en si mismos, sino medios por los cuales Dios
edifica a Su Iglesia y extiende Su Reino. Pablo afirma que a
cada uno le es dada la manifestacion del Espiritu para
provecho, no para exhibiciéon personal. Cuando esta
perspectiva se pierde, los dones dejan de cumplir su propoésito
original y se convierten en instrumentos de division o
competencia. La Iglesia del Reino debe recuperar una
comprension funcional y servicial de lo sobrenatural, donde

()




cada manifestacion apunta a la edificacion del cuerpo y a la
gloria de Cristo.

La historia de la Iglesia demuestra que cada vez que el
mover del Espiritu fue acompafiado por una solida ensefianza
biblica y un liderazgo maduro, produjo renovacion,
expansion y transformacion social. Por el contrario, cuando
las manifestaciones fueron desconectadas de la Palabra y del
caracter de Cristo, los avivamientos se apagaron
prematuramente o derivaron en extremos dafiinos. Esta
leccion historica no debe llevarnos al temor, sino a la
sabiduria. Dios sigue siendo el mismo, pero la Iglesia esta
llamada a crecer en madurez para administrar correctamente
lo que El confia.

El llamado pastoral en este tiempo no es elegir entre
Espiritu y Palabra, sino abrazar ambos como una unidad
inseparable. El Espiritu que se manifiesta es el mismo que
inspir6 las Escrituras, y nunca se contradice a si mismo.
Cuando la Iglesia camina en esta armonia, las
manifestaciones espirituales dejan de ser un campo de
conflicto y se convierten en una expresion natural de una vida
cristiana plena. El desafio no es reducir lo sobrenatural, sino
purificarlo; no es apagar el fuego, sino mantenerlo en el altar
correcto.

Esta comprension prepara el camino para una Iglesia
que se mueve con libertad, pero también con responsabilidad;
con fe, pero también con discernimiento; con poder, pero
bajo el sefiorio de Cristo. Una Iglesia que no teme a las

()




manifestaciones del Espiritu, pero que tampoco las manipula
ni las absolutiza. En este equilibrio santo, la Iglesia refleja al
mundo un testimonio creible, vivo y profundamente
transformador.

Llegados a este punto, es necesario afirmar con
claridad que la discusion en torno a las manifestaciones del
Espiritu Santo no es un debate secundario ni periférico, sino
una cuestion profundamente ligada a la identidad y mision de
la Iglesia. No se trata simplemente de aceptar o rechazar
expresiones visibles de lo espiritual, sino de discernir qué
tipo de Iglesia estamos formando y qué testimonio estamos
ofreciendo al mundo.

Reitero este concepto: Una Iglesia que ignora lo
sobrenatural termina proclamando un Evangelio reducido,
carente de la plenitud de vida que Cristo vino a traer. Pero
una Iglesia que se entrega sin discernimiento a cualquier
manifestacion termina perdiendo autoridad espiritual y
credibilidad pastoral. Los pastores son los que deben poner
el equilibrio necesario en cada congregacion.

El llamado del Reino nos convoca a una postura mas
elevada, donde el poder del Espiritu y el temor de Dios
caminan juntos. La Escritura ensefia que el principio de la
sabiduria es el temor del Sefior, y este principio no se
suspende cuando el Espiritu se manifiesta, sino que se
profundiza. Alli donde Dios obra con poder, también se
espera reverencia. Alli donde el Espiritu se derrama, también
se demanda santidad. Toda manifestacion que no conduzca a

()



una mayor obediencia a Cristo debe ser examinada con
seriedad, no desde el prejuicio, sino desde la responsabilidad
espiritual.

Los pastores y lideres bajo cobertura apostdlica estan
llamados a ejercer una paternidad espiritual que no reacciona
por temor ni actia por presion, sino que gobierna con
discernimiento. Gobernar espiritualmente no significa
controlar lo que Dios hace, sino establecer limites saludables
para que lo que El hace no sea distorsionado por la carne
humana. Esta tarea exige valentia pastoral, porque muchas
veces corregir excesos genera resistencia, incomodidad o
incluso produce incomprension. Sin embargo, el verdadero
amor pastoral no busca agradar a las multitudes, sino proteger
la salud espiritual del rebafio que Dios ha confiado.

Es fundamental comprender que no todo silencio del
liderazgo es prudencia, y no toda intervencion es
apagamiento del Espiritu. Cuando el liderazgo calla frente a
exageraciones,  manipulaciones o  manifestaciones
claramente carnales, termina legitimando practicas que a
largo plazo dafian profundamente a la Iglesia.

La Escritura exhorta a los pastores a velar por las almas
como quienes han de dar cuenta. Esta rendicion de cuentas
no se limita a la doctrina enseflada, sino también a los
ambientes espirituales permitidos. El pastor es responsable
no solo de lo que se dice desde el pulpito, sino de lo que se
valida con el silencio.

—

38

'




Al mismo tiempo, es necesario advertir sobre el peligro
opuesto: el de una prudencia mal entendida que termina
sofocando el mover genuino del Espiritu. Cuando por temor
a equivocarse se rechaza sistematicamente toda
manifestacion sobrenatural, se construye una cultura eclesial
donde Dios es tedricamente omnipotente, pero practicamente
ausente. Esta postura, aunque a veces se disfraza de
sobriedad doctrinal, suele estar alimentada por incredulidad,
heridas pasadas o una teologia incompleta. El Espiritu Santo
no fue dado solo para iluminar la mente, sino para
transformar vidas con poder, por eso sus manifestaciones son
necesarias y no deben apagarse por temor.

La Iglesia del Reino estd llamada a recuperar una
expectativa santa, no sensacionalista, sino biblica. Una
expectativa que no exige a Dios que se manifieste de
determinada manera, pero que tampoco limita su accionar a
lo comprensible. La fe genuina deja espacio para la sorpresa
divina, pero no abdica del discernimiento espiritual. Esta
tension santa entre apertura y gobierno es una de las sefiales
mas claras de madurez ministerial.

Es importante recordar que Jesus prometio que quienes
creen en El harian las obras que El hizo, y ain mayores, no
como una licencia para la exageracidon, sino como una
invitacion a vivir en la misma dependencia del Espiritu que
caracterizd su ministerio. Estas obras no fueron realizadas
para impresionar, sino para revelar el corazén del Padre.
Cada sanidad, cada liberacion y cada palabra inspirada tenian
como proposito restaurar, salvar y glorificar a Dios. Cuando

(»)



las manifestaciones espirituales pierden este proposito
redentor, se transforman en ruido religioso vacio.

La exhortacion apostolica para este tiempo es clara: no
ignoren los dones espirituales, pero no los trivialicen. No
apaguen al Espiritu, pero no le atribuyan lo que El no esta
haciendo. No fabriquen atmosferas artificiales ni testimonios
inflados. Dios no necesita ayuda humana para manifestar su
gloria. La sencillez, la verdad y la obediencia siguen siendo
los contextos donde el Espiritu se mueve con mayor libertad.

Una Iglesia viva no es aquella que exhibe
constantemente manifestaciones visibles, sino aquella donde
Cristo es evidente en el caracter de sus miembros, en el amor
fraternal, en la santidad cotidiana y en el poder que
transforma vidas. Cuando los dones fluyen en este contexto,
se convierten en una bendicion incuestionable y en una sefial
del Reino de Dios en medio del pueblo. Cuando se
desconectan de esta base, se vuelven fragiles y facilmente
corrompibles.

El llamado final para los pastores es a permanecer
firmes en una vision de Reino que abrace la plenitud del
Espiritu sin perder la sobriedad espiritual. Una vision que
forme creyentes maduros, no dependientes de estimulos, sino
arraigados en Cristo. Una Iglesia que no tenga miedo de lo
sobrenatural, pero que tema profundamente deshonrar a
Dios. Una Iglesia que camine en poder, pero bajo autoridad;
en libertad, pero con responsabilidad; en fe, pero con verdad.

40

—
| —



Solo una Iglesia asi podra atravesar los desafios de este
tiempo sin desviarse ni endurecerse. Solo una Iglesia asi
podré ofrecer al mundo no un cristianismo artificial, sino el
testimonio vivo de Jesucristo resucitado, obrando hoy por
medio de su Espiritu, con poder, con verdad y con gloria.

“En el temor del Seiior hay confianza segura, y sus hijos
tendradn refugio.”
Proverbios 14:26




Capitulo tres

PARAMETROS DE REINO
PARA IMPONER DISCIPLINA

“Es verdad que ninguna disciplina al presente parece ser
causa de gozo, sino de tristeza; pero después da fruto
apacible de justicia a los que en ella han sido ejercitados.”
Hebreos 12:11

La disciplina dentro de la iglesia no puede
comprenderse correctamente si se la separa del caracter de
Dios. Cualquier intento de disciplinar que no nazca del
corazén del Padre revelado en Cristo corre el riesgo de
convertirse en un ejercicio de poder humano, de control
religioso o, peor aun, de violencia espiritual encubierta. Por
esta razon, hablar de parametros de Reino para disciplinar
exige comenzar no desde la conducta del hombre, sino desde
la naturaleza de Dios.

La Escritura afirma con claridad que Dios disciplina a
sus hijos, y lo hace no como un juez airado que busca
castigar, sino como un Padre amoroso que procura formar,
corregir y restaurar. Hebreos declara: “Hijo mio, no

(=)



menosprecies la disciplina del Seiior, ni desmayes cuando
eres reprendido por El; porque el Seiior al que ama,
disciplina” (Hebreos 12:5 y 6). La disciplina, en el Reino,
no es una senal de rechazo, sino una evidencia de filiacion.

Esta verdad establece un principio innegociable: solo
puede disciplinar correctamente quien ama correctamente.
Donde no hay amor pastoral genuino, la disciplina degenera
en legalismo; donde no hay temor de Dios, la correccion se
convierte en abuso. El mismo pasaje de Hebreos afirma que
Dios nos disciplina “para nuestro bien, para que
participemos de su santidad” (Hebreos 12:10). Esto define
el propdsito y también el limite de toda accion disciplinaria
en la iglesia. Nunca se disciplina para exhibir autoridad, para
dar ejemplo desde el escarnio, ni para preservar una imagen
institucional; se disciplina para el bien espiritual del hermano
y para la salud del cuerpo de Cristo.

En este punto resulta necesario afirmar, con toda
claridad, que la iglesia no esta llamada a reproducir modelos
punitivos, judiciales o inquisitoriales. El Reino de Dios no
opera por vergiienza publica, ni por castigos humillantes, ni
por confesiones forzadas que violentan la conciencia y la
dignidad de las personas.

Précticas tales como exponer publicamente pecados
personales, imponer silencios relacionales, prohibir saludos
o generar aislamiento social como forma de castigo no solo
carecen de respaldo biblico, sino que contradicen el espiritu
del Evangelio. Jesucristo jamas restaur6 a nadie

()



avergonzandolo, y ninglin pastor que represente al Buen
Pastor puede justificar tales métodos en Su nombre.

El derecho, y el deber, de la iglesia de ejercer
disciplina ha sido cuestionado en distintos tiempos y
contextos. Algunos argumentan que se trata de una
intromision indebida en la vida privada, apelando a una
nocion individualista de la libertad cristiana. Otros afirman
que la disciplina es incompatible con la gracia, o que
constituye una forma de legalismo que ignora la condicién
pecadora universal del ser humano.

Sin embargo, estas objeciones no resisten un analisis
biblico serio. La Escritura no presenta la disciplina como una
opcidn entre muchas, sino como un mandato explicito. Jesus
mismo establece el procedimiento en Mateo 18:15 al 17, y
el apostol Pablo lo aplica con claridad pastoral y firmeza
espiritual en 1 Corintios 5.

La libertad cristiana nunca fue concebida como
licencia para persistir en el pecado, ni como excusa para
rechazar toda correccion. La verdadera libertad se vive
dentro de la verdad, y la verdad siempre confronta aquello
que destruye al ser humano. Del mismo modo, la gracia no
elimina la disciplina; la redime. La gracia no consiste en
tolerar el pecado, sino en proveer un camino de
arrepentimiento y restauracion. Cuando la iglesia disciplina
biblicamente, no esta negando la gracia, sino administrandola
con responsabilidad espiritual.

44

—
| —



El Sefior Jesus establece un principio fundamental al
hablar de la correccion entre hermanos: todo comienza en lo
privado. “Si tu hermano peca contra ti, ve y repréndelo
estando tu y él solos” (Mateo 18:15). Este mandato revela el
caracter profundamente pastoral del proceso. La disciplina en
el Reino no comienza con anuncios, ni con exposiciones
publicas, ni con medidas drasticas, sino con una conversacion
personal, humilde y redentora. Alli se pone a prueba el
corazon del pastor y del liderazgo: si el objetivo es ganar al
hermano, o simplemente resolver un problema.

El proceso descrito por Jesis es progresivo y
proporcional. Solo si el hermano persiste en su pecado y se
niega a escuchar, se amplia el circulo de intervencion,
primero con testigos, luego con la iglesia, y finalmente, en
casos extremos, con una separacion temporal. Esta
progresion no busca aumentar la presion, sino multiplicar las
oportunidades de arrepentimiento. Cada paso es una
expresion de la paciencia divina, no de la severidad humana.

El apostol Pablo, al tratar un caso grave de pecado en
la iglesia de Corinto, reafirma esta misma logica espiritual.
Advierte que el pecado tolerado se propaga como la levadura
en la masa y afecta a toda la comunidad (1 Corintios 5:6).
La disciplina, entonces, no solo tiene un efecto correctivo
individual, sino también protector y preventivo para el
cuerpo de Cristo. La iglesia es llamada a ser una comunidad
santa, no por mérito propio, sino porque ha sido apartada para
Dios. Cristo entregd su vida por la iglesia “para
santificarla... a fin de presentdrsela a si mismo, una iglesia

()



gloriosa, que no tuviese mancha ni arruga” (Efesios 5:25
al 27).

Es fundamental comprender que la disciplina
eclesiastica se ejerce exclusivamente sobre aquellos que
estan “dentro” de la comunidad de fe. Pablo es categorico al
respecto: “;No juzgdis vosotros a los que estan dentro?” (1
Corintios 5:12). La iglesia no disciplina al mundo, ni un
pastor puede meterse en las decisiones internas de otra
congregacion; cada uno debe discipular a los miembros de su
congregacion. La disciplina presupone pertenencia,
compromiso y responsabilidad espiritual. No puede
disciplinarse a quien no ha decidido someterse
voluntariamente al cuidado pastoral de una iglesia local.

Este principio protege a la iglesia de dos extremos
igualmente dafiinos: por un lado, el autoritarismo que
pretende controlar vidas sin relacion ni pacto; por otro, el
relativismo que renuncia a toda correccion por temor al
conflicto. En el Reino, la autoridad siempre esta ligada al
servicio, y la correccion siempre esta subordinada al amor.

La disciplina, cuando es ejercida correctamente, puede
producir frutos gloriosos. Pablo relata que el hombre
disciplinado en Corinto experimento6 una tristeza piadosa que
lo condujo al arrepentimiento, y exhorta a la iglesia a
perdonarlo y restaurarlo, “para que no sea consumido de
demasiada tristeza” (2 Corintios 2:7). Este pasaje revela
uno de los parametros mas olvidados de la disciplina: saber
cuando terminarla. La disciplina que no da lugar a la

()



restauracion deja de ser biblica, aunque haya comenzado
correctamente.

Como ocurre en la paternidad natural, nadie que ame
verdaderamente se deleita en disciplinar. Sin embargo, la
ausencia de disciplina es una forma de abandono. Un nifio sin
limites es un nifio sin futuro, y una iglesia sin disciplina es
una iglesia vulnerable, expuesta al desorden, al engafio y a la
pérdida de su testimonio. La disciplina no es agradable, pero
es necesaria; no es facil, pero es amorosa; no es deseada, pero
es ordenada por Dios.

En todo este proceso, los pastores estan llamados a
observar los hechos desde la gracia y la verdad, sin sacrificar
una en favor de la otra. La verdad sin gracia hiere; la gracia
sin verdad engana. Jesus vino “lleno de gracia y de verdad”
(Juan 1:14), y ese debe ser también el espiritu de toda
correccion pastoral. Disciplinar conforme al Reino es actuar
como Cristo actuaria, con firmeza santa, compasion profunda
y un compromiso inquebrantable con la restauracién del
hermano y la gloria de Dios.

Uno de los grandes desafios de la disciplina en la
iglesia contempordnea no es la ausencia de normas, sino la
ausencia de discernimiento espiritual. No todo error requiere
el mismo tratamiento, ni toda falta demanda una intervencion
formal. El Reino de Dios no opera por automatismos, sino
por sabiduria espiritual. Por esta razon, un pardmetro esencial
para disciplinar correctamente es aprender a distinguir entre

47

—
| —



debilidad y rebeldia, entre caida y persistencia deliberada,
entre ignorancia y resistencia consciente a la verdad.

La Escritura exhorta a los lideres a restaurar con
espiritu de mansedumbre, considerandose a si mismos, no sea
que también sean tentados (Galatas 6:1). Este mandato
establece un tono claro: la correccion nunca debe ejercerse
desde una supuesta superioridad moral, sino desde una
profunda conciencia de la propia fragilidad humana.

El pecado que amerita disciplina eclesiastica no es
aquel que un creyente confiesa, lamenta y combate, sino
aquel que se practica abiertamente, se justifica, se normaliza
o se defiende, aun después de haber sido confrontado en
amor. La disciplina no estd disefiada para perseguir al
quebrantado, sino para confrontar al endurecido. En este
sentido, la iglesia debe ser un lugar seguro para el
arrepentimiento, pero nunca un refugio para la rebelion. El
verdadero problema no es la caida, sino la negativa a
levantarse.

Aqui se hace indispensable afirmar que la disciplina de
Reino jamés debe confundirse con castigo. Castigar busca
pagar una culpa; disciplinar busca formar un caricter. El
castigo mira hacia el pasado; la disciplina mira hacia el
futuro. El castigo se satisface con el dolor; la disciplina se
consuma con la restauracion. Cuando la iglesia impone
“penas” humillantes, silencios relacionales o exposiciones
publicas innecesarias, deja de actuar como madre espiritual y
comienza a comportarse como un tribunal sin redencion.

()



El apodstol Pablo advierte que aun las medidas mas
severas deben estar acompanadas de un claro proposito
espiritual, “para que el espiritu sea salvo en el dia del
Serior” (1 Corintios 5:5). Aun la separacion extrema tiene
como meta final la salvacion y la restauracion, no la
exclusion definitiva.

Otro parametro fundamental es comprender que la
disciplina no se ejerce en abstracto, sino dentro de una
relacion pastoral real. Ningun lider tiene autoridad espiritual
legitima sobre personas a las que no pastorea, no conoce y no
cuida. La autoridad espiritual no emana del cargo, sino del
vinculo.

Cuando la correccion se ejerce sin relacion, se percibe
como control; cuando se ejerce dentro del cuidado pastoral,
se recibe como amor. Jesus podia confrontar con dureza
porque habia amado con profundidad. Los pastores estan
llamados a imitar ese modelo: primero pastorear, luego
corregir; primero acompafar, luego confrontar.

En este punto es importante abordar la disciplina de
quienes ejercen liderazgo. La Escritura es clara al establecer
que los lideres no estan exentos de correccion; por el
contrario, su responsabilidad es mayor. Pablo instruye a
Timoteo que a los ancianos que persisten en pecado se los
reprenda en presencia de todos, para que los demas teman (1
Timoteo 5:20). Este texto ha sido muchas veces mal
utilizado para justificar exposiciones apresuradas o
vengativas, cuando en realidad se refiere a un proceso previo

(»)



de investigacion, testimonio y persistencia en el pecado. El
contexto deja claro que no se trata de errores ocasionales ni
de acusaciones livianas, sino de una conducta sostenida que
compromete el testimonio del liderazgo y dafa al cuerpo de
Cristo y en tal caso es logico y sabio actuar con firmeza.

La disciplina publica de un lider no busca humillarlo,
sino proteger a la iglesia y preservar la reverencia espiritual.
Cuando un lider cae y no es tratado con verdad, toda la
congregacion aprende que el pecado no tiene consecuencias.
Pero cuando un lider es disciplinado con justicia y gracia, la
iglesia aprende temor de Dios, no temor a los hombres. Este
equilibrio es delicado y requiere madurez espiritual, oracion
y consejo sabio. Ningun pastor deberia disciplinar a un lider
en soledad o impulsivamente; la pluralidad de liderazgo y la
cobertura espiritual son elementos indispensables para evitar
abusos y decisiones carnales.

Otro aspecto esencial es la temporalidad de la
disciplina. La correccion no puede convertirse en un estado
permanente ni en una identidad impuesta al hermano. Nadie
es “el disciplinado”; alguien estd atravesando un proceso
disciplinario. Cuando la iglesia fija la identidad de una
persona en su pecado, traiciona el Evangelio. La disciplina
debe tener criterios claros de inicio, acompafiamiento y
restauracion. Cuando hay arrepentimiento genuino, fruto
visible y disposicion al cambio, prolongar la disciplina deja
de ser obediencia y se convierte en dureza del corazon.

50

—
| —



En este sentido, la restauracion no es un acto
simbodlico, sino un proceso pastoral serio. Restaurar no
significa volver automaticamente a las mismas funciones,
sino acompafiar al hermano en un camino de sanidad,
madurez y reconstruccion de la confianza. La gracia restaura
la comunion; la sabiduria pastoral discierne los tiempos y las
responsabilidades. Este equilibrio protege tanto al restaurado
como a la iglesia.

El testimonio de la iglesia ante el mundo también esta
profundamente ligado a la manera en que disciplina. Una
iglesia que tolera el pecado pierde autoridad moral; una
iglesia que humilla a los pecadores pierde credibilidad
espiritual. Considerando que David vivid un pacto
absolutamente diferente, podemos encontrar que fue
confrontado por su pecado no solo por el dano personal
causado, sino porque habia dado ocasion a que el nombre de
Dios fuera blasfemado entre los enemigos (2 Samuel 12:14).
La disciplina, cuando es ejercida correctamente, honra el
nombre de Cristo, demuestra que la iglesia no vive segtn los
estandares del mundo y proclama que la santidad sigue
siendo un valor central del Reino.

Finalmente, todo proceso disciplinario debe ser
sostenido por la oracion, la intercesion y el acompanamiento
pastoral continuo. Disciplinar y luego abandonar es una
forma de negligencia espiritual. El hermano disciplinado
debe saber que no esté siendo desechado, sino cuidado de una
manera distinta. El Buen Pastor no deja de amar a la oveja
herida; la cuida con mayor atencion. La disciplina, cuando es

()



conforme al Reino, no aleja a la iglesia del corazén del
Evangelio, sino que la acerca mas a ¢él.

La iglesia que disciplina con gracia y verdad se
convierte en un espacio de sanidad, no de temor; de
transformacion, no de control; de santidad viva, no de
religiosidad muerta. Alli, la correccidon no es una amenaza,
sino una expresion del amor de Dios que no renuncia a sus
hijos ni a su proposito eterno para ellos.

Toda disciplina que no tenga como referencia ultima
al Buen Pastor corre el riesgo de perder su rumbo. Jesus no
solo ensefié sobre la disciplina; El la encarné en su manera
de tratar a las personas. En los Evangelios no encontramos a
un Mesias indiferente frente al pecado, pero tampoco a un
Maestro que se complazca en exponer la miseria humana.

Su trato con la mujer sorprendida en adulterio revela
este equilibrio perfecto: no justifica el pecado, pero tampoco
condena a la persona. “Ni yo te condeno; vete y no peques
mads” (Juan 8:11). En esta breve declaracidén se encuentran
los dos pilares de toda disciplina de Reino: gracia que
restaura y verdad que transforma. Separar uno del otro es
traicionar el corazén de Cristo.

El Buen Pastor disciplina porque conoce a sus ovejas
y da su vida por ellas. Su autoridad no es coercitiva, sino
sacrificial. Por eso, todo pastor que disciplina debe
preguntarse primero si estd dispuesto a cargar con el peso del

52

'

—



proceso, a acompafiar el dolor, a interceder en secreto y a
esperar con paciencia el fruto del arrepentimiento.

Disciplinar no es delegar un problema; es asumir una
responsabilidad espiritual delante de Dios. El profeta
Ezequiel advierte que el atalaya es responsable no solo de
advertir, sino también de hacerlo fielmente (Ezequiel 33:7 al
9). El silencio frente al pecado no es misericordia; es
negligencia. Pero la correccidon sin amor no es fidelidad; es
dureza.

Un parametro ineludible para la disciplina es el
discernimiento espiritual. No todo puede resolverse mediante
normas escritas o protocolos fijos. Cada caso es una historia,
una conciencia, un proceso distinto. La sabiduria que
proviene de lo alto es “primeramente pura, después
pacifica, amable, benigna, llena de misericordia y de
buenos frutos” (Santiago 3:17). Esta sabiduria no
improvisa, pero tampoco mecaniza. Escucha al Espiritu
Santo, examina los frutos, considera los antecedentes y
discierne los tiempos. El liderazgo que disciplina sin
discernimiento puede ser biblico en la forma, pero carnal en
el espiritu.

En este punto es fundamental recordar que los pastores
no son duefios de la iglesia, sino mayordomos del rebafio. La
disciplina no es un derecho personal del lider, sino una
responsabilidad delegada por Cristo. El apdstol Pedro
exhorta a los ancianos a pastorear “no como teniendo
sefiorio sobre los que estian a vuestro cuidado, sino siendo

()



ejemplos del rebario” (1 Pedro 5:3). Toda disciplina que
nace del enojo, de la frustracion o del deseo de control esta
contaminada en su origen, aunque cite versiculos biblicos. La
autoridad espiritual legitima siempre se expresa con
humildad, temblor y dependencia de Dios.

El equilibrio entre firmeza y compasion no se aprende
en los libros, sino en la intimidad con el Sefior. Solo quien ha
sido quebrantado por la gracia puede corregir sin destruir.
Solo quien ha sido disciplinado por Dios puede disciplinar
sin orgullo. Hebreos afirma que la disciplina “al presente no
parece ser causa de gozo, sino de tristeza; pero después da
fruto apacible de justicia” (Hebreos 12:11). Este fruto no es
inmediato, ni siempre visible, pero es real. El pastor que
disciplina conforme al Reino confia mas en la obra del
Espiritu Santo que en la eficacia de sus propias medidas.

La disciplina también confronta a la iglesia en su
conjunto. Una comunidad que delega toda correccion en el
liderazgo y se desentiende del cuidado mutuo no ha
comprendido el llamado del Evangelio. Pablo exhorta a los
creyentes a exhortarse unos a otros cada dia, para que
ninguno se endurezca por el engafio del pecado (Hebreos
3:13). La disciplina comienza mucho antes de cualquier
proceso formal, en la vida comunitaria, en la exhortacion
fraterna, en el amor que se atreve a decir la verdad. Cuando
la iglesia vive en relaciones auténticas, muchos procesos
disciplinarios nunca llegan a etapas extremas.

54

—
| —



Al mismo tiempo, es necesario advertir que la
disciplina mal ejercida puede producir heridas profundas,
distorsionar la imagen de Dios y empujar a muchos al
alejamiento definitivo de la fe. Por eso, cada acto
disciplinario debe ser acompafiado por temor de Dios y por
una conciencia clara de que se estd tratando con almas por las
cuales Cristo murid. Jests advirtid que seria mejor atarse una
piedra al cuello que hacer tropezar a uno de sus pequenios
(Mateo 18:6). Esta advertencia no busca paralizar al
liderazgo, sino purificar sus motivaciones.

La meta final de toda disciplina es la restauracion plena
a la comunién con Dios y con el cuerpo de Cristo. Cuando un
hermano es restaurado, la iglesia no celebra su caida pasada,
sino la obra redentora de la gracia. El perdon debe ser real,
visible y practico. Retener el perdon después del
arrepentimiento es tan antibiblico como tolerar el pecado sin
confrontarlo. La iglesia esta llamada a reflejar el corazon del
Padre que corre al encuentro del hijo prodigo, no para
interrogarlo, sino para abrazarlo y restituirlo a su lugar de
hijo (Lucas 15:20 al 24).

En definitiva, disciplinar conforme al Reino es un acto
de obediencia, de amor y de esperanza. Es creer que la gracia
puede mas que el pecado, que la verdad puede mas que el
engafio y que el Espiritu Santo sigue transformando vidas. La
iglesia que disciplina con estos parametros no se convierte en
un espacio de miedo, sino en un hogar espiritual donde la
santidad y la misericordia caminan juntas.

55

—
| —



Que todo pastor que lea estas lineas recuerde que un
dia dara cuenta al Principe de los pastores. Y que al hacerlo,
pueda decir que corrigié con lagrimas, restaurd con paciencia
y pastoreo reflejando, en cada decision dificil, el corazon del
Buen Pastor que no quebro la cafia cascada ni apagd el pabilo
que humea, sino que condujo a sus ovejas por sendas de
justicia por amor de su nombre.

“Hermanos, si alguno fuere sorprendido en alguna falta,
vosotros que sois espirituales, restauradle con espiritu de
mansedumbre, considerdndote a ti mismo, no sea que tu
también seas tentado.”
Galatas 6:1

hle)
)o|[{0
)O

—

56

'




Capitulo cuatro

PARAMETROS DE REINO
PARA LA ACTIVACION

“A cada uno le es dada la manifestacion del Espiritu para
provecho.”
1 Corintios 12:7

Uno de los grandes desafios de la Iglesia en este
tiempo no es la falta de dones, sino la falta de activacion. El
Reino de Dios no sufre escasez de recursos espirituales;
sufre, muchas veces, de estructuras, mentalidades y
liderazgos que no saben, o no desean, liberar el potencial que
Dios ya ha depositado en Su pueblo. Desde la perspectiva del
Reino, una iglesia sana no se mide por cudn central es su
pastor, sino por cuan activado esta su cuerpo. Donde el Reino
gobierna, la vida fluye; donde la vida fluye, los dones se
manifiestan; y donde los dones se manifiestan, Cristo es
glorificado en la diversidad de Su cuerpo.

Cuando Pablo se refiere a que cada uno le es dada la
manifestacion del Espiritu para provecho, no dice “a unos
pocos”, ni “a los mas visibles”, ni “a los mas carismaticos”,

()



sino a cada uno. Esta afirmacion apostolica destruye de raiz
toda teologia implicita que promueva la existencia de
cristianos pasivos, espectadores perpetuos o creyentes
reducidos a una dependencia infantil del liderazgo. El diseio
de Dios para Su Iglesia nunca fue una pirdmide donde unos
pocos ministran y el resto observa, sino un cuerpo vivo donde
cada miembro, unido a Cristo la Cabeza, aporta segliin la
gracia que ha recibido.

Sin embargo, a lo largo del tiempo, se han instalado
modelos pastorales que, lejos de activar, inhiben. No siempre
por malicia consciente, sino muchas veces por inseguridad,
ego no tratado o una comprension deficiente de la autoridad
espiritual. Hay pastores que, en su afan por preservar un lugar
de centralidad, terminan convirtiéndose, sin decirlo, en el
cuello del cuerpo, cuando biblicamente solo Cristo ocupa ese
lugar.

Cuando el liderazgo se apropia de lo que pertenece al
cuerpo, la Iglesia deja de crecer en madurez y se acostumbra
a la dependencia. Pablo advierte contra esta distorsion
cuando ensefia que el proposito de los ministerios es
“perfeccionar a los santos para la obra del ministerio, para
la edificacion del cuerpo de Cristo” (Efesios 4:12). El
ministro no reemplaza al cuerpo: lo equipa.

La autoridad pastoral, correctamente entendida, no se
debilita cuando otros se levantan; se confirma. El pastor que
activa a su gente no pierde protagonismo, gana legitimidad
espiritual. La humildad biblica no es ausencia de autoridad,

()



sino una forma elevada de ejercerla. Jeslis mismo, siendo
Sefior, activo a otros. No concentr6 el poder; lo imparti6. No
monopolizod la manifestacion del Reino; la delego. “Como
me envio el Padre, asi también yo os envio” (Juan 20:21).
El envio no es simbolico; es funcional. Es transferencia de
responsabilidad, autoridad y mision.

El problema aparece cuando se confunde uncion con
exclusividad. Dios nunca planifico una Iglesia sostenida por
“super ungidos” mientras el resto admira desde lejos. Esa
logica pertenece mas al espiritu del espectaculo que al
espiritu del Reino. EI Nuevo Testamento no celebra estrellas
de plataforma, sino siervos fieles. No exalta ministerios
inflados, sino cuerpos edificados.

La riqueza de la Iglesia no estd en la repeticion
constante de una sola voz, sino en la armonia de muchas
voces sometidas a una misma Cabeza. Pablo lo expresa con
una claridad pedagdgica cuando dice que el cuerpo no es un
solo miembro, sino muchos, y que ninguno puede decir al
otro: “no te necesito” (1 Corintios 12:14 al 21).

Ahora bien, activar no significa desordenar. El Reino
no se expresa en el caos, sino en una diversidad gobernada.
No todos deben ocupar la plataforma, pero todos deben
ocupar su lugar en el propdsito. La activacion genuina no
empuja a todos al micréfono, sino a cada uno a su llamado.
El error opuesto al control pastoral no es la activacion, sino
el activismo sin discernimiento. Por eso, la tarea pastoral no

—

59

'




consiste en abrir espacios indiscriminados, sino en discernir,
acompafar, formar y enviar.

La plataforma en el salon de reunion, es solo una
expresion limitada de la vida del Reino; el verdadero campo
de manifestacion es la vida diaria, la familia, el trabajo, la
sociedad. La Iglesia del primer siglo no transformo el mundo
desde edificios, sino desde casas, caminos, mercados y
plazas. Alli se manifesto6 el Cristo vivo a través de creyentes
activados.

Cuando hablamos de activacion, hablamos de llevar a
los creyentes hacia la madurez espiritual. Y la madurez no se
mide por cuanto saben, sino por cuanto fluyen en obediencia
al Espiritu. Descubrir, desarrollar y liberar los dones
espirituales es parte esencial del discipulado. No es un
programa opcional, es una responsabilidad pastoral.

Pablo exhorta a Timoteo a avivar el don que hay en €l
(2 Timoteo 1:6), dando a entender que los dones pueden
estar presentes, pero inactivos. La activacion no crea dones;
los despierta. Y esto ocurre mediante un proceso espiritual
que involucra fe, oracion, Palabra, servicio y dependencia del
Espiritu Santo.

Buscar a Dios y Su Palabra es siempre el punto de
partida. Nadie descubre su lugar en el cuerpo sin permanecer
unido a la Cabeza. La comunién con Cristo es la fuente de
toda manifestacion auténtica. “El que permanece en mi, y yo
en él, éste lleva mucho fruto” (Juan 15:5). La activacion sin

(@)



permanencia produce ruido; la activacion desde la intimidad
produce fruto. A partir de esa comunion, el creyente
comienza a reconocer las areas donde la gracia fluye, donde
el servicio no se vive como carga, sino como expresion de
vida. Dios suele hablar a través de las pasiones santificadas,
de las capacidades redimidas, de los deseos alineados con Su
proposito.

Sin embargo, los dones no se descubren en la teoria,
sino en el servicio. Nadie sabe realmente para qué fue
equipado hasta que se dispone a servir. Por eso, una iglesia
que desea vivir bajo parametros de Reino debe crear espacios
donde sea posible intentar, equivocarse, aprender y crecer.

La rotacion en areas de servicio, los grupos pequeiios,
el acompafiamiento cercano y el feedback pastoral son
herramientas espirituales, no meramente organizativas. En
estos entornos, el Espiritu Santo confirma, corrige y
direcciona. Donde hay temor al error, no hay activacion;
donde hay gracia para aprender, hay crecimiento.

(El feedback, o retroalimentacion, es el proceso de
compartir informacion sobre el desempefio, comportamiento
o resultados de alguien, con el objetivo de mejorar, corregir
errores o reforzar puntos fuertes, siendo una herramienta
crucial para el aprendizaje y el desarrollo personal y
profesional.)

Todo este proceso debe estar profundamente marcado
por un enfoque en la misiéon y no en el ego. Los dones no

(o)



existen para la autopromocion, sino para la edificacion. No
apuntan al engrandecimiento personal, sino a la glorificacién
de Cristo. Cuando una iglesia pierde este enfoque, los dones
se convierten en instrumentos de competencia 'y
comparacion. Pero cuando el Reino gobierna, los dones se
convierten en herramientas de servicio. Jesus fue claro: “El
que quiera hacerse grande entre vosotros serd vuestro
servidor” (Marcos 10:43). Esta es la logica invertida del
Reino, que todo pastor debe encarnar y ensefiar.

La activacion verdadera culmina en el reconocimiento
y empoderamiento. Cuando un don es identificado y
afirmado, la Iglesia debe delegar autoridad con
responsabilidad. El reconocimiento publico no exalta al
individuo; afirma el obrar de Dios. Y la autonomia
responsable no rompe la unidad; la fortalece. Un liderazgo
seguro no teme soltar, porque sabe que el mismo Espiritu que
llamo, sostiene. El pastor que activa no pierde control; gana
un cuerpo vivo, funcional y comprometido con la
manifestacion del Reino.

Como mencioné anteriormente, la activacion del
pueblo de Dios no es un acto espontaneo ni un evento
ocasional, sino un proceso pastoral consciente, sostenido y
profundamente relacional. Requiere lideres que no solo sepan
ensefar, sino también ver, discernir y acompanar. Alli donde
el liderazgo se limita a administrar cultos, la activacion se
estanca; pero donde el liderazgo camina con la gente, el
potencial comienza a emerger. El Reino no se transmite

—

62

'



unicamente desde la plataforma, sino desde la cercania, desde
la vida compartida, desde el ejemplo cotidiano.

En este sentido, el mentoreo no es una estrategia
moderna, sino un principio biblico antiguo. Jesis no formoé
discipulos desde la distancia, sino caminando con ellos.
Pablo no soltd ministerios sin antes invertir su vida en ellos.
Y Bernabé aparece en el relato apostodlico como una figura
clave para comprender la activacion con sabiduria espiritual.

Fue Bernabé quien vio en Saulo un potencial que otros
temian, y fue ¢l quien lo tom6 de la mano y lo presentd a los
apostoles. Mas tarde, cuando muchos desconfiaban de
Marcos, Bernabé volvid a apostar por el proceso, aun a costa
de una diferencia con Pablo. Ese espiritu pastoral que sabe
acompafiar procesos incompletos es indispensable para una
iglesia que desea activar y no descartar.

El mentoreo espiritual implica identificar dones
incipientes, aun cuando todavia no estdn pulidos. Implica
soportar errores sin destruir vocaciones. Implica corregir sin
humillar y afirmar sin inflar. En una iglesia gobernada por el
Reino, fallar no es un delito, sino parte del aprendizaje. El
problema no es equivocarse, sino no crecer. Cuando el
liderazgo crea una cultura donde el error es castigado con
exclusion, la gente aprende a esconder, no a madurar. Pero
cuando se crea un ambiente donde la gracia disciplina y la
verdad restaura, los dones florecen con mayor pureza.

63

—
| —



El apostol Pablo expresa esta 16gica cuando exhorta a
los galatas a restaurar con espiritu de mansedumbre al que ha
caido, considerandose a si mismo, no desde una posicion de
superioridad, sino de conciencia espiritual (Galatas 6:1).
Esta actitud pastoral es clave para la activacion. Nadie
desarrolla plenamente su llamado en un entorno de temor. El
temor paraliza; la gracia activa. Por eso, el liderazgo que
desea ver una iglesia viva debe abandonar la necesidad de
control absoluto y abrazar la responsabilidad del
acompafnamiento espiritual.

Ahora bien, este proceso de activacion exige un
cambio profundo de mentalidad: pasar de una vision de redil
a una vision de Reino. El redil es un espacio de cuidado; el
Reino es un ambito de gobierno. El redil protege, pero si se
absolutiza, infantiliza. El Reino envia, delega, confia.
Muchos modelos eclesiales han confundido proteccién con
encierro, cuidado con control, pastoreo con posesion. Pero la
meta del buen pastor no es retener a las ovejas
indefinidamente, sino prepararlas para caminar bajo la guia
del Espiritu y vivir como embajadores del Reino en el
mundo.

Jestis no or6 para que Sus discipulos fueran quitados
del mundo, sino para que fueran guardados del mal mientras
eran enviados a ¢l (Juan 17:15 al 18). Esto revela una verdad
esencial: la Iglesia no existe para si misma, sino como
instrumento del Reino en la historia. Por lo tanto, la
activacion no puede limitarse a funciones internas, sino que
debe proyectarse hacia la vida diaria.

(o)



El creyente activado no es solo el que sirve dentro del
templo, sino el que manifiesta a Cristo en su familia, en su
trabajo, en su entorno social, en su responsabilidad
ciudadana. Alli también operan los dones. Alli también se
expresa la gracia. Alli también el Reino avanza.

El apéstol Pedro habla de los creyentes como piedras
vivas que estan siendo edificadas como casa espiritual, pero
inmediatamente los presenta como real sacerdocio, nacion
santa y pueblo adquirido para anunciar las virtudes de Aquel
que los llam¢ de las tinieblas a Su luz admirable (1 Pedro 2:5
al 9). La edificacion interna y la misidn externa no se oponen;
se complementan. Una iglesia que solo mira hacia adentro se
marchita; una iglesia que solo mira hacia afuera sin
formacion se debilita. El equilibrio del Reino mantiene
ambas dimensiones activas.

Por esta razén, los proyectos comunitarios no son
actividades secundarias, sino plataformas legitimas de
activacion espiritual. Cuando un creyente ejerce el don de
administracion organizando ayuda social, cuando otro
manifiesta misericordia sirviendo a los necesitados, cuando
alguien con capacidad de ensefianza discipula en contextos
informales, el Reino se hace visible mas alla de las paredes
del templo. Pablo ensefia que hay diversidad de dones,
diversidad de ministerios y diversidad de operaciones, pero
el mismo Dios es el que hace todas las cosas en todos (1
Corintios 12:4 al 6). Limitar la expresion de esos dones a un
formato liturgico empobrece el disefio divino.

65

—
| —



La capacitacion continua también juega un papel
fundamental en este proceso. El crecimiento espiritual no
anula la necesidad de formacion; la profundiza. Un liderazgo
sano entiende que equipar no es solo impartir doctrina, sino
también brindar herramientas précticas, tanto espirituales
como técnicas, que permitan a los creyentes servir con
excelencia. La excelencia no es carnal cuando nace de la
honra a Dios. Al contrario, es una expresion de mayordomia.
Jesis mismo ensend a calcular el costo antes de edificar,
recordando que el Reino no se construye con improvisacion,
sino con responsabilidad.

Sin embargo, toda capacitacion debe estar anclada en
una motivacion correcta. El conocimiento sin humildad infla;
el conocimiento sometido al Espiritu edifica. Por eso, la
activacidon genuina siempre va acompafniada de un llamado
constante a examinar el corazon. No se buscan posiciones por
ambicion personal, sino funciones por obediencia al llamado
de Dios. No se persigue visibilidad, sino fidelidad. El Reino
no se hereda por auto-postulacion, sino por rendicion.

“Humillaos, pues, bajo la poderosa mano de Dios, para
que El os exalte cuando fuere tiempo.”
1 Pedro 5:6

Cuando la iglesia aprende a vivir bajo estos
parametros, comienza a emerger una comunidad madura,
donde el protagonismo individual pierde sentido frente a la
manifestacion colectiva de Cristo. El liderazgo deja de ser un
cuello de botella y se convierte en un catalizador. Los

(o)



creyentes dejan de ser consumidores espirituales y se
transforman en ministros del Reino. Y el pastor, lejos de
sentirse desplazado, experimenta el gozo profundo de ver a
sus hijos espirituales caminar en la plenitud del proposito de
Dios.

La activacion auténtica del pueblo de Dios alcanza su
plenitud cuando la Iglesia no solo identifica y desarrolla los
dones, sino cuando se atreve a confiar en lo que el Espiritu
Santo ha producido en medio de ella. Confiar es un acto
espiritual. Delegar no es perder control, sino reconocer que
la obra pertenece a Dios y no a los hombres. Alli donde el
liderazgo se aferra, el Reino se detiene; alli donde el
liderazgo suelta con discernimiento, el Reino se expande. El
mismo Espiritu que llama es el que sostiene, y el mismo
Sefnor que edifica Su Iglesia es el que guarda Su obra.

La Escritura muestra que el reconocimiento publico
del llamado no es una concesion humana, sino una
afirmacion espiritual. En el libro de los Hechos, la iglesia de
Antioquia, ministrando al Sefior y ayunando, escucho la voz
del Espiritu que dijo: “Apartadme a Bernabé y a Saulo para
la obra a que los he llamado” (Hechos 13:2). La iglesia no
cred el llamado; lo reconocid. Tampoco retuvo a quienes
Dios estaba enviando; los soltd. Esta escena revela un
principio esencial del Reino: una iglesia madura no teme
perder gente, porque sabe que el crecimiento del Reino no se
mide por retencion, sino por envio.

67

—
| —



El reconocimiento del don y del llamado fortalece la
identidad espiritual del creyente. Cuando la Iglesia afirma lo
que Dios ha depositado en una persona, no la engrandece a
ella, sino que honra al Dador. Negar ese reconocimiento, por
temor o inseguridad, es apagar el fuego que Dios encendid.
Pablo advierte con claridad: “No apaguéis al Espiritu” (1
Tesalonicenses 5:19). Apagar al Espiritu no siempre ocurre
por falsa doctrina; muchas veces ocurre por estructuras
rigidas, por liderazgos celosos o por culturas eclesiales que
prefieren lo predecible antes que lo vivo.

No obstante, el empoderamiento en el Reino siempre
va acompanado de responsabilidad y sujeciéon espiritual. La
autoridad delegada no es independencia absoluta, sino
libertad bajo gobierno. ElI Nuevo Testamento jamas
promueve ministerios autbnomos desconectados del cuerpo.

Por el contrario, enfatiza la interdependencia. Aun
Pablo, con su llamado apostodlico, reconocia su vinculo con
la Iglesia y con otros lideres. La activacion madura no
produce individualistas espirituales, sino siervos conscientes
de su lugar en el cuerpo. “Someteos unos a otros en el temor
de Dios” (Efesios 5:21) sigue siendo un principio rector del
Reino.

Este equilibrio entre libertad y sujecion es uno de los
mayores aprendizajes pastorales. Activar sin acompafar
produce desvios; acompafiar sin activar produce
estancamiento. El liderazgo del Reino aprende a caminar en
esa tension santa, discerniendo tiempos, procesos 'y

(o)



capacidades. No todos avanzan al mismo ritmo, ni todos
reciben la misma responsabilidad al mismo tiempo. Jesus
mismo hablo6 de la fidelidad en lo poco como antesala de lo
mucho (Lucas 16:10). La activacion no es una carrera por
visibilidad, sino un proceso de maduracidn progresiva.

A medida que la Iglesia aprende a vivir bajo estos
parametros, comienza a manifestarse una transformacion
profunda en la cultura congregacional. La gente deja de
preguntarse qué puede recibir y comienza a preguntarse qué
puede aportar.

La fe deja de ser pasiva y se vuelve operativa. Los
dones dejan de ser conceptos teologicos y se convierten en
expresiones vivas del amor de Dios. La Iglesia deja de ser un
lugar al que se asiste y se convierte en un cuerpo que se
mueve. Y cuando esto ocurre, el Reino se hace tangible.

Este proceso exige que los pastores revisen
honestamente sus motivaciones. /Estamos formando
discipulos o admiradores? ¢Estamos levantando hijos
espirituales o creando dependencia? ;Celebramos mas
cuando la gente nos necesita o cuando ya no nos necesita
porque ha crecido?

Juan el Bautista expreso una de las declaraciones mas
puras del liderazgo del Reino cuando dijo: “Es necesario que
El crezca, pero que yo mengiie” (Juan 3:30). Esta no es una
frase poética; es un principio pastoral. El liderazgo que no

—

69

'




esta dispuesto a menguar jamas podra ver a Cristo crecer
plenamente en Su pueblo.

Una iglesia activada no produce competencia interna,
sino complementariedad. No produce protagonismo humano,
sino manifestacion de Cristo. No genera confusion, sino
orden espiritual. Pablo ensefia que Dios no es Dios de
confusién, sino de paz, y que todo debe hacerse
decentemente y con orden (1 Corintios 14:33, 40). El orden
del Reino no sofoca la vida; la canaliza. No apaga los dones;
los dirige. No silencia al cuerpo; lo armoniza.

Finalmente, es necesario afirmar con claridad
magisterial que la activacion no es un lujo ministerial, sino
una responsabilidad pastoral ineludible. Preparar al pueblo
para la manifestacion del Reino es parte del llamado.

Negar espacios, frenar procesos o concentrar la obra
en una sola persona no solo empobrece a la Iglesia, sino que
contradice el disefio eterno de Dios. Cristo murid para formar
un cuerpo, no un publico. Derramd Su Espiritu sobre toda
carne, no sobre una ¢€lite. Y regresara por una Iglesia madura,
activa y llena de Su vida.

Por lo tanto, una Iglesia que vive bajo parametros de
Reino es una Iglesia que activa, que envia, que confia y que
gobierna espiritualmente desde la humildad. Es una Iglesia
donde el pastor no ocupa el centro, sino que sefala al Centro.
Donde los dones no compiten, sino que cooperan. Donde la
diversidad no divide, sino que enriquece. Y donde cada

(™)



creyente, consciente de su llamado, vive para la gloria de
Dios y la expansion de Su Reino en la tierra.

“Pues, asi como cada uno de nosotros tiene un solo
cuerpo con muchos miembros, y no todos estos miembros
desemperian la misma funcion, también nosotros, siendo

muchos, formamos un solo cuerpo en Cristo, y cada

miembro esta unido a todos los demdas.”
Romanos 12:4y 5




Capitulo cinco

PARAMETROS DE REINO
PARA EL MOVER PROFETICO

“No menospreciéis las profecias. Examinadlo todo,
retened lo bueno. Absteneos de toda forma de mal.”
1 Tesalonicenses 5:20-22

La Iglesia del Sefior Jesucristo no fue disefiada para
caminar a ciegas ni para avanzar guiada por impulsos
humanos. Desde su concepcion eterna, Dios establecido que
Su pueblo viviria bajo Su gobierno, escuchando Su voz y
obedeciendo Su direccion. Por esta razon, el mover profético
no es un accesorio opcional dentro de la vida de la Iglesia,
sino una dimension inherente a su naturaleza espiritual.

Alli donde el Reino de Dios se manifiesta, la voz del
Rey debe ser escuchada, discernida y obedecida con
reverencia. Negar lo profético es negar una de las formas
mediante las cuales Dios gobierna a Su pueblo; pero
permitirlo sin parametros es abrir la puerta al desorden, al
engaio y a profundas heridas espirituales. Es por esto que el

72

—
| —



mover profético es una de las cosas que los pastores no deben
rechazar, pero deben cuidar celosamente.

La Escritura declara que la Iglesia esta edificada
“sobre el fundamento de los apostoles y profetas, siendo la
principal piedra del angulo Jesucristo mismo” (Efesios
2:20). Esta afirmacién no es simbolica ni decorativa; es
estructural. El fundamento profético no se refiere inicamente
a la capacidad de predecir acontecimientos futuros, sino a la
funcion de oir a Dios, transmitir Su corazén y alinear al
pueblo con Su voluntad. En este sentido, una Iglesia de Reino
no puede prescindir de la dimension profética sin debilitar su
capacidad de discernimiento espiritual. EI Reino no es solo
doctrina correcta, es también direccion viva.

Desde el Antiguo Testamento hasta la Iglesia
primitiva, Dios se reveld como un Dios que habla. “Porque
no hara nada Jehova el Seiior, sin que revele su secreto a
sus siervos los profetas” (Amos 3:7). Esta verdad establece
un principio de gobierno: Dios no actiia de manera arbitraria,
sino que comunica Su voluntad a aquellos que estan
dispuestos a oirle. Sin embargo, la misma Escritura muestra
que no toda voz espiritual proviene de Dios, ni toda palabra
pronunciada en Su nombre tiene Su respaldo. Por eso, el
mover profético verdadero siempre estuvo acompainiado de
temor, responsabilidad y discernimiento.

El problema contempordneo no es la existencia de lo
profético, sino su banalizacion. En muchos contextos
eclesiales, la profecia ha sido reducida a un acto emocional,

()



a una expresion impulsiva o, peor aun, a una herramienta de
manipulacion espiritual.

Se profetiza sin haber oido, se actia sin haber recibido
instruccidn, se dramatiza sin haber sido enviados. Este desliz
no nace del Espiritu, sino del alma humana que desea
protagonismo, validacion o resultados rapidos. La Escritura
es clara al advertir contra los que hablan por su propio
corazon: “No envié yo aquellos profetas, pero ellos corrian;
yo no les hablé, mas ellos profetizaban” (Jeremias 23:21).

Una Iglesia con pardmetros de Reino entiende que el
gobierno de Dios no se manifiesta en el ruido, sino en la
obediencia. Ser guiados por el Espiritu Santo no significa
actuar sin filtro, sino caminar bajo Su direccion con madurez.
Romanos 8:14 afirma que “todos los que son guiados por el
Espiritu de Dios, éstos son hijos de Dios”, pero esta guia
nunca contradice la Palabra escrita ni el caracter de Cristo. El
Espiritu Santo no improvisa, no exagera, no confunde y no
compite por atencion. Su voz es clara, santa y coherente con
la revelacion ya dada.

Es necesario afirmar con claridad que el mover
profético no es patrimonio exclusivo de una élite espiritual.
Dios ha establecido diferentes niveles y expresiones dentro
del cuerpo de Cristo. Hay quienes han sido llamados y
formados para ejercer el oficio de profeta, con una
responsabilidad gubernamental y una sujecioén profunda a la
autoridad espiritual.

74

—
| —



Hay otros que portan un llamado profético que debe
manifestarse dentro de la vida local, edificando a la
congregacion bajo cobertura y orden. También estan aquellos
que poseen el don de profecia, quienes pueden ser usados por
Dios en momentos especificos para exhortar, consolar y
edificar, conforme a lo que ensefia 1 Corintios 14:3. Y,
finalmente, esta la realidad de que todo creyente lleno del
Espiritu Santo puede ser instrumento de una palabra o
direccion puntual, cuando Dios asi lo determina.

Esta diversidad no es confusion; es diseno. El
problema surge cuando estas dimensiones se mezclan sin
discernimiento o cuando se pretende ocupar un lugar que
Dios no ha asignado. El Reino funciona por delegacion
divina, no por autoproclamacion. En una Iglesia sana, lo
profético no compite con el liderazgo, sino que se somete al
gobierno espiritual, entendiendo que “los espiritus de los
profetas estan sujetos a los profetas” (1 Corintios 14:32).
La verdadera uncion nunca genera independencia, sino
responsabilidad.

Cuando se pierde este equilibrio, comienzan los
excesos. Actos proféticos realizados sin direccion divina,
practicas simbolicas copiadas sin revelacion, elementos
utilizados sin mandato del Espiritu. Se derrama aceite, se
arroja sal, se clavan objetos, se dramatizan acciones que
aparentan profundidad espiritual, pero que carecen de
respaldo celestial. El resultado suele ser frustracion, desgaste
espiritual y una peligrosa confusion doctrinal. No porque
Dios no pueda ordenar actos simbolicos, sino porque el

()



hombre ha decidido reemplazar la voz de Dios con su
creatividad religiosa.

El Nuevo Pacto nos recuerda que ya no vivimos por
sombras, sino por la sustancia que es Cristo. El es la
revelacion plena del Padre, y en El habita corporalmente toda
la plenitud de la Deidad. Sin embargo, esto no limita la
soberania de Dios para usar medios si asi lo desea.

Jesus utilizé barro para sanar a un ciego, y el profeta
Agabo utilizd un cinto para comunicar una advertencia
profética (Juan 9:6; Hechos 21:10 y 11). Estos ejemplos no
nos autorizan a imitar mecanicamente las acciones, sino a
comprender el principio: cuando Dios ordena algo, aunque
parezca extrafio, hay obediencia; cuando Dios no habla, el
silencio es sabiduria.

La esencia del Reino no esta en los elementos, sino en
la obediencia. El peligro no es hacer algo “raro”, sino hacer
algo sin haber sido enviado. Alli donde el mover profético se
desconecta del temor de Dios, se convierte en una caricatura
espiritual que dana la fe del pueblo y desacredita la obra del
Espiritu Santo. Por eso, una Iglesia madura no persigue
manifestaciones, persigue la voluntad de Dios. No busca lo
mistico, busca lo espiritual verdadero. No se mueve por
emocion, sino por revelacion.

En este contexto, permitir lo profético no significa
abrir la puerta a todo lo que se diga en nombre de Dios, sino
establecer parametros claros que protejan al cuerpo de Cristo.

()



El discernimiento no apaga el Espiritu; lo honra. La
evaluacion biblica no es incredulidad; es responsabilidad
pastoral. Como los creyentes de Berea, la Iglesia debe
examinarlo todo a la luz de las Escrituras, reteniendo lo

bueno y desechando lo que no proviene de Dios (Hechos
17:11; 1 Tesalonicenses 5:19 al 22).

Una Iglesia con parametros de Reino entiende que el
mover profético es un regalo precioso, pero también una
responsabilidad santa. Alli donde Dios habla, hay vida,
direccion y edificacion. Pero alli donde el hombre habla sin
haber oido, hay confusion, desgaste y dafo espiritual. Por
eso, el llamado pastoral en este tiempo no es a producir
profecias, sino a formar oidos sensibles, corazones
obedientes y lideres con temor de Dios. Solo asi lo profético
ocupard su lugar correcto: no como espectaculo, sino como
expresion viva del gobierno del Reino.

Si el fundamento del mover profético es oir a Dios, el
orden es el marco que lo preserva. Alli donde la profecia no
es gobernada, termina gobernando. Y cuando la profecia
gobierna sin haber sido enviada, el resultado no es
edificacion, sino confusion. Por esta razon, el Espiritu Santo,
lejos de promover el desorden, establece principios claros
para el funcionamiento de lo profético dentro del cuerpo de
Cristo. La Escritura afirma que “Dios no es Dios de
confusion, sino de paz” (1 Corintios 14:33), y esta verdad
se aplica de manera directa a toda manifestacion espiritual.

77

—
| —



Uno de los errores mas frecuentes en la Iglesia
contemporanea ha sido confundir manifestacion con
autoridad, y revelacion con independencia. El hecho de que
Dios pueda usar a una persona de manera profética no la
habilita automaticamente para actuar sin sujecion, ni la
autoriza a ocupar espacios que no le han sido asignados.

En el Reino de Dios, el poder nunca reemplaza al
caracter, y la uncidén nunca sustituye al gobierno. Por eso, el
apostol Pablo establece con claridad que las profecias deben
ser juzgadas, evaluadas y discernidas dentro del contexto
comunitario (1 Corintios 14:29). Lo profético que no acepta
ser examinado revela, por definicidn, una raiz de soberbia o
de engaiio.

Es imprescindible que la Iglesia comprenda las
distintas expresiones del mover profético para evitar
confusiones que dafan al cuerpo. El oficio de profeta no es
un titulo honorifico ni una plataforma ministerial, sino una
funcion gubernamental que implica una vida de profunda
consagracion, sujecion y responsabilidad espiritual.

El profeta biblico no vivia de eventos, ni buscaba
reconocimiento humano; caminaba bajo una carga espiritual
permanente, muchas veces solitaria, siempre sometida a la
voluntad de Dios. Cuando el oficio profético se transforma
en una agenda de compromisos vanos, pierde su peso
espiritual y se convierte en una caricatura del disefio divino.
Esto es lo que estd sucediendo hoy en dia con muchos

78

—
| —



profetas, estan distraidos en eventos que no deberian ser la
base de sus ministerios.

Asimismo, hay hermanos que portan un llamado
profético genuino, pero cuya asignacion esta vinculada a la
vida de la iglesia local. Estos no han sido llamados a itinerar
ni a exponerse publicamente, sino a edificar desde dentro,
bajo cobertura pastoral, contribuyendo al crecimiento
espiritual de la congregacion. Cuando este llamado es
forzado hacia una visibilidad prematura, el dafio no solo
afecta a la persona, sino también a la Iglesia que la observa.
El Reino no promociona talentos; forma siervos.

El don de profecia, por su parte, es una manifestacion
del Espiritu que puede operar en distintos creyentes conforme
a la soberania de Dios. Su propdsito no es dirigir la Iglesia ni
establecer doctrina, sino edificar, exhortar y consolar al
pueblo de Dios (1 Corintios 14:3). Cuando este don es
comprendido correctamente, fluye con libertad y sencillez;
cuando es exaltado indebidamente, se transforma en una
fuente de presion espiritual y confusion. El don nunca debe
competir con el liderazgo ni reemplazar la ensefianza de la
Palabra.

A esto se suma una realidad innegable: Dios puede
usar a cualquier creyente lleno del Espiritu Santo para dar una
palabra puntual, una advertencia o una direccion especifica.
Sin embargo, esta posibilidad no convierte a todos en
profetas ni legitima toda expresion espiritual como
revelacion divina. El mismo Espiritu que habla es el que

(")



llama al orden, a la prudencia y al silencio cuando
corresponde. La madurez espiritual se manifiesta no solo en
hablar cuando Dios habla, sino en callar cuando El no ha
dicho nada.

Cuando estas distinciones se diluyen, el terreno queda
fértil para los excesos. En nombre de lo profético, muchas
iglesias han adoptado practicas que carecen de respaldo
biblico y de fruto espiritual. Actos simbolicos repetidos
mecanicamente, objetos utilizados sin direccion divina,
dramatizaciones espirituales que apelan mas a la emocion
que a la fe. El problema no estd en el uso de simbolos en si
mismos, sino en su utilizacién sin mandato. En el Antiguo y
Nuevo Testamento, los actos proféticos siempre fueron
respuestas especificas a una palabra clara de Dios, no
iniciativas humanas en busca de resultados.

La diferencia entre un acto profético legitimo y uno
carnal no radica en su apariencia externa, sino en su origen.
Lo que nace en el corazéon humano puede parecer espiritual,
pero no produce transformacion. Lo que nace en el Espiritu
puede parecer sencillo, pero libera vida. Jesis no sand
siempre de la misma manera, ni utilizé siempre los mismos
medios. Sin embargo, en cada accion hubo obediencia
perfecta al Padre. Imitar el método sin haber recibido la
instruccion es caer en un formalismo peligroso que vacia de
poder la obra de Dios.

El riesgo mayor de estos excesos no es solo la falta de
resultados, sino la apertura a dimensiones espirituales

(%)




equivocadas. Cuando se utilizan elementos simbolicos sin
discernimiento, se puede caer en practicas cercanas al
misticismo 0, en casos extremos, abrir puertas al engafio
espiritual. La Escritura advierte que Satanas se disfraza como
angel de luz, y que no todo lo sobrenatural proviene de Dios.
Por eso, la vida de santidad del actor profético es un factor
innegociable. No puede haber autoridad espiritual donde hay
desorden moral, ni puede haber revelacion confiable donde
hay pecado tolerado.

El fruto del Espiritu es un indicador infalible del origen
de una manifestacion espiritual. Donde el Espiritu Santo
opera, hay amor, gozo, paz, paciencia, benignidad, bondad,
fe, mansedumbre y dominio propio (Galatas 5:22 y 23). Lo
profético que produce ansiedad, confusidon, dependencia
enfermiza o exaltacion del hombre no proviene del Espiritu
de Dios. El verdadero mover profético siempre conduce a una
mayor obediencia a la Palabra, a una vida de santidad y a una
profunda reverencia por la presencia de Dios.

La Iglesia debe entender que no toda profecia es
direccional ni toda palabra es publica. Hay palabras que son
personales, otras congregacionales, y otras que deben ser
guardadas en el corazon hasta que Dios confirme su tiempo.
El ap6stol Pablo exhorta a Timoteo a pelear la buena batalla
conforme a las profecias que se hicieron sobre ¢l, pero no a
vivir esclavizado a ellas. La profecia acompafia el proceso;
no lo reemplaza. El Reino se edifica con obediencia diaria,
no con actos extraordinarios aislados.

81

—
| —



En este punto, el rol pastoral es determinante. El pastor
no esta llamado a producir profecias, sino a pastorear al
pueblo de Dios con discernimiento, protegiendo la grey de
abusos espirituales y guiandola hacia una fe madura. Permitir
todo en nombre de la libertad espiritual no es amor; es
negligencia. Apagar todo en nombre del orden tampoco lo es.
El equilibrio se encuentra en una vida espiritual gobernada
por la Palabra, sensible al Espiritu y sometida a la autoridad
de Cristo.

Una Iglesia con pardmetros de Reino no se impresiona
con manifestaciones, sino que discierne frutos. No corre
detras de lo espectacular, sino que camina en obediencia
constante. Entiende que el mover profético es una bendicion
cuando estd alineado con el cardcter de Dios, y un peligro
cuando se separa de Su gobierno. Por eso, establece limites
sanos, honra la diversidad de dones y protege la centralidad
de Cristo como cabeza de la Iglesia.

El desafio para este tiempo no es producir mas
profecias, sino formar una Iglesia que sepa discernirlas. No
es multiplicar actos simbolicos, sino cultivar corazones
obedientes. No es promover voces, sino escuchar la voz de
Dios. Solo asi lo profético ocupard su lugar correcto: no
como un fin en si mismo, sino como un medio santo mediante
el cual el Reino de Dios se manifiesta con verdad, poder y
orden.

Cuando el mover profético es comprendido y ejercido
bajo el gobierno del Reino, se convierte en una herramienta

(%)



poderosa de edificacion, direccion y afirmacion de la fe. No
se trata de una experiencia marginal ni de una manifestacion
reservada para unos pocos, sino de una expresion viva de la
relacion entre Dios y Su pueblo. Alli donde Dios habla, el
corazon del creyente se alinea, la fe se activa y la obediencia
encuentra direccion. Sin embargo, estos beneficios solo se
manifiestan cuando lo profético nace en Dios y regresa a Dios
por medio de la obediencia, no cuando es manipulado por la
carne humana.

Uno de los propositos centrales del mover profético
genuino es confirmar la voluntad de Dios. La profecia biblica
no sustituye la Palabra escrita, sino que la ilumina y la aplica
a contextos especificos. Cuando Dios habla de manera
profética, no introduce nuevas doctrinas ni verdades
paralelas, sino que llama a Su pueblo a caminar conforme a
lo que ya ha sido revelado. En este sentido, la profecia
fortalece la fe, afirma el camino correcto y trae claridad en
tiempos de incertidumbre. No empuja a decisiones
apresuradas, sino que confirma procesos que Dios ya esta
obrando en el corazon del creyente.

Asimismo, el mover profético auténtico puede ser
utilizado por Dios para traer libertad espiritual. En la medida
en que una palabra o una direccion proviene del Espiritu
Santo y es recibida con fe y obediencia, pueden romperse
cadenas de opresion, engafio y temor. No porque el acto en si
mismo tenga poder, sino porque la obediencia a la voz de
Dios libera la intervencion divina. La Escritura ensefia que
conocer la verdad nos hace libres, y toda manifestacion

(%)




profética que conduce a la verdad de Cristo produce vida, no
dependencia ni esclavitud espiritual.

La edificacion de la Iglesia es otro fruto inconfundible
de lo profético legitimo. Cuando una palabra es genuina, trae
consuelo, exhortacion y animo, fortaleciendo la unidad del
cuerpo y recordando su total dependencia de Dios. La
profecia que edifica no divide, no expone innecesariamente,
no humilla ni manipula. Por el contrario, apunta a Cristo,
glorifica Su nombre y conduce a una vida mas comprometida
con el Reino. Alli donde lo profético se convierte en un fin
en si mismo, deja de edificar y comienza a desgastar.

No obstante, los peligros asociados al mover profético
descuidado son reales y profundamente dafiinos. El mayor de
ellos es el engafio. La Escritura advierte con claridad sobre
los falsos profetas que hablan por su propia imaginacion o
bajo influencias espirituales que no provienen de Dios. Estos
no solo se equivocan; arrastran a otros al error, utilizando el
nombre del Sefior en vano y comprometiendo la fe de
muchos. Cuando una palabra profética no se cumple, no se
trata de un simple error humano, sino de una senal de alerta
que debe ser tomada con seriedad, tal como lo establece
Deuteronomio 18:22.

Otro peligro evidente es la exageracion y el
espectaculo. Cuando lo profético se teatraliza, el foco deja de
estar en Dios y se traslada a la persona, al acto o al evento. El
uso indiscriminado de elementos simbolicos, sin direccidon
divina, puede derivar en practicas que rozan el misticismo o

(%)



incluso la hechiceria, vaciando de contenido espiritual
aquello que aparenta profundidad. La fe genuina no necesita
artificios para sostenerse; se afirma en la Palabra y en la
obediencia cotidiana. Alli donde lo profético busca
impresionar, deja de transformar.

Existe también el riesgo de confundir espiritualidad
con misticismo. No todo lo que parece espiritual lo es, y no
todo lo que emociona edifica. El mover del Espiritu Santo
siempre produce claridad, humildad y reverencia. Cuando
una practica genera confusion, temor irracional o
dependencia de personas y rituales, no esta operando el
Espiritu de Dios. El Reino no se manifiesta a través de
féormulas ocultas, sino mediante una relacion viva y
obediente con Cristo. El peligro del misticismo es que
desplaza la centralidad del Evangelio y sustituye la fe por
practicas vacias.

Por esta razon, una Iglesia con pardmetros de Reino
establece filtros claros para discernir lo profético. Todo debe
ser confrontado con las Escrituras, no para apagar el Espiritu,
sino para honrarlo. La Palabra de Dios es el criterio supremo
que evaltia toda revelacion, toda profecia y todo acto
espiritual. Ademas, lo profético genuino siempre conduce a
una mayor obediencia, nunca a la rebeldia ni a la
independencia espiritual. Donde hay resistencia a la
autoridad, hay un problema de origen.

La vida de santidad de quienes ministran es otro
parametro ineludible. Dios puede usar vasos imperfectos,

[ )



pero nunca respalda el pecado ni legitima la desobediencia.
La falta de caracter tarde o temprano desvirtia cualquier
manifestacion espiritual. El Espiritu Santo no unge el
desorden moral ni avala la incoherencia espiritual. Por el
contrario, la santidad protege, guarda y preserva la integridad
del mover profético, cerrando puertas al engafio y a la
contaminacién espiritual.

El cumplimiento de las palabras proféticas es también
un indicador clave de autenticidad. No toda profecia es
predictiva, pero cuando lo es, su cumplimiento confirma su
origen. La Escritura no relativiza este principio ni lo adapta a
las emociones humanas. Hablar en nombre de Dios es una
responsabilidad sagrada que no admite liviandad. Por eso,
una Iglesia madura no celebra palabras grandilocuentes, sino
frutos visibles y duraderos.

En este punto, la exhortacion pastoral es clara y
necesaria. Una Iglesia con parametros de Reino no busca
apagar lo profético, pero tampoco lo idolatra. No se mueve
por lo raro ni por lo espectacular, sino por la obediencia a la
voz de Dios. Si Dios habld, aunque parezca ilogico o
incomodo, se obedece con temor y fe. Pero si Dios no hablo,
no hay nada que inventar, dramatizar o forzar. Reitero que la
carne puede producir imitaciones convincentes, pero solo el
Espiritu produce vida.

El verdadero anhelo del Reino no es lo mistico, sino lo
espiritual verdadero. No es la emocidon pasajera, sino la
transformacion permanente. No es la multiplicacion de actos

[ )



proféticos, sino una Iglesia gobernada por Dios, sensible a Su
voz y comprometida con Su voluntad. Alli donde el mover
profético se somete al sefiorio de Cristo, la Iglesia camina
segura, madura y firme. Alli donde se desborda sin gobierno,
deja heridas profundas y desacredita la obra del Espiritu
Santo.

Por eso, el llamado final es a pastorear con
discernimiento, a formar lideres con oido espiritual y corazén
obediente, y a edificar iglesias que honren la voz de Dios sin
reemplazarla por la voz humana. El Reino de Dios no se
establece con invenciones espirituales, sino con obediencia
fiel. Si lo dijo Dios, se hace. Si no lo dijo, se espera. En ese
equilibrio santo se manifiesta la verdadera vida del Reino.

“Y si invocdis como Padre a aquel que sin acepcion de
personas juzga segun la obra de cada uno, conducios con
temor todo el tiempo de vuestra peregrinacion.”

1 Pedro 1:17

)o
)ol[{o
)le)

87

—
| —



Capitulo seis

PARAMETROS DE REINO
PARA LA INTERCESION

“Oren en todo tiempo con toda oracion y suplica en el
Espiritu, y manténganse atentos, siempre orando por todos

los santos.”
Efesios 6:18

La intercesion, cuando es comprendida desde la
perspectiva del Reino de Dios, deja de ser una practica
periférica o una actividad reservada para unos pocos
entusiastas espirituales, y se convierte en una expresion
madura del amor, la fe y la obediencia del Cuerpo de Cristo.

Interceder no es un acto mistico ni una manifestacion
de poder personal, sino una respuesta responsable al llamado
de Dios de ponernos en la brecha por otros, llevando sus
cargas delante del Padre con un corazén alineado a Su
voluntad. La Escritura ensefia que el verdadero valor de la
intercesion no reside en la intensidad emocional del que ora,
sino en la posicidn espiritual desde la cual se ora.

88

—
| —



Desde el principio, la Biblia revela que Dios busca
hombres y mujeres que comprendan el peso espiritual de
pararse delante de El en favor de otros. Sin embargo, también
deja en claro que esa funcion, en su sentido pleno y absoluto,
no pudo ser cumplida por ningin ser humano caido. “Y vio
que no habia hombre, y se maravillo de que no hubiera
quien se interpusiese” (Isaias 59:16).

Esta afirmacion no solo describe una ausencia
historica, sino una imposibilidad espiritual: ningun hombre,
por justo que pareciera, tenia la capacidad moral y espiritual
para mediar entre Dios y la humanidad. La respuesta de Dios
a esa carencia no fue levantar un movimiento de intercesores,
sino enviar a Su Hijo. Jesucristo es y serd por siempre el
unico intercesor perfecto, el unico mediador legitimo entre
Dios y los hombres, como lo declara el apodstol Pablo:
“Porque hay un solo Dios, y un solo mediador entre Dios y
los hombres, Jesucristo hombre” (1 Timoteo 2:5).

Este fundamento es innegociable y debe ser afirmado
con claridad en toda ensefianza sobre intercesion. Nadie
intercede fuera de Cristo, nadie intercede por mérito propio,
nadie se presenta delante del Padre desde una autoridad
personal. Toda intercesion genuina es posible Unicamente
“en E1”, por Su obra redentora, por Su justicia imputada y por
Su permanente ministerio sacerdotal a la diestra del Padre.
Cuando la Iglesia pierde esta centralidad cristologica, la
intercesion se degrada rdpidamente en précticas confusas,
excesos emocionales y acciones que no producen fruto
espiritual.

89

—
| —



Ahora bien, afirmar que Cristo es el Unico intercesor
no anula la responsabilidad de la Iglesia de orar unos por
otros. Por el contrario, la establece sobre bases correctas. El
creyente no intercede como sustituto de Cristo, sino como
miembro de Su cuerpo. Intercede porque esta unido a El,
porque participa de Su vida y porque ha sido llamado a
cooperar con la obra que Dios esta llevando adelante en la
tierra. En este sentido, la intercesion es un privilegio, pero
también una responsabilidad espiritual que no puede ser
ejercida de manera liviana o desordenada.

La Escritura exhorta claramente a la Iglesia a orar por
todos. Pablo escribe: “Exhorto ante todo, a que se hagan
rogativas, oraciones, peticiones y acciones de gracias, por
todos los hombres” (1 Timoteo 2:1). Este llamado es
universal y alcanza a todo creyente. Orar por otros no es una
opcidn, sino una expresion basica del amor cristiano. Sin
embargo, la misma experiencia pastoral y el testimonio
biblico muestran que hay hermanos a quienes Dios les
concede una carga particular y persistente por la intercesion.
No se trata de un titulo ni de una jerarquia espiritual, sino de
una responsabilidad especifica que debe ser discernida,
acompafiada y supervisada por el liderazgo pastoral.

Aqui aparece un punto crucial para una Iglesia que
desea vivir bajo parametros de Reino: la intercesiéon nunca
debe desarrollarse al margen de la autoridad espiritual ni
fuera de la cobertura pastoral. Los intercesores no son
“francotiradores espirituales”, ni agentes autonomos que
actlian segun sus propias percepciones. Son servidores del

()



cuerpo, llamados a operar en orden, en sujecion y en
comunion con la vision pastoral. Cuando esto no ocurre, la
intercesion deja de edificar y comienza a generar confusion,
temor o desgaste innecesario.

La esencia de la intercesiéon genuina es el amor. El
intercesor verdadero no ora para sentirse espiritual, ni para
demostrar conocimiento, ni para ejercer control sobre otros.
Ora porque ama. Ora porque el dolor ajeno le duele. Ora
porque entiende que la voluntad de Dios debe establecerse en
la tierra y esta dispuesto a cooperar con ella.

Este amor no es sentimentalismo; es el fruto del
Espiritu obrando en un corazén rendido. Pablo describe este
amor cuando dice que Cristo “vive siempre para interceder
por ellos” (Hebreos 7:25). La intercesion no es un evento
ocasional, sino una actitud constante del corazon alineado
con Dios.

Junto con el amor, la fe ocupa un lugar central.
Interceder es creer que Dios escucha, que Dios responde y
que Dios actiia conforme a Su voluntad perfecta. No se ora
para convencer a Dios, ni para forzarlo a hacer algo, sino para
alinearse con lo que El ya ha determinado. La fe del
intercesor no se apoya en palabras repetidas ni en férmulas
aprendidas, sino en la confianza profunda en el caracter fiel
de Dios. Jestus ensefio que el Padre sabe de qué cosas tenemos
necesidad antes de que se las pidamos (Mateo 6:8), lo cual
deja en evidencia que la intercesion no informa a Dios, sino
que dispone al creyente a participar de Su obrar.

(o)



En este punto es importante aclarar que la intercesion
no crea poder espiritual. El poder es de Dios y proviene de
El. La intercesion, correctamente entendida, direcciona ese
poder conforme a Su voluntad. Cuando la Iglesia confunde
este principio, comienza a atribuir al intercesor un
protagonismo que no le corresponde, y poco a poco se instala
una espiritualidad centrada en el hombre y no en Dios. El
intercesor maduro sabe que su funcidon no es generar
resultados, sino obedecer. Los resultados pertenecen al
Sefior.

Otro elemento esencial de la intercesion biblica es la
persistencia. El profeta Isaias describe a los intercesores
como atalayas que no callan ni de dia ni de noche, y que no
dan reposo a Dios hasta que El establezca Su propodsito
(Isaias 62:6 y 7). Esta persistencia no es terquedad ni
insistencia carnal, sino perseverancia espiritual. Es
permanecer delante de Dios con una carga que El mismo ha
impartido, hasta que Su voluntad se manifieste en el tiempo
y la forma que El determine.

Hasta aqui, la intercesion aparece como un ministerio
santo, profundo y ordenado. Sin embargo, uno de los
mayores problemas que enfrenta la Iglesia actual es la
confusidn entre intercesion y guerra espiritual. Cuando estas
dos dimensiones se mezclan sin discernimiento, se producen
practicas antibiblicas que terminan debilitando a la Iglesia en
lugar de fortalecerla. Interceder es hablar con el Padre. La
llamada “guerra espiritual”, en su sentido biblico, tiene que
ver con resistir al diablo y enfrentar ataques espirituales bajo

()



direccion divina, no con reprender indiscriminadamente
fuerzas invisibles.

Muchos errores se producen cuando, en medio de una
oracion dirigida a Dios, se comienza repentinamente a
hablarle al diablo, a reprenderlo o a “atarlo”, para luego
continuar hablando con Dios como si nada hubiese ocurrido.
Esta practica no tiene respaldo biblico y revela una profunda
confusion espiritual. No se puede dialogar con Dios y con el
enemigo al mismo tiempo. La Escritura nunca ensefia este
tipo de comportamiento espiritual.

Ademas, es fundamental recordar que Satanas no es
omnipresente. Ningiin demonio lo es. Reprender ““al aire”, sin
discernimiento, sin revelacion y sin direccion del Espiritu
Santo, no es fe, es ignorancia. Pablo ensefia que nuestra lucha
no es contra carne y sangre, sino contra huestes espirituales
de maldad que operan en las regiones celestes (Efesios 6:12),
pero también deja en claro que esa lucha se libra con las
armas que Dios provee, en el marco de Su autoridad y bajo
Su direccion, no por iniciativa humana y dentro de un salon
de reunion.

La victoria sobre el enemigo ya fue obtenida por
Jesucristo en la cruz. El creyente no pelea para ganar, sino
que resiste desde una victoria ya consumada. Santiago lo
expresa con absoluta claridad: “Someteos, pues, a Dios;
resistid al diablo, y huira de vosotros” (Santiago 4:7). El
orden es clave: primero sujecion a Dios, luego resistencia.

93

—
| —



Nunca ataque directo, nunca gritos al vacio, nunca acciones
basadas en el temor o la imaginacion.

Algunos hermanos, no solo reprenden o tratan de atar
al enemigo, sino que, ademas de eso, les ponen unos nombres
increibles que ni siquiera figuran en la Biblia, o que no se
sabe quién los proporciono. Aqui la ensefianza magisterial
debe ser firme: el Reino de Dios no se expande por mistica,
sino por obediencia. No se establece por gritos, sino por
verdad. No avanza por exageraciones espirituales, sino por la
predicacion del evangelio, la santificacion de los creyentes y
la sumision a la Palabra de Dios.

A lo largo de la historia de la Iglesia, uno de los
peligros mas persistentes ha sido ir mas alla de lo que Dios
ha dicho, aun cuando la intencidén aparente sea espiritual.
Jesus fue extremadamente severo con este tipo de desvios,
advirtiendo que se puede honrar a Dios con los labios
mientras el corazdn se aleja de la verdad, ensefiando como
doctrinas mandamientos de hombres. Cuando las practicas
espirituales no se ajustan a la Escritura, por mas
bienintencionadas que parezcan, terminan invalidando el
proposito de Dios y debilitando la vida espiritual del pueblo.
Esto es particularmente sensible en el area de la intercesion
y la llamada guerra espiritual.

La Escritura es clara al establecer que toda verdadera
lucha espiritual se libra desde la sujecion a Dios y no desde
la exaltacion del hombre. El apostol Santiago no deja margen
para interpretaciones alternativas cuando afirma que la clave

()



no estd en atacar al diablo, sino en someterse a Dios y
resistirlo al enemigo. Esta resistencia no es ruidosa ni teatral,
sino firme, sobria y sostenida en la obediencia. El diablo no
huye de los gritos, huye de una vida sometida a la autoridad
de Dios. Cuando la Iglesia invierte este orden, termina
generando un cristianismo fragil, dependiente de actos
externos y carente de verdadera autoridad espiritual.

Uno de los errores mas frecuentes en muchos dmbitos
cristianos es asumir que toda intercesion debe transformarse
automaticamente en confrontacion espiritual. Esta idea no
solo carece de fundamento biblico, sino que expone a los
creyentes a un desgaste innecesario y a una espiritualidad
basada en la emocion mas que en la fe. Interceder es
presentarse delante del Padre, escuchar Su corazon, discernir
Su voluntad y cooperar con ella. No implica, por definicion,
confrontar fuerzas espirituales. De hecho, en la mayoria de
los textos biblicos donde se describe la oracion intercesora,
no aparece ningun tipo de didlogo con el enemigo.

El libro de los Hechos resulta particularmente
revelador en este sentido. Alli encontramos a la Iglesia
primitiva enfrentando un mundo profundamente pagano,
iddlatra y espiritualmente oprimido. Sin embargo, en todo el
relato no se observa a los apostoles gritando a los aires,
atando demonios territoriales ni proclamando guerras
espirituales sobre ciudades. Pablo, quien sin duda
comprendia la dimension espiritual del conflicto, nunca
recurrié a ese tipo de practicas. Su estrategia espiritual fue
predicar a Cristo, establecer la verdad, formar discipulos y

(o)



vivir una vida de santidad y obediencia. Esa fue su forma de
enfrentar las tinieblas, y fue tremendamente eficaz.

Esto nos lleva a una afirmacion que debe ser ensefiada
con claridad pastoral: la guerra espiritual mas efectiva que la
Iglesia libra es el avance del evangelio y la formacién de
creyentes maduros. Cuando el Reino de Dios se manifiesta
en vidas transformadas, el poder de las tinieblas retrocede.
Cuando la Palabra de Dios es ensefada con fidelidad, la
ignorancia espiritual pierde su dominio. Cuando los
creyentes caminan en santidad, el enemigo pierde terreno.
Pretender reemplazar estos principios por practicas
espectaculares es, en el mejor de los casos, una distraccion;
y en el peor, una desviacion peligrosa.

Otro extremo igualmente dafiino es la obsesion con
Satands y sus supuestas acciones. Hay comunidades
cristianas que han desarrollado una cosmovision espiritual
donde todo problema es atribuido directamente a demonios,
ignorando la responsabilidad personal, el pecado, la falta de
disciplina espiritual o la necesidad de crecimiento en la
Palabra. Este enfoque termina robando a la Iglesia su
verdadera misidon, desviandola de la predicacion del
evangelio y de la edificacion de los santos. Ademas, genera
una espiritualidad centrada en el temor, cuando la Escritura
ensefia que el perfecto amor echa fuera el temor.

El Reino de Dios no avanza desde el miedo al enemigo,
sino desde la confianza en la soberania de Dios. Satanas no
es el protagonista del relato biblico; lo es Cristo. Cuando la

9



Iglesia pierde este enfoque, aun sin darse cuenta, comienza a
rendirle mas atencion al diablo que a Dios, lo cual resulta
profundamente contradictorio. El creyente no ha sido
llamado a wvivir reaccionando frente al enemigo, sino
respondiendo al llamado de Dios.

En este contexto, la intercesion debe ser protegida de
toda forma de exageracion doctrinal. Jesus mismo advirtio
contra la tendencia humana a agregar exigencias, practicas o
conceptos que Dios no ha establecido. Asi como los fariseos
llevaron el mandamiento del sdbado a un extremo que
termind invalidando su propdésito, hoy muchos han llevado la
ensefianza sobre la guerra espiritual més alla de lo que esta
escrito, introduciendo conceptos que no solo no edifican, sino
que contradicen la Escritura. Pablo exhorta claramente a no
ir mas alla de lo que esta escrito, estableciendo un principio
hermenéutico fundamental para toda doctrina cristiana.

El creyente maduro, y especialmente el pastor, tiene la
responsabilidad de examinar toda ensefanza a la luz de la
Palabra. Lucas destaca que los creyentes de Berea eran mas
nobles porque escudrifaban cada dia las Escrituras para
verificar si lo que se les ensefiaba era conforme a la verdad.
Este espiritu de discernimiento es indispensable en un tiempo
donde abundan las voces, las modas espirituales y las
ensefianzas populares. La intercesion no puede ser gobernada
por tendencias, sino por la verdad revelada.

Desde una perspectiva pastoral, esto implica una tarea
indelegable: formar, cuidar y corregir a los intercesores. Un

()




equipo de intercesion sin formacion biblica solida es un
riesgo para la congregaciéon. Un equipo sin supervision
pastoral puede convertirse rapidamente en un foco de
confusion espiritual. La cobertura no es control, es
proteccion. La autoridad pastoral no sofoca la intercesion, la
ordena y la preserva.

La verdadera autoridad espiritual no se manifiesta en
el desorden, sino en la obediencia. Dios es un Dios de orden,
y Su Espiritu no contradice Su Palabra. Cuando el Espiritu
Santo guia una accion especifica, esa guia sera clara,
coherente con la Escritura y producira fruto. Pero cuando no
hay direccion divina, no corresponde inventar acciones
espirituales. La fe no actia por las dudas; act@ia por
obediencia.

Comprender estos principios lleva inevitablemente a
una conclusidn pastoral profunda: vivir bajo parametros de
Reino es hacer la voluntad de Dios tal como El la ha revelado.
La intercesion, lejos de ser una practica mistica o
desordenada, es una expresion elevada de comunion con el
Padre y de cooperacion consciente con Su propdsito eterno.
No se trata de hacer mucho ruido espiritual, sino de caminar
con sensibilidad, discernimiento y obediencia.

La Iglesia no puede permitirse ignorar las batallas
espirituales reales, pero tampoco puede caer en la trampa de
inventarlas. Hay momentos en los que Dios, por medio de Su
Espiritu, guia a la Iglesia a enfrentar situaciones especificas
que requieren una respuesta espiritual particular. En esos

()



casos, la obediencia es indispensable. Sin embargo, cuando
Dios no habla, el silencio reverente también es una forma de
obediencia. Inventar batallas, suponer enemigos invisibles
sin discernimiento o actuar desde la imaginacion espiritual
no es fe; es presuncion.

La ilustracion de una nacidon que hace guerra resulta
sumamente clara. Ninglin ejército responsable lanza misiles
al aire esperando que alguno alcance un objetivo
desconocido. Toda accion militar requiere inteligencia,
estrategia, objetivos definidos y autoridad legitima. De la
misma manera, la Iglesia no puede actuar espiritualmente de
forma irresponsable, disparando palabras al vacio y llamando
a eso guerra espiritual. Dios no nos ha dado un espiritu de
confusidn, sino de poder, de amor y de dominio propio.

La intercesion madura se caracteriza por la sobriedad
espiritual. El intercesor verdaderamente espiritual no
necesita gritar para sentirse escuchado, ni dramatizar para
creer que algo estd sucediendo. Sabe que Dios escucha el
clamor sincero del corazén, aun cuando es expresado en
silencio. Sabe que el poder de Dios no se activa por volumen,
sino por obediencia. Sabe que la autoridad espiritual no se
exhibe, se ejerce en lo secreto.

En este sentido, la intercesion es un ministerio
profundamente sacrificial. Implica cargar con dolores ajenos,
perseverar cuando no se ven resultados inmediatos y
mantenerse fiel aun cuando nadie ve ni reconoce el esfuerzo.
No es un ministerio de plataformas ni de aplausos. Es un

()



servicio silencioso que sostiene espiritualmente a la Iglesia,
a los pastores y a la obra de Dios en la tierra. Por eso mismo,
debe ser cuidado, honrado y protegido de toda distorsion.

Los pastores que trabajan bajo cobertura deben
comprender que una intercesion sana es una aliada poderosa
del liderazgo espiritual. Cuando esta ordenada, alineada y
correctamente ensefiada, fortalece la vision pastoral, sostiene
a los lideres y crea un ambiente espiritual propicio para el
avance del Reino. Pero cuando esta desordenada, mal
ensefiada o sin supervision, puede convertirse en una fuente
de division, temor y desgaste.

Por esta razon, es fundamental que la intercesion sea
constantemente afirmada en la centralidad de Cristo. El es el
intercesor eterno, el sacerdote fiel, el abogado delante del
Padre. Todo lo que la Iglesia hace, lo hace en El, por El y
para El. Separar la intercesion de Cristo es vaciarla de su
poder y de su sentido. Permanecer en Cristo es la garantia de
que nuestra oracion serd conforme a la voluntad de Dios.

Finalmente, una Iglesia que desea vivir Reino debe
abrazar una espiritualidad madura, biblica y responsable. El
Reino de Dios no se expande por técnicas espirituales, ni por
misticismo, ni por imitaciones de practicas ajenas a la
Escritura. Se expande cuando la Iglesia camina en verdad,
cuando los creyentes son formados en la Palabra, cuando la
intercesion se ejerce con amor, fe y obediencia, y cuando toda
accion espiritual nace de la direccion del Espiritu Santo y no
de la imaginacion humana.

[100]



La intercesion, bajo parametros de Reino, es una de las
herramientas mas poderosas que Dios ha confiado a Su
Iglesia. Bien entendida, produce fruto eterno. Mal ensefiada,
genera confusion. Que este llamado pastoral sea escuchado
con humildad y responsabilidad, para que la Iglesia se levante
no como un pueblo ruidoso, sino como un pueblo obediente;
no como un ejército desordenado, sino como un cuerpo bien
coordinado; no como imitadores de modas espirituales, sino
como verdaderos colaboradores del Reino de Dios en la
tierra.

“Por lo demas, hermanos, oren por nosotros, para que la
palabra del Seiior corra y sea glorificada, tal como sucedio
entre ustedes.”

2 Tesalonicenses 3:1




Capitulo siete

PARAMETROS DE REINO
ANTE LAS FIESTAS JUDIAS

“Mirad que nadie os engaiie por medio de filosofias y
huecos engaiios, segun las tradiciones de los hombres,
conforme a los rudimentos del mundo, y no segun Cristo.”
Colosenses 2:8

La Iglesia de Jesucristo atraviesa en este tiempo un
momento decisivo en cuanto a su identidad, su doctrina y su
practica espiritual. En medio de un escenario global marcado
por la sobreinformacion, el sincretismo religioso y la
busqueda constante de experiencias trascendentes, muchos
creyentes y lideres han comenzado a mirar hacia atras,
intentando encontrar en las raices hebreas del cristianismo
una profundidad que, segun perciben, se ha debilitado en la
vida devocional contemporanea. Este fendmeno, aunque
comprensible en su motivacion, requiere un discernimiento
pastoral y teoldgico profundo, porque no todo lo antiguo es
automaticamente edificante, ni todo lo Dbiblico es
necesariamente vinculante para la Iglesia del Nuevo Pacto.

[102}



Desde una perspectiva de Reino, es imprescindible
afirmar que Dios es un Dios de historia, de proceso y de
revelacion progresiva. Las festividades biblicas instituidas en
el Antiguo Testamento no surgieron como tradiciones
culturales humanas, sino como actos soberanos de Dios
dentro de un pacto especifico, dirigido a un pueblo concreto
y enmarcado en una economia espiritual determinada. “Estas
son las fiestas solemnes de Jehovd, las convocaciones
santas, a las cuales convocaréis en sus tiempos” (Levitico
23:4). Este texto deja en claro que las fiestas pertenecian al
disefio de Dios para Israel, y que estaban profundamente
ligadas a la ley mosaica, al sistema sacrificial, al sacerdocio
levitico y a la vida nacional del pueblo hebreo.

Sin embargo, la revelacion biblica no se detiene en el
Sinai. La Escritura avanza hacia su climax en la persona y
obra de Jesucristo. Todo lo que fue dado anteriormente
encuentra en El su sentido pleno. Jests mismo afirmé que no
habia venido a abrogar la ley ni los profetas, sino a cumplirlos
(Mateo 5:17). Esta declaraciéon es fundamental para
comprender el lugar correcto de las festividades biblicas en
la vida de la Iglesia. Cumplir no significa repetir, ni perpetuar
el rito, sino llevarlo a su proposito final. Aquello que fue
sombra encuentra su realidad; aquello que fue figura
encuentra su sustancia.

El apostol Pablo, escribiendo a la iglesia de Colosas,
advierte con claridad pastoral y autoridad apostolica: “Por
tanto, nadie os juzgue en comida o en bebida, 0 en cuanto
a dias de fiesta, luna nueva o dias de reposo; todo lo cual es

[103]



sombra de lo que ha de venir; pero el cuerpo es de Cristo”
(Colosenses 2:16 y 17). Aqui se establece un principio
doctrinal innegociable para la Iglesia del Nuevo Pacto: las
festividades, los dias sefialados y los rituales pertenecen al
ambito de las sombras, mientras que Cristo es la realidad
sustancial. Volver a las sombras cuando se vive en la realidad
no es profundidad espiritual, sino una regresion doctrinal.

Esto no implica desprecio por la historia biblica ni
rechazo de las raices judias de la fe cristiana. Muy por el
contrario, comprender las festividades como Pascua, Panes
sin Levadura, Primicias, Pentecostés, Trompetas, Expiacion
y Tabernaculos, en su contexto historico y profético,
enriquece enormemente la comprension del plan redentor de
Dios.

La Pascua revela a Cristo como el Cordero inmolado
desde la fundacion del mundo (1 Corintios 5:7). Los Panes
sin Levadura sefialan una vida sin pecado, limpia de
corrupcion. Las Primicias anuncian la resurreccion gloriosa
de Cristo como el primero de muchos (1 Corintios 15:20).
Pentecostés encuentra su cumplimiento en el derramamiento
del Espiritu Santo sobre la Iglesia (Hechos 2:1 al 4). Las
fiestas posteriores apuntan proféticamente a la consumacion
de los tiempos y al regreso glorioso del Sefior. Todo converge
en Cristo; nada se sostiene fuera de El

El problema pastoral surge cuando aquello que fue
dado para ensefiar se transforma en algo que se pretende
practicar como si fuera normativo. Aqui es donde la

[104]



conciencia del creyente comienza a ser afectada. Pablo
advierte con firmeza que someter nuevamente al creyente a
ordenanzas externas es desconocer la suficiencia de la obra
de Cristo. “Pues si habéis muerto con Cristo a los
rudimentos del mundo, ;por qué, como si vivieseis en el
mundo, os sometéis a preceptos?” (Colosenses 2:20). La
practica ritual, cuando se impone o se presenta como un nivel
superior de espiritualidad, desplaza la fe de la cruz hacia la
observancia externa.

El Nuevo Testamento es notablemente sobrio en
cuanto a practicas liturgicas obligatorias. Jesus establecio el
bautismo como sefial de identificacion con Su muerte y
resurreccion (Mateo 28:19; Romanos 6:3 y 4), y la Cena del
Sefior como memorial vivo de Su sacrificio hasta que El
venga (1 Corintios 11:23 al 26). No instituyé calendarios
festivos, ni vestimentas, ni instrumentos especificos, ni
celebraciones rituales vinculadas a fechas determinadas. La
vida cristiana no se organiza en torno a tiempos sagrados,
porque todo el tiempo ha sido redimido en Cristo. “Este es el
dia que hizo Jehova; nos gozaremos y alegraremos en él”
(Salmo 118:24) deja de ser una fecha puntual para
convertirse en una realidad permanente.

En este punto, es necesario ejercer un liderazgo
pastoral firme y amoroso. Ensefiar sobre las festividades
biblicas es una herramienta pedagogica valiosa; practicarlas
como rituales espirituales es otra cosa muy distinta.
Introducir vestimentas judias, instrumentos especificos,
musica ritual o elementos simbolicos propios del judaismo

[105]



puede generar confusion doctrinal y fomentar una
espiritualidad dependiente de lo externo. La Escritura es clara
al afirmar que el Reino de Dios no consiste en comida ni en
bebida, sino en justicia, paz y gozo en el Espiritu Santo
(Romanos 14:17). El Reino no se manifiesta por medio de
simbolos, sino por medio de una vida rendida a Cristo.

La Iglesia no es Israel ni reemplaza a Israel. Tampoco
es una extension del judaismo. Es el pueblo adquirido por
Dios mediante la sangre de Cristo, una nacidn santa, un real
sacerdocio (1 Pedro 2:9). Nuestra identidad no se construye
por imitacion cultural ni por apropiacidn ritual, sino por
unién espiritual con Cristo. En El estamos completos
(Colosenses 2:10). Todo intento de anadir practicas como
requisito de plenitud espiritual es, en esencia, una negacion
practica de esta verdad.

La verdadera madurez espiritual no se alcanza
observando festividades, sino permaneciendo en Cristo. “De
modo que si alguno esti en Cristo, nueva criatura es” (2
Corintios 5:17). La vida del Reino se vive desde dentro hacia
afuera, no desde el calendario hacia el corazon. El pastor que
comprende esto protegera a la Iglesia de cargas innecesarias
y la afirmara en la libertad gloriosa de los hijos de Dios.

Uno de los aspectos mas delicados en la conduccion
pastoral de la Iglesia es el cuidado de la conciencia del
creyente. La conciencia no es simplemente una facultad
psicologica; es un espacio espiritual donde la verdad del
Evangelio debe gobernar con libertad y claridad. El apdstol

[ 106 )



Pablo dedica gran parte de su ensefianza a proteger este
ambito, advirtiendo que una conciencia mal instruida o
cargada con exigencias externas puede convertirse en un
terreno fértil para la esclavitud religiosa. Cuando las
festividades biblicas dejan de ser un recurso didéctico y
pasan a ser presentadas como practicas espirituales
necesarias, el dafo no siempre es inmediato, pero si profundo
y progresivo.

La Escritura afirma que “para libertad fue que Cristo
nos hizo libres” (Galatas 5:1). Esta libertad no es libertinaje
ni superficialidad espiritual, sino la liberacion de toda
estructura que pretenda afiadir requisitos a la obra perfecta de
la cruz. Cada vez que se introduce una practica como
condicion de mayor uncién, mayor revelacion o mayor
cercania con Dios, se esta alterando el nucleo del Evangelio,
aun cuando la intencion sea buena.

Pablo advierte con severidad a los galatas porque
habian comenzado a observar dias, meses, tiempos y afos,
creyendo que eso los perfeccionaria espiritualmente. Su
reaccion no fue de aprobacion, sino de alarma pastoral:
“Temo de vosotros, que haya trabajado en vano con
vosotros” (Galatas 4:10 y 11).

Este principio sigue siendo plenamente vigente. La
Iglesia contemporanea, en su busqueda de profundidad, corre
el riesgo de repetir errores antiguos con un lenguaje nuevo.
La adopcion de festividades judias, elementos rituales,
expresiones culturales hebreas y practicas simbolicas,

[107]



cuando no estdn correctamente contextualizadas, puede
generar una espiritualidad basada en la observancia y no en
la fe. El creyente comienza a medir su relacion con Dios por
lo que hace, por lo que celebra, por lo que guarda, y no por
lo que Cristo ya hizo de una vez y para siempre.

El autor de la carta a los Hebreos desarrolla esta verdad
con una claridad contundente al afirmar que la ley, con sus
ritos y ceremonias, “feniendo la sombra de los bienes
venideros, no la imagen misma de las cosas, nunca puede,
por los mismos sacrificios que se ofrecen continuamente
cada afio, hacer perfectos a los que se acercan” (Hebreos
10:1). La perfeccion espiritual no se alcanza por repeticion
ritual, sino por una relacion viva con Cristo. EI Nuevo Pacto
no opera por aproximaciones simbolicas, sino por una
comunion real y permanente con el Hijo de Dios.

Aqui es necesario hacer una distincion fundamental
que todo pastor debe comprender y ensefiar con claridad: una
cosa es la ensefianza revelacional y otra muy distinta es la
practica espiritual normativa. Ensefiar sobre Yom Kippur
puede profundizar la comprension del sacrificio expiatorio de
Cristo. Ensefiar sobre Sukkot puede enriquecer la vision
escatoldgica del Reino y del tabernaculo eterno de Dios con
los hombres. Pero practicar estas festividades como actos
liturgicos, reproducir sus rituales o incorporar sus simbolos
como parte de la vida espiritual de la Iglesia, puede forjar una
conciencia que comienza a mirar hacia la ley en lugar de
permanecer anclada en la gracia.

[108]



La Escritura declara que Cristo es nuestra Pascua (1
Corintios 5:7), no que celebramos la Pascua. Afirma que El
es la primicia de los que durmieron (1 Corintios 15:20), no
que buscamos nuevas primicias. Proclama que en El tenemos
redencion por Su sangre, el perdon de pecados (Efesios 1:7),
no que necesitamos volver a rituales de expiacion. Todo lo
que las fiestas sefialaban, Cristo lo cumplié plenamente.
Vivimos en la realidad consumada, no en la anticipacion
simbdlica.

Desde una perspectiva de Reino, es vital comprender
que la Iglesia no necesita recuperar practicas del Antiguo
Pacto para ser espiritual, profética o poderosa. El Reino de
Dios se manifiesta por la presencia activa del Espiritu Santo,
no por la restauracién de simbolos antiguos.

Jesus fue categorico al declarar que llegaba la hora en
que los verdaderos adoradores no adorarian ni en este monte
ni en Jerusalén, sino en espiritu y en verdad (Juan 4:21 al
24). Esta afirmacion desmantela toda espiritualidad centrada
en lugares, tiempos o rituales especificos, y establece una
adoracion continua, viva y relacional.

El peligro de la judaizacion contemporanea no siempre
se presenta de manera explicita. A menudo se introduce de
forma sutil, envuelta en un lenguaje de revelacion profunda,
de raices originales o de restauracion apostolica. Sin
embargo, el resultado suele ser el mismo: una Iglesia que
comienza a depender de elementos externos para sentirse
conectada con Dios.

[109]



Pablo advierte que estas practicas “tienen a la verdad
cierta reputacion de sabiduria en culto voluntario, en
humildad y en duro trato del cuerpo; pero no tienen valor
alguno contra los apetitos de la carne” (Colosenses 2:23).
La apariencia de profundidad no garantiza transformacion
espiritual.

La responsabilidad magisterial del pastor en este
contexto es enorme. El pastor no solo ensefia contenidos;
forma conciencias, modela prioridades y define el marco
doctrinal dentro del cual la Iglesia vive su fe. Introducir
practicas sin una base clara en el Nuevo Testamento, o
permitir que se instalen como expresiones espirituales
superiores, puede abrir la puerta a la confusion y a la division.
Romanos 14 ensefia que los asuntos de dias y comidas no
deben convertirse en criterios de espiritualidad ni de juicio
dentro del cuerpo de Cristo. El Reino no se edifica sobre estas
cosas.

La Iglesia es llamada a vivir una espiritualidad
sencilla, pero profunda; libre, pero comprometida;
cristocéntrica, pero plenamente biblica. Nuestra identidad no
se fortalece mirando hacia atrds, sino permaneciendo en
Aquel que es el autor y consumador de la fe (Hebreos 12:2).
Todo lo que nos aleje de esta centralidad, aunque tenga
apariencia biblica, debe ser revisado a la luz de la cruz.

El pastor que entiende esto no prohibira el estudio, ni
limitard la ensefianza, pero si establecera parametros claros.
Ensenar no es imponer. Revelar no es obligar. Edificar no es

[ 110 )



cargar. El liderazgo de Reino no busca afiadir practicas, sino
afirmar verdades. No busca multiplicar rituales, sino
profundizar la comunioén con Cristo.

La plenitud de la vida cristiana no se alcanza por
acumulacion de précticas, sino por una revelacion cada vez
mas profunda de Cristo. Esta verdad, sencilla en su
formulacion pero radical en sus implicancias, debe gobernar
toda ensefianza pastoral relacionada con las festividades
biblicas. El Nuevo Pacto no nos invita a reconstruir
estructuras antiguas, sino a habitar una realidad nueva.
“Porque de su plenitud tomamos todos, y gracia sobre
gracia” (Juan 1:16). La Iglesia no vive de afadidos
espirituales, sino de una fuente inagotable que es Cristo
mismo.

Cuando el apoéstol Pablo afirma que en Cristo “habita
corporalmente toda la plenitud de la Deidad” y que en El
estamos completos (Colosenses 2:9 y 10), establece un
fundamento doctrinal que no admite complementos. Si
estamos completos en El, nada puede ser agregado sin
distorsionar el Evangelio. La practica de festividades del
Antiguo Pacto, aun con buenas intenciones, puede insinuar
que algo falta, que algo debe ser recuperado, que algo debe
ser restaurado fuera de Cristo. Esta insinuacion, aunque sutil,

erosiona la suficiencia de la cruz y desplaza el centro de la
fe.

La vida del Reino no se define por ciclos litargicos,
sino por una relacion viva y permanente con el Rey. El

[111]



creyente del Nuevo Pacto no necesita fechas especiales para
acercarse a Dios, porque vive continuamente delante de Su
presencia. “Acerquémonos, pues, confiadamente al trono
de la gracia” (Hebreos 4:16) no es una invitacion ocasional,
sino una condicion permanente. Todo el tiempo ha sido
redimido, todo el espacio ha sido santificado y toda la vida
ha sido consagrada en Cristo.

Esto no significa ignorar el valor pedagdgico de las
festividades biblicas ni despreciar la riqueza simbolica y
espiritual contenida en ellas. Significa, mas bien, colocarlas
en su lugar correcto dentro de la revelacion progresiva de
Dios. Las fiestas ensefian, Cristo gobierna. Las fiestas
seflalan, Cristo cumple. Las fiestas anticipan, Cristo
manifiesta. La Iglesia honra la Escritura cuando comprende
el proposito de cada cosa y evita absolutizar aquello que fue
transitorio.

El peligro pastoral no reside solamente en la practica
explicita de las festividades, sino en el espiritu que se forma
alrededor de ellas. Cuando se introduce un lenguaje de
superioridad espiritual, de revelacion exclusiva o de niveles
mas altos de entendimiento asociados a la observancia de
ciertas practicas, se comienza a edificar una espiritualidad
elitista que divide el cuerpo de Cristo.

Pablo exhorta a los creyentes a no dejarse cautivar por
filosofias y huecas sutilezas, segun tradiciones de hombres,
conforme a los rudimentos del mundo, y no segin Cristo
(Colosenses 2:8). Toda ensenanza que no conduzca a una

[112]



dependencia mas profunda de Cristo debe ser examinada con
discernimiento pastoral.

La Iglesia no necesita vestirse como judia para honrar
a Dios, porque ya ha sido revestida de Cristo (Galatas 3:27).
No necesita instrumentos especificos para adorar, porque el
Padre busca adoradores que lo hagan en espiritu y en verdad.
No necesita calendarios sagrados para vivir en santidad,
porque ha sido llamada a ofrecer su cuerpo en sacrificio vivo,
santo y agradable a Dios cada dia (Romanos 12:1). La
espiritualidad del Nuevo Pacto no es imitativa ni
restauracionista; es revelacional y basada en una verdadera
comunion con Dios.

En este sentido, el liderazgo pastoral debe ejercer una
funcion claramente magisterial. El pastor no es un animador
de tendencias espirituales ni un reproductor de modas
proféticas. Es un guardian de la verdad, un formador de
conciencia y un administrador fiel del misterio de Cristo.
Establecer pardmetros claros respecto de las festividades
biblicas no es una postura rigida, sino un acto de amor
pastoral. Protege a la Iglesia de la confusion, preserva la
centralidad del Evangelio y afirma la libertad gloriosa de los
hijos de Dios.

La Escritura exhorta a los lideres a cuidar del rebafio,
no como teniendo sefiorio sobre los que estan a su cuidado,
sino siendo ejemplos del rebano (1 Pedro 5:2 y 3). Ensefiar
correctamente sobre las festividades implica modelar una
espiritualidad centrada en Cristo, donde la revelacion no

[113)



conduce a la carga, sino a la adoracién; donde el
conocimiento no produce orgullo, sino humildad; y donde la
libertad no se transforma en libertinaje ni en legalismo.

La Iglesia del Reino es llamada a vivir desde la cruz
hacia la gloria, no desde la ley hacia la cruz. Vivimos en el
tiempo del cumplimiento, no de la expectativa ritual. El
Espiritu Santo ha sido derramado, el sacrificio ha sido
consumado, el velo ha sido rasgado y el acceso ha sido
abierto. “Consumado es” (Juan 19:30) no es solo una
declaracion historica, sino una realidad espiritual permanente
que define nuestra fe, nuestra practica y nuestra esperanza.

Por lo tanto, todo lo que la Iglesia ensefia y practica
debe conducir a una afirmacion mas profunda de esta verdad.
Las festividades biblicas pueden ser explicadas, estudiadas y
apreciadas como parte del disefio revelacional de Dios, pero
no deben ser reproducidas como practicas espirituales
normativas. Cristo es nuestra Pascua, nuestra Expiacion,
nuestro Tabernaculo, nuestra Primicia y nuestro Reposo. En
El tenemos todo lo que necesitamos para la vida y la piedad
(2 Pedro 1:3).

El llamado pastoral final es claro: guardemos la
sencillez del Evangelio sin perder su profundidad.
Ensefiemos con rigor biblico, gobernemos con
discernimiento espiritual y vivamos con una devocion
absoluta a Cristo. El Reino de Dios no se edifica sobre
sombras, sino sobre la Roca inconmovible que es Jesucristo.
En El estamos completos, y fuera de El no necesitamos nada.

[114]



“Porque toda la plenitud de la divinidad habita en forma
corporal en Cristo; y en él, que es la cabeza de todo poder
y autoridad, ustedes han recibido esa plenitud.”
Colosenses 2:9y 10 NVI




Capitulo ocho

PARAMETROS DE REINO
PARA LAS DANZAS

“Alaben su nombre con danza;
Con pandero y arpa a él canten.”
Salmos 149:3

La inclusion de este tema en el manual pastoral no
responde a que considere esta actividad como absolutamente
indispensable en la Iglesia. Los pastores tienen libertad, no
obligacion, de incorporar grupos de panderos y danzas en las
reuniones de culto. Algunos lo valoran, otros no; pero dado
que en los ultimos tiempos esta practica se ha extendido, me
parecio oportuno ofrecer ciertos parametros que considero
necesarlios.

La adoracion que Dios demanda nunca fue limitada a
una expresion unica ni reducida a una forma estandarizada.
Desde el principio, la Escritura presenta al ser humano como
un adorador integral, llamado a glorificar a Dios con todo su
ser: espiritu, alma y cuerpo. La alabanza biblica no es
meramente verbal ni exclusivamente musical; es una

[ 116 )



respuesta total del hombre redimido ante la grandeza, la
fidelidad y la victoria del Sefior. En este marco, la danza y el
pandero aparecen en la Palabra no como concesiones
culturales accidentales, sino como expresiones legitimas de
g0zo, celebracion y proclamacion espiritual.

El salmista exhorta: “Aldabenle con pandero y danza;
alabenle con cuerdas y flautas” (Salmo 150:4). Este
llamado no se presenta como una metafora poética aislada,
sino como parte de una convocatoria universal a todo lo que
respira para que alabe a Dios. La Escritura no se opone a las
expresiones corporales para la adoracidon, nunca presenta el
movimiento del cuerpo como incompatible con la adoracion
verdadera. Por el contrario, el cuerpo es incorporado como
instrumento de glorificacioén, tal como el apostol Pablo
ensefia cuando exhorta a presentar nuestros cuerpos en
sacrificio vivo, santo y agradable a Dios, como culto racional
(Romanos 12:1).

La danza, en su expresion biblica, surge como una
manifestacion externa de una realidad interna. No nace del
deseo de exhibicidn, sino de la irrupcion del gozo de Dios en
el corazon del adorador. Cuando el salmista declara: “Has
cambiado mi lamento en baile; desataste mi cilicio y me
ceitiste de alegria” (Salmo 30:11), esta describiendo una
transformacion espiritual profunda que encuentra una
expresion visible. La danza no produce la victoria; la danza
celebra la victoria que Dios ya ha concedido. No genera
redencion; anuncia que la redencion ha sido experimentada.

(17



En la historia del pueblo de Dios, el pandero y la danza
aparecen asociados a momentos de liberacion, triunfo y
afirmacion de la soberania divina. Después del cruce del Mar
Rojo, Maria la profetisa tom6 el pandero y salid con las
mujeres a danzar, proclamando la victoria del Sefior sobre los
enemigos de Israel (Exodo 15:20 y 21). Alli no encontramos
una coreografia organizada ni una estructura ritual, sino una
explosion espontanea de adoracion que brota de un pueblo
que ha sido salvado por la poderosa mano de Dios. La danza
surge como lenguaje del alma cuando las palabras ya no
alcanzan.

Es importante afirmar con claridad que la Biblia valida
estas expresiones, pero no las convierte en ordenanzas ni en
instituciones obligatorias. La Escritura describe, permite y
celebra la danza, pero no la regula como un ministerio formal
con estructuras normativas. Este punto es esencial para
establecer parametros de Reino sanos. El Reino de Dios no
se edifica afiadiendo mandamientos donde Dios no los ha
establecido, ni institucionalizando expresiones que el
Espiritu dejo deliberadamente libres.

Cuando la adoracion corporal se transforma en un
sistema rigido, pierde su esencia. Cuando se la rodea de
explicaciones misticas no fundamentadas en la Palabra, se
corre el riesgo de desplazar la centralidad de Cristo para
poner el énfasis en la técnica, el simbolismo o la estética.

El profeta Isaias advierte sobre una adoracion que
honra a Dios con los labios, pero cuyo corazon esta lejos de

[ g )



El, ensefiando como doctrinas mandamientos de hombres
(Isaias 29:13). Este principio es plenamente aplicable
cuando se construyen enseflanzas doctrinales a partir de
interpretaciones subjetivas de colores, movimientos o
elementos visuales, sin respaldo biblico explicito.

La Biblia, ciertamente, esta llena de figuras, simbolos
y lenguajes poéticos. Sin embargo, no todo simbolo es
normativo ni toda figura es doctrinal. Existe una diferencia
fundamental entre una aplicacion devocional y una
ensefianza obligatoria. Cuando se asigna a determinados
colores, banderas o movimientos un valor espiritual absoluto,
se ingresa en un terreno peligroso, donde la imaginacion
humana comienza a ocupar el lugar de la revelacion divina.
El apostol Pablo exhorta a no ir mas alld de lo que esta
escrito, para que ninguno se envanezca a favor de uno contra
otro (1 Corintios 4:6). Este principio protege a la Iglesia de
caer en espiritualizaciones excesivas que terminan generando
confusion, division o falsas expectativas.

La danza biblica tampoco puede desligarse de la obra
del Espiritu Santo. El gozo que se expresa corporalmente no
es un producto emocional ni una respuesta inducida por
estimulos externos, sino el fruto de la presencia de Dios. El
profeta Sofonias declara que el Sefor se gozara sobre su
pueblo con alegria y cantard sobre ¢l (Sofonias 3:17). Esta
imagen revela un Dios que no es indiferente ni distante, sino
que se deleita en su pueblo redimido. La danza, cuando es
genuina, €s una respuesta a ese gozo divino, no una actuacion
para provocar emociones humanas.

[ 119 )




Por esta razon, toda expresion de danza en la iglesia
debe ser discernida espiritualmente. No todo movimiento es
adoracidn, ni toda expresion corporal es espiritual. Jesus
mismo advirtido que Dios busca adoradores que le adoren en
espiritu y en verdad (Juan 4:23). La verdad regula la
expresion, y el Espiritu da vida a la forma. Cuando una danza
deja de estar conectada con la verdad biblica y la guia del
Espiritu, se vacia de contenido espiritual, aunque conserve
una apariencia piadosa.

Al mismo tiempo, es necesario evitar el extremo
opuesto: el rechazo de toda expresion corporal por temor al
desorden o al abuso. La solucion biblica no es la prohibicion,
sino el discernimiento. El Reino de Dios no se caracteriza por
la rigidez religiosa, sino por la justicia, la paz y el gozo en el
Espiritu  Santo (Romanos 14:17). Donde el Espiritu
gobierna, hay libertad; pero esa libertad nunca se opone a la
santidad ni al orden divino.

La adoracién auténtica no busca protagonismo
humano. Juan el Bautista expres6 un principio eterno cuando
declard: “Es necesario que El crezca, pero que yo mengiie”
(Juan 3:30). Este espiritu debe gobernar toda forma de
servicio en la iglesia, incluida la danza. Cuando la atencion
se desplaza del Sefior hacia el adorador, cuando la estética
eclipsa la presencia de Dios, o cuando la expresion corporal
se convierte en un medio de competencia, comparacion o
vanagloria, la adoracion pierde su esencia y se transforma en
espectaculo.

[ 120 )



En este punto, el rol pastoral es fundamental. El pastor
no esta llamado a regular cada movimiento, pero si a cuidar
el espiritu que gobierna la adoracion. Como atalaya
espiritual, debe velar para que ninguna practica, por mas bien
intencionada que sea, desplace la centralidad de Cristo ni
introduzca confusion doctrinal.

El apostol Pedro exhorta a pastorear el rebafio de Dios
no por fuerza, sino voluntariamente, no como teniendo
seforio sobre los que estdn a cargo, sino siendo ejemplos del
rebafio (1 Pedro 5:2 y 3). Este pastoreo incluye discernir,
acompanfar y corregir cuando sea necesario, siempre desde la
verdad y el amor.

La danza y el pandero, correctamente entendidos,
pueden ser herramientas validas de adoracion, proclamacion
y celebracion. Mal entendidos, pueden convertirse en
espacios de carnalidad, orgullo espiritual o religiosidad
encubierta. Por eso, establecer parametros de Reino no
significa apagar la expresion, sino purificarla; no significa
prohibir, sino alinear; no significa controlar, sino pastorear
con sabiduria espiritual.

La Iglesia del Sefior necesita volver a una adoracion
sencilla, profunda y centrada en Dios. Una adoracion que no
dependa de estructuras humanas para manifestarse, pero que
tampoco desprecie las expresiones que la Palabra valida. Una
adoracidon donde el cuerpo acompaia al corazén, y donde
toda manifestacion externa es consecuencia de una vida
rendida al Sefior.

[121]



Una de las mayores tensiones que enfrenta la Iglesia
en relacion con las danzas y los panderos no es su legitimidad
biblica, sino el discernimiento entre lo que procede del
Espiritu y lo que nace del alma o de la carne. La Escritura
ensefia que no todo lo que parece espiritual lo es, y que aun
las practicas bien intencionadas pueden desviarse cuando
pierden su anclaje en la verdad. El apdstol Pablo exhorta a
examinarlo todo y retener lo bueno (1 Tesalonicenses 5:21),
lo cual implica una responsabilidad pastoral y espiritual
ineludible.

La danza biblica siempre apunta hacia Dios; la danza
carnal, aunque se revista de lenguaje cristiano, termina
apuntando al hombre. Esta diferencia no siempre es evidente
a simple vista, pero se manifiesta con claridad en el
proposito, la motivacion y el fruto.

Jests ensefio que por sus frutos se conoce el arbol
(Mateo 7:16), y este principio también se aplica a las
expresiones de adoraciéon. Cuando la danza produce
edificacion, reverencia, quebrantamiento y exaltacion de
Cristo, estamos ante una manifestacion saludable. Cuando
produce distraccion, exaltacidon personal, sensualidad o
competencia, ha perdido su naturaleza espiritual.

La Escritura nunca presenta la adoracién como un acto
destinado a entretener. La adoracion biblica es una respuesta
reverente ante la santidad de Dios. El profeta Habacuc
declara: “Jehova estd en su santo templo; calle delante de
El toda la tierra” (Habacuc 2:20). Este llamado al silencio

[122]



reverente no excluye la expresion, pero si establece un marco
espiritual: todo acto de adoracion debe nacer del
reconocimiento de quién es Dios. Aun cuando haya
movimiento, gozo y celebracion, debe permanecer un
espiritu de temor santo.

En este sentido, es necesario advertir que la imitacion
de modelos seculares, aun cuando se los “cristianice”,
introduce elementos que no edifican. Movimientos que
apelan a la sensualidad, a la provocacion o a la exaltacion del
cuerpo contradicen el llamado biblico a la santidad. El
apostol Pablo exhorta a no conformarse a este siglo, sino a
ser transformados por medio de la renovacion del
entendimiento (Romanos 12:2). La adoracion del Reino no
copia al mundo; lo confronta con una expresion distinta, pura
y centrada en Dios.

Ahora bien, es igualmente importante abordar con
equilibrio el tema de los patrones de movimiento, la
coordinacion y la estética. La Escritura ensefia que Dios es
un Dios de orden y no de confusion (1 Corintios 14:33). El
orden, sin embargo, no debe confundirse con ritualismo ni
con control excesivo. El uso de patrones conjuntos puede
responder a una necesidad practica de armonia visual y
coordinacidon comunitaria, especialmente cuando participan
varias personas. Esto no es en si mismo negativo ni
antibiblico, siempre que no se le atribuya un valor espiritual
que la Palabra no respalda.

(123 )



El problema surge cuando estos patrones comienzan a
ser ensefiados como si contuvieran en si mismos poder
espiritual, autoridad profética o significados redentivos
especificos. La Biblia no ensefia que determinados
movimientos corporales produzcan guerra espiritual,
liberacion o gloria. Tales conceptos, aunque puedan sonar
profundos, no tienen sustento claro en la revelacion biblica.
El poder espiritual no reside en la forma externa, sino en la
obra consumada de Cristo y en la accion soberana del
Espiritu Santo.

Del mismo modo, el uso de colores, banderas y
vestimentas debe ser tratado con sobriedad y discernimiento.
La Escritura describe colores y simbolos en contextos
especificos, pero no autoriza a convertirlos en codigos
espirituales universales. Cuando se afirma que un color
especifico representa necesariamente redencion, guerra,
santidad o gloria, se corre el riesgo de absolutizar una
interpretacion subjetiva. El apostol Pablo advierte contra
filosofias y huecas sutilezas basadas en tradiciones de
hombres y no conforme a Cristo (Colosenses 2:8). Este
principio protege a la Iglesia de doctrinas construidas mas
sobre imaginacion que sobre revelacion.

Es legitimo que un grupo se vista de manera uniforme
por decoro, sobriedad y buen gusto. Es saludable que exista
una estética cuidada que no distraiga ni genere confusion.
Pero todo esto debe permanecer en el plano funcional y
visual, no doctrinal. Cuando la Iglesia comienza a depender

[124]



de simbolos externos para atribuir espiritualidad a una
practica, ha desplazado el centro de la adoracion.

La adoracion auténtica fluye del espiritu humano
regenerado por el Espiritu Santo. Jesiis enseid que lo que
contamina al hombre no es lo que entra, sino lo que sale del
corazén (Marcos 7:20 al 23). Este principio revela que el
verdadero problema nunca es el movimiento, sino la
motivacion. Una danza puede ser simple y profundamente
espiritual, o compleja y completamente vacia. Lo que define
su valor no es la técnica, sino el corazon que la ofrece.

Por esta razon, la formacidon espiritual de quienes
participan en estas expresiones es mas importante que su
entrenamiento técnico. El apostol Pedro exhorta a los
creyentes a ser santos en toda su manera de vivir (1 Pedro
1:15 y 16). Esta santidad no es solo moral, sino también
interior: humildad, pureza de intencion, sumision espiritual y
amor por la verdad. Cuando una persona danza movida por
el deseo de agradar a Dios, su expresion, aun sencilla, tiene
peso espiritual. Cuando lo hace movida por el deseo de ser
vista, reconocida o admirada, aunque sea técnicamente
impecable, carece de fruto eterno.

Aqui es donde la responsabilidad pastoral adquiere un
peso mayor. El pastor que permite o acompaiia estas
expresiones debe cuidar no solo la forma, sino el espiritu que
gobierna a quienes sirven. La Escritura ensefia que no
muchos deben hacerse maestros, sabiendo que recibiran
mayor condenacion (Santiago 3:1). Este principio se aplica

[ 125 )




a toda funcion visible en la iglesia. Quienes sirven
publicamente influyen, modelan y ensefian, aun sin palabras.

Por lo tanto, es saludable que el pastor acompaiie a los
grupos de danza con ensefianza biblica, oracidn, correccion
amorosa y discernimiento continuo. No se trata de controlar
ni de apagar la expresion, sino de protegerla. El verdadero
pastoreo no sofoca, sino que encausa; no reprime, sino que
purifica; no teme a la libertad, pero tampoco tolera el
desorden espiritual.

La Iglesia necesita recuperar una adoracion donde la
presencia de Dios sea mas importante que la excelencia
humana. Donde el impacto espiritual sea mayor que el
impacto visual. Donde Cristo sea exaltado por encima de toda
manifestacion. El apostol Pablo declara que todo lo que se
haga, sea de palabra o, de hecho, debe hacerse en el nombre
del Sefior Jestis, dando gracias a Dios Padre por medio de El
(Colosenses 3:17). Este es el parametro supremo del Reino.

Cuando la danza se somete a este principio, encuentra
su lugar correcto. Cuando se desvia de €l, se convierte en una
distraccidn, aun cuando conserve un lenguaje espiritual. Por
eso, establecer parametros de Reino no es una tarea menor;
es una expresion de amor por la verdad, por la Iglesia y por
la gloria de Dios.

Todo servicio visible en la iglesia expone no solo una
funcion, sino un corazéon. Alli donde el cuerpo se expresa
publicamente, el alma y el espiritu quedan inevitablemente al

[ 126 )



descubierto. Por esta razén, la Escritura advierte con
insistencia sobre el peligro del ego, la vanidad y la busqueda
de reconocimiento humano en el dmbito espiritual. Jesus
mismo confrontd a los religiosos de su tiempo porque
amaban ser vistos por los hombres mas que agradar a Dios,
haciendo sus obras para recibir honra humana (Mateo 6:1 al
5). Este principio atraviesa toda expresion de adoracion
publica, incluida la danza.

La danza inspirada por el Espiritu nunca busca
aplauso. Su satisfacciéon no esta en la aprobacion de la
congregacion, sino en el deleite del Sefor. El salmista
declara: “Delante de Jehova danzaré” (2 Samuel 6:21),
expresando una adoracion que no depende de la opinion
ajena. David danzo con todas sus fuerzas delante del Sefior,
no para impresionar al pueblo, sino como respuesta a la
presencia de Dios. Aun cuando fue menospreciado, no
modificd su adoracidén para preservar su imagen. Este relato
revela un principio profundo: la adoracion auténtica no
negocia su esencia para proteger el prestigio personal.

Sin embargo, la misma escena también nos recuerda
que la libertad espiritual no es sinonimo de falta de
discernimiento. David era rey, profeta y adorador, pero su
expresion estaba alineada con el momento, el proposito y la
centralidad del arca del pacto. No danz6 para ocupar el
centro, sino para exaltar la presencia de Dios. Cuando una
expresion desplaza ese centro, deja de ser adoracion y se
convierte en manifestacion del yo.

[ 127)



El apostol Pablo advierte que en los ultimos tiempos
los hombres serian amadores de si mismos, mas que de Dios,
teniendo apariencia de piedad, pero negando la eficacia de
ella (2 Timoteo 3:1 al 5). Esta advertencia es especialmente
relevante cuando se confunden expresiones espirituales con
escenarios de autoafirmacion. El Reino de Dios no se edifica
exaltando talentos, sino crucificando el ego. Toda expresion
que no pasa por la cruz corre el riesgo de convertirse en
idolatria del yo, aun cuando se revista de lenguaje cristiano.

Por esta razon, quienes participan en danzas y
panderos deben ser formados principalmente en caracter y
vida espiritual, no solo en técnica. La Escritura ensefia que
Dios resiste a los soberbios y da gracia a los humildes
(Santiago 4:6). La gracia que capacita para servir también es
la que preserva el corazén. Sin humildad, aun la expresion
mas sincera puede corromperse. Sin dependencia del
Espiritu, aun la mejor intencion puede desviarse.

El cuidado pastoral aqui es insustituible. EIl pastor no
estd llamado a ser un director artistico, sino un guardian
espiritual. Su responsabilidad no es producir impacto visual,
sino cuidar la salud doctrinal y espiritual del cuerpo de
Cristo. El apostol Pablo, al despedirse de los ancianos de
Efeso, los exhortd a velar por si mismos y por todo el rebafio,
advirtiendo que aun de entre ellos se levantarian hombres que
hablarian cosas perversas para arrastrar discipulos tras si
(Hechos 20:28 al 30). Este llamado a la vigilancia incluye
discernir practicas que, aunque parezcan inofensivas, pueden
desviar el enfoque del Reino.

[ 128 )



Establecer pardmetros de Reino para las danzas no
implica apagar la libertad, sino protegerla. La verdadera
libertad espiritual siempre camina de la mano con la verdad.
Jesus ensefid que la verdad es la que hace verdaderamente
libres (Juan 8:32). Cuando la adoracién se libera de cargas
religiosas y de invenciones humanas, encuentra su cauce
natural. Cuando se somete a la Palabra y al Espiritu, florece
con pureza y poder.

Es necesario afirmar con claridad que los panderos y
las danzas no son un fin en si mismos. Son herramientas, no
fundamentos. Son expresiones, no columnas doctrinales. La
Iglesia no crece espiritualmente por tener mas
manifestaciones visibles, sino por vivir mas profundamente
el evangelio de Cristo. El apostol Pablo declaré que habia
determinado no saber cosa alguna entre los creyentes, sino a
Jesucristo, y a este crucificado (1 Corintios 2:2). Este debe
seguir siendo el centro de toda adoracion.

Cuando la danza se convierte en una condicidon para
sentir que “hay adoracion”, algo se ha desplazado. Cuando la
iglesia depende de una expresion especifica para
experimentar gozo o presencia, ha perdido la sencillez del
evangelio. El Reino de Dios no estd limitado a formas; se
manifiesta en vidas transformadas, en corazones rendidos y
en una comunidad que vive bajo el sefiorio de Cristo.

Al mismo tiempo, cuando la danza fluye con el
corazdn correcto, bajo la guia del Espiritu y en alineacion con
la Palabra, puede convertirse en una proclamacion silenciosa

[ 129 )



pero poderosa. Puede anunciar libertad, restauracion y
victoria sin necesidad de discursos. Puede ser testimonio para
creyentes y para inconversos. Puede recordar a la iglesia que
la salvacion no solo se confiesa con la boca, sino que también
se celebra con todo el ser.

El llamado pastoral, entonces, no es a regular
movimientos, sino a formar corazones. No es a producir
expresiones, sino a cultivar adoradores. No es a copiar
modelos, sino a discernir la voluntad de Dios para cada
congregacion. El Reino no se edifica con moldes importados,
sino con obediencia sensible al Espiritu Santo.

Finalmente, toda expresion de adoracion debe
conducir a la edificacion del cuerpo y a la exaltacion de
Cristo. El apdstol Pablo establece un principio rector cuando
ensefia que todo debe hacerse para edificacion (1 Corintios
14:26). Este es un parametro innegociable. Si una practica no
edifica, no glorifica a Cristo y no produce fruto espiritual,
debe ser revisada con humildad y verdad.

Los panderos y las danzas pueden ser una bendicion
cuando ocupan su lugar correcto. Pueden convertirse en
tropiezo cuando lo exceden. El Reino de Dios no necesita
adornos humanos para manifestarse, pero tampoco desprecia
las expresiones que brotan de un corazon rendido. Alli donde
Cristo es el centro, el Espiritu guia y la Palabra gobierna, la
adoracidn fluye con libertad, pureza y poder.

[130]




Que la Iglesia del Sefor vuelva a una adoracion donde
Dios sea suficiente. Donde el gozo no dependa del
movimiento, sino de la salvacion. Donde toda expresion,
visible o invisible, proclame una sola verdad: Jesucristo es
Sefor, para gloria de Dios Padre.

“Entonces las jovenes danzardn con alegria
y los jovenes junto con los ancianos.
Convertiré su duelo en gozo y los consolaré;
transformaré su dolor en alegria.”
Jeremias 31:13




“DEL DISENO A LA PRACTICA”

“La sabiduria esta con quienes oyen consejos.”
Proverbios 13:10

Al llegar al final de este cuarto tomo, no he intentado
entregar un conjunto de normas, formulas ni modelos
universales que deban aplicarse mecanicamente en cada
congregacion. Nada de lo aqui expuesto pretende reemplazar
la direccion del Espiritu Santo ni anular la responsabilidad
espiritual de cada pastor delante de Dios. Por el contrario,
este, y cada uno de los manuales han sido escritos con el
anhelo de provocar discernimiento, reflexion y retorno al
disefio del Reino.

La Iglesia de Jesucristo no fue llamada a funcionar por
inercia ni a sostener estructuras heredadas sin evaluacion
espiritual. Cada generacion estd desafiada a examinar sus
practicas, sistemas y prioridades a la luz de la Palabra y de la
vida del Espiritu. Por eso, todo lo desarrollado en este tomo
debe ser leido, orado y discernido, no solo comprendido
intelectualmente.

El Reino de Dios no se edifica sobre métodos, sino
sobre vida. Los sistemas son necesarios, pero nunca deben
ocupar el lugar de la uncién. La organizacidon es importante,
pero jamas puede reemplazar la presencia. Cuando el orden
sirve a la vida, la Iglesia crece sana; cuando la vida es

[132]



sacrificada en el altar de la estructura, el Reino se debilita,
aunque la actividad aumente.

Como pastores y lideres, estamos llamados a guardar
lo mas sagrado que Dios nos confid: la vida espiritual del
rebafio y la nuestra propia. Ninguna agenda, ningun
programa, ningin modelo exitoso justifica perder la
sensibilidad al Espiritu Santo. El desafio permanente no es
hacer mas, sino permanecer en Cristo; no es sostener
sistemas, sino manifestar el Reino.

Este cuarto tomo nos confronta con una pregunta
central que cada pastor debe responder delante del Sefior:
(Estoy pastoreando personas o sosteniendo estructuras? La
respuesta a esta pregunta determinara no solo la salud de la
congregacion, sino también la profundidad del fruto que
permanecera en el tiempo.

No todos los ajustes se realizan de manera inmediata,
ni todos los cambios deben ejecutarse de forma abrupta. La
sabiduria  pastoral requiere tiempos, procesos Y
acompafnamiento. Sin embargo, ignorar las advertencias del
Espiritu por comodidad, temor o presion emocional suele
tener un costo alto, tanto para los lideres como para la Iglesia.

Por eso, este cierre no es una conclusidén, sino una
invitacion. Una invitacion a volver al centro, a revisar
practicas, a ordenar prioridades y a permitir que el Espiritu
Santo gobierne cada area de la vida congregacional. Una
invitacion a pastorear desde la vida, no desde la exigencia;

[133]



desde la libertad, no desde la presion; desde el Reino, no
desde el sistema.

Mi oraciéon como cobertura apostolica es que cada
pastor que camina bajo esta gracia ejerza su ministerio con
libertad, discernimiento y temor de Dios. Que las iglesias
sean espacios donde la vida de Cristo fluya con poder, donde
los discipulos crezcan sanos, donde los colaboradores sirvan
con gozo y donde el liderazgo refleje el caracter del Buen
Pastor.

Que todo lo que hagamos, pensemos y construyamos
esté al servicio de la vida del Reino. Y que, en cada decision
pastoral, podamos oir con claridad la voz del Espiritu
diciendo: “Este es el camino, andad por €1”

“El temor del Seiior imparte sabiduria;
la humildad precede a la honra.”
Proverbios 15:33




Oracion Final:

Padre eterno, nos presentamos delante de Ti con un corazon
humilde y agradecido. Reconocemos que la Iglesia es Tuya,
que el llamado pastoral proviene de Ti y que nada de lo que
edificamos tiene valor eterno si no nace de Tu Espiritu...

Te damos gracias por la gracia recibida, por la vida que has
depositado en nosotros y por el privilegio de servir a Tu
pueblo. Perdonanos, Seror, si en algun momento hemos
permitido que los sistemas ocupen el lugar de la vida, si
hemos priorizado la actividad por encima de la comunion
contigo, o si hemos cargado a Tu Iglesia con pesos que Tu
nunca ordenaste...

Renovamos hoy nuestro compromiso de pastorear conforme
a Tu corazon. Danos discernimiento para distinguir entre lo
esencial y lo accesorio, entre lo que edifica el Reino y lo que
solo satisface demandas pasajeras. Ensérnianos a cuidar la
uncion, a proteger la vida espiritual del rebario y a caminar
sensibles a la direccion del Espiritu Santo...

Guarda nuestro corazon, nuestra casa y nuestro matrimonio.
Libranos del agotamiento, de la presion indebida y de la
tentacion de medir el éxito con parametros humanos. Que
nuestro servicio fluya del amor y no de la obligacion, de la
revelacion y no de la rutina; de la vida y no del activismo...

Te pedimos que cada iglesia bajo esta cobertura sea un
espacio de sanidad, de verdad y de libertad. Que los

(135 )



discipulos sean formados en Cristo, que los colaboradores
sirvan con gozo y que el liderazgo refleje el caracter del
Buen Pastor ...

Que todo lo que hagamos glorifique Tu nombre, edifique a
Tu pueblo y manifieste el Reino de Dios en la tierra.

Nos rendimos nuevamente a Tu gobierno y declaramos que
dependemos de Ti en todo...

En el nombre de Jesucristo, el Serior de la Iglesia. jAmén!




“Quisiera agradecer por este libro a mi Padre celestial,
porque me amo de tal manera que envio a su Hijo Jesucristo
mi redentor.

Quisiera agradecer a Cristo por hacerse hombre, por morir
en mi lugar y por dejarme sus huellas bien marcadas para
que no pueda perderme.

Quisiera agradecer al glorioso Espiritu Santo mi fiel amigo,
que en su infinita gracia y paciencia,
me fue revelando todo esto...”

“Quisiera como en cada libro agradecer a mi compaiiera de
vida, a mi amada esposa Claudia por su amor y paciencia
ante mis largas horas de trabajo, sé que es dificil vivir con
alguien tan enfocado en su proposito y seria imposible sin

su comprension”




Como en cada uno de mis libros, he tomado muchos
versiculos de la biblia en diferentes versiones. Asi como
también he tomado algunos conceptos, comentarios o
parrafos de otros libros o manuales de referencia. Lo hago
con libertad y no detallo cada una de las citas, porque tengo
la total conviccion de que todo, absolutamente todo, en el
Reino, es del Sefor.

Los libros de literatura, obedecen al talento y la
capacidad humana, pero los libros cristianos, solo son el
resultado de la gracia divina. Ya que nada, podriamos
entender sin Su soberana intervencion.

Por tal motivo, tampoco reclamo la autoria o el
derecho de nada. Todos mis libros, se pueden bajar
gratuitamente en mi pagina personal
www.osvaldorebolleda.com y lo pueden utilizar con toda
libertad. Los libros no tienen copyright, para que puedan
utilizar toda parte que les pueda servir.

El Sefor desate toda su bendicion sobre cada lector y
sobre cada hermano que, a través de su trabajo, también haya
contribuido, con un concepto, con una idea o simplemente
con una frase. Dios recompense a cada uno y podamos todos
arribar a la consumacién del magno propdsito eterno en
Cristo.



http://www.osvaldorebolleda.com/

Doctor v maestro de la Palabra

Ohvalde Rebolloda

El Pastor y maestro Osvaldo Rebolleda hoy cuenta con
miles de titulos en mensajes de ensefianza para el
perfeccionamiento de los santos y diversos Libros de
estudios con temas variados y vitales para una vida cristiana
victoriosa.

El maestro Osvaldo Rebolleda es el creador de la Escuela de
Gobierno espiritual (EGE) y ha sido reconocido con un
Doctorado Honoris Causa en Divinidades de
La Universidad teoldgica de Estados Unidos.

Hasta hoy en dia ministra de manera itinerante en Argentina
Y hasta lo altimo de la tierra.

rebolleda@hotmail.com

www.osvaldorebolleda.com

[139]


mailto:rebolleda@hotmail.com
http://www.osvaldorebolleda.com/

El alto costodeno

consultara fie ADMMNSTRACON

DE REMO

© Je}|NSU0I OU AP 0302 oje |3
onid UODUGNHIM’OU

vaanosdy 0Q1VASO

amoud OO A

FORJANDO LA
PERSONALIDAD
DEL LIDER

=
5
z
-
*
H
=
®




El cuerpo de !

Cristo revelado

opejanal 015K ap odsem |3

El alto costode no
consultara "l

m
2.
-
o
o
o
w
-~
o
o
o
>
°
[a]
=)
E
w
=
-
o
=
o

va3inos3y 0Q1VASO



http://www.osvaldorebolleda.com/

E1 espiritu
gel _Amlcnslo

E1 gobierno de
puestra herencia

—
im
2
o
S
o
-
=
o
Q.
)
3
c
o
e
2
o
=
X
o
b=
(a}
o

yaamos3y 0QTVASO

pa||002Y OPIEASO

@ eterno poder
be la Cruz

Ct

imp) ) wzmq’mna;g—

Ty i

|
|
|
ol
v
<
2\
| o=l |
o |
o |
= |
m\
w
°‘
-
-1
m
1=
b- |
|

\21)9“()(‘9“ ()p‘l:,\.\'()




-
>
=
>
>
&
>
A
>
@)
=
>
=
c
N

yaaT1088d OQTVASO



http://www.osvaldorebolleda.com/

