UNA IGLESIA CON PARAMI:TROS DE

REINO

L[] OMO’l

N \I\-
.sH.___,J\“

MANUAL PASTORAI. o PUESTAS PARA LOS
DESAFIOS ACTUALES DE LA IGLESIA

OSVALDO REBOLLEDA



UNA IGLESIA CON
PARAMETROS DE

REINO

R ity i
N v Vo
S fa
& g Ho
N ‘
( .~
.

OSVALDO REBOLLEDA
(1)




Este libro No fue impreso
con anterioridad
Ahora es publicado en
Formato PDF para ser
Leido o bajado en:
www.osvaldorebolleda.com

Provincia de La Pampa

rebolleda@hotmail.com

Todos los derechos de este material son reservados para el
Sefor, quién los ofrece con la generosidad que lo caracteriza
a todos aquellos que desean capacitarse mas y lo consideran
de utilidad.

No se permite la transformacion de este libro, en cualquier
forma o por cualquier medio, para ser publicado
comercialmente.

Se puede utilizar con toda libertad, para uso de la ensefianza,
sin necesidad de hacer referencia del mismo.

Se permite leer y compartir este libro con todos los que mas
pueda y tomar todo concepto que le sea de bendicion.
Edicion general: EGE

Revision literaria: Autores argentinos

Revision solo ortografica - IA

Disefio de portada: EGEAD

Todas las citas Biblicas fueron tomadas de la Biblia version
Reina Valera, salvo que se indique otra version.

(=)



CONTENIDO

Introduccion................oiii 5
Capitulo uno:
Parametros ministeriales para un servicio efectivo...... 12

Capitulo dos:

Parametros para una cobertura espiritual sana.......... 26
Capitulo tres:
Parametros ministeriales para la mujer.................... 41

Capitulo cuatro:

Parametros familiares para el servicio..................... 60

Capitulo cinco:
Parametros de Reino para la ensefianza................... 73
Capitulo seis:

Parametros de Reino para el trabajo........................ 88




Capitulo siete:

Parametros para las tareas de los discipulos............... 96

Capitulo ocho:

Parametros para eventos con propésito................... 110
Del disefio ala practica.................................. L. 122
Reconocimientos...................oooiiiiiiiii i, 127
Sobreelautor...................... 129
>
2292

—
N
| —



INTRODUCCION

“Los entendidos resplandeceran como el resplandor del
firmamento; y los que enserian la justicia a la multitud,

como las estrellas a perpetua eternidad”
Daniel 12:3

La Iglesia de Jesucristo no es una invencion humana ni
una organizacion que se adapta segun las modas culturales de
cada época. Nace en el corazon eterno de Dios, es edificada
por Cristo y sostenida por la obra continua del Espiritu Santo.

Por esta razon, cuando la Iglesia pierde sus parametros
de Reino y comienza a regirse por criterios meramente
pragmaticos, emocionales o socioculturales, no solo se
debilita su testimonio, sino que también se distorsiona su
mision. Este manual surge precisamente como una respuesta
apostolica, teoldgica y espiritual a esa tension constante entre
el disefio divino y las presiones del tiempo presente.

Como doctor y maestro ensefio al Cuerpo de Cristo,
pero como apostol debo velar por los pastores que caminan
bajo mi cobertura. Para cumplir correctamente con esa
responsabilidad, procuro dar respuesta a cada situacion
particular que pueda presentarse en la obra. Mi tarea no es
controlar a mis amados consiervos, sino supervisar,
direccionar, aconsejar y proveer lineamientos claros para una
labor ministerial efectiva.

—
W
| —




Dichos lineamientos deben ser apostdlicos y
proféticos, fundamentados en la maxima expresion del Reino
y conservando, en todo momento, la dindmica del Nuevo
Pacto. Esta tarea tiene un alto impacto en el avance
ministerial y, por logica, en la salud de las congregaciones.
En la busqueda de servir con excelencia a mis amados
pastores y a sus equipos de trabajo, naci6 esta serie de
manuales, concebidos para ofrecer respuestas claras frente a
los desafios actuales de la Iglesia.

Vivimos dias de profundos cambios culturales,
aceleracion tecnoldgica, confusion moral y relativizacion de
la verdad. En este contexto, muchos ministros enfrentan
desafios para los cuales no siempre han sido preparados
adecuadamente. Las preguntas ya no son uUnicamente
doctrinales, sino también practicas, éticas y pastorales.

Estos manuales contienen respuestas doctrinales, asi
como formas correctas de trabajo y de expresion ministerial.
En ellos detallo la importancia de la preparacién personal,
ministerial, matrimonial y familiar. Abordo los cuidados
necesarios para una ensefianza sana, una liturgia equilibrada,
un discipulado efectivo y un gobierno pastoral libre de
manipulacion. Asimismo, enseno acerca de
responsabilidades, derechos y deberes, y desarrollo coémo es
posible mantener la santidad sin legalismo y la legalidad del
Reino sin concesiones.

Fundamento biblicamente lo que considero un
desarrollo saludable de las actividades ministeriales bajo




parametros de Reino, sin religiosidad. Advierto sobre la
necesidad de evaluar el avance de la obra contemplando cada
situacion a la luz de la gracia, sin diluir la verdad. Frente al
escenario actual, la Iglesia no puede darse el lujo de
improvisar; necesita fundamentos claros, criterios biblicos
firmes y una misma linea espiritual que honre el Reino de
Dios.

Este manual esta dirigido a pastores y matrimonios
pastorales que caminan bajo mi cobertura apostolica. Sugiero
que otros pastores que tengan acceso a este material
consulten previamente con sus autoridades espirituales.
Entiendo que la forma de trabajo que personalmente
considero correcta puede ser percibida de manera diferente
por algunos amados consiervos. Respeto esa diversidad y
aclaro, con temor reverente, que bajo ningun punto de vista
pretendo generar controversias entre mis colegas.

Concibo la cobertura espiritual no como un sistema de
control, sino como un disefio de paternidad espiritual,
alineamiento doctrinal y cuidado ministerial. Asi como en la
Escritura vemos que los obreros no ministraban de manera
aislada, sino en comunidn, sujecion y mutua edificacion, creo
firmemente que una Iglesia saludable necesita pardmetros
compartidos que preserven la unidad del Espiritu en el
vinculo de la paz. El apostol Pablo exhorta a que todos
hablemos una misma cosa, que no haya divisiones entre
nosotros y que estemos perfectamente unidos en una misma
mente y en un mismo parecer.




Comprendo que esta vision puede parecer una utopia
si observamos a la Iglesia de manera global. Sin embargo,
quienes trabajamos en unidad espiritual y reconocemos
autoridades asignadas tenemos la responsabilidad de unificar
criterios y avanzar gestionando la fe bajo lineamientos
apostolicos comunes.

Hablar de parametros de Reino o de lineamientos
apostolicos no implica una uniformidad rigida ni la anulacion
de la diversidad ministerial, sino una bisqueda fiel de los
disefios divinos. El Reino de Dios posee principios
inmutables, aunque se manifieste en contextos diversos.
Jesis mismo ensefid que el Reino es justicia, paz y gozo en
el Espiritu Santo, y que debemos buscarlo por sobre todas las
cosas. Sin duda, esto establece el marco espiritual desde el
cual deben ordenarse todas las practicas de la Iglesia. Cuando
dichos pardmetros se pierden, la Iglesia corre el riesgo de
reaccionar segun la presion social o las demandas
emocionales, en lugar de responder con discernimiento
espiritual y sabiduria biblica.

A lo largo de este manual se abordardn temas
sensibles, complejos y, en muchos casos, controversiales. No
se hara desde una postura defensiva ni desde la condenacion,
sino desde mi responsabilidad apostolica de ministrar a los
pastores, quienes a su vez deben ejercer con fidelidad la
digna tarea de cuidar el rebafio del Sefior. Todos deseamos
servir al Rey con excelencia y, por tal motivo, asumimos este
desafio con dedicacion y cuidado.

—
o0
| —




Las Escrituras nos recuerdan que los pastores deben
velar por las almas como quienes han de dar cuenta. Esta
conciencia imprime un santo temor en el ejercicio ministerial
y nos obliga a revisar no solo lo que hacemos, sino también
por qué y cémo lo hacemos. Cada practica pastoral debe ser
evaluada a la luz de la Palabra, la naturaleza del Reino y el
caracter de Cristo.

La salvacion, por ejemplo, no puede reducirse a una
aceptacion superficial, sino que debe comprenderse como
una obra regeneradora del Espiritu. El bautismo, la Santa
Cena, la adoracion, la imposicion de manos, las ofrendas, las
ceremonias familiares, la disciplina, el reconocimiento de
ministerios y la vida devocional de la Iglesia no son rituales
aislados, sino expresiones visibles de una realidad espiritual
profunda. Cuando se administran sin ensefianza, sin
discernimiento o sin orden, pierden su poder formativo y
pueden convertirse en meras formalidades o, peor aun, en
espacios de abuso espiritual.

Asimismo, la Iglesia enfrenta hoy problematicas
humanas complejas: violencia familiar, adicciones, heridas
sexuales, crisis matrimoniales, confusion de identidad y
tensiones sociales y politicas. El silencio pastoral frente a
estos temas no es neutralidad, sino omisioén. Sin embargo, la
intervenciéon de la Iglesia debe ser sabia, biblica y
responsable, evitando tanto la intromisioén indebida como la
indiferencia. La Escritura ensefia que hay tiempo de sanar,
tiempo de corregir y tiempo de acompaiiar, y que el siervo




del Sefior no debe ser contencioso, sino amable para con
todos, apto para ensefiar y suftrido.

Este manual no pretende reemplazar la guia del
Espiritu Santo ni suplantar la relacion personal de cada pastor
con Dios. Por el contrario, busca servir como una
herramienta de alineamiento, reflexion y formacion que
ayude a establecer criterios comunes sin apagar la
sensibilidad espiritual. El Espiritu y la Palabra nunca se
contradicen: alli donde la Palabra establece limites, el
Espiritu trae vida; y donde el Espiritu se mueve con poder,
siempre honra la verdad revelada.

La autoridad pastoral, cuando es sana, no se impone:
se reconoce. No manipula, sino que sirve; no controla, sino
que edifica. Jesus enseid que el mayor en el Reino es el que
sirve, y que los lideres no deben ensefiorearse del rebafio,
sino ser ejemplos. Desde esta perspectiva, el liderazgo que
promuevo en este manual es un liderazgo con autoridad
espiritual, con uncidén genuina y con un profundo respeto por
la dignidad de las personas.

Finalmente, este manual es también una exhortacion:
un llamado a volver a los fundamentos, a conservar una
misma linea de enseflanza, a honrar la cobertura espiritual
atendiendo diligentemente su consejo y a edificar
congregaciones que reflejen el cardcter del Reino en medio
de un mundo confundido. No se trata de conservar
tradiciones vacias, sino de preservar la verdad viva del
Evangelio. Como escribié el apostol Pablo, nadie puede

(0)




poner otro fundamento que el que estd puesto, el cual es
Jesucristo. Sobre ese fundamento edificamos con temor, con
amor y con fidelidad.

Que las paginas de cada uno de estos manuales sean
leidas con espiritu humilde, corazon ensefable y disposicion
al ajuste. Que no sean solo un compendio de respuestas, sino
instrumentos para formar ministros firmes, sensibles al
Espiritu y comprometidos con el Reino. Y que, en todo acto
de servicio, Cristo sea glorificado por Su Iglesia, ahora y
hasta el dia de Su venida.

-

Osvaldo Rebolleda

Jo
Jol[o
)6




Capitulo uno

PARAMETROS MINISTERIALES
PARA UN SERVICIO EFECTIVO

“Y él mismo constituyo a unos, apostoles; a otros,
profetas; a otros, evangelistas; a otros, pastores y
maestros, a fin de perfeccionar a los santos para la obra
del ministerio, para la edificacion del cuerpo de Cristo,
hasta que todos lleguemos a la unidad de la fe y del
conocimiento del Hijo de Dios, a un varon perfecto, a la
medida de la estatura de la plenitud de Cristo; para que ya
no seamos ninos fluctuantes, llevados por doquiera de
todo viento de doctrina, por estratagema de hombres que
para engaiiar emplean con astucia las artimaiias del error,
sino que siguiendo la verdad en amor, crezcamos en todo
en aquel que es la cabeza, esto es, Cristo, de quien todo el
cuerpo, bien concertado y unido entre si por todas las
coyunturas que se ayudan mutuamente, segun la actividad
propia de cada miembro, recibe su crecimiento para ir
edificandose en amor.”

Efesios 4:11 al 16

12

—
| —



Este capitulo nace de una conviccion profunda: la
Iglesia de Jesucristo no fue disefiada para funcionar de
manera improvisada, reactiva ni desordenada, sino conforme
a un disefio divino revelado en las Escrituras y confirmado
en la experiencia de la Iglesia primitiva.

Cuando dicho disefio es honrado, la Iglesia crece con
salud, avanza con autoridad espiritual y cumple su mision
aun en medio de contextos hostiles y cambiantes. Cuando, en
cambio, ese disefio es ignorado o distorsionado, emergen la
confusion ministerial, la sobrecarga indebida de algunos
oficios, el protagonismo desmedido y, finalmente, el
debilitamiento del testimonio cristiano.

En primer lugar, es necesario observar que los dones
ministeriales son una imparticion de las capacidades
funcionales de Cristo mismo. El es el tnico y verdadero
Apostol, el tnico Profeta, el unico Evangelista, el unico
Pastor y el tinico Maestro. Cristo se impartié sobre aquellos
que soberanamente determind escoger para cumplir estas
funciones en Su cuerpo. Quienes hemos sido llamados a
ejercer dichas tareas no somos el origen de la funcion, sino
canales de Su expresion, y debemos ministrar en absoluta
dependencia del Espiritu Santo, quien autoriza y capacita de
manera soberana.

Desde sus origenes, la Iglesia comprendié que el
reconocimiento ministerial no estaba vinculado a titulos
honorificos, sino a funciones espirituales otorgadas por
Cristo. Efesios 4:11 declara que fue el Sefior resucitado quien

()




constituyd a unos apoéstoles, a otros profetas, a otros
evangelistas, pastores y maestros. Esta afirmacion establece
un principio innegociable: los ministerios no nacen de la
ambicion personal ni de la autoafirmacion, sino del
llamamiento soberano de Dios y del reconocimiento
espiritual del cuerpo.

La Iglesia contemporanea enfrenta el desafio de haber
reducido este disefio a esquemas funcionales incompletos o,
en algunos casos, a sistemas personalistas, donde un solo
ministerio absorbe funciones que no le corresponden.
Recuperar la comprension integral de los cinco dones
ministeriales no es un capricho teolégico ni una moda
restauracionista, sino una necesidad urgente para el
funcionamiento saludable del cuerpo de Cristo en este
tiempo.

El  ministerio apostdlico ocupa un lugar
particularmente sensible dentro de este debate. La Escritura
muestra que los apostoles no fueron meros lideres
carismaticos del primer siglo, sino fundamentos espirituales
establecidos por Dios para plantar, ordenar y afirmar a la
Iglesia. El apostol Pablo afirma que la Iglesia estd edificada
sobre el fundamento de los apdstoles y profetas, siendo
Jesucristo mismo la piedra angular (Efesios 2:20).

Esta declaracion no exalta a los apodstoles como figuras
intocables, sino que revela la funcion estructural y doctrinal
del ministerio apostolico. Al mismo tiempo, debe quedar
claramente establecido que los apdstoles contemporaneos no

()



tienen la funciébn de poner nuevos fundamentos. No se
colocan fundamentos en una edificacion que lleva mas de dos
mil afios de desarrollo. La tarea apostolica hoy no consiste en
establecer nuevas bases doctrinales, sino en interpretar,
custodiar y aplicar correctamente los fundamentos ya
establecidos.

Las epistolas incluidas en el Nuevo Testamento no son,
como algunos ensefian, simples cartas pastorales, sino
documentos apostdlicos. Por esta razon, requieren una
lectura e interpretacion apostolica y no meramente pastoral.
El pastor, por la naturaleza de su funcion, tiende a interpretar
estos textos desde la realidad local y congregacional; cuando
esa es la Uinica lente utilizada, se produce inevitablemente una
reduccion y empobrecimiento de su alcance y contenido.

El problema contemporaneo no radica en la existencia
del ministerio apostélico, sino en su banalizacién. En
numerosos contextos, el titulo de apostol ha sido asumido sin
el respaldo del caréacter, la doctrina, el fruto y la carga
espiritual que lo definen biblicamente. La Escritura ya
advertia sobre esta distorsion cuando Jests habld de falsos
apostoles, y cuando el propio Pablo defendi6 su apostolado
no desde la autoexaltacion, sino desde el sufrimiento, la
fidelidad doctrinal y el fruto visible en las iglesias
establecidas.

Un verdadero ministerio apostédlico no se define por la

autoasignacion de un titulo, sino por una gracia espiritual
reconocida por lideres maduros, por una vision que

()




trasciende lo local y por una responsabilidad genuina hacia
la Iglesia en su dimensién mas amplia. Los apostoles biblicos
no fueron administradores de congregaciones aisladas, sino
padres espirituales, arquitectos doctrinales y referentes en
tiempos de crisis doctrinal y persecucion.

En este punto resulta fundamental afirmar que el
apostol no debe ejercer el rol pastoral como funcion primaria.
La carga pastoral esta ligada al cuidado cotidiano del rebafio,
al acompanamiento constante y a la atencion de las
necesidades individuales y comunitarias. La carga
apostolica, en cambio, estd asociada a la expansion del Reino,
a la correcta interpretacion de los fundamentos
eclesiologicos, al discernimiento de los tiempos y a la
direccion estratégica de la Iglesia frente a los desafios
culturales, politicos y espirituales.

Cuando un apostol se establece permanentemente en
una funcion pastoral, corre el riesgo de reducir su llamado y
de sobrecargarse con tareas que no le corresponden, mientras
la Iglesia pierde la dimension apostolica que la impulsa mas
alla de sus propios limites. De la misma manera, cuando un
pastor intenta asumir una funcion apostolica sin haber sido
llamado a ella, suele derivar en practicas de control,
aislamiento y rigidez estructural.

Otro aspecto central del ministerio apostélico es su
relacion con las Escrituras del Nuevo Testamento. Las
llamadas cartas apostolicas no son simples documentos
circunstanciales, sino textos fundacionales que establecen

[ 1e)



doctrina, corrigen desviaciones y trazan lineamientos para la
vida de la Iglesia en todas las épocas. Por la gracia especifica
de su ministerio, los apostoles poseen una capacidad
particular para interpretar estos textos en coherencia con el
proposito del Reino, evitando lecturas fragmentadas,
utilitarias 0 meramente pragmaticas.

Este entendimiento no coloca al ministerio apostélico
por encima de la Palabra, sino bajo su autoridad, como
servidor responsable de custodiarla y explicarla con
fidelidad. Cuando esta funcion se debilita, la Iglesia queda
expuesta a interpretaciones subjetivas, a doctrinas
incompletas y a un pragmatismo espiritual que sacrifica la
verdad en nombre de la eficacia.

Junto al ministerio apostolico, la Iglesia necesita
recuperar una comprension sana y biblica del ministerio
profético. La Escritura distingue con claridad entre el don
profético, que puede manifestarse de manera ocasional en
muchos creyentes, y el oficio de profeta establecido para
edificacion del cuerpo de Cristo. No todo el que profetiza es
profeta, asi como no todo el que ensefia ocasionalmente es
maestro.

El profeta llamado al cuerpo de Cristo porta una carga
espiritual que va mas alld de la exhortacion puntual. Su
funcion principal no es la prediccion de eventos, sino la
revelacion del corazon de Dios, la confrontacion del pecado,
el llamado al arrepentimiento y el discernimiento de los
tiempos espirituales. En la Iglesia primitiva, los profetas

()



confirmaban direcciones apostolicas, advertian peligros y
afirmaban la voluntad de Dios en momentos criticos.

Es necesario distinguir también entre el profeta de la
casa y el oficio profético con un alcance mas amplio. El
primero ministra dentro de un contexto local, alineado con la
vision y la autoridad espiritual de la congregacion. El
segundo es llamado a servir al cuerpo de Cristo en general,
siempre sujeto al discernimiento y al juicio de otros
ministerios maduros. Cuando estas distinciones se ignoran,
surgen abusos espirituales, manipulacion emocional y una
falsa espiritualidad centrada mas en experiencias que en la
verdad revelada.

En cuanto al ministerio evangelistico, la Escritura
presenta una dindmica igualmente equilibrada. Existen
evangelistas consagrados especificamente para esta tarea,
cuya pasion, gracia y fruto los distinguen con claridad. Estos
hombres y mujeres estan llamados a proclamar el evangelio
con sencillez, poder y conviccidn, alcanzando a los perdidos
y equipando a la Iglesia para un testimonio efectivo.

Al mismo tiempo, la Biblia reconoce que muchos
creyentes fluyen naturalmente en la capacidad de evangelizar
sin que ello implique un reconocimiento ministerial formal.
Confundir esta gracia con un oficio suele conducir a una
inflacion de credenciales que debilita el valor del verdadero
llamamiento. No todo el que evangeliza necesita una
credencial; todos estan llamados a testificar, pero no todos
han sido constituidos evangelistas.

()



La funcién pastoral, por su parte, ha sido una de las
mas sobrecargadas en la Iglesia contemporanea. El pastor es
llamado a cuidar, alimentar, guiar y proteger al rebafo,
siguiendo el modelo del Buen Pastor que da Su vida por las
ovejas. Sin embargo, cuando se espera que el pastor sea al
mismo tiempo apostol, profeta, evangelista y maestro, se
produce un desgaste profundo que termina afectando tanto al
ministro como a la congregacion.

El pastor debe evitar asumir cargas que no le
corresponden, aprendiendo a delegar funciones, a formar
equipos y a honrar los demas ministerios dados por Cristo.
La salud pastoral no es un lujo, sino una necesidad espiritual
para una Iglesia madura. Los pastores no son llamados a
resolver problemas domésticos ni a educar pecadores; su
tarea principal es edificar santos nacidos de nuevo.

Finalmente, el ministerio magisterial ocupa un lugar
esencial en la edificacion del cuerpo de Cristo. El maestro no
es simplemente quien transmite informacion biblica, sino un
formador de pensamiento espiritual, un guardian de la sana
doctrina y un constructor de convicciones profundas. El
apostol Pablo distingue con claridad entre quienes pueden
ensefiar de manera ocasional y aquellos que han sido
constituidos maestros para equipar a los santos con sabiduria
espiritual.

La Iglesia actual necesita recuperar la esencia
magisterial, comprendiendo que sin ensefianza solida no hay

()



madurez, y sin madurez no existe discernimiento. El maestro
biblico trabaja a largo plazo, sembrando verdad, corrigiendo
errores y formando una cosmovision cristiana capaz de
resistir la presion cultural y doctrinal de los tiempos finales.

Este reconocimiento equilibrado y biblico de los
ministerios no persigue la construccion de jerarquias
humanas, sino la funcionalidad espiritual del cuerpo. Cada
ministerio encuentra su verdadero sentido cuando sirve al
cuerpo, honra a Cristo y se somete a la autoridad de la
Palabra. Solo de esta manera la Iglesia podrd funcionar
conforme a su disefio original y estar preparada para los
desafios del presente y del futuro.

Ahora bien, bajo esta comprension, es necesario
profundizar algunos conceptos relacionados con los dones de
ascension. El apdstol no es simplemente alguien que ocupa
un cargo eclesidstico, sino un siervo con autoridad espiritual
y asignaciones territoriales. No es el mayor, sino el menor
que sirve a todos; y es precisamente ese servicio extendido a
la Iglesia el que le confiere una autoridad espiritual que debe
ser reconocida, no por decreto institucional, sino por
asignacion divina.

Por otra parte, una comprension sana del ministerio
profético exige una madurez espiritual que hoy resulta
escasa, pero absolutamente imprescindible. En la Iglesia
primitiva, la funcion profética nunca oper6 de manera
independiente ni autorreferencial, sino en estrecha comunion

—

20

'




con el fundamento apostédlico y bajo el discernimiento del
cuerpo.

El apostol Pablo exhorta a que las profecias sean
juzgadas, no para apagarlas, sino para preservarlas en verdad
y pureza. Esta indicacion apostdlica revela que Ila
autenticidad profética no se mide por la intensidad emocional
del mensaje, sino por su alineacidon con la revelacion de
Cristo y por su capacidad de edificar al cuerpo.

Es necesario insistir en la diferencia entre el don
profético y el oficio de profeta. Muchos creyentes, llenos del
Espiritu Santo, pueden recibir palabras de exhortacion,
consolacion o edificacion, y esto es biblico y saludable. Sin
embargo, el profeta constituido para el cuerpo de Cristo porta
una responsabilidad mayor: una carga continua y una vida
marcada por la consagracion, el quebrantamiento y la
fidelidad doctrinal. Su llamado no es ocasional ni
circunstancial, sino permanente, y su mensaje no busca
aprobacion popular, sino obediencia a Dios.

El profeta de la casa cumple una funcion valiosa
cuando permanece alineado con la visiébn pastoral y
apostolica del liderazgo local. Su voz fortalece, confirma y
despierta sensibilidad espiritual en la congregacion. El oficio
profético con alcance mdas amplio, en cambio, requiere un
nivel superior de sujecion y rendicion de cuentas, dado que
su influencia puede impactar a multiples comunidades.
Cuando esta sujecion se pierde, el ministerio profético

21

—
| —



degenera en espectaculo, manipulacion emocional o decretos
carentes de respaldo biblico.

Las Escrituras muestran que los verdaderos profetas no
fueron populares ni complacientes. Jeremias, Ezequiel y
Amos, entre otros, cargaron con el peso del rechazo por
anunciar una verdad incomoda. De la misma manera, el
ministerio profético neotestamentario no estd llamado a
entretener ni a predecir superficialmente, sino a confrontar,
despertar y preparar a la Iglesia para caminar en santidad y
discernimiento en medio de tiempos de confusion. En este
sentido, considero que el ministerio profé€tico, en su
expresion corporativa, debe retraerse hacia el dmbito del
gobierno espiritual, en lugar de diluirse en la dindmica de
eventos populares.

El ministerio evangelistico, por su parte, recuerda
constantemente a la Iglesia que su misién no se limita al
cuidado interno, sino que se proyecta hacia el mundo. Los
evangelistas biblicos poseen una gracia particular para
comunicar el mensaje de salvacion con claridad, pasion y
autoridad espiritual. Su fruto se manifiesta en conversiones
genuinas, en la movilizacion de la Iglesia y en la expansion
del Reino mas alla de los muros del templo.

No obstante, la Iglesia debe evitar el error de
institucionalizar toda manifestaciéon evangelistica. Muchos
creyentes fluyen de manera natural en el testimonio personal,
en la hospitalidad y en conversaciones cotidianas que abren
puertas al evangelio. Esta capacidad, aunque valiosa, no

(=)



constituye necesariamente un oficio ministerial. Cuando se
confunde la funcion con el oficio, se diluye Ila
responsabilidad y se trivializa el llamamiento.

El ministerio pastoral se encuentra en el corazén
mismo de la vida congregacional. El pastor es llamado a
conocer a las ovejas, a alimentarlas con la Palabra, a cuidarlas
en tiempos de dolor y a guiarlas con paciencia y amor. Su
figura no es la de un gerente religioso ni la de un animador
social, sino la de un siervo que refleja el cardcter del Buen
Pastor.

Sin embargo, uno de los mayores peligros del
ministerio pastoral contemporaneo es la sobrecarga
innecesaria. Cuando el pastor asume tareas apostolicas sin
haber sido llamado a ellas, o intenta suplir todas las funciones
ministeriales por la ausencia de equipos formados, se
produce agotamiento, frustracion y, en muchos casos,
abandono del ministerio. La Escritura ensefia que el cuidado
del rebafio debe ejercerse en pluralidad, en comunion y en
dependencia del Espiritu Santo.

El reconocimiento correcto de los demas ministerios
libera al pastor para cumplir su funcidn con gozo y eficacia.
Un pastor saludable forma discipulos, desarrolla lideres y
confia en la obra de Dios en otros, evitando el control
excesivo y la centralizacion del poder espiritual.

Por su parte, el ministerio del maestro constituye uno
de los pilares mas urgentes de restaurar en la Iglesia actual.

(=)



El maestro no solo explica textos biblicos, sino que forma
estructuras de pensamiento, establece fundamentos
doctrinales y cultiva discernimiento espiritual. En tiempos
donde la informacion abunda pero la verdad escasea, el oficio
magisterial se vuelve indispensable.

No todo el que posee la capacidad de ensefiar esta
llamado al ministerio de maestro. Muchos pueden compartir
una ensefanza ocasional, un testimonio o una reflexion
biblica, y esto es legitimo y saludable. El maestro, en cambio,
porta una gracia particular para sistematizar la verdad,
profundizar en la Escritura y corregir errores doctrinales con
mansedumbre y firmeza. Su labor suele ser silenciosa,
constante y de largo alcance.

La esencia magisterial no busca protagonismo ni
reconocimiento publico, sino la formacion de una Iglesia
capaz de pensar biblicamente, discernir espiritualmente y
resistir el engafio. Sin maestros fieles, la Iglesia queda
expuesta a doctrinas extrafas, a interpretaciones emocionales
y a una fe superficial incapaz de sostenerse en el tiempo de
la prueba.

Cuando los cinco dones ministeriales operan en
armonia, la Iglesia crece con equilibrio y madurez. El apostol
establece direccion y orden, el profeta discierne y confronta,
el evangelista alcanza a los perdidos, el pastor cuida al rebafio
y el maestro afirma la verdad. Ninguno reemplaza al otro,
ninguno es autosuficiente y todos dependen de Cristo, la
cabeza del cuerpo.

24

—
| —



El reconocimiento ministerial biblico no exalta
personas, sino funciones; no crea élites espirituales, sino
servidores responsables; no promueve competencia, Sino
cooperacion. Recuperar este disefio no implica un retroceso
al pasado, sino un avance hacia la madurez que Dios espera
de Su Iglesia.

La Iglesia que honra el disefio divino sera una Iglesia
firme en la verdad, sensible al Espiritu y preparada para
enfrentar los desafios de su tiempo. Alli donde los ministerios
son reconocidos, ordenados y ejercidos con temor de Dios, el
cuerpo de Cristo experimenta edificacion, proteccion y
crecimiento saludable, para la gloria de Aquel que dio dones
a los hombres y gobierna soberanamente sobre Su Iglesia.

“Mas entre vosotros no serd asi, sino que el que quiera
hacerse grande entre vosotros serd vuestro servidor, y el
que quiera ser el primero entre vosotros serd vuestro
siervo; como el Hijo del Hombre no vino para ser servido,
sino para servir, y para dar su vida en rescate por

muchos.”
Mateo 20:26 al 28

Jo
Jol[o
)6

—

25

'




Capitulo dos

PARAMETROS PARA UNA
COBERTURA ESPIRITUAL SANA

“Porque de él, y por él, y para él, son todas las cosas.
A él sea la gloria por los siglos. Amén.”
Romanos 11:36

La Iglesia de Jesucristo no fue disefiada para funcionar
desde la autonomia aislada, sino desde una estructura viva,
organica y relacional, donde la autoridad espiritual es
ejercida como servicio y reconocida como expresion del
gobierno del Reino de Dios.

Recuperar los disefios de la Iglesia primitiva no
implica copiar formas externas ni reproducir estructuras
culturales propias del primer siglo, sino discernir los
principios espirituales que sostuvieron su salud, su expansion
y su estabilidad doctrinal.

Entre esos principios se encuentra el reconocimiento
de la cobertura ministerial y de la paternidad espiritual:
conceptos profundamente biblicos, pero con frecuencia

()



malentendidos, mal aplicados o incluso rechazados a causa
de los abusos que algunos han cometido en Su nombre.

Es necesario afirmar desde el comienzo, con claridad
doctrinal y conviccién pastoral, que Cristo es la tunica
cobertura plena, suficiente y perfecta del creyente y de la
Iglesia. El es la cabeza del cuerpo, el Sumo Pastor de las
ovejas y el unico Mediador entre Dios y los hombres; nadie
comparte con El esa posicion ni puede sustituirla.

Toda autoridad espiritual legitima existe inicamente
bajo Su sefiorio y para manifestar Su gobierno, nunca para
competir con El ni para crear dependencias malsanas. “Y El
es la cabeza del cuerpo, que es la iglesia” (Colosenses 1:18).
Cualquier comprension de la cobertura espiritual que
desplace a Cristo del centro o que pretenda afiadir una
mediacion paralela constituye, sin lugar a duda, una
distorsion peligrosa del Evangelio.

Por esta razon, la cobertura espiritual no debe ser
entendida como un manto protector humano que reemplaza
la obra redentora y pastoral de Cristo. No se trata de “cubrir”
en el sentido de proteger de ataques espirituales, de errores o
de fracasos, como si la seguridad espiritual dependiera de la
cercania a una figura ministerial.

La verdadera seguridad del creyente esta en su union
con Cristo, en su obediencia a la Palabra y en la guia del
Espiritu Santo. Sin embargo, el mismo Cristo, que es nuestra
cobertura suprema, ha establecido autoridades delegadas en

()



Su Iglesia para edificacion, orden y madurez, no para
salvacion ni para generar dependencia espiritual.

En el Nuevo Testamento, la cobertura ministerial se
vincula claramente con el concepto de obispado, es decir, con
la esfera de autoridad espiritual que Dios confiere a
determinados ministros para cuidar, supervisar y servir a
otros ministros y congregaciones.

Este principio se observa de manera particular en el
ministerio apostélico, que no se limita a la plantacion de
iglesias, sino que incluye el cuidado continuo de las mismas
y, de manera especial, el acompafiamiento pastoral de
quienes las lideran. El apodstol Pablo expresa este principio
cuando afirma: “Ademads de otras cosas, lo que sobre mi se
agolpa cada dia, la preocupacion por todas las iglesias” (2
Corintios 11:28). Esta preocupacién no era control, ni
intromision, ni manipulacidon, sino una carga espiritual
legitima nacida del llamado de Dios.

La cobertura ministerial, entonces, define una esfera de
autoridad espiritual no impuesta por estructuras
institucionales ni determinada por conveniencias humanas,
sino reconocida espiritualmente por aquellos ministros que,
discerniendo la voluntad de Dios, comprenden que han sido
llamados a caminar bajo esa dimension de cuidado,
ensefianza e imparticion.

En la Iglesia primitiva no encontramos modelos de
imposicion forzada de autoridad apostolica, sino relaciones

(=)



espirituales construidas sobre el reconocimiento mutuo, la
confianza y la comunion en el Espiritu. Pablo no obligo a
Timoteo a ser su hijo espiritual; fue Dios quien unid sus
caminos, y fue el fruto de esa relacion lo que confirmé su
legitimidad.

Por esta razon, toda cobertura ministerial auténtica
debe nacer del discernimiento espiritual y no de la presion
institucional. Cuando una cobertura se impone, deja de ser
cobertura y se convierte en dominio. Cuando se exige
obediencia sin relacion, se destruye la esencia del disefio de
Dios. La Escritura advierte con claridad contra el ejercicio
autoritario del liderazgo espiritual: “No como teniendo
seifiorio sobre los que estin a vuestro cuidado, sino siendo
ejemplos de la grey” (1 Pedro 5:3). La autoridad en el Reino
no se afirma por imposicion, sino por servicio, por ejemplo y
por fruto.

Los pastores que reconocen una cobertura ministerial
lo hacen de manera voluntaria y consciente, aceptando
caminar bajo una autoridad que no controla, sino que
imparte; que no absorbe, sino que edifica; que no se
beneficia, sino que sirve. Este reconocimiento implica una
decision espiritual madura: abrir el corazdon, caminar sin
reservas y permitir la instruccion, la correccion y el consejo,
comprendiendo que Dios utiliza vasos humanos para formar,
afirmar y guardar a Sus siervos.

Pablo escribe a los corintios: “Porque aunque tengdis
diez mil ayos en Cristo, no tendréis muchos padres; pues en

(»)




Cristo Jesus yo os engendré por medio del evangelio” (1
Corintios 4:15). Aqui no se describe una jerarquia opresiva,
sino una relacion de paternidad espiritual.

El Reino de Dios se expresa en la tierra a través de un
orden espiritual establecido por Dios mismo. La autoridad
espiritual no es una invencion eclesiastica, sino una realidad
del gobierno divino. Donde este orden es ignorado, el Reino
se debilita; donde es respetado y vivido correctamente, el
Reino se manifiesta con poder, estabilidad y crecimiento.
Reconocer una autoridad espiritual no implica perder
identidad ni libertad, sino alinearse con el diseno de Dios
para una vida ministerial saludable y fructifera.

La Iglesia primitiva comprendi6 que la paternidad
espiritual no contradecia la verdad de que Dios es el unico
Padre. Jests mismo ensefid que nadie debe ocupar el lugar
del Padre celestial (Mateo 23:9); sin embargo, esto no
elimina el hecho de que Dios elige instrumentos humanos
para expresar Su cuidado paternal.

Asi como Dios se reveld como Padre a través de
hombres y mujeres que instruyeron, corrigieron y
acompafiaron a otros, también hoy contintia utilizando
canales escogidos soberanamente para manifestar esa
dimension de Su caracter. Negar esta realidad por temor al
abuso es caer en el otro extremo de la distorsion.

La paternidad espiritual auténtica es, por definicion,
una paternidad de servicio. No existe para extraer beneficios

()



personales, ni para construir plataformas de poder, ni para
generar dependencia emocional o espiritual. Su autoridad no
se mide por el control que ejerce, sino por la vida que
imparte. El padre espiritual verdadero no busca ser servido,
sino servir; no procura ser exaltado, sino ver a sus hijos
crecer, madurar y cumplir el proposito de Dios. Como
escribid Pablo: “No busco lo vuestro, sino a vosotros” (2
Corintios 12:14).

La cobertura apostélica, o paternidad espiritual,
encuentra uno de sus ejes mas sensibles y necesarios en el
cuidado directo de los pastores y de sus familias. En el disefio
biblico, el apostol no es un administrador distante ni un
supervisor ocasional, sino un padre espiritual que comprende
que la salud de la Iglesia local esta profundamente ligada a la
salud espiritual, emocional y doctrinal de quienes la
pastorean.

Cuando los pastores estdn acompainiados, afirmados y
sostenidos, las congregaciones crecen con estabilidad;
cuando los pastores caminan solos, expuestos y sin referencia
espiritual, las iglesias se vuelven vulnerables, aun cuando
externamente parezcan activas o exitosas.

El Nuevo Testamento revela con claridad que el
ministerio apostolico porta una carga especial por la vida de
los lideres. Pablo no solo escribia a las iglesias, sino que se
involucraba profundamente en la formacidn, correccion y
afirmacion de sus colaboradores. Timoteo, Tito, Silas y otros
no fueron tratados como subordinados funcionales, sino

()



como hijos amados, compafieros de milicia y siervos fieles.
“A Timoteo, verdadero hijo en la fe” (1 Timoteo 1:2),
escribe Pablo, dejando en evidencia que la relacion
ministerial no se limitaba a lo organizativo, sino que estaba
cimentada en una paternidad espiritual real y viva.

La cobertura apostdlica, correctamente entendida, no
tiene como objetivo gobernar directamente las
congregaciones locales ni sustituir la autoridad pastoral
establecida en cada iglesia. Su funcion es fortalecer a los
pastores para que ejerzan su llamado con mayor claridad,
libertad y efectividad. El apdstol no pastorea la iglesia local
desde afuera, sino que pastorea al pastor, para que este pueda
pastorear mejor al rebafio que Dios le ha confiado. Esta
distincién es crucial, ya que cuando se pierde se abren las
puertas al control indebido y a la invasion de funciones que
no corresponden.

Dentro de esta paternidad espiritual se encuentra
también la responsabilidad de trazar lineamientos de trabajo
que no anulan la identidad ni la vision pastoral local, sino que
las impulsan, las ordenan y las afirman. El apostol no impone
proyectos personales ni agendas ajenas al llamado de cada
pastor, sino que ayuda a discernir los disefios de Dios y a
desarrollarlos con sabiduria y equilibrio.

Pablo expresa este principio cuando dice: “Y lo que
has oido de mi ante muchos testigos, esto encarga a
hombres fieles que sean idoneos para enseiiar también a
otros” (2 Timoteo 2:2). Aqui se observa una transmision de

(»)



vision, doctrina y practica ministerial, no una centralizacion
de poder.

Otro aspecto esencial de la cobertura apostolica es la
ayuda en la correcta interpretacion de las Escrituras. A lo
largo de la historia de la Iglesia, muchos errores doctrinales
no surgieron por mala intencion, sino por aislamiento, falta
de formacion o ausencia de contraste espiritual.

La paternidad espiritual provee un espacio seguro
donde el pastor puede plantear dudas, revisar enfoques,
recibir correccidn y crecer en la sana doctrina sin temor a ser
juzgado o descalificado. Esta funcién magisterial resulta
especialmente urgente en la iglesia contemporanea, marcada
por la sobreinformacidn, las interpretaciones superficiales y
las doctrinas emocionalistas.

Asimismo, la cobertura apostolica cumple un rol
fundamental en la resolucion de conflictos. Los conflictos
son inevitables en toda comunidad humana, y la Iglesia no es
la excepcion. Diferencias doctrinales, tensiones relacionales,
problemas ¢éticos o desafios disciplinarios requieren
discernimiento espiritual y sabiduria pastoral.

En estos momentos, la mirada externa, pero
comprometida, de una autoridad espiritual madura puede ser
decisiva. En el concilio de Jerusalén, los apostoles y ancianos
se reunieron para discernir una crisis doctrinal que
amenazaba la unidad de la Iglesia (Hechos 15). Este modelo

—

33

'




revela que la autoridad apostolica no elimina el didlogo, sino
que lo ordena y lo conduce hacia la verdad.

La activacion de ministerios y dones espirituales es
otro fruto de una paternidad espiritual saludable. El padre
espiritual no teme que otros crezcan, sino que se alegra al
verlos avanzar mas alld de €1. Su gozo no esta en retener, sino
en enviar. Pablo anima a Timoteo a avivar el don que hay en
¢l (2 Timoteo 1:6), recordandole que los dones no se
desarrollan plenamente en soledad, sino en el contexto de
relaciones espirituales que afirman, exhortan y confirman el
llamado de Dios. Una cobertura que inhibe los dones o que
teme la multiplicacion revela inseguridad y ego, no
paternidad.

Parte de esta responsabilidad incluye la capacidad de
identificar grietas espirituales dentro de la congregacion.
Estas pueden manifestarse como doctrinas sutilmente
desviadas, actitudes divisivas, liderazgos no saludables o
practicas que, aunque parezcan inofensivas, erosionan la vida
espiritual del cuerpo.

El apostol, por su experiencia y perspectiva, puede
advertir peligros que el pastor local, inmerso en la dindmica
diaria, podria no percibir con claridad. Esta funcion no debe
ejercerse desde la sospecha ni desde el control, sino desde el
amor pastoral y el deseo genuino de preservar la salud
espiritual del cuerpo de Cristo.

34

—
| —



Para que todo esto sea posible, la cobertura apostolica
debe permanecer cercana, disponible y accesible. No puede
reducirse a una figura distante, inaccesible o interesada solo
en eventos ocasionales. La paternidad espiritual se expresa
en la cercania, en la escucha atenta, en la disposicion a
acompaifiar procesos dificiles y en la capacidad de sostener a
los pastores cuando atraviesan momentos de desgaste,
frustracion o desanimo. Pablo escribe: “Nosotros fuimos
tiernos entre vosotros, como la nodriza que cuida con
ternura a sus propios hijos” (1 Tesalonicenses 2:7). Esta
imagen revela la profundidad relacional que define el
verdadero liderazgo espiritual.

La imparticion espiritual es otro elemento central de
esta relacion. Impartir no significa transferir poder mistico ni
crear dependencia, sino compartir vida, experiencia,
revelacion y sabiduria adquirida en el caminar con Dios. El
apostol imparte cuando ora, cuando enseia, cuando corrige
con amor y cuando modela una vida de integridad y temor de
Dios. Esta imparticion fortalece a los pastores, renueva su
vision y los capacita para enfrentar los desafios del ministerio
con mayor madurez espiritual.

Para que la cobertura apostolica o la paternidad
espiritual produzca el fruto para el cual fue establecida por
Dios, es imprescindible que exista un reconocimiento mutuo
basado en la transparencia, la confianza y la madurez
espiritual. Los pastores que deciden caminar bajo una
cobertura ministerial deben hacerlo a corazén abierto, sin
reservas ni dobles agendas, comprendiendo que Ia

()



efectividad de la ayuda espiritual estd directamente
relacionada con la honestidad del vinculo.

La Escritura ensefia que la luz expone y sana, mientras
que las tinieblas esconden y destruyen. “Pero si andamos en
luz, como El estd en luz, tenemos comunion unos con otros”
(1 Juan 1:7). No puede haber verdadera paternidad espiritual
donde existen secretos deliberados, resistencia a la
correccion o temor a la rendicidn de cuentas.

Este reconocimiento implica permitir la imparticion, la
instruccion y, cuando sea necesario, la correccion por parte
de la autoridad espiritual, confiando en que dicha autoridad
no busca controlar ni beneficiarse personalmente, sino
edificar y proteger el llamado pastoral. La correccion biblica
no es un acto de humillacién, sino una expresion de amor:
“Porque el Serior al que ama, disciplina” (Hebreos 12:6).

Cuando la correccion se recibe con humildad y
discernimiento, produce justicia, madurez y estabilidad;
cuando se rechaza de manera sistematica, expone una
resistencia interior que termina aislando al ministro y
debilitando su servicio.

En este punto resulta fundamental abordar con claridad
el tema de los recursos y de la honra ministerial. La cobertura
apostolica o paternidad espiritual no debe requerir ni exigir
control sobre la congregacion local, ni mucho menos
imponer la entrega de recursos financieros como condicion
para sostener la relacion. Cualquier forma de presion

()




economica desvirtlia el cardcter del Reino y contamina la
pureza del vinculo espiritual. La relacion entre un pastor y su
cobertura no se sostiene por obligaciones financieras, sino
por conviccion espiritual y reconocimiento genuino del
llamado de Dios.

Sin embargo, la Escritura también ensefia que todo
obrero es digno de su honra. Honrar no es comprar favor ni
asegurar proteccion, sino reconocer el valor espiritual del
servicio recibido. Pablo afirma que quienes ministran lo
espiritual tienen derecho a participar de lo material (1
Corintios 9:11), y también ensefia que los ancianos que
gobiernan bien sean tenidos por dignos de doble honor,
especialmente los que trabajan en la Palabra y en la
ensefianza (1 Timoteo 5:17). En este sentido, los diezmos de
fe que algunos pastores deciden entregar como expresion de
honra hacia su cobertura deben nacer de la gratitud y de la fe,
nunca de la obligacion ni del temor.

Es necesario reiterarlo con absoluta claridad: la
paternidad espiritual, correctamente ejercida, jamas se
presenta como una usurpacion de la paternidad divina. Dios
es el unico Padre en sentido absoluto, eterno y trascendente,
y nadie puede ni debe ocupar ese lugar. No obstante, el
mismo Dios ha decidido revelar Su paternidad a través de
hombres y mujeres que reflejan Su caracter en el cuidado, la
instruccion y el acompafiamiento de otros.

Este principio se ilustra de manera clara en la figura de
José, quien fue el padre terrenal de Jesus sin usurpar en

()



ningun momento el lugar del Padre celestial. José amo, cuido,
proveyo y enseid a Jests todo lo que estaba a su alcance,
siempre bajo la conciencia de que el nifio que tenia delante
era el Hijo del Dios Altisimo. De la misma manera, la
paternidad espiritual auténtica sirve, acompaina y forma, sin
apropiarse de lo que pertenece Uinicamente a Dios.

Es necesario, con espiritu pastoral y honestidad
profética, reconocer que el abuso de este rol ha causado un
dafio profundo en la Iglesia. Algunos que se
autodenominaron apostoles, y otros que ejercieron una
paternidad mal entendida sobre sus congregaciones,
confundieron autoridad con dominio, cuidado con control y
paternidad con posesion.

“Y no llaméis padre vuestro a nadie en la tierra; porque
uno es vuestro Padre, el que estd en los cielos.”
Mateo 23:9

La manipulacidn espiritual, el control emocional y el
uso del miedo como herramienta de gobierno son expresiones
perversas de un liderazgo desviado, completamente opuesto
al espiritu de Cristo. Exigir titulos afectivos como “papd” o
“mama” para reforzar una supuesta autoridad espiritual no es
sefial de paternidad, sino de inseguridad, inmadurez y deseo
de control.

Jestis fue contundente al confrontar este tipo de
actitudes: “Sabéis que los gobernantes de las naciones se
ensefiorean de ellas... mds entre vosotros no serd asi”

—

38

'




(Mateo 20:25 y 26). El liderazgo en el Reino se define por el
servicio sacrificial, no por la exaltacion personal. Donde hay
manipulacion, hay abuso; donde hay control, hay temor; y
donde hay temor, el amor ha sido desplazado. “En el amor
no hay temor” (1 Juan 4:18). Por lo tanto, toda forma de
paternidad espiritual que genera miedo, dependencia o
sometimiento ciego debe ser confrontada y corregida a la luz
de la Palabra.

El reconocimiento sano de la cobertura apostolica no
produce esclavos, sino hijos maduros; no genera sumision
irracional, sino honra consciente; no apaga la voz del pastor,
sino que la afirma y la fortalece. El apostol verdadero se
alegra cuando los pastores crecen, se establecen y caminan
con libertad bajo la guia del Espiritu Santo. Su éxito no se
mide por cudntos dependen de él, sino por cuantos pueden
caminar firmes aun cuando ¢l no esté presente fisicamente.

En un tiempo en el que muchos ministros estan
cansados, desorientados o heridos por experiencias pasadas,
recuperar el disefio biblico de la paternidad espiritual es una
necesidad urgente. No se trata de restaurar modelos
jerarquicos rigidos ni de reproducir estructuras de poder, sino
de volver al corazén del Reino, donde la autoridad es servicio
y la paternidad es amor responsable. La Iglesia necesita
padres espirituales que caminen con temor de Dios, con
manos limpias y con corazones humildes, dispuestos a dar la
vida por aquellos a quienes sirven.

39

—
| —



Este capitulo no pretende imponer un modelo Unico ni
establecer formulas universales, sino exhortar a la Iglesia a
discernir, con madurez y humildad, los disefios de Dios para
este tiempo. Alli donde la cobertura apostolica es reconocida
correctamente y la paternidad espiritual se vive conforme al
espiritu de Cristo, la Iglesia camina con orden, los pastores
son fortalecidos y el Reino de Dios se manifiesta con poder,
verdad y amor.

Que el Espiritu Santo conceda a Su Iglesia la sabiduria
para discernir, la valentia para corregir lo que esta desviado
y la gracia para restaurar lo que ha sido herido, para que el
nombre de Cristo sea honrado y Su Reino manifestado en
medio de nosotros.

“Por todo esto, respeten y honren al Seiior. Sirvanle con
integridad y de todo corazon.”
Josué 24:14

Jo
Jol[o
)6

40

—
| —



Capitulo tres

PARAMETROS MINISTERIALES
PARA LA MUJER

“Mujer ejemplar, ;donde se hallara?
JEs mas valiosa que las piedras preciosas!”
Proverbios 31:10

El tema del ministerio pastoral ejercido por la mujer ha
sido, sin duda, uno de los asuntos mas sensibles y
controversiales dentro de la Iglesia contemporanea. No
porque la Escritura sea ambigua, sino porque a lo largo de la
historia se han superpuesto lecturas parciales,
condicionamientos culturales, temores institucionales y, en
algunos casos, reacciones extremas que han terminado
distorsionando tanto el disefio de Dios como el testimonio del
Evangelio.

Este capitulo no busca entrar en una disputa ideologica
ni alimentar confrontaciones teoldgicas estériles, sino ofrecer
un discernimiento pastoral, biblico y espiritual que ayude a
los ministros a comprender, acompafiar y ordenar sanamente

41

—
| —



el llamado de Dios en la vida de las mujeres que sirven al
Sefior en la funcion pastoral.

En lo personal, me ha tocado vivir el alejamiento de
algunos hermanos por no aceptar el ministerio pastoral de la
mujer. Frente a esto, no tengo nada que discutir. Cada
creyente es libre de congregarse donde considere apropiado,
y la diversidad existente en el cuerpo de Cristo enriquece esa
posibilidad. Si alguien se siente mas comodo en una
congregacion sin pastora, lo respeto plenamente; lo que no
comparto es cuando se utiliza la Biblia como pretexto para
sostener posiciones que no surgen de una lectura honesta y
contextualizada de la Escritura.

El propoésito de desarrollar pardmetros de Reino no es
debatir teologia con quienes desean conservar ciertas
estructuras que, en lo personal, considero innecesarias. Por
esta razdn, este capitulo no pretende justificar el ministerio
de la mujer en la Iglesia. Consideraria tal intento una falta de
respeto hacia aquellas mujeres que cuentan con evidencias
claras de ser canales de Dios para la expansion de Su Reino.

Recuerdo que, hace un tiempo, un pastor me comento
que aceptaria participar en una reunion de iglesias unidas,
pero que no estaba de acuerdo con que las mujeres fueran
reconocidas como pastoras. Le respondi que no habia ningun
inconveniente y, a continuacion, le pregunté cuéles eran las
tareas que desempeiiaba su esposa dentro de la congregacion.
Me enumer6 una serie de responsabilidades que, sin lugar a
duda, eran funciones pastorales. Al percibir mi intencion,

(=)



anadi6: “Si, ya sé... cumple la funcion de pastora, pero
nosotros no le damos ningun carnet de reconocimiento”.
Ante esto, simplemente le recordé que en la Iglesia del primer
siglo no existian carnets ministeriales. Ni siquiera Pedro tenia
un documento que avalara su apostolado, y sin embargo
nadie duda que lo era.

Ademas, no puedo callar esto, aunque lo expreso con
todo respeto, me parece que los ministerios que no reconocen
a las mujeres no deberian dejar que la mujer haga
absolutamente nada, que ellas sean ministradas, que
descansen que disfruten y que sean protegidas como vasos
fragiles y que los hombres se ocupen de todo, incluso de la
limpieza. Me parece muy hipocrita que las hagan trabajar
duramente como pastoras y como empleadas de servidumbre,
y luego digan que no las reconocen.

En fin, no objetaré¢ frente a los reconocimientos
institucionales en si mismos; pero mi tarea, sin embargo, es
enfocar el entendimiento de los ministros en las funciones
espirituales y en el llamado de Dios, no en documentos
administrativos. Por ello, continuaré con esta exposicion sin
la intencién de justificar lo evidente, desarrollando con
claridad los parametros del Reino para el ministerio de la
mujer, sin mas.

Desde el inicio de la revelacion biblica, el disefo
divino muestra que el proposito de Dios para la humanidad
fue concebido de manera compartida. “Entonces dijo Dios:
Hagamos al hombre a nuestra imagen, conforme a nuestra

()



semejanza... varon y hembra los creo” (Génesis 1:26 y 27).
La imagen de Dios no fue depositada exclusivamente en el
varén, ni fragmentada en jerarquias, sino expresada en la
comunion y corresponsabilidad de ambos.

El ser humano, segin el disefio de Dios, esta
compuesto por varéon y mujer como dos expresiones de un
mismo proposito, del mismo modo que la Iglesia es
presentada en las Escrituras como la esposa del Cordero y, a
la vez, como el cuerpo de Cristo. El mandato cultural de
sojuzgar la tierra, ejercer mayordomia y gobernar sobre la
creacion fue entregado a ambos conjuntamente, como una
sola unidad funcional (Génesis 1:28). Esta verdad
fundacional es clave, ya que cualquier forma de liderazgo
espiritual que niegue la dignidad, la capacidad o el llamado
de la mujer entra en tension directa con el disefio original del
Creador.

La expresion “ayuda idonea” de Génesis 2:18 ha sido
utilizada con frecuencia para justificar una subordinacion
funcional absoluta de la mujer. Sin embargo, el término
hebreo “ezer kenegdo” mno expresa inferioridad, sino
complementariedad fuerte, necesaria y estratégica. De hecho,
en el Antiguo Testamento la palabra “ezer” se emplea
reiteradamente para describir la ayuda poderosa que Dios
mismo brinda a Su pueblo: “Nuestra alma espera a Jehovd;
nuestra ayuda y nuestro escudo es él” (Salmo 33:20). Lejos
de presentar a la mujer como un ser pasivo o secundario, el
texto la revela como una colaboradora indispensable para el
cumplimiento del propdsito divino.

[w)



La caida introduce una distorsion profunda en las
relaciones humanas. Con la irrupcion del pecado aparece el
deseo de dominar y se quiebra la armonia original: “Tu deseo
serd para tu marido, y él se ensefioreard de ti” (Génesis
3:16). Este dominio no es presentado como un mandato
divino, sino como una consecuencia del pecado. Confundir
la consecuencia de la caida con el disefo eterno de Dios ha
sido uno de los errores mas graves en la construccion de
modelos eclesiales desequilibrados. La redencion en Cristo
no legitima las distorsiones del Edén caido, sino que
comienza a sanarlas de manera progresiva.

En la plenitud de los tiempos, Jesucristo inaugura una
nueva humanidad. El rompe barreras culturales, religiosas y
sociales, dignificando a la mujer de una manera radical para
su contexto historico. Jeslls ensefid0 a mujeres como
discipulas, dialogd publicamente con ellas, las defendio
frente a la hipocresia religiosa y las integr6 activamente en
Su ministerio. Marta fue instruida en la Palabra, Maria se
sentd a los pies del Maestro como discipula, la mujer
samaritana se convirtid en testigo del Mesias para su ciudad,
y fueron mujeres las primeras en anunciar la resurreccion.
Nada de esto es anecdotico; todo es profundamente
teologico.

Pentecostés marca un punto de inflexion decisivo.
Pedro interpreta el derramamiento del Espiritu citando al
profeta Joel: “Derramaré de mi Espiritu sobre toda carne, y
vuestros hijos y vuestras hijas profetizaran” (Hechos 2:17).

()



El texto no limita el ministerio por género, sino que lo
amplia. En el Nuevo Testamento, la profecia no es un don
marginal, sino una funcion central de edificacion,
exhortacion y consolacion (1 Corintios 14:3). Que las
mujeres profeticen implica, necesariamente, ministerio de la
Palabra, discernimiento espiritual y autoridad funcional bajo
el seforio de Cristo.

El apostol Pablo, frecuentemente citado para restringir
el ministerio femenino, es el mismo que reconoce y honra a
numerosas mujeres como colaboradoras cercanas en la obra
del Evangelio. Febe es presentada como diaconisa de la
iglesia en Cencrea y protectora de muchos, incluido el propio
Pablo (Romanos 16:1 y 2). Priscila, junto a su esposo
Aquila, instruy6 a Apolos “mds exactamente” en el camino
de Dios (Hechos 18:26), evidenciando que su capacidad
doctrinal era reconocida y valorada. Junia es llamada
“notable entre los apostoles” (Romanos 16:7), una
expresion cuyo impacto fue atenuado durante siglos por
tradiciones posteriores. Las hijas de Felipe profetizaban
(Hechos 21:9), y Evodia y Sintique son llamadas
colaboradoras en el Evangelio (Filipenses 4:2 y 3).

En 1 Corintios 11:5, el apostol Pablo da por sentado
que las mujeres oran y profetizan en la asamblea. El texto no
discute la legitimidad de esa participacidn, sino que establece
pautas de orden y decoro en su ejercicio. Esto resulta clave,
ya que demuestra que las instrucciones de silencio presentes
en otros pasajes no pueden interpretarse como prohibiciones

46

—
| —



universales sin caer en una contradiccion interna dentro de
los propios escritos paulinos.

Cuando Pablo escribe a Timoteo acerca de la situacion
en Efeso, lo hace en un contexto particular, marcado por
falsas doctrinas, desorden comunitario y una fuerte influencia
del culto a Artemisa, donde las sacerdotisas ejercian dominio
religioso y promovian practicas sincretistas. El llamado a que
la mujer aprenda en silencio debe entenderse como una
instruccion pastoral situada, cuyo objetivo es formar antes de
habilitar, ordenar antes de enviar, y no excluir de manera
permanente del ejercicio ministerial.

Es importante recordar que, en el siglo primero, la gran
mayoria de las mujeres no tenia acceso a educacién formal.
Ordenar que aprendan ya constituia un acto profundamente
revolucionario. El “silencio” al que se refiere Pablo no es la
negacion de la voz femenina, sino la regulacion del proceso
de aprendizaje para preservar la sana doctrina y el orden
comunitario. De la misma manera, la exhortacidon a no ejercer
dominio apunta mas al abuso de autoridad que a la
prohibicion del ejercicio legitimo del ministerio.

Galatas 3:28 establece un principio teologico
fundamental: “Ya no hay judio ni griego; no hay esclavo ni
libre; no hay varon ni mujer; porque todos vosotros sois
uno en Cristo Jesus”. Este pasaje no elimina las diferencias
biologicas ni las particularidades relacionales, pero si derriba
cualquier jerarquia espiritual que impida la plena

—

47

'



participacion en la vida del Reino. En Cristo, el valor, la
dignidad y el acceso al llamado son compartidos.

Ahora bien, reconocer el ministerio pastoral de la
mujer no implica promover desorden, competencia ni la
imitacion acritica de modelos ideoldgicos ajenos al
evangelio. La restauracion del ministerio femenino debe ser
sana, biblica y profundamente espiritual.

La mujer llamada por Dios al pastoreo no esta invitada
a imponerse sobre el vardn, ni a competir con su esposo, ni a
reproducir esquemas de control emocional o manipulacion
espiritual. La autoridad espiritual jamas se expresa en
dominacion, sino en servicio, como ensefio el Sefior: “El que
quiera hacerse grande entre vosotros serd vuestro servidor”
(Mateo 20:26).

En el contexto del matrimonio pastoral, la mujer ejerce
su autoridad reconociendo la autoridad de su marido, no por
inferioridad, sino por orden y unidad. La sujecion biblica no
es silenciamiento ni anulaciéon del discernimiento, sino
alineacion voluntaria para preservar la comunion y el
testimonio. La mujer aporta sensibilidad espiritual,
discernimiento, cuidado pastoral y sabiduria relacional que
enriquecen profundamente el ministerio compartido. Cuando
estas virtudes se utilizan para edificar y no para controlar, la
iglesia es fortalecida.

Es fundamental advertir que el feminismo secular, con
su légica de confrontacion y rivalidad, no puede ser el marco

()



desde el cual se interprete el llamado de la mujer en la Iglesia.
El Reino de Dios no avanza por competencia, sino por
cooperacion. La mujer cristiana no necesita negar al varon
para afirmarse, ni asumir posturas ideoldgicas para validar su
llamado. Su autoridad proviene del Espiritu Santo, su
caracter es formado en Cristo, y su ministerio se legitima por
el fruto.

El criterio biblico para reconocer un ministerio no es
un carnet institucional, sino el llamado de Dios, la
confirmacion espiritual y el fruto visible. Muchos de los que
niegan formalmente el pastorado femenino reconocen, en la
practica, que las mujeres pastorean, cuidan, ensefian y
sostienen la iglesia junto a sus esposos. Esta disonancia
revela que el problema no es funcional, sino conceptual.
Recuperar el disefio biblico implica tener la honestidad
espiritual de reconocer lo que Dios ya estd haciendo.

Un liderazgo pastoral sano, ejercido por mujeres, se
caracteriza por humildad, sabiduria, espiritu de servicio y
sujecion a la Palabra. No busca protagonismo personal, no
compite por espacios, no manipula emociones ni gobierna
desde la fragilidad o la imposicion. Gobierna desde el amor,
la verdad y la madurez espiritual. Cuando esto ocurre, la
iglesia no se debilita; se fortalece.

Este tema no puede resolverse apelando a un solo
versiculo ni adoptando posturas rigidas. La Escritura
presenta una tension creativa entre orden y participacion,
entre autoridad y servicio, entre llamado y caréacter. El

(»)




desafio pastoral consiste en discernir principios universales y
aplicaciones contextuales, evitando tanto la exclusion injusta
como el desorden doctrinal.

Concluir que la mujer puede y debe ejercer la funcion
pastoral no es una concesion cultural, sino una afirmacion
biblica cuando dicho ministerio se vive bajo el sefiorio de
Cristo. Restaurar sanamente el ministerio de la mujer es
honrar el disefio de Dios, edificar la Iglesia y dar testimonio
al mundo de una nueva humanidad reconciliada. Alli donde
hombres y mujeres caminan juntos, en unidad, humildad y
amor, el Reino de Dios avanza con poder, verdad y gloria.

La restauracion sana del ministerio pastoral femenino
exige profundizar ahora en el concepto biblico de autoridad,
ya que muchas de las tensiones alrededor de este tema no
nacen del texto biblico, sino de wuna comprension
distorsionada de lo que significa ejercer autoridad en el Reino
de Dios.

En las Escrituras, la autoridad nunca se presenta como
dominio, control o imposicion, sino como responsabilidad
delegada para servir, cuidar y edificar. Jesis redefine
radicalmente este concepto al declarar que los gobernantes de
este mundo se ensefiorean, pero que entre Sus discipulos no
debe ser asi (Mateo 20:25 al 28). Esta redefinicion alcanza
por igual a hombres y mujeres llamados al liderazgo.

La mujer que ejerce el pastorado no recibe una
autoridad distinta ni inferior a la del varon; recibe la misma

(%)



autoridad de Cristo, pero la expresa desde su identidad, su
caracter y su llamado particular. La diferencia no es de valor
ni de legitimidad, sino de expresion y de disefio relacional.
El problema surge cuando se intenta ejercer autoridad
espiritual copiando modelos seculares, patriarcales o
ideoldgicos, en lugar de reflejar el gobierno del Cordero.

En el matrimonio pastoral, la Escritura establece un
orden espiritual que no puede ser ignorado sin consecuencias:
“El marido es cabeza de la mujer, asi como Cristo es cabeza
de la iglesia” (Efesios 5:23). Este texto ha sido mal utilizado
tanto para justificar abusos como para negar cualquier forma
de liderazgo femenino. Sin embargo, Pablo no establece una
jerarquia de superioridad, sino un principio de representacion
y responsabilidad. Asi como Cristo ejerce Su cabeza
sirviendo y entregando Su vida, el marido es llamado a
liderar con amor sacrificial, y la esposa a acompafar con
sujecion voluntaria y sabia.

La mujer pastoral no pierde autoridad al reconocer la
autoridad de su marido; por el contrario, la fortalece, porque
la autoridad biblica fluye dentro de un marco de orden,
unidad y mutua honra. Cuando una mujer intenta ejercer su
llamado desconectandose del orden del hogar, tarde o
temprano esa fractura se manifestara también en la iglesia. El
hogar es el primer espacio donde se aprende a gobernar
espiritualmente.

La Escritura exhorta a una sujecion mutua en el temor
de Dios (Efesios 5:21). Esto no anula los roles, sino que

()



purifica las motivaciones. El liderazgo compartido en el
matrimonio pastoral no se construye sobre la competencia,
sino sobre la complementariedad. La mujer aporta
sensibilidad espiritual, discernimiento y percepcion pastoral
que, lejos de debilitar al varon, lo enriquecen y lo guardan.
“Mejores son dos que uno” (Eclesiastés 4:9), esto no solo
es en lo practico respecto del matrimonio, sino también en las
tareas ministeriales.

No obstante, es necesario advertir con claridad pastoral
que la sensibilidad femenina, cuando no estd rendida al
Espiritu Santo, puede convertirse en un instrumento de
manipulacion. EI hombre, por su disefio protector, suele
ceder para evitar el conflicto o el dolor emocional. Cuando
una mujer utiliza lagrimas, silencios prolongados, presiones
emocionales o discursos espiritualizados para torcer la
voluntad del marido o del liderazgo, est4 ejerciendo control,
no autoridad espiritual. Esto no edifica la iglesia ni honra a
Cristo.

La mujer llamada al ministerio debe aprender a
discernir la diferencia entre influencia espiritual y
manipulacion emocional. La influencia fluye desde Ia
verdad, la oracidon y el caracter; la manipulacion nace del
temor, la inseguridad y el deseo de control. La primera
produce paz y edificacion; la segunda genera desgaste,
confusion y resentimiento. “Porque Dios no es Dios de
confusion, sino de paz” (1 Corintios 14:33).

52

—
| —



Reitero y profundizo en esto: es imprescindible que la
mujer que ejerce el ministerio pastoral no adopte las
categorias del feminismo contemporaneo para validar su
llamado. El feminismo, en muchas de sus expresiones, se
construye sobre la confrontacion, la victimizacion y la
rivalidad. El evangelio, en cambio, se edifica sobre la
reconciliacion, el servicio y la cruz. La mujer cristiana no
necesita luchar contra el varon para afirmar su identidad; la
recibe en Cristo. “Con Cristo estoy juntamente crucificado,
y ya no vivo yo” (Galatas 2:20).

Cuando el ministerio femenino se edifica desde una
agenda ideologica, inevitablemente se produce una fractura
en la comunion. Cuando se edifica desde la cruz, se produce
vida. La mujer que sirve en el pastorado debe guardarse de
toda forma de competencia, comparacion o deseo de
protagonismo. El verdadero liderazgo espiritual no necesita
imponerse; se reconoce por su fruto.

La validacion del ministerio en la Escritura nunca
estuvo ligada a titulos, credenciales ni estructuras
institucionales, sino al llamado de Dios y a la evidencia del
Espiritu. “Por sus frutos los conoceréis” (Mateo 7:16). A lo
largo de la historia de la Iglesia, muchas mujeres han
pastoreado iglesias, familias y generaciones enteras sin
reconocimiento formal, pero con una eficacia espiritual
innegable. Ignorar ese fruto no es fidelidad biblica; es
resistencia a la obra de Dios.

53

'

—



Cuando el apostol Pablo establece los requisitos para
obispos y didconos, no lo hace con el proposito de excluir,
sino de proteger a la iglesia (1 Timoteo 3). El énfasis no recae
en el género, sino en el caracter, la vida familiar, la madurez
espiritual y el testimonio. Estos criterios poseen el mismo
peso y la misma exigencia tanto para hombres como para
mujeres. El verdadero problema nunca ha sido el género, sino
la ausencia de caracter y formacion espiritual.

Una mujer madura que ejerce el pastorado entiende
que su autoridad estd inseparablemente ligada a su vida
devocional. La oracion, la sujecion a la Palabra y la
dependencia constante del Espiritu Santo constituyen su
mayor cobertura. Cuando una mujer intenta sostener su
ministerio desde su personalidad, su capacidad natural o su
carisma, inevitablemente se expone al agotamiento y al
conflicto. Cuando lo sostiene desde la intimidad con Dios, se
convierte en una fuente de vida para la iglesia.

El pastorado femenino, ejercido con humildad y
sabiduria, posee una capacidad singular para cuidar heridas
profundas, acompafiar procesos delicados y formar
discipulos con ternura y firmeza a la vez. Estas virtudes no
son debilidades; son expresiones genuinas del caracter de
Cristo. El mismo Dios declara: “Como aquel a quien
consuela su madre, asi os consolaré yo” (Isaias 66:13).

Restaurar el ministerio de la mujer no significa ceder a
la presion cultural, sino obedecer al Espiritu Santo en este
tiempo. Sin embargo, dicha restauracion debe ser cuidada

(%)



con temor de Dios, discernimiento y orden. Donde no hay
orden, no hay autoridad; y donde no hay caracter, no hay
permanencia.

El llamado pastoral femenino es un don para la Iglesia,
no una amenaza. Cuando hombres y mujeres caminan juntos,
bajo una autoridad espiritual sana, sin manipulacién ni
competencia, el Reino de Dios se manifiesta con mayor
plenitud. La Iglesia no necesita elegir entre orden y
participacion; necesita redimir ambos bajo el sefiorio de
Cristo.

Llegados a este punto, es necesario cerrar estos
conceptos con una exhortacion clara, sobria y profundamente
espiritual dirigida a quienes ejercen responsabilidades de
gobierno en la Iglesia. El reconocimiento del ministerio
pastoral de la mujer no puede quedar sujeto a modas,
presiones culturales ni reacciones emocionales, sino que debe
nacer de una conviccion biblica madura y de una lectura
honesta de lo que Dios estd haciendo por medio de Su
Espiritu en este tiempo. Los pastores y lideres no somos
duenos de la Iglesia, sino administradores de aquello que
Cristo comprd con Su sangre (Hechos 20:28). Por lo tanto,
no tenemos autoridad para negar lo que Dios ha llamado y
afirmado.

A lo largo de la historia biblica, Dios ha levantado
personas inesperadas para cumplir Sus propdsitos,
confrontando esquemas rigidos y estructuras humanas. El
problema nunca fue el llamado de Dios, sino la resistencia

[ )



del hombre a reconocerlo. Cuando la Iglesia se aferra a

tradiciones no examinadas, corre el riesgo de oponerse, aun

sin advertirlo, a la obra del Espiritu Santo. La advertencia es
o

seria: “;Duros de cerviz... vosotros resistis siempre al
Espiritu Santo!” (Hechos 7:51).

Reconocer el ministerio pastoral de la mujer no
implica abolir el orden, sino asumir la responsabilidad de
discernirlo correctamente. La autoridad apostolica y pastoral
tiene como funcion principal guardar la unidad del cuerpo,
preservar la sana doctrina y facilitar el desarrollo de los
dones. Alli donde una mujer ha sido llamada por Dios,
formada en carécter, confirmada por fruto y reconocida en
comunidad, el liderazgo maduro debe acompaiiar, cubrir y
ordenar ese llamado, no sofocarlo.

Al mismo tiempo, es imprescindible afirmar que el
ministerio pastoral femenino conlleva una responsabilidad
espiritual elevada. No se trata de ocupar un espacio, sino de
cargar una cruz. La mujer que pastorea debe saber que su vida
serd observada con atencion, que su testimonio familiar sera
evaluado y que su caracter sera probado en el servicio.
“Porque es necesario que el obispo sea irreprensible” (1
Timoteo 3:2). Este estdndar no constituye una carga injusta,
sino una proteccion amorosa.

La Iglesia necesita mujeres pastoras que no busquen
validacion humana, sino aprobacién divina. Mujeres que no
utilicen el pulpito para sanar heridas personales, ni el
liderazgo para compensar carencias emocionales. Mujeres

[ )



que no gobiernen desde la susceptibilidad ni desde la dureza,
sino desde la mansedumbre y la verdad. “Vestios, pues, como
escogidos de Dios, de entrafiable misericordia, de
benignidad, de humildad, de mansedumbre y de paciencia”
(Colosenses 3:12).

De igual manera, los hombres llamados al ministerio
deben examinar su propio corazén. Muchas resistencias al
pastorado femenino no nacen de la Escritura, sino del temor
a perder control, del orgullo espiritual o de inseguridades no
resueltas. El liderazgo masculino sano no se siente
amenazado por el don del otro; lo reconoce y lo celebra. Juan
el Bautista expres6 una verdad que todo pastor debe
aprender: “Es necesario que El crezca, pero que yo
mengiie” (Juan 3:30).

En los matrimonios pastorales, este discernimiento
debe ser ain mas cuidadoso. El enemigo ha destruido muchos
ministerios no atacando la doctrina, sino quebrando la unidad
del hogar. Cuando marido y mujer no caminan en acuerdo
espiritual, la iglesia lo percibe, aunque no se verbalice. Por
eso, el llamado pastoral femenino nunca debe desarrollarse
en competencia con el esposo, ni como un proyecto personal
independiente del pacto matrimonial.

La mujer pastora estd llamada a edificar junto a su
esposo, no a reemplazarlo ni a desautorizarlo. Y el esposo
estd llamado a honrar, cubrir y confiar en el llamado de su
esposa, no a tolerarlo con recelo. Esta dindmica, cuando es
sana, se convierte en un testimonio poderoso para la iglesia'y

()



para el mundo. El Reino de Dios se manifiesta con mayor
claridad alli donde hay unidad, honra mutua y sujecion al
Espiritu.

La Iglesia contemporanea enfrenta desafios profundos:
confusion doctrinal, relativismo moral, desgaste pastoral y
ataques culturales constantes. En este contexto, desperdiciar
los dones que Dios ha depositado en las mujeres no es
prudencia; es negligencia espiritual. El Cuerpo de Cristo
necesita todas sus funciones activas y alineadas. “Antes bien,
los miembros del cuerpo que parecen mas débiles, son los
mads necesarios” (1 Corintios 12:22).

Este capitulo no busca cerrar un debate, sino elevar el
nivel del discernimiento. No todos llegaran a la misma
conclusion de inmediato, pero todos deben asumir una
postura informada, biblica y espiritualmente responsable. El
llamado es a abandonar lecturas simplistas, examinar el
conjunto del testimonio biblico y permitir que el fruto del
Espiritu tenga un peso real en nuestras decisiones.

La restauracion sana del ministerio pastoral de la mujer
no es un acto de rebeldia, sino de obediencia. No es una
concesion al mundo, sino una alineacion con el Reino. No es
una ruptura del orden, sino una profundizacion del mismo.
Cuando la mujer ocupa su lugar con humildad y sabiduria, y
el hombre ejerce su liderazgo con amor y madurez, la Iglesia
refleja con mayor fidelidad la nueva humanidad inaugurada
en Cristo.

58

—
| —



Que el Espiritu Santo conceda a Su Iglesia
discernimiento, mansedumbre y valentia para reconocer lo
que El est4 levantando en este tiempo. Que sepamos honrar
el llamado sin caer en extremos, guardar el orden sin sofocar
la vida, y edificar una Iglesia donde hombres y mujeres
sirvan juntos, bajo la autoridad de Cristo, para la gloria de
Dios y la edificacion de Su pueblo.

“Los encantos son una mentira,
la belleza no es mads que ilusion,
pero la mujer que honra al Sefior
es digna de alabanza”
Proverbios 31:30 DHH

Jo
Jol[o
)6

59

—
| —



Capitulo cuatro

PARAMETROS FAMILIARES
PARA EL SERVICIO

“Porque el que no sabe gobernar su propia casa, ;como
cuidara de la iglesia de Dios?”
1 Timoteo 3:5

El matrimonio pastoral no es simplemente una
asociacion funcional dentro del ministerio, ni la suma de
dones individuales puestos al servicio de la Iglesia. Es, ante
todo, una unidad espiritual establecida por Dios, llamada a
reflejar en la tierra un orden de gobierno que tiene su origen
en el cielo. Cuando la diversidad de dones, talentos,
capacidades y virtudes se une bajo el senorio de Cristo, el
servicio se potencia de manera exponencial y el ministerio
adquiere estabilidad y profundidad.

Cuando un hombre y una mujer son llamados al
ministerio, no lo son de manera aislada, sino como una sola
carne que aprende a discernir, decidir y servir bajo la guia del
Espiritu Santo. Ignorar esta verdad ha sido una de las causas

60

—
| —



mas profundas de desgaste, division y fracaso ministerial a lo
largo del tiempo.

Desde el principio, Dios establecido que no era bueno
que el hombre estuviera solo. Esta afirmacion no se limita al
plano afectivo o emocional; posee una dimension espiritual y
gubernamental. La soledad del varon no se resuelve
unicamente con compafiia, sino con una ayuda idénea que lo
complete, lo guarde y lo confronte cuando sea necesario. El
matrimonio, en el disefio divino, es el primer espacio donde
se aprende a ejercer autoridad bajo Dios. Por esta razon, antes
de hablar de gobierno en la Iglesia, la Escritura habla de
gobierno en el hogar.

El hogar pastoral es el primer altar, el primer campo de
prueba y la primera esfera de autoridad. Ningun ministerio
publico puede sostenerse sanamente si el matrimonio vive en
desorden, competencia o silencios cargados de
resentimiento. La Iglesia puede tolerar por un tiempo ciertas
carencias, pero el mundo espiritual no negocia el orden. Alli
donde no hay acuerdo en lo intimo, tarde o temprano habra
quiebre en lo publico.

El gobierno espiritual compartido no significa
igualdad de funciones ni intercambio de roles, sino unidad de
espiritu bajo un orden claro. Muchos matrimonios pastorales
y de liderazgo espiritual han sido dafiados por la presion de
uno de los conyuges para que el otro funcione de determinada
manera, simplemente porque asi lo considera conveniente.
En realidad, ninguno de los dos deberia ser forzado a ejercer

(o)



tareas para las cuales no se siente llamado, preparado o
incluso motivado.

Es fundamental que no existan presiones ministeriales
dentro del matrimonio, y que cada uno pueda funcionar con
libertad en el don que Dios le ha concedido. De hecho,
cuando uno de los dos posee un claro llamado ministerial y
el otro no, forzarlo a asumir un rol que no reconoce como
propio suele conducir a una espiral descendente de
frustracion, desgaste emocional e infelicidad, que con el
tiempo puede provocar un quiebre profundo y, en algunos
casos, irreversible.

Ante estas realidades, si uno tiene el llamado
ministerial y el otro considera no tenerlo, no deberian
presionarse, sino acompafiarse con sabiduria y respeto,
permitiendo que cada uno viva su proceso con plenitud
espiritual y equilibrio emocional. Lo esencial es que ninguno
obligue al otro ni a servir forzadamente ni a abandonar un
llamado genuino. En muchos casos, la manera mas sana de
atravesar estas diferencias es caminar juntos desde
posiciones que resulten espiritualmente comodas y
sostenibles para ambos.

De manera personal, conozco pastores cuyas esposas
no consideran tener un llamado ministerial especifico; sin
embargo, los acompainan congregando, apoyando y cuidando
de no convertirse en un obsticulo para su servicio. Del
mismo modo, conozco pastoras con un claro llamado
ministerial cuyos maridos no predican ni ministran desde la

(@)



plataforma, pero las acompanan, las sostienen y cumplen
funciones silenciosas, aunque profundamente valiosas, para
la vida de la Iglesia.

La Escritura afirma que Cristo es cabeza de la Iglesia
y cabeza del matrimonio. El vardn ejerce una funcion de
representacion y responsabilidad delante de Dios, pero no de
superioridad. La mujer ejerce una autoridad real, relacional y
espiritualmente influyente. Ambos estan llamados a sujetarse
primeramente a Cristo y, desde alli, a caminar en mutua
honra y cooperacion.

Uno de los errores mas frecuentes en los matrimonios
pastorales es confundir autoridad con control. El control nace
del temor y de la inseguridad; la autoridad nace de la
identidad y del llamado. Cuando uno de los dos intenta
controlar al otro, ya sea mediante imposicion directa,
pasividad estratégica o manipulacion emocional, el gobierno
espiritual se debilita. El Espiritu Santo no fluye en ambientes
de control, sino en contextos de rendicioén y confianza.

La mujer que ejerce el ministerio pastoral posee una
capacidad singular para percibir lo que muchas veces el
varon no logra ver. Su sensibilidad espiritual, su intuicion
pastoral y su discernimiento relacional son dones preciosos
que Dios ha concedido para proteger y edificar el ministerio.
No obstante, cuando estos dones no estan rendidos al Espiritu
Santo, pueden transformarse en instrumentos de presion. La
influencia espiritual fluye desde la oracion y la verdad; la
manipulacion emocional fluye desde heridas no sanadas. La

(o)



diferencia entre ambas no siempre es evidente, pero sus
frutos lo revelan con claridad.

El vardn, por su parte, enfrenta un riesgo igualmente
dafiino: la pasividad espiritual. Muchos conflictos en el
matrimonio pastoral no surgen porque la mujer avance
demasiado, sino porque el hombre retrocede en su
responsabilidad. Cuando el esposo delega decisiones por
comodidad, cansancio o temor al conflicto, deja un vacio que
inevitablemente alguien ocupara. El liderazgo ausente resulta
tan nocivo como el liderazgo autoritario.

El gobierno espiritual compartido exige dialogo,
oracion y espera. No toda decision debe tomarse de
inmediato. En muchos casos, la falta de acuerdo no es un
obstaculo, sino una invitacion de Dios a detenerse y buscar
su direccion. Esperar juntos delante del Sefior es una de las
expresiones mas elevadas de la fe madura. Forzar decisiones
para aliviar la tension momentanea casi siempre produce
consecuencias mas profundas y dolorosas.

La Escritura ensefia que un reino dividido contra si
mismo no puede permanecer. Esta verdad aplica con especial
fuerza al matrimonio pastoral. La congregacion puede no
conocer los detalles de los desacuerdos internos, pero percibe
claramente cuando no hay unidad. La autoridad espiritual se
transmite mas por la coherencia de vida que por la elocuencia
del pulpito. Cuando marido y mujer ministran desde lugares
opuestos, la iglesia queda confundida y vulnerable.

—

64

'




Es necesario afirmar con claridad que el matrimonio
pastoral no es un espacio para resolver carencias emocionales
ni para buscar validacion personal. Es una asignacion
espiritual de alto costo. Quien es llamado a este tipo de
gobierno debe estar dispuesto a morir a su orgullo, a sus
derechos y a sus expectativas personales. La cruz no es una
metafora inspiradora; es una experiencia diaria.

En este contexto, la mujer llamada al ministerio
pastoral debe aprender a ejercer su autoridad sin competir,
sin desautorizar y sin adelantarse al tiempo de Dios. Su
fuerza no reside en imponerse, sino en edificar. De la misma
manera, el hombre llamado al liderazgo debe aprender a
escuchar, a honrar y a discernir el aporte espiritual de su
esposa sin sentirse amenazado. Donde hay humildad, el
Espiritu Santo ensefia; donde hay orgullo, el Espiritu se
resiste.

La Iglesia necesita modelos visibles de matrimonios
pastorales sanos. No matrimonios perfectos, sino integros.
Matrimonios que sepan pedir perdon, corregirse, esperar y
volver a alinearse. Estos matrimonios se convierten en una
cobertura espiritual silenciosa para la congregacion. Aun sin
palabras, ensefian con su manera de vivir. Esto no implica
que no tengan problemas, toda relacion humana los tiene, la
diferencia estd en el modo de resolverlos.

El gobierno espiritual compartido no se construye en

plataformas publicas, sino en habitaciones privadas; en
conversaciones sinceras, en lagrimas derramadas delante de

()




Dios y en decisiones tomadas con temor santo. Alli se define
la autoridad que luego se manifestard en la Iglesia.

Restaurar el disefio del matrimonio pastoral es una
necesidad urgente en este tiempo. No para engrandecer
ministerios, sino para preservar el testimonio del evangelio.
Cuando el matrimonio est4 alineado, la Iglesia avanza con
seguridad. Cuando el matrimonio se quiebra, el dafio
trasciende generaciones.

Que el Senior conceda a los matrimonios pastorales
gracia para caminar en acuerdo, valentia para corregirse y
humildad para depender del Espiritu Santo. Solo asi el
gobierno compartido reflejara el corazon del Reino y la
Iglesia sera edificada sobre fundamentos firmes.

Crisis, desgaste vy restauracidon en matrimonios pastorales

El matrimonio pastoral vive bajo una presion singular
que muchas veces no es comprendida ni por la congregacion
ni por los propios ministros. No se trata unicamente de las
exigencias normales de la vida conyugal, sino de una
exposicion constante, una demanda emocional permanente y
una carga espiritual que, si no es discernida y acompaiiada,
puede producir un desgaste silencioso pero profundo.

Muchas crisis ministeriales no comienzan con pecados
visibles ni con rupturas abruptas, sino con un agotamiento no
atendido, conversaciones postergadas y una espiritualidad
funcional que reemplaza la intimidad con Dios.

(o)



La Escritura no idealiza la vida de los siervos de Dios.
Por el contrario, muestra con honestidad a hombres y mujeres
llamados que atravesaron momentos de cansancio, desaliento
y quiebre interior. Elias, después de una de sus mayores
victorias espirituales, pidié6 morir bajo un enebro (1 Reyes
19:4). David experimentd sequedad espiritual mientras
callaba lo que debia confesar (Salmo 32:3 y 4). Estos relatos
nos recuerdan que el desgaste no es automaticamente sefial
de infidelidad, sino muchas veces evidencia de humanidad
no cuidada.

En el matrimonio pastoral, el desgaste suele
manifestarse primero en lo intimo antes que en lo publico.
Aparece en la pérdida del didlogo profundo, en la dificultad
para orar juntos, en la reduccion del tiempo compartido y en
una sensacién persistente de soledad aun estando
acompafiados. El ministerio comienza a ocupar el lugar del
vinculo, y la funcion desplaza a la relacion. Cuando esto
sucede, el matrimonio entra en una dinamica peligrosa: se
sigue sirviendo a Dios, pero se deja de descansar en EL

Uno de los factores mas desgastantes es la expectativa
constante de fortaleza. El matrimonio pastoral suele sentir
que no tiene permiso para estar cansado, herido o
confundido. La imagen publica de estabilidad se convierte en
una carga que impide pedir ayuda. Sin embargo, la Escritura
ensefia que la verdadera fortaleza se perfecciona en la
debilidad reconocida (2 Corintios 12:9). Negar el cansancio
no es fe; es autoengafo.

67

—
| —



Mostrarse como incansables, inquebrantables y sin
dificultades es una hipocresia dificil de sostener. En la Iglesia
actual existe un altisimo porcentaje de pastores enfermos a
causa del estrés. Hipertension, diabetes, ulceras, afecciones
cardiacas y otras enfermedades vinculadas a presiones fisicas
y emocionales son moneda corriente. Esto no deberia
interpretarse como una demostracion de compromiso
ministerial, sino como una grave mala administracion. Es una
verdadera catastrofe servir al Dios que sana, con indices tan
elevados de enfermedad entre sus siervos.

Otro elemento frecuente de crisis es la falta de limites
claros entre la vida ministerial y la vida familiar. Cuando
todo es urgente, nada es sagrado. El hogar se convierte en una
extension de la iglesia, y el matrimonio en una agenda mas.
Dios establecid ritmos de trabajo y descanso no como
sugerencias, sino como principios espirituales. Ignorarlos
conduce inevitablemente al agotamiento del alma.

En muchos casos, la crisis no surge por conflictos
abiertos, sino por acuerdos silenciosos que nunca se revisan.
Roles asumidos sin didlogo, cargas aceptadas sin
discernimiento 'y expectativas no expresadas van
construyendo un resentimiento pasivo que erosiona el
vinculo. El enemigo rara vez necesita provocar un escandalo
cuando puede debilitar lentamente la unidad.

Es importante reconocer que hombres y mujeres

suelen procesar el desgaste de manera diferente. El varon
tiende a cerrarse, a cargar en silencio y a refugiarse en la

(o)




funcion. La mujer, por su parte, suele experimentar una
mayor sobrecarga emocional y una sensacion persistente de
no ser escuchada. Cuando estas dindmicas no se comprenden
ni se abordan, se produce una desconexion progresiva. No
porque falte amor, sino porque falta comunicacion espiritual.

La restauracién comienza siempre con la verdad. No
con acusaciones, sino con honestidad delante de Dios y del
conyuge: “Escudriiiame, oh Dios, y conoce mi corazon”
(Salmo 139:23). Nombrar ¢l cansancio, reconocer la
distancia y admitir la necesidad de ayuda no debilita el
ministerio; lo protege. La gracia de Dios no opera plenamente
donde todo esta maquillado.

Un paso fundamental en la restauracion del
matrimonio pastoral es recuperar la intimidad espiritual. No
la oracion funcional por la iglesia, sino la oracion compartida
como esposo y esposa. Volver a presentarse juntos delante de
Dios no como ministros, sino como hijos necesitados de
gracia. Alli se reordena el corazon y se renueva la vision.

La restauracion también requiere, en muchos casos, la
intervencion de coberturas espirituales sanas. El aislamiento
ministerial es terreno fértil para el engafio. Dios establecio el
principio de autoridad y acompafiamiento no para controlar,
sino para cuidar. Pedir ayuda a tiempo es un acto de humildad
que evita heridas mayores.

No toda crisis se resuelve rapidamente. Algunos
procesos de restauracion requieren tiempo, ajustes profundos

(o)



y decisiones valientes. Reducir cargas, delegar
responsabilidades, redefinir prioridades y, en ocasiones,
detener temporalmente ciertas funciones no es fracaso; es
sabiduria. Jesus mismo se retiraba para descansar y orar.

La gracia restauradora de Dios no solo sana el vinculo,
sino que transforma la manera de ministrar. Un matrimonio
que ha atravesado crisis y ha sido restaurado adquiere una
autoridad distinta: la autoridad de la experiencia redimida.
Sus palabras pesan porque han sido probadas en el fuego.

Es fundamental que la Iglesia aprenda a cuidar a sus
matrimonios pastorales. Exigir resultados sin ofrecer
contencion es una forma de injusticia espiritual. La
congregacion no necesita pastores invulnerables, sino
pastores sanos. Y la sanidad comienza en el hogar.

El matrimonio pastoral restaurado se convierte en un
testimonio vivo de la gracia de Dios. No porque no haya
sufrido, sino porque decidi6 no rendirse. La restauracion no
borra la historia: la redime. Y aquello que fue causa de dolor
puede transformarse en fuente de consuelo para otros.

En tiempos donde el desgaste ministerial es cada vez
mas frecuente, este llamado a la restauracion no es opcional;
es urgente. Cuidar el matrimonio pastoral es cuidar el
corazén del ministerio. Alli donde el amor es preservado, la
autoridad permanece. Alli donde el vinculo es sanado, la
Iglesia es fortalecida.

70

—
| —



Que el Sefior conceda a los matrimonios pastorales
discernimiento para reconocer el cansancio, valentia para
pedir ayuda y gracia para atravesar los procesos de
restauracion. Porque el Dios que llama también es el Dios
que restaura, y su fidelidad alcanza a aquellos que, aun
heridos, deciden volver a El con un corazén sincero.

Los hijos v el cuidado del legado familiar

Por ultimo, es fundamental no descuidar a los hijos a
causa del ministerio. Postergar sistematicamente momentos
compartidos, eventos familiares, celebraciones, vacaciones o
simples tiempos de calidad, es un error que muchos cometen
en el servicio cristiano. Obligar a los hijos a participar en
todas las actividades, exigirles llegar primero y retirarse
ultimos, o hacerlos esperar durante largas horas mientras los
padres ministran a otros, es un acto de ignorancia pastoral
que a largo plazo puede generar un alto costo en la vida
emocional y espiritual de los hijos.

Asimismo, los hijos de pastores o lideres no deben ser
colocados como ejemplo por encima de los demas nifios y
jovenes de la congregacidon. Esa carga y esa expectativa no
les corresponden. Existen generaciones enteras de hijos que,
al llegar a la adultez, se apartaron de la Iglesia no solo por
estas presiones, sino también por haber sido testigos de
injusticias sufridas por sus propios padres.

Cuando los hijos crecen, toman sus propias decisiones
y, en muchos casos, atraviesan etapas de rebeldia. Los

()



pastores, logicamente, sufren estos procesos. Sin embargo, si
han obrado con amor, cuidado y responsabilidad, no deben
vivir bajo verglienza ni culpa. Nadie tiene derecho a
facturarles decisiones que corresponden a la libertad personal
de sus hijos adultos.

Hay pastores cuyos hijos sirven fielmente al Sefior, lo
cual es motivo de gratitud; pero tampoco deberian exhibirlos
con orgullo como si ese fruto fuera exclusivamente resultado
de su mérito personal. Del mismo modo, existen muchos
pastores que, haciendo las cosas correctamente, han
atravesado o atraviesan procesos dolorosos con sus hijos.
Reitero: cuando los hijos crecen, toman sus propias
decisiones y viven sus propios procesos. Los padres deben
descansar en la certeza de que el Sefior es fiel para restaurar,
guiar y cumplir Su propdsito.

Las familias ministeriales suelen ser profundamente
hermosas, pero también atraviesan procesos intensos. Nadie
deberia desesperarse por ello. Estas dinamicas son parte del
llamado. La clave es actuar con sabiduria, perseverar en
oracion y aprender a esperar hasta que el Sefor obre,
alineando todas las cosas conforme a Sus disefios eternos.

“;Sirvan al Sefior con alegria!
;Vengan a su presencia con regocijo
Salmo 100:2

199

o
ololo
el

—

72

'




Capitulo cinco

PARAMETROS DE REINO
PARA LA ENSENANZA

El Senor dice: “Yo te instruiré,
yo te mostraré el camino que debes seguir;

yo te daré consejos y velaré por ti”’
Salmos 32:8 NVI

Este capitulo nace del vinculo espiritual que nos une y
del llamado que compartimos a servir a Cristo con fidelidad,
madurez y responsabilidad. No surge desde una necesidad de
control, sino desde la conciencia apostolica y magisterial de
que ningun ministerio florece plenamente cuando camina sin
referencia, sin direccién espiritual clara o sin una linea
doctrinal definida. En la Escritura, la paternidad espiritual
nunca fue una figura decorativa, sino un principio vital para
la formacion, el envio y la preservacion de los ministros.

A lo largo de los afios he comprendido que uno de los
mayores desafios en el trabajo con pastores no es la falta de
unciodn, ni siquiera la falta de capacidad, sino la dispersion.
Pastores sinceros, llamados por Dios, con deseos genuinos de

()



servir, pero expuestos a una multiplicidad de voces que, lejos
de fortalecer su identidad ministerial, terminan diluyéndola.
Por esta razon, este capitulo busca establecer con claridad el
valor espiritual, teologico y practico de caminar bajo una
misma linea de ensefanza, honrando la diversidad del
Cuerpo de Cristo, pero comprendiendo la necesidad de
coherencia dentro de una misma familia ministerial.

La Escritura revela que Dios siempre ha trabajado a
través de principios de envio, formacion y cobertura
espiritual. Pablo no fue solo un apostol itinerante, sino un
padre espiritual que engendro hijos en la fe, a quienes formo
conforme a la revelacion que habia recibido de Jesucristo.

El mismo declaré: “Porque aunque tengdis diez mil
ayos en Cristo, no tendréis muchos padres; pues en Cristo
Jesus yo os engendré por medio del evangelio” (1 Corintios
4:15). En esta afirmacion se manifiesta un principio
profundo: el padre espiritual no compite con otros ministros,
pero si transmite una impronta, una manera de entender el
evangelio, una forma de vivir y ejercer el ministerio.

Timoteo es un ejemplo claro de este principio. Pablo
podia decir de él: “Os envié a Timoteo, que es mi hijo amado
y fiel en el Seiior, el cual os recordara mis caminos en
Cristo, de la manera que enseiio en todas partes y en todas
las iglesias” (1 Corintios 4:17). Timoteo no solo ensefiaba
doctrina correcta; transmitia los caminos de Pablo en Cristo.

74

—
| —



No era un imitador superficial, sino un portador de la
esencia de la ensefianza y del espiritu apostolico que habia
recibido. Por eso, aunque Pedro, Pablo y Juan compartian la
misma fe y servian al mismo Sefior, no todos trabajaban
juntos ni formaban a los mismos discipulos. Se respetaban,
se reconocian mutuamente, pero entendian que Dios habia
confiado a cada uno una administracion distinta.

Este principio sigue siendo valido hoy. La diversidad
en el Cuerpo de Cristo no es una amenaza, sino una riqueza
cuando se vive con humildad, honra y discernimiento. Sin
embargo, esa diversidad se vuelve problematica cuando,
dentro de una misma cobertura, se mezclan lineas
doctrinales, enfoques ministeriales y paradigmas espirituales
que no dialogan entre si. El resultado no suele ser mayor
madurez, sino confusion, pérdida de enfoque vy
estancamiento.

Como apostol y maestro, he sido llamado a servir a los
pastores, no a dominarlos. Mi funcion no es determinar qué
deben hacer en sus congregaciones, ni imponer métodos,
estructuras o estilos. Cada pastor es responsable delante de
Dios por la obra que se le ha confiado. No obstante, si
reconozco que mi responsabilidad es impartir vision,
doctrina, direccion espiritual y una comprension clara del
Reino de Dios conforme al Nuevo Pacto.

Servir como pastor de pastores implica acompaiar,
corregir cuando es necesario, afirmar cuando corresponde y
capacitar para que cada uno pueda desarrollar su ministerio

()



con excelencia y fidelidad. Creo profundamente en el
liderazgo relevante, tema que desarrollo con mayor amplitud
en mi libro Liderazgo relevante, es decir, en un liderazgo que
imparte lo que ha recibido por gracia, sin egoismos ni
agendas personales, con el tnico propdsito de impulsar a los
pastores a crecer en revelacion, madurez y fruto. Por eso,
cuando solicito atencion a la ensefianza, no busco otra cosa
que impartir riquezas espirituales para la edificacion del
Cuerpo.

Trabajar bajo una cobertura apostédlica no significa
perder identidad, sino afirmarla. No implica copiar
literalmente ensenanzas, sino absorber la esencia, los
principios y la cosmovision que las sustentan. El peligro no
esta en escuchar a otros predicadores o leer otros libros; el
peligro esta en exponerse indiscriminadamente a multiples
lineas sin el discernimiento suficiente para procesarlas. La
Escritura exhorta: “No os dejéis llevar de doctrinas diversas
y extrarias” (Hebreos 13:9). No se trata de cerrar los oidos,
sino de guardar el corazén y la mente para no perder el
rumbo.

He observado, a lo largo del tiempo, que aquellos
pastores que se enfocan, que honran la ensefianza recibida y
que se dejan guiar, suelen avanzar con mayor claridad,
estabilidad y fruto. No porque sean superiores, sino porque
han comprendido el valor de la alineacion espiritual. En
cambio, quienes se dispersan, saltando constantemente de
una corriente a otra, suelen quedar atrapados en la confusion,
sin lograr consolidar una identidad ministerial solida.

()



Mi ensefanza esta centrada en el evangelio del Reino
de Dios, no desde una perspectiva de dominionismo ni de
imposicion humana, sino desde la conviccion biblica de vivir
bajo el gobierno de Dios. Jesus anunciod: “El reino de Dios
se ha acercado; arrepentios y creed en el evangelio”
(Marcos 1:15). Este Reino no se manifiesta por fuerza ni por
estructuras de poder, sino en la vida de aquellos que se
someten voluntariamente al sefiorio de Cristo y caminan en
dependencia absoluta del Espiritu Santo.

Vivir con mentalidad de Reino implica una
transformacion profunda del corazén, de la manera de pensar
y de la forma de relacionarnos. El Reino se manifiesta donde
Cristo gobierna, y Cristo gobierna donde hay rendicion,
obediencia y comunién con el Espiritu Santo. Cualquier
intento de ejercer autoridad espiritual sin esta dependencia
termina siendo una caricatura del Reino, y no su expresion
genuina.

Este enfoque no es una teoria, sino el fruto de muchos
anos de ministerio, de estudio serio de la Escritura, de
aciertos y errores, de caminar junto a pastores, de acompanar
procesos, de ver iglesias levantarse y también de verlas sufrir
cuando se apartan de los disefios de Dios. Mis libros no
buscan imponer una vision personal, sino dejar por escrito
una ensefianza probada en el tiempo y en la practica
ministerial.

Nadie esta obligado a caminar bajo esta cobertura. El
Reino de Dios no se edifica por imposicion, sino por

(7)



conviccion. Sin embargo, cuando alguien decide caminar
conmigo, es fundamental que lo haga con un corazéon
ensefiable y dispuesto a ser guiado. La Escritura dice:
“Obedeced a vuestros pastores y sujetaos a ellos; porque
ellos velan por vuestras almas, como quienes han de dar
cuenta” (Hebreos 13:17). Este texto no habla de control,
sino de responsabilidad compartida: yo doy cuenta a Dios por
el cuidado y la formacién que imparto, y cada pastor da
cuenta por la manera en que recibe y honra esa formacion.

La alineacion espiritual no anula la creatividad ni la
particularidad de cada congregacion; por el contrario, las
potencia. Cuando existe claridad doctrinal y unidad de vision,
cada pastor puede desarrollar su ministerio con libertad, sin
perder el eje. Asi como el cuerpo humano necesita un sistema
nervioso que coordine y dé coherencia a sus funciones, una
familia ministerial necesita una linea clara que ordene,
sostenga y proyecte su caminar.

Mi deseo, y mi oracién constante, es que cada
matrimonio pastoral que camina bajo esta cobertura crezca
en gracia, en sabiduria y en fruto. Que puedan edificar
iglesias saludables, con discipulos maduros, con una fe solida
y una comprension correcta del Reino de Dios. No busco
reproducir copias ni clonar estilos, sino formar hijos
espirituales que caminen en la verdad, con identidad definida,
discernimiento espiritual y un profundo amor por Cristo y por
Su Iglesia.

78

—
| —



Que el Espiritu Santo nos conceda humildad para
aprender, valentia para corregir lo que sea necesario y
fidelidad para permanecer en los caminos que el Sefior nos
ha mostrado. Solo asi podremos decir, como el apostol Pablo:

“Sed imitadores de mi, asi como yo de Cristo”
1 Corintios 11:1

La alineaciéon espiritual no es un concepto
administrativo ni una estrategia organizacional; es una
realidad profundamente biblica que toca el corazéon mismo
del discipulado y del liderazgo. Cuando esta verdad se pierde
de vista, el ministerio corre el riesgo de transformarse en una
suma de esfuerzos aislados, bien intencionados, pero
desarticulados. Uno de los mayores peligros que enfrenta hoy
el pastorado no es la persecucion externa, sino la dispersion
doctrinal y espiritual, producida no por rebeldia abierta, sino
por una exposicion constante y desordenada a multiples
corrientes de ensefianza.

Vivimos en una ¢€poca de acceso practicamente
ilimitado a informacion espiritual.  Predicaciones,
conferencias, libros, podcasts y redes sociales ponen a
disposicion de los ministros una diversidad de voces nunca
antes vista. Lo que podria ser una bendicion se convierte
facilmente en una fuente de confusion cuando no existe un
criterio claro de discernimiento ni una referencia espiritual
definida.

79

—
| —



El apodstol Pablo advirtio6 a Timoteo sobre este
fendmeno cuando escribio: “Porque vendra tiempo cuando
no sufriran la sana doctrina, sino que teniendo comezon de
oir, se amontonardn maestros conforme a sus propias
concupiscencias” (2 Timoteo 4:3). No siempre se trata de
falsas doctrinas evidentes, sino de una acumulacién de
enseflanzas parciales que, aunque aparentemente correctas,
no construyen un todo coherente ni una vision integral del
Reino.

El problema no es escuchar a otros siervos de Dios,
sino hacerlo sin la madurez suficiente para procesar, filtrar y
discernir lo que se recibe. Muchos pastores, sin advertirlo,
comienzan a mezclar énfasis distintos, lenguajes teologicos
incompatibles y visiones ministeriales que responden a
contextos y llamados diferentes. El resultado suele ser una
predicacion inconsistente, una vision fluctuante y una iglesia
que no logra comprender con claridad hacia dénde camina.
La Escritura advierte: “Si la trompeta da sonido incierto,
Jquién se preparard para la batalla?” (1 Corintios 14:8).
Un liderazgo sin claridad doctrinal produce un pueblo
inseguro y desorientado.

Esta dispersion también afecta profundamente la
identidad del ministro. El pastor que cambia constantemente
de énfasis, de lenguaje y de paradigma termina perdiendo su
propia voz espiritual. Ya no predica desde una conviccidén
profunda, sino desde la ultima ensefianza que escucho o el
ultimo libro que leyd. Esto genera cansancio, frustracion vy,
en muchos casos, una sensacioén persistente de esterilidad

(%)



ministerial. El llamado pastoral requiere tiempo, profundidad
y coherencia para dar fruto. Jesus ensefid que la semilla solo
produce cuando cae en buena tierra y permanece el tiempo
suficiente para crecer (Marcos 4:20).

En este contexto, la cobertura apostolica y Ila
alineacion doctrinal funcionan como un marco de proteccion
y crecimiento. No anulan la libertad; la ordenan. No apagan
la creatividad; la encauzan. Asi como los hijos de los profetas
caminaban bajo una misma escuela espiritual, aunque luego
fueran enviados a diferentes lugares, hoy también es
necesario que los pastores se formen bajo una linea clara
antes de desarrollar plenamente su ministerio. Eliseo no solo
recibid la uncion de Elias; recibio su espiritu, su manera de
ver, de discernir y de obedecer a Dios (2 Reyes 2:9 al 15).

La honra juega un papel central en este proceso.
Honrar no es idealizar ni justificar todo, sino reconocer la
gracia que Dios ha depositado en otro. Pablo exhorta:
“Acordaos de vuestros pastores, que os hablaron la palabra
de Dios; considerad cudl haya sido el resultado de su
conducta, e imitad su fe” (Hebreos 13:7). La honra abre el
corazdén para recibir imparticion espiritual. Donde no hay
honra, la ensefianza se reduce a informacioén, y la
informacion sin honra rara vez produce transformacion.

Esto es especialmente importante de comprender,
porque al final es lo mismo que los pastores esperan de sus
propios discipulos. No funciona exigir lo que no se practica.
Si un pastor demanda honra y atencion, pero no honra ni se

()



deja ensefiar, dificilmente obtendrd aquello que exige. Si
reclama reconocimiento de su paternidad espiritual, pero no
reconoce ni honra la autoridad que Dios ha puesto sobre su
vida, ese principio se vera inevitablemente debilitado.

La capacidad de dejarse enseflar es otra marca
indispensable del liderazgo sano. El pastor que deja de
aprender, que se resiste a la correccidon o que considera que
ya ha alcanzado suficiente madurez comienza a caminar en
terreno peligroso. La Escritura afirma con claridad: “Dios
resiste a los soberbios, y da gracia a los humildes”
(Santiago 4:6). Caminar bajo una cobertura apostolica
requiere un corazon humilde, dispuesto a escuchar, a ajustar
y a crecer. No todos los ajustes son comodos, pero casi todos
son necesarios.

Es importante entender que la alineacién no implica
uniformidad absoluta. Cada congregacion tiene su contexto,
su cultura y sus desafios particulares. Sin embargo, cuando
los principios doctrinales y la vision del Reino son
compartidos, las diferencias locales no generan division, sino
complementariedad. Pablo pudo enviar a Tito a Creta y a
Timoteo a Efeso porque ambos habian sido formados bajo la
misma comprension del evangelio, aunque enfrentarian
realidades muy distintas (Tito 1:5; 1 Timoteo 1:3).

He sido testigo de como la falta de alineacion produce
un desgaste innecesario en los matrimonios pastorales.
Cuando no hay claridad espiritual, las tensiones se
multiplican, las decisiones se vuelven mds pesadas y el

(%)



ministerio comienza a afectar negativamente la vida familiar.
En cambio, cuando un matrimonio pastoral camina bajo una
vision clara, con respaldo espiritual y direccion doctrinal,
encuentra mayor equilibrio, descanso y fortaleza para
perseverar. El Reino de Dios no se edifica sacrificando
familias, sino afirmandolas. Por esta razon, es fundamental
que ambos conyuges estén de acuerdo en funcionar bajo la
imparticion de una misma autoridad apostdlica.

La alineacién también protege del espiritu de
competencia y comparacion. Cuando cada pastor comprende
su lugar, su llamado y su funcién dentro de una familia
ministerial, deja de medirse con otros y comienza a enfocarse
en ser fiel a lo que Dios le ha confiado. La Escritura enseiia:
“Cada uno examinara su propia obra, y entonces tendra
motivo de gloriarse solo respecto de si mismo, y no en otro”
(Galatas 6:4). Esto produce libertad interior y un servicio
mas genuino y descansado.

Mi anhelo es que cada pastor y cada matrimonio
pastoral pueda discernir que la alineaciéon no es una carga,
sino un privilegio. Es la oportunidad de caminar
acompafiado, de ser afirmado, de ser corregido cuando es
necesario y de crecer sobre bases solidas. No se trata de
perder autonomia, sino de ganar profundidad. No se trata de
apagar la voz propia, sino de encontrarla y afirmarla dentro
de un marco sano y plenamente biblico.

En la siguiente parte profundizaremos en los frutos
visibles de esta alineacion apostdlica: como se manifiesta en

(%)



la practica cotidiana del ministerio y de qué manera una
familia pastoral alineada puede impactar de forma saludable,
sostenida y fructifera a las iglesias a las que sirve.

Cuando la alineacion apostolica es comprendida y
vivida correctamente, sus frutos comienzan a manifestarse de
manera natural y progresiva. No se trata de resultados
inmediatos ni de éxitos visibles a corto plazo, sino de una
estabilidad profunda que atraviesa las distintas estaciones del
ministerio. El pastor alineado no camina impulsado por
modas espirituales ni por presiones externas, sino afirmado
en convicciones que han sido formadas, probadas y
confirmadas en el marco de una comunidad espiritual.

Uno de los frutos mas evidentes de esta alineacion es
la claridad de proposito. El ministro sabe quién es, qué ha
recibido y hacia donde se dirige. Esto le permite tomar
decisiones con mayor paz, resistir presiones indebidas y
perseverar aun cuando los resultados visibles parecen
demorarse. La Escritura afirma: “Donde no hay vision, el
pueblo se desenfrena” (Proverbios 29:18). La vision no es
solo un proyecto congregacional, sino una comprension
espiritual del llamado y del Reino que se anuncia y se vive.

La alineacion también produce solidez doctrinal. El
pastor no necesita estar constantemente redefiniendo su
mensaje ni justificando sus énfasis, porque predica desde una
estructura interna coherente. Esto genera confianza en la
congregacion y permite un discipulado mas profundo. Los
creyentes no son llevados de un extremo a otro, sino

(%)



afirmados en la verdad. Pablo describe este fruto cuando
afirma que ya no debemos ser “llevados por doquiera de todo
viento de doctrina” (Efesios 4:14).

En la practica cotidiana del ministerio, esta solidez se
traduce en iglesias mas saludables: comunidades que
comprenden el evangelio del Reino, que viven el Nuevo
Pacto con equilibrio, que honran la gracia sin caer en
libertinaje y que abrazan la obediencia sin caer en legalismo.
Cuando el liderazgo esta alineado, la iglesia percibe
coherencia entre lo que se ensefia, lo que se vive y lo que se
espera del pueblo de Dios.

Los matrimonios pastorales experimentan también un
fruto especial cuando caminan bajo una misma vision
espiritual. La alineacion trae descanso, porque reduce
tensiones innecesarias y provee un marco claro para la toma
de decisiones. El matrimonio deja de cargar solo con el peso
del ministerio y aprende a apoyarse en una familia espiritual
mas amplia.

Otro fruto significativo es la perseverancia. Muchos
abandonos ministeriales no se producen por falta de llamado,
sino por agotamiento, frustracion y soledad. La alineacion
apostolica provee contencidn espiritual, consejo oportuno y
correccion amorosa. El autor de Hebreos exhorta a
considerarnos “unos a otros para estimularnos al amory a
las buenas obras” (Hebreos 10:24). Caminar alineados
permite que el ministerio no sea una carga solitaria, sino una
vocacidon compartida.

—

85

'




La alineacion correcta también libera al pastor de la
necesidad de compararse. Cuando se comprende que cada
congregacion y cada ministro cumplen una funcién particular
dentro del Reino, desaparece la competencia y nace la
gratitud. Pablo ensefia que el cuerpo tiene muchos miembros
y que ninguno puede decir al otro: “No te necesito” (1
Corintios 12:21). Esta comprension produce humildad,
libertad interior y un servicio mas genuino.

Desde esta perspectiva, la cobertura apostdlica no se
vive como una jerarquia rigida, sino como una relacion viva
y funcional. Es un espacio donde se puede preguntar,
dialogar, disentir con respeto y crecer. La autoridad espiritual
se afirma no por imposicion, sino por fruto, coherencia y
testimonio. Jestis mismo enseid que la autoridad en el Reino
se expresa a través del servicio: “El que quiera hacerse
grande entre vosotros serd vuestro servidor” (Mateo
20:26).

Mi compromiso como apoOstol y maestro es seguir
sirviendo, ministrando y capacitando con fidelidad a la gracia
que he recibido. No busco formar dependencias enfermizas,
sino ministros maduros, firmes y libres, capaces de
reproducir vida en otros. Mi anhelo es que cada pastor que
camina bajo esta cobertura pueda, a su tiempo, decir con
integridad que ha aprendido a vivir y ministrar bajo el
gobierno de Dios.

También afirmo con claridad que la alineacion
requiere una decision personal. Nadie puede ser alineado por

[ )



obligacion. Es una eleccion consciente, sostenida por la
honra, la confianza y la conviccion espiritual. Por eso, este
camino solo tiene sentido para aquellos que desean ser
formados, afirmados y enviados desde una misma vision del
Reino.

Mi exhortacion final es apostdlica y profundamente
espiritual: guarden el corazon, cuiden la doctrina, honren la
gracia recibida y permanezcan firmes en el llamado. No
desprecien los procesos ni subestimen el valor de caminar
juntos. El Reino de Dios se edifica con hombres y mujeres
fieles, con matrimonios pastorales saludables y con lideres
que comprenden que nadie crece solo.

“Y el Dios de paz, que resucito de los muertos a nuestro
Seiior Jesucristo, el gran Pastor de las ovejas, por la
sangre del pacto eterno, os haga aptos en toda buena obra
para que hagdis su voluntad, haciendo El en vosotros lo
que es agradable delante de El por Jesucristo; al cual sea
la gloria por los siglos de los siglos. Amén.”
Hebreos 13:20 y 21

Jo
Jol[o
)6

87

—
| —



Capitulo seis

PARAMETROS DE REINO
PARA EL TRABAIO

“Me daras a conocer la senda de la vida; en tu presencia
hay plenitud de gozo; en tu diestra, deleites para siempre.”
Salmos 16:11

Desarrollar correctamente el trabajo apostolico
implica, antes que nada, comprender el disefio de Dios para
Su Iglesia. No como una organizacion meramente humana,
sin0 como un organismo vivo y espiritual, gobernado por
Cristo como Cabeza y animado por el Espiritu Santo como
fuente permanente de vida. Desde este entendimiento nace
mi conviccidon respecto de los sistemas de trabajo: no los
rechazo, no los absolutizo ni los impongo, pero tampoco los
ignoro. Los comprendo como estructuras necesarias, siempre
subordinadas a la vida que proviene de Dios.

He aprendido, a lo largo de los afios, que la diversidad
de expresiones ministeriales no es una amenaza para la
unidad del Cuerpo, sino una manifestacion de la multiforme
gracia de Dios. Cada congregacion bajo esta cobertura

()



apostolica posee su identidad, su llamado particular y su
contexto social, cultural y espiritual. Pretender uniformar
todos los modelos seria desconocer la sabiduria del Espiritu,
que reparte dones, cargas y €nfasis conforme a Su voluntad.
La Escritura declara que “hay diversidad de dones, pero el
mismo Espiritu; y hay diversidad de ministerios, pero el
mismo Sefior” (1 Corintios 12:4 y 5). La diversidad no niega
la unidad; la expresa.

Por esa razdn, celebro que algunas obras concentren su
energia en reuniones de culto, otras en el trabajo con familias,
matrimonios, jovenes, nifios o personas en situacion de
vulnerabilidad; que unas desarrollen comedores, otras redes
de ayuda social, otros procesos intensivos de discipulado y
otras alcancen personas a través de plataformas virtuales.
Veo en todo ello sistemas de trabajo legitimos, nacidos de
cargas especificas y de revelaciones particulares. No busco
que todos hagan lo mismo, sino que cada uno haga bien
aquello que Dios le confio.

Ahora bien, esta libertad en los sistemas no implica
liviandad espiritual. Por el contrario, exige una
responsabilidad mayor: cuidar la vida. Porque el gran peligro
no esta en la estructura en si, sino en el momento en que la
estructura suplanta a la uncién, que es la vida de la Iglesia.

Cuando el sistema deja de ser un medio y se convierte
en un fin, cuando lo que debia servir a la uncidén termina
desplazandola, es necesario corregir el rumbo. Jesus advirtio
claramente este riesgo cuando dijo: “Escudrinidis las

(%)



Escrituras, porque a vosotros os parece que en ellas tenéis
la vida eterna; y ellas son las que dan testimonio de mi; y
no queréis venir a mi para que tengdis vida” (Juan 5:39 y
40). Aqui Jests no plantea un problema con las Escrituras,
sino con la ausencia de vida.

La Iglesia no fue disefiada para funcionar solo
correctamente, sino para vivir plenamente. La vida espiritual
no se puede fabricar, ni programar, ni sostener con métodos.
La vida se recibe, se cultiva y se guarda. Pablo afirma que
“la letra mata, mas el Espiritu vivifica” (2 Corintios 3:6).
Alli donde el Espiritu no vivifica, aun lo correcto se vuelve
pesado; aun lo biblico se vuelve estéril; aun lo bien
organizado se transforma en carga.

Entiendo los sistemas como el esqueleto del cuerpo. El
esqueleto no es la vida, pero sin ¢l el cuerpo no puede
sostenerse ni expresarse. Nadie confunde los huesos con la
persona viva, pero tampoco desprecia su funcion. FEl
problema aparece cuando se cuida mas el esqueleto que la
sangre, mas la forma que el pulso, mas la agenda que la
presencia de Dios. La vida no se negocia. La uncion no se
reemplaza.

Desde esta perspectiva, como apdstol no me preocupa
cuantas reuniones tenga una iglesia, sino cudnta vida hay en
ellas. No me inquieta el nombre que se le dé a un sistema,
sino la obra que el Espiritu realiza a través de ¢él. No mido la
salud espiritual por la cantidad de actividades, sino por la
manifestacion del fruto del Espiritu en pastores, lideres y

()



congregacion. Donde hay vida, hay transformacion; donde
no la hay, solo hay movimientos sin proposito.

Las Escrituras nos ofrecen multiples ejemplos de
estructuras vacias de vida. Los lideres religiosos del tiempo
de Jesus conocian las formas, respetaban los rituales y
dominaban la teologia de su época, pero carecian de
revelacion. Cuando la Palabra viva entr6 en la sinagoga, no
fue reconocida. Jesus no encajaba en su sistema, porque su
sistema ya no tenia espacio para la vida. Por eso El declaro:
“Este pueblo de labios me honra; mas su corazon estd lejos
de mi” (Mateo 15:8). Donde el corazon se aleja, la vida se
extingue, aunque la estructura permanezca intacta.

La Biblia misma es una estructura. Estad compuesta por
libros, capitulos, versiculos, idiomas y géneros literarios.
Pero solo se convierte en Palabra viva cuando el Espiritu la
ilumina. Sin revelacién, el estudio biblico produce
informacion; con revelacion, produce transformacion. Pablo
oraba para que los creyentes recibieran “espiritu de
sabiduria y de revelacion en el conocimiento de El”
(Efesios 1:17). No pedia mas datos; pedia vida.

Lo mismo ocurre con la musica en la Iglesia. La
musica tiene notas, técnicas, escalas, instrumentos, letras y
ensayos. Todo ello es necesario. Pero sin la vida del Espiritu,
lo tnico que queda es sonido organizado. Cuando el Espiritu
se manifiesta, la musica se transforma en adoracion, y la
adoracion abre los cielos. Jesus ensefid que el Padre busca

—

91

'




adoradores que lo adoren en espiritu y en verdad (Juan 4:23).
No busca cantantes eficientes, sino corazones vivos.

También el dinero es una estructura. En si mismo no
tiene vida. Sin embargo, cuando es entregado con fe,
obediencia y amor, se convierte en semilla espiritual. La
Escritura afirma que “el que siembra escasamente, también
segard escasamente; y el que siembra generosamente,
generosamente también segara” (2 Corintios 9:6). No es el
billete lo que produce fruto; no se siembra dinero para
obtener dinero como resultado automdtico. Es la vida
espiritual que acompafia la obediencia lo que produce una
cosecha. Sin vida, el dinero solo circula; con vida, fructifica.

Asi también los sistemas de trabajo eclesiales. Pueden
estar perfectamente disefiados, pero si no estan vivificados
por el Espiritu, terminan produciendo cansancio, frustracion
y desgaste. Muchos lideres no estan agotados por servir, sino
por servir sin vida. Cargan estructuras que ya no respiran.
Jesus dijo: “Mi yugo es facil, y ligera mi carga” (Mateo
11:30). Cuando el yugo se vuelve pesado, algo de la vida se
ha perdido en el camino.

Como pastores y lideres debemos examinarnos
constantemente, no solo para evaluar resultados visibles, sino
para discernir el estado espiritual de lo que hacemos.
Podemos tener iglesias llenas de actividades y vacias de
presencia. Podemos tener agendas completas y altares secos.
Podemos tener sistemas eficientes y  corazones
desconectados. Por eso el llamado es a volver una y otra vez

()




a la fuente, a Cristo, porque separados de El nada podemos
hacer (Juan 15:5).

La uncion no es un complemento del ministerio; es su
misma esencia. No es un adorno espiritual, sino la
manifestacion de la vida de Cristo operando en nosotros.
Donde hay uncién, hay libertad; donde no la hay, hay
opresion, aun cuando todo parezca correcto. Isaias profetizo
que el yugo se pudriria a causa de la uncion (Isaias 10:27).
No dijo que se aflojaria por mejores sistemas, sino que seria
destruido por la vida de Dios.

Por eso exhorto a cada matrimonio pastoral bajo esta
cobertura a cuidar la vida por encima de todo: la vida
personal, la vida matrimonial, la vida espiritual del liderazgo
y de la congregacion. Recuerden que, como he ensefiado en
otras ocasiones, “sin uncién no hay pacto” (recomiendo la
lectura de mi libro que desarrolla este principio). Ningun
sistema puede sustituir una vida devocional profunda, una
relacion viva con el Espiritu Santo ni una comunion genuina
con Cristo. Podemos ajustar métodos, mejorar estructuras y
redefinir estrategias, pero si perdemos la uncién, lo hemos
perdido todo.

Reitero con claridad que no temo a la diversidad de
modelos de trabajo; temo a la ausencia de la vida de Dios en
ellos. No temo a los cambios de sistemas; temo a la rigidez
que impide al Espiritu Santo soplar con libertad. La Iglesia
nacid6 en el fuego del Espiritu, no en un manual de
procedimientos. Con el tiempo, los sistemas ayudaron a

()



sostener lo que Dios hacia, pero nunca fueron el origen de la
vida. El orden es necesario, pero el orden sin fuego se
convierte en religion.

El desafio permanente es este: que todo lo que
hagamos esté al servicio de la vida, y no que la vida sea
sacrificada en el altar de la estructura. Que los sistemas sirvan
a las personas, y no que las personas se conviertan en
esclavas de los sistemas. Que la organizacion facilite la obra
del Espiritu y no que la limite. Que cada reunién, cada
actividad y cada programa sean canales por donde fluya la
vida de Cristo.

La Iglesia que impacta no es la que posee los mejores
sistemas, sino la que porta la vida del Reino. Esa vida se
expresa de multiples maneras, pero siempre deja fruto.
Donde hay vida, hay amor; donde hay vida, hay verdad;
donde hay vida, hay poder transformador.

Mi llamado como apostol no es controlar estructuras ni
regular ministerios para lograr un mejor funcionamiento
externo. Esa es una responsabilidad que cada pastor debe
asumir con sabiduria. Mi llamado es guardar la vida,
discernirla y encender las alarmas cuando es necesario. Mi
oracioén constante es que cada pastor y cada congregacion
caminen en esta libertad gloriosa que solo el Espiritu Santo
puede otorgar.

Ruego que los sistemas de trabajo estén siempre al
servicio de la uncion y no al revés. Que la uncidén sea

()



buscada, honrada y cuidada como el centro de todo lo que
hacemos, para la gloria de Dios y la edificacion de Su Iglesia.
Asi como el cuerpo humano posee una estructura 6sea que
sostiene y protege la vida, la Iglesia, como cuerpo espiritual,
también necesita estructuras. Pero estas deben ser sanas,
flexibles y espirituales, porque lo mas importante no es la
forma, sino la vida de Cristo que se expresa a través de ellas.

Una Iglesia sin uncion es como el valle de huesos secos.
Puede tener forma, organizacion y disposicion, pero carece
de vida. Sin embargo, bajo una direccidon apostolica y
profética, esos huesos pueden volver a unirse, recibir espiritu
y levantarse como un ejército vivo y poderoso para
manifestar el Reino de Dios hasta lo Gltimo de la tierra.

“Profeticé, pues, como me fue mandado; y hubo un ruido
mientras yo profetizaba, y he aqui un temblor; y los
huesos se juntaron cada hueso con su hueso. Y miré, y he
aqui tendones sobre ellos, y la carne subio, y la piel cubrio
por encima de ellos; pero no habia en ellos espiritu. Y me
dijo: Profetiza al espiritu, profetiza, hijo de hombre, y di al
espiritu: Asi ha dicho Jehova el Sefior: Espiritu, ven de los
cuatro vientos, y sopla sobre estos muertos, y viviran. Y
profeticé como me habia mandado, y entro espiritu en
ellos, y vivieron, y estuvieron sobre sus pies; un ejército
grande en extremo.”

Ezequiel 37:7 al 10

o
ololo
el

95

—
| —



Capitulo siete

PARAMETROS PARA LAS TAREAS
DE LOS DISCIPULOS

“El que me sirve, sigame; y donde yo estuviere, alli
también estard mi servidor. Si alguno me sirviere, mi
Padre le honrara.”

Juan 12:26 RVR

La Iglesia de Jesucristo fue concebida en el corazén de
Dios como una familia espiritual y no como una estructura
empresarial; como un cuerpo vivo y no como una maquinaria
de produccion religiosa. Desde sus origenes, el llamado al
discipulado nunca estuvo orientado a la subordinacion ciega
a sistemas humanos, sino a una obediencia viva, consciente
y amorosa al Sefior del Reino.

Por esta razon, toda reflexion seria sobre discipulos,
colaboradores y lideres formados debe partir de una verdad
fundamental: nadie es discipulo de un sistema, de una vision
local o de un liderazgo carismatico; todos somos discipulos
de Cristo. La vida espiritual y los principios del Reino estan

—

96

'



por encima de toda institucion y de todo sistema de trabajo.
Jests fue claro cuando dijo:

“Si alguno quiere venir en pos de mi, niéguese a si mismo,
tome su cruz cada dia, y sigame”
Lucas 9:23

Sin embargo, este seguimiento radical y auténtico no
estd dirigido a una agenda institucional, sino a una Persona
viva, que es nuestro Sefior y Rey. Cuando este orden se altera,
el discipulado se degrada y se convierte en una forma
sofisticada de control espiritual, donde el sistema ocupa el
lugar que solo le pertenece a Cristo. En esos casos, el
lenguaje puede seguir siendo biblico, pero el espiritu deja de
serlo.

Lamentablemente, algunos enfoques distorsionados
presentan el ministerio como si fuera el Sefior mismo. Es
decir, servir a los fines de la congregacion y a sus actividades
se equipara con servir directamente a Dios. Esto puede
volverse opresivo y cruel, porque tales presiones suelen
generar una entrega desproporcionada y abusiva, que
produce beneficios para el ministerio, pero no
necesariamente manifiesta el Reino de Dios.

El discipulado del Reino tiene como proposito formar
personas libres, maduras y responsables, no individuos
dependientes, sometidos o anulados en su conciencia. El
apostol Pablo afirma que “donde esta el Espiritu del Seifior,
alli hay libertad” (2 Corintios 3:17). Esta libertad no es

()



rebeldia ni autonomia carnal, sino la capacidad espiritual de
obedecer a Dios desde la conviccion interna y no desde la
presion externa.

Cuando un creyente sirve solo por temor a quedar mal,
a perder un lugar o a ser sefalado, ya no esta sirviendo en
libertad, sino bajo una forma de esclavitud encubierta.
Muchos lideres que fomentan estas practicas no lo hacen con
maldad, sino porque ellos mismos fueron formados bajo ese
modelo. Sin embargo, debemos ser claros: en ese tipo de
discipulado opera la manipulacién, y la manipulacion, en
términos biblicos, no es otra cosa que hechiceria.

El problema no radica en los sistemas de trabajo en si
mismos. Toda obra necesita orden, organizaciéon y
estructuras funcionales. El conflicto aparece cuando el
sistema deja de ser una herramienta al servicio de la vida y se
transforma en un fin en si mismo. En lugar de ayudar a las
personas a crecer en Cristo, se las mide por su rendimiento,
su disponibilidad absoluta o su nivel de sacrificio visible.

De este modo, se discipula a la gente para obedecer al
sistema como si fuera Cristo, y se confunde fidelidad con
sometimiento humano. Los que no “activan” son expuestos
como faltos de espiritualidad, y quienes trabajan en exceso
son exaltados como ejemplos a seguir. Esto no hace mas que
alimentar la conciencia religiosa, atrapando a personas que
aman sinceramente a Dios en un activismo agotador y estéril.

98

'

—



Jesiis nunca form6 discipulos para servir a una estructura,
sino para vivir el Reino de Dios en todas las dimensiones de
la vida. El comia con ellos, caminaba con ellos, los enviaba
a descansar, los confrontaba cuando competian entre si y los
liberaba de una espiritualidad basada en cargas pesadas. Por
eso declaro: “Mi yugo es facil, y ligera mi carga” (Mateo
11:30), contrastando claramente su llamado con el modelo
opresivo de los lideres religiosos de su tiempo.

El servicio cristiano auténtico no anula la vida familiar,
laboral ni personal; por el contrario, la redime y la ordena
bajo el sefiorio de Cristo. Cuando el ministerio comienza a
exigir lo que Dios nunca pidio, abandono de la familia,
renuncia sistematica al descanso, desgaste emocional
constante o postergacion indefinida de responsabilidades
legitimas, algo se ha desviado profundamente.

Las Escrituras son claras al afirmar que “si alguno no
provee para los suyos, y mayormente para los de su casa,
ha negado la fe” (1 Timoteo 5:8). No puede llamarse
espiritual un modelo que destruye aquello que Dios mando
cuidar. Digo esto porque, en algunos contextos ministeriales,
hay hermanos sirviendo de manera constante, restando
tiempo a sus responsabilidades personales y familiares. Lo
hacen con sinceridad, creyendo que eso es lo que Dios les
demanda, pero terminan siendo negligentes en areas que
también forman parte de su mayordomia espiritual.

La Iglesia no fue disefiada para absorber personas, sino
para enviarlas al mundo como luz y sal. El Ilamado

()



apostolico no centraliza la vida en el templo, sino que la
proyecta hacia la sociedad. Los creyentes son formados para
glorificar a Dios en el hogar, en el trabajo, en el estudio, en
la comunidad y también en la congregacion. Reducir el
servicio cristiano a la participacion en actividades internas
empobrece la vision del Reino y produce -creyentes
funcionales al sistema, pero ineficaces en su testimonio
cotidiano.

El apostol Pablo declara que “a cada uno le es dada la
manifestacion del Espiritu para provecho” (1 Corintios
12:7). Este provecho no se limita al beneficio institucional,
sino al bien integral del cuerpo y de la sociedad donde ese
cuerpo esta inserto. Cuando los dones son utilizados sin
discernimiento, sin cuidado pastoral y sin equilibrio, dejan de
edificar y comienzan a desgastar.

Un aspecto especialmente delicado es el uso indebido
del concepto de honra. La honra biblica nunca fue una
licencia para la explotaciébn ni para la construccion de
jerarquias espirituales abusivas. Es cierto que la Escritura
ensefia a honrar a los que presiden bien (1 Timoteo 5:17),
pero esa honra no implica servidumbre personal, pleitesias
desmedidas ni sometimiento indigno.

Cuando hermanos son inducidos a servir gratuitamente
en tareas personales de sus lideres, bajo el argumento de que
“sirven a Dios”, se cruza una linea peligrosa que hiere la
dignidad del cuerpo de Cristo. Los creyentes pueden
colaborar de manera voluntaria y ocasional por amor y honra,

[100]



pero no deben ser explotados de forma sistematica en tareas
domésticas, cuidado de nifios, mandados personales,
limpieza, arreglos o servicios continuos sin reconocimiento
ni consentimiento sano. Son los lideres quienes deben poner
limites y cuidar al rebafio, no aprovecharse de ¢él.

Claro que, en un momento determinado, una hermana
puede ayudar a los pastores en alguna necesidad puntual, o
un hermano brindarles una mano de manera gratuita. Eso es
logico, valido y saludable dentro de una familia espiritual. A
lo que me refiero es a una servidumbre continua, sostenida
en el tiempo, con tintes de esclavitud encubierta.

Amados, la honra nace del amor y del reconocimiento,
no de la presién ni de la manipulacién espiritual. Jesus
mismo, siendo el Sefor, lavd los pies de sus discipulos y
declar6: “El que quiera hacerse grande entre vosotros serd
vuestro servidor” (Mateo 20:26). El liderazgo del Reino
desciende para servir, no se eleva para ser servido.

Formar discipulos del Reino implica cultivar una
conciencia sana de compromiso voluntario, revelado y
equilibrado. Nadie debe ser empujado a servir mas alla de la
medida de gracia que ha recibido. El servicio que agrada a
Dios fluye del amor, no de la culpa. Pablo exhorta diciendo:
“Cada uno dé como propuso en su corazon, no con tristeza
ni por necesidad; porque Dios ama al dador alegre” (2
Corintios 9:7). Este principio no se limita a las finanzas, sino
que se extiende a toda forma de entrega en el Reino.

[101]

J



La transicion de discipulos a colaboradores dentro del
Reino de Dios no debe producirse por presion institucional ni
por urgencias operativas, sino como fruto natural de la
madurez espiritual. Un colaborador no es simplemente
alguien que “hace cosas” en la iglesia, sino una persona que
ha entendido el corazon de Dios, comparte la carga espiritual
del ministerio y sirve desde la revelacion, no desde la
obligacion. Pablo se refiere a este tipo de personas cuando
habla de “colaboradores en Cristo Jesuis” (Romanos 16:3),
dejando en claro que la colaboracion auténtica siempre esta
anclada en Cristo y no en una estructura.

El colaborador del Reino no pierde su identidad
personal ni su llamado particular al integrarse a una vision
local. Por el contrario, una casa ministerial sana debe ser un
espacio donde los dones se afirmen, se ordenen y se
desarrollen, no donde se anulen ni se uniformen.

El cuerpo tiene muchos miembros, y no todos cumplen
la misma funcion (1 Corintios 12:14 al 20). Cuando se
pretende que todos respondan de la misma manera, con la
misma disponibilidad y bajo el mismo nivel de exigencia, se
desconoce el disefio divino de la diversidad y se generan
frustracion, agotamiento y, en muchos casos, heridas
profundas.

El peligro aparece cuando el concepto de colaboracion
se transforma en una forma encubierta de explotacion
espiritual. Esto sucede cuando se normaliza que algunos
trabajen sin descanso, sin reconocimiento y sin limites claros,

[102]



mientras otros administran, dirigen o deciden. La Escritura
establece un principio de justicia y dignidad en el trabajo:
“Digno es el obrero de su salario” (Lucas 10:7). Aunque no
todo servicio ministerial es remunerado econdmicamente,
este pasaje revela el corazon de Dios respecto al valor del
esfuerzo humano. Despreciar ese valor es trivializar a las
personas y cosificarlas para sostener una vision.

Una iglesia que forma colaboradores sanos debe
ensefar claramente que servir a Dios no implica descuidar la
vida familiar ni hipotecar el futuro laboral o emocional. El
mismo Jesus, en medio de multitudes necesitadas, se retiraba
a lugares apartados para orar y descansar (Marcos 1:35). Si
el Hijo de Dios reconocié la necesidad del reposo y del
equilibrio, cudnto mas sus discipulos. Un liderazgo que no
ensefia a detenerse, a poner limites y a ordenar prioridades,
tarde o temprano producird personas agotadas
espiritualmente, aunque muy activas externamente.

El apdstol Pablo exhorta a los creyentes a presentar sus
cuerpos en sacrificio vivo, santo y agradable a Dios, como un
culto racional (Romanos 12:1). Este sacrificio no es
irracional ni destructivo, sino consciente, entendido y
voluntario. Cuando el servicio deja de ser racional y se
transforma en una entrega compulsiva, deja de ser culto y se
convierte en desgaste. El Reino no avanza por la quema de
personas, sino por la edificacion de vidas.

En este punto es fundamental abordar también el otro
extremo del desequilibrio: cuando el liderazgo, en su intento

[103]



de no ser abusivo, termina colocandose permanentemente al
servicio de demandas desmedidas. Existen creyentes que
desarrollan una espiritualidad centrada en la recepcion
constante: siempre necesitan ser escuchados, visitados,
contenidos, afirmados y priorizados. Sin darse cuenta,
absorben la energia espiritual de pastores y lideres,
impidiéndoles cumplir con su funcién principal, que es
equipar a los santos para la obra del ministerio (Efesios
4:12).

El ministerio pastoral no fue disefiado para satisfacer
necesidades emocionales infinitas, sino para conducir a las
personas a la madurez en Cristo. Pablo advierte que llegara
el tiempo cuando algunos no soportaran la sana doctrina y
buscaran maestros conforme a sus propias concupiscencias
(2 Timoteo 4:3). Aunque este pasaje suele aplicarse a la
ensefianza doctrinal, también revela una actitud espiritual
inmadura: la bisqueda constante de atencion, validacion y
complacencia.

Una iglesia sana debe ensefiar que, asi como existen
responsabilidades en el servicio, también existen
responsabilidades en la recepcion. No todo pedido es
legitimo, no toda demanda es espiritual, y no toda necesidad
debe ser atendida de manera inmediata. Jesis mismo, en
ocasiones, se negd a responder a ciertas expectativas porque
discernia que no provenian del Padre (Juan 2:4; Marcos
1:37 y 38). Este discernimiento es clave para un liderazgo
equilibrado y libre de manipulaciones.

[104]

J



Formar colaboradores del Reino implica ensefiar a dar
y a recibir con la misma madurez espiritual. El amor
verdadero no es dependiente ni posesivo; edifica, libera y
envia. Cuando una congregacion aprende a caminar en este
equilibrio, se fortalece la comunion y se preserva la salud
espiritual de pastores, lideres y hermanos.

Este proceso de formacion progresiva prepara el
camino para el surgimiento de lideres verdaderamente
formados, no por imposicion humana, sino por
reconocimiento espiritual. El liderazgo del Reino no se
hereda ni se concede por necesidad organizacional, sino que
emerge como fruto del carécter, de la fidelidad probada y de
la obediencia al Espiritu Santo. Asi como Jesls oro toda la
noche antes de escoger a los doce (Lucas 6:12 y 13), la
formacion de lideres requiere tiempo, discernimiento y
profundidad espiritual.

La formacion de lideres en el Reino de Dios es una
obra espiritual profunda que no puede reducirse a métodos
rapidos ni a urgencias organizacionales. Un lider formado no
es el resultado de una vacante que debe cubrirse, sino de un
proceso en el cual el cardcter es trabajado, la motivacion es
purificada y la obediencia al Espiritu Santo es afirmada por
encima de cualquier expectativa humana. En este sentido, el
liderazgo no es una promocidn, sino una responsabilidad que
se reconoce con temor de Dios.

Las Escrituras muestran que Dios nunca se apresura en
establecer a quienes llevaran carga espiritual sobre otros.

[105]



Moisés paso anos en el desierto antes de conducir al pueblo;
David fue ungido rey, pero esperd largos afios antes de
sentarse en el trono; los apostoles caminaron con Jesus,
fueron confrontados, corregidos y quebrantados antes de ser
enviados. Este patron revela que la prisa por liderar suele ser
un sintoma de inmadurez, mientras que la disposicién a
esperar es sefial de verdadera formacion.

Un lider formado entiende que la autoridad espiritual
no se ejerce para dominar conciencias, sino para servir
propositos divinos. Jests declar6 con claridad que los
gobernantes de este mundo se ensefiorean de las personas,
pero que en el Reino no debe ser asi (Marcos 10:42 al 45).
Esta afirmacion establece un limite innegociable: toda
autoridad que oprime, manipula o controla contradice el
espiritu del Reino, aun cuando utilice lenguaje espiritual.

El liderazgo sano no necesita crear dependencia para
afirmarse. Por el contrario, trabaja para que las personas
crezcan, piensen, decidan y obedezcan a Dios con libertad.
Pablo afirma que no se ensefioreaba de la fe de los creyentes,
sino que colaboraba para su gozo (2 Corintios 1:24). Esta
declaracion revela una comprension madura del liderazgo
apostolico: acompafiar sin dominar, guiar sin poseer, corregir
sin anular.

Parte esencial de la formacion de lideres es ensenar a
establecer limites santos. El lider que no aprende a decir no
termina desbordado, frustrado y espiritualmente agotado.
Jesus mismo establecio limites claros frente a la demanda

[ 106 )

J



constante de la gente. En varias ocasiones se apartd, rechazo
presiones y redefinid expectativas, porque su agenda estaba
gobernada por el Padre y no por la urgencia de los hombres.
Este ejemplo debe ser imitado con discernimiento y
humildad.

Un liderazgo sin limites termina siendo funcional a
sistemas desequilibrados o a personas emocionalmente
demandantes. En ambos casos, el resultado es el mismo:
desgaste espiritual y distorsion del llamado. Por eso, formar
lideres implica ensefiar que cuidar la vida personal, la familia
y la salud emocional no es egoismo, sino mayordomia
espiritual. El que no sabe gobernar su casa, dificilmente
podré cuidar del rebafio de Dios (1 Timoteo 3:4 y 5).

El lider formado también comprende la diferencia
entre honra y exaltacion. La honra biblica reconoce la
funcion y el fruto, pero nunca deshumaniza ni separa al
liderazgo del resto del cuerpo. Pedro exhorta a los ancianos a
pastorear el rebafio no como teniendo sefiorio sobre los que
estan a su cuidado, sino siendo ejemplos del rebafio (1 Pedro
5:2 y 3). Cuando el liderazgo se coloca en un pedestal
inaccesible, deja de ser ejemplo y se convierte en figura.

Asimismo, la formacién de lideres del Reino incluye
aprender a rendir cuentas. Nadie estd por encima del cuerpo
ni exento de correccion. La autoridad apostolica genuina no
se ejerce en aislamiento, sino en comunién y sujecion mutua.
Pablo confront6 a Pedro cuando fue necesario (Galatas
2:11), demostrando que aun los mas influyentes necesitan ser

[107]



guardados por la verdad. Este principio protege a la iglesia
del abuso y preserva la salud del liderazgo.

El objetivo final de formar discipulos, colaboradores y
lideres no es sostener una estructura, sino manifestar el Reino
de Dios en la tierra. Cuando cada creyente entiende que su
vida entera es un altar, el servicio deja de ser una carga y se
transforma en expresion natural de la fe. Entonces, la iglesia
camina en unidad, no por imposicion, sino por revelacion; no
por temor, sino por amor; no por obligacién, sino por
conviccion.

Pablo exhorta a la iglesia a guardar la unidad del
Espiritu en el vinculo de la paz (Efesios 4:3). Esta unidad no
se produce por uniformidad forzada, sino por madurez
compartida. Alli donde los discipulos son libres, los
colaboradores son sanos y los lideres son formados con temor
de Dios, la iglesia refleja el corazén del Padre y el caracter
de Cristo.

Que toda casa ministerial aspire a formar personas del
Reino antes que servidores del sistema, creyentes maduros
antes que voluntarios agotados, y lideres conforme al corazon
de Dios antes que figuras funcionales. Solo asi el servicio
sera vida, el liderazgo serd cuidado y la obra permanecera
mas alla de las personas, porque estara edificada sobre Cristo,
la roca inconmovible.

“Servid a Jehova con alegria;
Venid ante su presencia con regocijo.

[108]



Reconoced que Jehova es Dios;

El nos hizo, y no nosotros a nosotros mismos;
Pueblo suyo somos, y ovejas de su prado.
Entrad por sus puertas con accion de gracias,
Y a sus atrios con alabanza;
Alabadle, y bendecid su nombre.”
Salmo 100:2 al 4 RVR




Capitulo ocho

PARAMETROS PARA
EVENTOS CON PROPOSITO

“Si, pues, coméis o bebéis, o hacéis otra cosa, hacedlo todo
para la gloria de Dios.”
1 Corintios 10:31

La vida de la Iglesia siempre se desarrolla en una
tension saludable entre lo eterno y lo cotidiano, entre el
llamado trascendente del Reino de Dios y las expresiones
humanas propias de toda comunidad. Alli donde hay
personas, hay afectos, celebraciones, encuentros, alegrias
compartidas y también expectativas no dichas.

Esto no constituye una debilidad de la Iglesia, sino una
consecuencia natural de que el Verbo se hizo carne y habito
entre nosotros. Sin embargo, cuando la Iglesia pierde la
claridad de su proposito central y comienza a organizar su
vida principalmente alrededor de actividades que no nacen de
un disefio espiritual, corre el riesgo de desgastarse,
fragmentarse y diluir su llamado.

[ 110 )



Como cobertura apostoélica, y desde la responsabilidad
espiritual de servir a los pastores y matrimonios pastorales
que caminan bajo esta gracia, observo con preocupacion
como muchas congregaciones se ven absorbidas por una
dinamica constante de celebraciones, eventos sociales y
actividades festivas que, aunque bien intencionadas, no
siempre resultan necesarias ni saludables para el desarrollo
del cuerpo.

No se trata de cuestionar el valor de la comunion ni de
negar la importancia de compartir momentos gratos, sino de
discernir con madurez espiritual qué cosas edifican
verdaderamente y cudles, aunque agradables, terminan
generando un peso innecesario sobre la vida de la Iglesia.

La Escritura nos recuerda: “Todo me es licito, pero no
todo conviene; todo me es licito, pero no todo edifica” (1
Corintios 10:23). Esta declaracion apostolica establece un
principio fundamental para la administracion de la vida
congregacional. No todo lo permitido es provechoso, ni todo
lo que produce agrado inmediato contribuye al crecimiento
espiritual. La Iglesia no fue disefiada para sostener una
agenda permanente de celebraciones, sino para ser una
expresion viva del Reino de Dios, una comunidad formada
en Cristo y enviada al mundo con un proposito eterno.

En muchas congregaciones, los eventos vinculados a
cumpleafios, aniversarios, fechas especiales, celebraciones
familiares o encuentros sociales comienzan a multiplicarse
sin un discernimiento claro. Se compran regalos, se

[111]



organizan cenas, se preparan tortas, se elaboran recuerdos, se
designan responsables, se recaudan fondos y se invierten
horas y horas de trabajo en cuestiones meramente festivas.

Nada de esto es, en si mismo, incorrecto ni mucho
menos pecado. El problema surge cuando estas actividades
se convierten en una carga estructural para la Iglesia y en una
fuente recurrente de conflictos emocionales, celos,
comparaciones, ofensas y resentimientos que luego terminan
manifestandose en otras areas.

La experiencia pastoral demuestra que, alli donde las
celebraciones se institucionalizan, rapidamente aparecen
heridas innecesarias. Algunos se sienten excluidos porque no
fueron celebrados de la misma manera que otros; otros se
ofenden porque no fueron invitados, considerados o
reconocidos.

Cuando hay regalos para algunos y no para todos,
cuando ciertos nifios reciben atencion y otros no, cuando
algunas familias son honradas y otras pasan inadvertidas, el
alma humana reacciona. Y la Iglesia, que fue llamada a
caminar en el Espiritu, comienza a ser gobernada por
sensibilidades no sanadas.

La Palabra nos exhorta a andar “no conforme a la
carne, sino conforme al Espiritu” (Romanos 8:4). Cuando
las dinamicas congregacionales se organizan principalmente
alrededor de emociones, expectativas personales y demandas

[112]



afectivas, la vida espiritual se debilita y se abre la puerta a
conflictos que nada tienen que ver con el avance del Reino.

El apostol advierte que “donde hay celos y contiendas,
alli hay perturbacion y toda obra perversa” (Santiago
3:16). Muchas veces estos celos y contiendas no nacen de
herejias doctrinales, sino de situaciones aparentemente
simples, como una celebraciéon mal administrada. Resulta
absurdo comprometer la verdadera expresion del Reino por
causa de celebraciones que, a medida que la congregacion
crece, pueden multiplicarse de forma exponencial.

Cuando la Iglesia tiene una proyeccion de crecimiento
numérico, no puede sostener un modelo de vida comunitaria
basado en celebraciones constantes. Una congregacion
pequefia puede organizar encuentros familiares con relativa
facilidad, pero una iglesia que avanza hacia cientos o miles
de personas no puede vivir celebrando, honrando y regalando
de manera permanente. Esto no solo es insostenible en
términos  logisticos 'y econOmicos, sino también
espiritualmente desgastante.

Jesls mismo nos ensefid a priorizar el propdsito por
sobre la satisfaccion inmediata. Cuando la multitud lo seguia
por los milagros y el pan, El los confronté diciendo:
“Trabajad, no por la comida que perece, sino por la comida
que a vida eterna permanece” (Juan 6:27). No estaba
despreciando la necesidad humana, sino reordenando las
prioridades. De la misma manera, la Iglesia debe aprender a

[113)



distinguir entre lo que alimenta momentaneamente el alma y
lo que edifica el espiritu para la vida eterna.

Es sano y biblico afirmar que las familias, en su ambito
privado, celebren todas las fechas que deseen, inviten a
quienes quieran e intercambien afecto con libertad y gozo.
Esto forma parte de la vida natural y relacional. El punto
critico aparece cuando la congregacion, como institucion, se
ve involucrada en wuna sucesion interminable de
organizaciones festivas que no guardan relacion directa con
la vida espiritual, el discipulado, la adoracion, la formacion
o la mision.

La Iglesia no fue llamada a reemplazar a la familia
natural en todas sus funciones, sino a formar una familia
espiritual con una naturaleza y un proposito superiores. Jesus
declar6: “Mi madre y mis hermanos son los que oyen la
palabra de Dios y la hacen” (Lucas 8:21). Esta afirmacion
no niega los vinculos afectivos, pero los reubica dentro de un
marco espiritual. La familiaridad en Cristo no es meramente
emocional, sino profundamente espiritual, orientada a la
obediencia, la transformacion y la manifestacion del Reino.

Cuando la Iglesia adopta una mentalidad de “pequena
familia feliz” y pierde la visién de Reino, corre el riesgo de
encerrarse en si misma. El Reino de Dios es expansivo,
misionero y transformador. Jesus dijo:  “Buscad
primeramente el Reino de Dios y su justicia” (Mateo 6:33).
Buscar primeramente implica ordenar todo lo demas en
funcion de ese propdsito. Las actividades, los encuentros, las

[114]



celebraciones y los esfuerzos deben evaluarse a la luz de esta
prioridad.

Como lideres espirituales, los pastores estan llamados
a administrar con sabiduria el tiempo, los recursos y el
esfuerzo humano de la congregacion. Moisés aprendio, por
consejo de Jetro, que no podia cargar solo con todo el peso
del pueblo y que una mala administraciéon del esfuerzo
conduce al agotamiento (Exodo 18:17 Y 18). De la misma
manera, una Iglesia sobrecargada de actividades innecesarias
termina cansada, frustrada y espiritualmente debilitada.

No toda actividad produce fruto espiritual. Jesus hablo
de la higuera que tenia hojas, pero no fruto (Marcos 11:13—
14). Las hojas pueden representar apariencia, movimiento y
actividad, pero el fruto es lo que Dios espera. Una Iglesia
puede estar muy activa y, sin embargo, carecer de fruto
espiritual duradero. Por eso, es imprescindible evaluar si los
eventos que organizamos estan alineados con el propodsito
eterno o si solo satisfacen necesidades emocionales
temporales.

Aclaro que no escribo esto desde una postura apatica o
fria, sino desde la necesidad de aconsejar con responsabilidad
pastoral. De hecho, no me molestaria en absoluto que este
capitulo fuera ignorado; sin embargo, estoy convencido de
que hacerlo probablemente traera dificultades que podrian
haberse evitado. En cierto sentido, me identifico con lo que
el apostol Pablo expreso al aconsejar a los creyentes, en un
contexto particular, que permanecieran solteros (1 Corintios

(s )



7:7 al 28). No estaba declarando que el matrimonio fuera
malo, ni lo era entonces ni lo es ahora, sino advirtiendo que,
dadas las circunstancias, se acarrearian preocupaciones
adicionales y que era preferible concentrarse en servir al
Sefior.

Si comprendemos el espiritu con el que Pablo hablo,
advertimos su profunda intencion pastoral: librar a los
creyentes de cargas innecesarias. Por eso concluye diciendo:

“Pero esto digo, hermanos: que el tiempo es corto; resta,
pues, que los que tienen esposa sean como si no la
tuviesen; y los que lloran, como si no llorasen; y los que se
alegran, como si no se alegrasen; y los que compran,
como si no poseyesen; y los que disfrutan de este mundo,
como si no lo disfrutasen; porque la apariencia de este
mundo se pasa.”

1 Corintios 7:29 al 31

Comprendo muy bien que los dias de Pablo fueron
tiempos de persecucion y violencia extrema contra la Iglesia.
Tal vez por eso su mensaje puede parecernos radical o
distante. Sin embargo, no debemos ignorar que los tiempos
que se avecinan también seran dificiles. La Iglesia necesita
permanecer alerta, expectante y mas ungida que nunca.
Aquello que hoy parece innecesario, mafiana puede revelarse
como una advertencia sabia.

El apostol Pablo también declardo que “el Reino de
Dios no es comida ni bebida, sino justicia, paz y gozo en el

[ 116 )




Espiritu Santo” (Romanos 14:17). Este pasaje nos ofrece un
marco teoldgico claro: el Reino no se manifiesta
principalmente en celebraciones externas, sino en una vida
transformada por el Espiritu. Cuando la Iglesia confunde el
gozo espiritual con la estimulacién emocional, comienza a
depender de eventos en lugar de depender de Cristo.

Reitero, y deseo ser bien entendido: no se trata de
promover una espiritualidad fria, distante o deshumanizada.
El amor agape sigue siendo el centro de la vida cristiana. Sin
embargo, el amor biblico no es permisividad ni complacencia
emocional. El amor verdadero edifica, ordena y corrige
cuando es necesario.

El autor de la carta a los Hebreos nos recuerda que
Dios disciplina al que ama (Hebreos 12:6 al 11). En ese
mismo espiritu, los lideres deben tener la valentia pastoral de
establecer limites saludables para proteger la vida espiritual
del cuerpo. Hago esta aclaracion porque es probable que
algunos se sientan molestos cuando la Iglesia decide
abstenerse de ciertas celebraciones; aun asi, estoy
convencido de que, en muchos casos, hacerlo es necesario
para cuidar el propdsito.

Como cobertura apostolica, mi deseo no es controlar
ni imponer modelos rigidos, sino ayudar a los pastores a
cultivar un crecimiento sano, con creyentes maduros y con
una mentalidad de Reino. Personas absorbidas por la vida de
Cristo, por Su Palabra, por la oracidon, por la comunion

(17



espiritual y por la misidon, méas que por una agenda constante
de actividades sociales.

La Iglesia primitiva perseveraba “en la doctrina de los
apostoles, en la comunion, en el partimiento del pan y en
las oraciones” (Hechos 2:42). Este texto revela un equilibrio
saludable. Habia comunion, pero centrada en la vida
espiritual. El partimiento del pan no era un evento social
vacio, sino una expresion profunda de unidad en Cristo.
Cuando la comunidn pierde su centro espiritual, se convierte
en un fin en si misma.

Vivimos tiempos complejos y cada vez mas hostiles al
mensaje del Evangelio. El sistema del mundo presiona,
distrae y desgasta. En este contexto, no podemos permitirnos
diluir el potencial espiritual de la Iglesia en activismos vanos.
Pablo exhorta a vivir como buenos soldados de Jesucristo, sin
enredarse en los negocios de la vida, a fin de agradar a aquel
que nos tomo por soldados (2 Timoteo 2:3 y 4). Esta imagen
habla de enfoque, disciplina y propdsito.

La prioridad de la Iglesia debe ser siempre su
expresion espiritual. Las emociones, los sentimientos y las
expectativas personales necesitan ser redimidos y ordenados
por el Espiritu, no entronizados como criterio de decision.
Cuando la Iglesia es gobernada por emociones, se vuelve
vulnerable a conflictos innecesarios; cuando es gobernada
por el Espiritu, camina en unidad, madurez y poder.

[ g )



Este llamado no niega la alegria ni rechaza los
encuentros fraternos, sino que invita a vivir con
discernimiento. Todo evento debe tener un proposito claro,
alineado con el Reino, y una medida saludable. Celebrar
menos, pero con mayor sentido espiritual, suele edificar mas
que multiplicar actividades que terminan agotando al cuerpo.

Exhorto, entonces, a los pastores a evaluar con
honestidad y oracion cada iniciativa congregacional. No solo
preguntarnos si algo es posible, sino si es necesario; no solo
st agrada a algunos, sino si edifica a todos; no solo si genera
emocion, sino si produce fruto eterno. “Mirad, pues, con
diligencia como andéis, no como necios sino como sabios,
aprovechando bien el tiempo, porque los dias son malos”
(Efesios 5:15 y 16).

Que el Espiritu Santo nos conceda la gracia de
pastorear Iglesias centradas en Cristo, libres de cargas
innecesarias, maduras en su manera de relacionarse y
enfocadas en el propodsito eterno. Que sepamos discernir
entre lo accesorio y lo esencial, y que, en todo, el Reino de
Dios sea nuestra prioridad suprema.

Como ayuda préactica para el discernimiento pastoral,
no como un reglamento rigido, sino como un marco espiritual
de evaluacion, considero sabio que los pastores incorporen
un ejercicio sencillo antes de aprobar o promover cualquier
evento congregacional. Este discernimiento no busca apagar
la comunidn ni limitar la alegria del cuerpo, sino proteger la

[ 119 )




vida espiritual de la Iglesia y mantenerla enfocada en el
proposito eterno.

Antes de avanzar, el liderazgo deberia detenerse en
oracion y formularse preguntas honestas delante del Sefor.
En primer lugar, discernir si el evento tiene un propdsito
espiritual claro o si responde principalmente a una necesidad
emocional o social. No todo lo que produce agrado inmediato
edifica al espiritu.

En segundo lugar, evaluar si lo que se propone edifica
verdaderamente a todo el cuerpo o solo a un grupo reducido.
Todo evento congregacional deberia promover unidad y no
abrir la puerta a comparaciones, ofensas o sentimientos de
exclusion.

También es fundamental considerar qué fruto
espiritual se espera que permanezca una vez concluido el
evento. Las emociones son pasajeras, pero el fruto del
Espiritu permanece. Si el Unico resultado previsible es una
experiencia agradable sin transformacion espiritual, el
esfuerzo congregacional pierde sentido.

Otro aspecto clave es la carga que el evento impondra
sobre la Iglesia. El liderazgo debe preguntarse si la actividad
suma vida o anade presion innecesaria sobre los servidores,
el tiempo, los recursos econémicos y la paz del cuerpo. Lo
que nace del Espiritu no desgasta ni divide; edifica y ordena.

[ 120 )




Asimismo, conviene discernir qué mentalidad se esta
formando en la congregacion. Los eventos deben contribuir
a una mentalidad de Reino, madura y centrada en Cristo, y
no reforzar una cultura demandante, infantil o dependiente de
estimulos constantes.

Tampoco debe ignorarse la sostenibilidad. Todo
evento que no podria sostenerse en una congregacion en
crecimiento no deberia convertirse en una practica habitual.
El crecimiento revela con claridad qué actividades estaban
fundamentadas en el Espiritu y cudles respondian solo a una
etapa emocional.

Finalmente, es sabio discernir si el evento corresponde
al &mbito congregacional o al &mbito familiar y privado. No
todo lo bueno debe institucionalizarse. Muchas celebraciones
pueden y deben vivirse con libertad en el contexto familiar,
sin involucrar a toda la estructura de la Iglesia.

Este discernimiento culmina siempre en una pregunta
esencial que el liderazgo deberia formular delante del Sefior:
(Esto glorifica a Cristo, edifica al cuerpo y fortalece el
proposito eterno de la Iglesia? Cuando la respuesta no es
clara, es preferible esperar, simplificar o decir no, sabiendo
que proteger la vida espiritual del cuerpo es una de las
responsabilidades mas sagradas del pastoreo.

"Vivan sabiamente con los que no creen en Cristo,
aprovechando al maximo cada momento oportuno"’.
Colosenses 4:5

[121]



“DEL DISENO A LA PRACTICA”

“La sabiduria esta con quienes oyen consejos.”
Proverbios 13:10

Al llegar al final de este primer tomo, no he intentado
entregar un conjunto de normas, formulas ni modelos
universales que deban aplicarse mecanicamente en cada
congregacion. Nada de lo aqui expuesto pretende reemplazar
la direccion del Espiritu Santo ni anular la responsabilidad
espiritual de cada pastor delante de Dios. Por el contrario,
este manual ha sido escrito con el anhelo de provocar
discernimiento, reflexion y retorno al disefio del Reino.

La Iglesia de Jesucristo no fue llamada a funcionar por
inercia ni a sostener estructuras heredadas sin evaluacion
espiritual. Cada generacion estd desafiada a examinar sus
practicas, sistemas y prioridades a la luz de la Palabra y de la
vida del Espiritu. Por eso, todo lo desarrollado en este tomo
debe ser leido, orado y discernido, no solo comprendido
intelectualmente.

El Reino de Dios no se edifica sobre métodos, sino
sobre vida. Los sistemas son necesarios, pero nunca deben
ocupar el lugar de la uncion. La organizacion es importante,
pero jamas puede reemplazar la presencia. Cuando el orden
sirve a la vida, la Iglesia crece sana; cuando la vida es

[122]




sacrificada en el altar de la estructura, el Reino se debilita
aunque la actividad aumente.

Como pastores y lideres, estamos llamados a guardar
lo mas sagrado que Dios nos confid: la vida espiritual del
rebafio y la nuestra propia. Ninguna agenda, ningun
programa, ningin modelo exitoso justifica perder la
sensibilidad al Espiritu Santo. El desafio permanente no es
hacer mas, sino permanecer en Cristo; no es sostener
sistemas, sino manifestar el Reino.

Este primer tomo nos confronta con una pregunta
central que cada pastor debe responder delante del Sefior:
(Estoy pastoreando personas o sosteniendo estructuras? La
respuesta a esta pregunta determinara no solo la salud de la
congregacion, sino también la profundidad del fruto que
permanecera en el tiempo.

No todos los ajustes se realizan de manera inmediata,
ni todos los cambios deben ejecutarse de forma abrupta. La
sabiduria  pastoral requiere tiempos, procesos Y
acompafnamiento. Sin embargo, ignorar las advertencias del
Espiritu por comodidad, temor o presion emocional suele
tener un costo alto, tanto para los lideres como para la Iglesia.

Por eso, este cierre no es una conclusidén, sino una
invitacion. Una invitacion a volver al centro, a revisar
practicas, a ordenar prioridades y a permitir que el Espiritu
Santo gobierne cada area de la vida congregacional. Una
invitacion a pastorear desde la vida, no desde la exigencia;

(123 )



desde la libertad, no desde la presion; desde el Reino, no
desde el sistema.

Mi oraciéon como cobertura apostolica es que cada
pastor que camina bajo esta gracia ejerza su ministerio con
libertad, discernimiento y temor de Dios. Que las iglesias
sean espacios donde la vida de Cristo fluya con poder, donde
los discipulos crezcan sanos, donde los colaboradores sirvan
con gozo y donde el liderazgo refleje el caracter del Buen
Pastor.

Que todo lo que hagamos, pensemos y construyamos
esté al servicio de la vida del Reino. Y que, en cada decision
pastoral, podamos oir con claridad la voz del Espiritu
diciendo: “Este es el camino, andad por €1”

“El temor del Seiior imparte sabiduria;
la humildad precede a la honra.”
Proverbios 15:33




Oracion Final:

Padre eterno, nos presentamos delante de Ti con un corazon
humilde y agradecido. Reconocemos que la Iglesia es Tuya,
que el llamado pastoral proviene de Ti y que nada de lo que
edificamos tiene valor eterno si no nace de Tu Espiritu...

Te damos gracias por la gracia recibida, por la vida que has
depositado en nosotros y por el privilegio de servir a Tu
pueblo. Perdonanos, Seror, si en algun momento hemos
permitido que los sistemas ocupen el lugar de la vida, si
hemos priorizado la actividad por encima de la comunion
contigo, o si hemos cargado a Tu Iglesia con pesos que Tu
nunca ordenaste...

Renovamos hoy nuestro compromiso de pastorear conforme
a Tu corazon. Danos discernimiento para distinguir entre lo
esencial y lo accesorio, entre lo que edifica el Reino y lo que
solo satisface demandas pasajeras. Ensérnianos a cuidar la
uncion, a proteger la vida espiritual del rebario y a caminar
sensibles a la direccion del Espiritu Santo...

Guarda nuestro corazon, nuestra casa y nuestro matrimonio.
Libranos del agotamiento, de la presion indebida y de la
tentacion de medir el éxito con parametros humanos. Que
nuestro servicio fluya del amor y no de la obligacion, de la
revelacion y no de la rutina; de la vida y no del activismo...

Te pedimos que cada iglesia bajo esta cobertura sea un
espacio de sanidad, de verdad y de libertad. Que los

[ 125 )



discipulos sean formados en Cristo, que los colaboradores
sirvan con gozo y que el liderazgo refleje el caracter del
Buen Pastor ...

Que todo lo que hagamos glorifique Tu nombre, edifique a
Tu pueblo y manifieste el Reino de Dios en la tierra.

Nos rendimos nuevamente a Tu gobierno y declaramos que
dependemos de Ti en todo...

En el nombre de Jesucristo, el Serior de la Iglesia. jAmén!




“Quisiera agradecer por este libro a mi Padre celestial,
porque me amo de tal manera que envio a su Hijo Jesucristo
mi redentor.

Quisiera agradecer a Cristo por hacerse hombre, por morir
en mi lugar y por dejarme sus huellas bien marcadas para
que no pueda perderme.

Quisiera agradecer al glorioso Espiritu Santo mi fiel amigo,
que en su infinita gracia y paciencia,
me fue revelando todo esto...”

“Quisiera como en cada libro agradecer a mi compaiiera de
vida, a mi amada esposa Claudia por su amor y paciencia
ante mis largas horas de trabajo, sé que es dificil vivir con
alguien tan enfocado en su proposito y seria imposible sin

su comprension”




Como en cada uno de mis libros, he tomado muchos
versiculos de la biblia en diferentes versiones. Asi como
también he tomado algunos conceptos, comentarios o
parrafos de otros libros o manuales de referencia. Lo hago
con libertad y no detallo cada una de las citas, porque tengo
la total conviccion de que todo, absolutamente todo, en el
Reino, es del Sefor.

Los libros de literatura, obedecen al talento y la
capacidad humana, pero los libros cristianos, solo son el
resultado de la gracia divina. Ya que nada, podriamos
entender sin Su soberana intervencion.

Por tal motivo, tampoco reclamo la autoria o el
derecho de nada. Todos mis libros, se pueden bajar
gratuitamente en mi pagina personal
www.osvaldorebolleda.com y lo pueden utilizar con toda
libertad. Los libros no tienen copyright, para que puedan
utilizar toda parte que les pueda servir.

El Sefor desate toda su bendicion sobre cada lector y
sobre cada hermano que, a través de su trabajo, también haya
contribuido, con un concepto, con una idea o simplemente
con una frase. Dios recompense a cada uno y podamos todos
arribar a la consumacién del magno propdsito eterno en
Cristo.



http://www.osvaldorebolleda.com/

Doctor v maestro de la Palabra

Ohvalde Rebolloda

El Pastor y maestro Osvaldo Rebolleda hoy cuenta con
miles de titulos en mensajes de ensefianza para el
perfeccionamiento de los santos y diversos Libros de
estudios con temas variados y vitales para una vida cristiana
victoriosa.

El maestro Osvaldo Rebolleda es el creador de la Escuela de
Gobierno espiritual (EGE) y ha sido reconocido con un
Doctorado Honoris Causa en Divinidades de
La Universidad teoldgica de Estados Unidos.

Hasta hoy en dia ministra de manera itinerante en Argentina
Y hasta lo altimo de la tierra.

rebolleda@hotmail.com

www.osvaldorebolleda.com

[ 129 )


mailto:rebolleda@hotmail.com
http://www.osvaldorebolleda.com/

El alto costodeno

consultara fie ADMMNSTRACON

DE REMO

© Je}|NSU0I OU AP 0302 oje |3
onid UODUGNHIM’OU

vaanosdy 0Q1VASO

amoud OO A

FORJANDO LA
PERSONALIDAD
DEL LIDER

=
5
z
-
*
H
=
®




El cuerpo de !

Cristo revelado

opejanal 015K ap odsem |3

El alto costode no
consultara "l

m
2.
-
o
o
o
w
-~
o
o
o
>
°
[a]
=)
E
w
=
-
o
=
o

va3inos3y 0Q1VASO



http://www.osvaldorebolleda.com/

E1 espiritu
gel _Amlcnslo

E1 gobierno de
puestra herencia

—
im
2
o
S
o
-
=
o
Q.
)
3
c
o
e
2
o
=
X
o
b=
(a}
o

yaamos3y 0QTVASO

pa||002Y OPIEASO

@ eterno poder
be la Cruz

Ct

imp) ) wzmq’mna;g—

Ty i

|
|
|
ol
v
<
2\
| o=l |
o |
o |
= |
m\
w
°‘
-
-1
m
1=
b- |
|

\21)9“()(‘9“ ()p‘l:,\.\'()




-
>
=
>
>
&
>
A
>
@)
=
>
=
c
N

yaaT1088d OQTVASO



http://www.osvaldorebolleda.com/

