
 

0 

 

  

 



 

1 

UNA IGLESIA CON 
PARÁMETROS DE

REINO
TOMO 1 

 

 

OSVALDO REBOLLEDA 



 

2 

 
Este libro No fue impreso 

con anterioridad 
Ahora es publicado en 
Formato PDF para ser 

Leído o bajado en: 
                        www.osvaldorebolleda.com 

 

Provincia de La Pampa 
 

rebolleda@hotmail.com 
 

 
 

Todos los derechos de este material son reservados para el 

Señor, quién los ofrece con la generosidad que lo caracteriza 

a todos aquellos que desean capacitarse más y lo consideran 

de utilidad. 

No se permite la transformación de este libro, en cualquier 

forma o por cualquier medio, para ser publicado 

comercialmente. 

Se puede utilizar con toda libertad, para uso de la enseñanza, 

sin necesidad de hacer referencia del mismo.  

Se permite leer y compartir este libro con todos los que más 

pueda y tomar todo concepto que le sea de bendición. 

Edición general: EGE 

Revisión literaria: Autores argentinos 

Revisión solo ortográfica - IA   

Diseño de portada: EGEAD 

Todas las citas Bíblicas fueron tomadas de la Biblia versión 

Reina Valera, salvo que se indique otra versión.  



 

3 

CONTENIDO 
 

 

Introducción………………………………………………5 

 

Capítulo uno: 

Parámetros ministeriales para un servicio efectivo……12 

 

Capítulo dos: 

Parámetros para una cobertura espiritual sana……….26 

 

Capítulo tres: 

Parámetros ministeriales para la mujer………………..41 

 

Capítulo cuatro: 

Parámetros familiares para el servicio…………………60 

 

Capítulo cinco: 

Parámetros de Reino para la enseñanza……………….73 

 

Capítulo seis: 

Parámetros de Reino para el trabajo…………………...88 

 

 



 

4 

Capítulo siete: 

Parámetros para las tareas de los discípulos…………...96 

 

Capítulo ocho: 

 

Parámetros para eventos con propósito……………….110 

 

 

Del diseño a la práctica…………………………………122 

 

 

Reconocimientos………………………………………..127 

 

Sobre el autor…………………………………………...129 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

5 

INTRODUCCIÓN 
 

 

“Los entendidos resplandecerán como el resplandor del 

firmamento; y los que enseñan la justicia a la multitud, 

como las estrellas a perpetua eternidad” 

Daniel 12:3 

 

 

La Iglesia de Jesucristo no es una invención humana ni 

una organización que se adapta según las modas culturales de 

cada época. Nace en el corazón eterno de Dios, es edificada 

por Cristo y sostenida por la obra continua del Espíritu Santo. 

 

Por esta razón, cuando la Iglesia pierde sus parámetros 

de Reino y comienza a regirse por criterios meramente 

pragmáticos, emocionales o socioculturales, no solo se 

debilita su testimonio, sino que también se distorsiona su 

misión. Este manual surge precisamente como una respuesta 

apostólica, teológica y espiritual a esa tensión constante entre 

el diseño divino y las presiones del tiempo presente. 

 

Como doctor y maestro enseño al Cuerpo de Cristo, 

pero como apóstol debo velar por los pastores que caminan 

bajo mi cobertura. Para cumplir correctamente con esa 

responsabilidad, procuro dar respuesta a cada situación 

particular que pueda presentarse en la obra. Mi tarea no es 

controlar a mis amados consiervos, sino supervisar, 

direccionar, aconsejar y proveer lineamientos claros para una 

labor ministerial efectiva. 



 

6 

Dichos lineamientos deben ser apostólicos y 

proféticos, fundamentados en la máxima expresión del Reino 

y conservando, en todo momento, la dinámica del Nuevo 

Pacto. Esta tarea tiene un alto impacto en el avance 

ministerial y, por lógica, en la salud de las congregaciones. 

En la búsqueda de servir con excelencia a mis amados 

pastores y a sus equipos de trabajo, nació esta serie de 

manuales, concebidos para ofrecer respuestas claras frente a 

los desafíos actuales de la Iglesia. 

 

Vivimos días de profundos cambios culturales, 

aceleración tecnológica, confusión moral y relativización de 

la verdad. En este contexto, muchos ministros enfrentan 

desafíos para los cuales no siempre han sido preparados 

adecuadamente. Las preguntas ya no son únicamente 

doctrinales, sino también prácticas, éticas y pastorales. 

 

Estos manuales contienen respuestas doctrinales, así 

como formas correctas de trabajo y de expresión ministerial. 

En ellos detallo la importancia de la preparación personal, 

ministerial, matrimonial y familiar. Abordo los cuidados 

necesarios para una enseñanza sana, una liturgia equilibrada, 

un discipulado efectivo y un gobierno pastoral libre de 

manipulación. Asimismo, enseño acerca de 

responsabilidades, derechos y deberes, y desarrollo cómo es 

posible mantener la santidad sin legalismo y la legalidad del 

Reino sin concesiones. 

 

Fundamento bíblicamente lo que considero un 

desarrollo saludable de las actividades ministeriales bajo 



 

7 

parámetros de Reino, sin religiosidad. Advierto sobre la 

necesidad de evaluar el avance de la obra contemplando cada 

situación a la luz de la gracia, sin diluir la verdad. Frente al 

escenario actual, la Iglesia no puede darse el lujo de 

improvisar; necesita fundamentos claros, criterios bíblicos 

firmes y una misma línea espiritual que honre el Reino de 

Dios. 

 

Este manual está dirigido a pastores y matrimonios 

pastorales que caminan bajo mi cobertura apostólica. Sugiero 

que otros pastores que tengan acceso a este material 

consulten previamente con sus autoridades espirituales. 

Entiendo que la forma de trabajo que personalmente 

considero correcta puede ser percibida de manera diferente 

por algunos amados consiervos. Respeto esa diversidad y 

aclaro, con temor reverente, que bajo ningún punto de vista 

pretendo generar controversias entre mis colegas. 

 

Concibo la cobertura espiritual no como un sistema de 

control, sino como un diseño de paternidad espiritual, 

alineamiento doctrinal y cuidado ministerial. Así como en la 

Escritura vemos que los obreros no ministraban de manera 

aislada, sino en comunión, sujeción y mutua edificación, creo 

firmemente que una Iglesia saludable necesita parámetros 

compartidos que preserven la unidad del Espíritu en el 

vínculo de la paz. El apóstol Pablo exhorta a que todos 

hablemos una misma cosa, que no haya divisiones entre 

nosotros y que estemos perfectamente unidos en una misma 

mente y en un mismo parecer. 

 



 

8 

Comprendo que esta visión puede parecer una utopía 

si observamos a la Iglesia de manera global. Sin embargo, 

quienes trabajamos en unidad espiritual y reconocemos 

autoridades asignadas tenemos la responsabilidad de unificar 

criterios y avanzar gestionando la fe bajo lineamientos 

apostólicos comunes. 

 

Hablar de parámetros de Reino o de lineamientos 

apostólicos no implica una uniformidad rígida ni la anulación 

de la diversidad ministerial, sino una búsqueda fiel de los 

diseños divinos. El Reino de Dios posee principios 

inmutables, aunque se manifieste en contextos diversos. 

Jesús mismo enseñó que el Reino es justicia, paz y gozo en 

el Espíritu Santo, y que debemos buscarlo por sobre todas las 

cosas. Sin duda, esto establece el marco espiritual desde el 

cual deben ordenarse todas las prácticas de la Iglesia. Cuando 

dichos parámetros se pierden, la Iglesia corre el riesgo de 

reaccionar según la presión social o las demandas 

emocionales, en lugar de responder con discernimiento 

espiritual y sabiduría bíblica. 

 

A lo largo de este manual se abordarán temas 

sensibles, complejos y, en muchos casos, controversiales. No 

se hará desde una postura defensiva ni desde la condenación, 

sino desde mi responsabilidad apostólica de ministrar a los 

pastores, quienes a su vez deben ejercer con fidelidad la 

digna tarea de cuidar el rebaño del Señor. Todos deseamos 

servir al Rey con excelencia y, por tal motivo, asumimos este 

desafío con dedicación y cuidado. 

 



 

9 

Las Escrituras nos recuerdan que los pastores deben 

velar por las almas como quienes han de dar cuenta. Esta 

conciencia imprime un santo temor en el ejercicio ministerial 

y nos obliga a revisar no solo lo que hacemos, sino también 

por qué y cómo lo hacemos. Cada práctica pastoral debe ser 

evaluada a la luz de la Palabra, la naturaleza del Reino y el 

carácter de Cristo. 

 

La salvación, por ejemplo, no puede reducirse a una 

aceptación superficial, sino que debe comprenderse como 

una obra regeneradora del Espíritu. El bautismo, la Santa 

Cena, la adoración, la imposición de manos, las ofrendas, las 

ceremonias familiares, la disciplina, el reconocimiento de 

ministerios y la vida devocional de la Iglesia no son rituales 

aislados, sino expresiones visibles de una realidad espiritual 

profunda. Cuando se administran sin enseñanza, sin 

discernimiento o sin orden, pierden su poder formativo y 

pueden convertirse en meras formalidades o, peor aún, en 

espacios de abuso espiritual. 

 

Asimismo, la Iglesia enfrenta hoy problemáticas 

humanas complejas: violencia familiar, adicciones, heridas 

sexuales, crisis matrimoniales, confusión de identidad y 

tensiones sociales y políticas. El silencio pastoral frente a 

estos temas no es neutralidad, sino omisión. Sin embargo, la 

intervención de la Iglesia debe ser sabia, bíblica y 

responsable, evitando tanto la intromisión indebida como la 

indiferencia. La Escritura enseña que hay tiempo de sanar, 

tiempo de corregir y tiempo de acompañar, y que el siervo 



 

10 

del Señor no debe ser contencioso, sino amable para con 

todos, apto para enseñar y sufrido. 

 

Este manual no pretende reemplazar la guía del 

Espíritu Santo ni suplantar la relación personal de cada pastor 

con Dios. Por el contrario, busca servir como una 

herramienta de alineamiento, reflexión y formación que 

ayude a establecer criterios comunes sin apagar la 

sensibilidad espiritual. El Espíritu y la Palabra nunca se 

contradicen: allí donde la Palabra establece límites, el 

Espíritu trae vida; y donde el Espíritu se mueve con poder, 

siempre honra la verdad revelada. 

 

La autoridad pastoral, cuando es sana, no se impone: 

se reconoce. No manipula, sino que sirve; no controla, sino 

que edifica. Jesús enseñó que el mayor en el Reino es el que 

sirve, y que los líderes no deben enseñorearse del rebaño, 

sino ser ejemplos. Desde esta perspectiva, el liderazgo que 

promuevo en este manual es un liderazgo con autoridad 

espiritual, con unción genuina y con un profundo respeto por 

la dignidad de las personas. 

 

Finalmente, este manual es también una exhortación: 

un llamado a volver a los fundamentos, a conservar una 

misma línea de enseñanza, a honrar la cobertura espiritual 

atendiendo diligentemente su consejo y a edificar 

congregaciones que reflejen el carácter del Reino en medio 

de un mundo confundido. No se trata de conservar 

tradiciones vacías, sino de preservar la verdad viva del 

Evangelio. Como escribió el apóstol Pablo, nadie puede 



 

11 

poner otro fundamento que el que está puesto, el cual es 

Jesucristo. Sobre ese fundamento edificamos con temor, con 

amor y con fidelidad. 

 

Que las páginas de cada uno de estos manuales sean 

leídas con espíritu humilde, corazón enseñable y disposición 

al ajuste. Que no sean solo un compendio de respuestas, sino 

instrumentos para formar ministros firmes, sensibles al 

Espíritu y comprometidos con el Reino. Y que, en todo acto 

de servicio, Cristo sea glorificado por Su Iglesia, ahora y 

hasta el día de Su venida. 

 

 

                                    
                                                   Osvaldo Rebolleda 

          

 

 

 
 

 

 

 

 

  



 

12 

Capítulo uno 

 

 

PARÁMETROS MINISTERIALES 

PARA UN SERVICIO EFECTIV0 
 

 

“Y él mismo constituyó a unos, apóstoles; a otros, 

profetas; a otros, evangelistas; a otros, pastores y 

maestros, a fin de perfeccionar a los santos para la obra 

del ministerio, para la edificación del cuerpo de Cristo, 

hasta que todos lleguemos a la unidad de la fe y del 

conocimiento del Hijo de Dios, a un varón perfecto, a la 

medida de la estatura de la plenitud de Cristo; para que ya 

no seamos niños fluctuantes, llevados por doquiera de 

todo viento de doctrina, por estratagema de hombres que 

para engañar emplean con astucia las artimañas del error, 

sino que siguiendo la verdad en amor, crezcamos en todo 

en aquel que es la cabeza, esto es, Cristo, de quien todo el 

cuerpo, bien concertado y unido entre sí por todas las 

coyunturas que se ayudan mutuamente, según la actividad 

propia de cada miembro, recibe su crecimiento para ir 

edificándose en amor.” 

Efesios 4:11 al 16 

 

 



 

13 

Este capítulo nace de una convicción profunda: la 

Iglesia de Jesucristo no fue diseñada para funcionar de 

manera improvisada, reactiva ni desordenada, sino conforme 

a un diseño divino revelado en las Escrituras y confirmado 

en la experiencia de la Iglesia primitiva. 

 

Cuando dicho diseño es honrado, la Iglesia crece con 

salud, avanza con autoridad espiritual y cumple su misión 

aun en medio de contextos hostiles y cambiantes. Cuando, en 

cambio, ese diseño es ignorado o distorsionado, emergen la 

confusión ministerial, la sobrecarga indebida de algunos 

oficios, el protagonismo desmedido y, finalmente, el 

debilitamiento del testimonio cristiano. 

 

En primer lugar, es necesario observar que los dones 

ministeriales son una impartición de las capacidades 

funcionales de Cristo mismo. Él es el único y verdadero 

Apóstol, el único Profeta, el único Evangelista, el único 

Pastor y el único Maestro. Cristo se impartió sobre aquellos 

que soberanamente determinó escoger para cumplir estas 

funciones en Su cuerpo. Quienes hemos sido llamados a 

ejercer dichas tareas no somos el origen de la función, sino 

canales de Su expresión, y debemos ministrar en absoluta 

dependencia del Espíritu Santo, quien autoriza y capacita de 

manera soberana. 

 

Desde sus orígenes, la Iglesia comprendió que el 

reconocimiento ministerial no estaba vinculado a títulos 

honoríficos, sino a funciones espirituales otorgadas por 

Cristo. Efesios 4:11 declara que fue el Señor resucitado quien 



 

14 

constituyó a unos apóstoles, a otros profetas, a otros 

evangelistas, pastores y maestros. Esta afirmación establece 

un principio innegociable: los ministerios no nacen de la 

ambición personal ni de la autoafirmación, sino del 

llamamiento soberano de Dios y del reconocimiento 

espiritual del cuerpo. 

 

La Iglesia contemporánea enfrenta el desafío de haber 

reducido este diseño a esquemas funcionales incompletos o, 

en algunos casos, a sistemas personalistas, donde un solo 

ministerio absorbe funciones que no le corresponden. 

Recuperar la comprensión integral de los cinco dones 

ministeriales no es un capricho teológico ni una moda 

restauracionista, sino una necesidad urgente para el 

funcionamiento saludable del cuerpo de Cristo en este 

tiempo. 

 

El ministerio apostólico ocupa un lugar 

particularmente sensible dentro de este debate. La Escritura 

muestra que los apóstoles no fueron meros líderes 

carismáticos del primer siglo, sino fundamentos espirituales 

establecidos por Dios para plantar, ordenar y afirmar a la 

Iglesia. El apóstol Pablo afirma que la Iglesia está edificada 

sobre el fundamento de los apóstoles y profetas, siendo 

Jesucristo mismo la piedra angular (Efesios 2:20). 

 

Esta declaración no exalta a los apóstoles como figuras 

intocables, sino que revela la función estructural y doctrinal 

del ministerio apostólico. Al mismo tiempo, debe quedar 

claramente establecido que los apóstoles contemporáneos no 



 

15 

tienen la función de poner nuevos fundamentos. No se 

colocan fundamentos en una edificación que lleva más de dos 

mil años de desarrollo. La tarea apostólica hoy no consiste en 

establecer nuevas bases doctrinales, sino en interpretar, 

custodiar y aplicar correctamente los fundamentos ya 

establecidos. 

 

Las epístolas incluidas en el Nuevo Testamento no son, 

como algunos enseñan, simples cartas pastorales, sino 

documentos apostólicos. Por esta razón, requieren una 

lectura e interpretación apostólica y no meramente pastoral. 

El pastor, por la naturaleza de su función, tiende a interpretar 

estos textos desde la realidad local y congregacional; cuando 

esa es la única lente utilizada, se produce inevitablemente una 

reducción y empobrecimiento de su alcance y contenido. 

 

El problema contemporáneo no radica en la existencia 

del ministerio apostólico, sino en su banalización. En 

numerosos contextos, el título de apóstol ha sido asumido sin 

el respaldo del carácter, la doctrina, el fruto y la carga 

espiritual que lo definen bíblicamente. La Escritura ya 

advertía sobre esta distorsión cuando Jesús habló de falsos 

apóstoles, y cuando el propio Pablo defendió su apostolado 

no desde la autoexaltación, sino desde el sufrimiento, la 

fidelidad doctrinal y el fruto visible en las iglesias 

establecidas. 

 

Un verdadero ministerio apostólico no se define por la 

autoasignación de un título, sino por una gracia espiritual 

reconocida por líderes maduros, por una visión que 



 

16 

trasciende lo local y por una responsabilidad genuina hacia 

la Iglesia en su dimensión más amplia. Los apóstoles bíblicos 

no fueron administradores de congregaciones aisladas, sino 

padres espirituales, arquitectos doctrinales y referentes en 

tiempos de crisis doctrinal y persecución. 

 

En este punto resulta fundamental afirmar que el 

apóstol no debe ejercer el rol pastoral como función primaria. 

La carga pastoral está ligada al cuidado cotidiano del rebaño, 

al acompañamiento constante y a la atención de las 

necesidades individuales y comunitarias. La carga 

apostólica, en cambio, está asociada a la expansión del Reino, 

a la correcta interpretación de los fundamentos 

eclesiológicos, al discernimiento de los tiempos y a la 

dirección estratégica de la Iglesia frente a los desafíos 

culturales, políticos y espirituales. 

 

Cuando un apóstol se establece permanentemente en 

una función pastoral, corre el riesgo de reducir su llamado y 

de sobrecargarse con tareas que no le corresponden, mientras 

la Iglesia pierde la dimensión apostólica que la impulsa más 

allá de sus propios límites. De la misma manera, cuando un 

pastor intenta asumir una función apostólica sin haber sido 

llamado a ella, suele derivar en prácticas de control, 

aislamiento y rigidez estructural. 

 

Otro aspecto central del ministerio apostólico es su 

relación con las Escrituras del Nuevo Testamento. Las 

llamadas cartas apostólicas no son simples documentos 

circunstanciales, sino textos fundacionales que establecen 



 

17 

doctrina, corrigen desviaciones y trazan lineamientos para la 

vida de la Iglesia en todas las épocas. Por la gracia específica 

de su ministerio, los apóstoles poseen una capacidad 

particular para interpretar estos textos en coherencia con el 

propósito del Reino, evitando lecturas fragmentadas, 

utilitarias o meramente pragmáticas. 

 

Este entendimiento no coloca al ministerio apostólico 

por encima de la Palabra, sino bajo su autoridad, como 

servidor responsable de custodiarla y explicarla con 

fidelidad. Cuando esta función se debilita, la Iglesia queda 

expuesta a interpretaciones subjetivas, a doctrinas 

incompletas y a un pragmatismo espiritual que sacrifica la 

verdad en nombre de la eficacia. 

 

Junto al ministerio apostólico, la Iglesia necesita 

recuperar una comprensión sana y bíblica del ministerio 

profético. La Escritura distingue con claridad entre el don 

profético, que puede manifestarse de manera ocasional en 

muchos creyentes, y el oficio de profeta establecido para 

edificación del cuerpo de Cristo. No todo el que profetiza es 

profeta, así como no todo el que enseña ocasionalmente es 

maestro. 

 

El profeta llamado al cuerpo de Cristo porta una carga 

espiritual que va más allá de la exhortación puntual. Su 

función principal no es la predicción de eventos, sino la 

revelación del corazón de Dios, la confrontación del pecado, 

el llamado al arrepentimiento y el discernimiento de los 

tiempos espirituales. En la Iglesia primitiva, los profetas 



 

18 

confirmaban direcciones apostólicas, advertían peligros y 

afirmaban la voluntad de Dios en momentos críticos. 

 

Es necesario distinguir también entre el profeta de la 

casa y el oficio profético con un alcance más amplio. El 

primero ministra dentro de un contexto local, alineado con la 

visión y la autoridad espiritual de la congregación. El 

segundo es llamado a servir al cuerpo de Cristo en general, 

siempre sujeto al discernimiento y al juicio de otros 

ministerios maduros. Cuando estas distinciones se ignoran, 

surgen abusos espirituales, manipulación emocional y una 

falsa espiritualidad centrada más en experiencias que en la 

verdad revelada. 

 

En cuanto al ministerio evangelístico, la Escritura 

presenta una dinámica igualmente equilibrada. Existen 

evangelistas consagrados específicamente para esta tarea, 

cuya pasión, gracia y fruto los distinguen con claridad. Estos 

hombres y mujeres están llamados a proclamar el evangelio 

con sencillez, poder y convicción, alcanzando a los perdidos 

y equipando a la Iglesia para un testimonio efectivo. 

 

Al mismo tiempo, la Biblia reconoce que muchos 

creyentes fluyen naturalmente en la capacidad de evangelizar 

sin que ello implique un reconocimiento ministerial formal. 

Confundir esta gracia con un oficio suele conducir a una 

inflación de credenciales que debilita el valor del verdadero 

llamamiento. No todo el que evangeliza necesita una 

credencial; todos están llamados a testificar, pero no todos 

han sido constituidos evangelistas. 



 

19 

 

La función pastoral, por su parte, ha sido una de las 

más sobrecargadas en la Iglesia contemporánea. El pastor es 

llamado a cuidar, alimentar, guiar y proteger al rebaño, 

siguiendo el modelo del Buen Pastor que da Su vida por las 

ovejas. Sin embargo, cuando se espera que el pastor sea al 

mismo tiempo apóstol, profeta, evangelista y maestro, se 

produce un desgaste profundo que termina afectando tanto al 

ministro como a la congregación. 

 

El pastor debe evitar asumir cargas que no le 

corresponden, aprendiendo a delegar funciones, a formar 

equipos y a honrar los demás ministerios dados por Cristo. 

La salud pastoral no es un lujo, sino una necesidad espiritual 

para una Iglesia madura. Los pastores no son llamados a 

resolver problemas domésticos ni a educar pecadores; su 

tarea principal es edificar santos nacidos de nuevo. 

 

Finalmente, el ministerio magisterial ocupa un lugar 

esencial en la edificación del cuerpo de Cristo. El maestro no 

es simplemente quien transmite información bíblica, sino un 

formador de pensamiento espiritual, un guardián de la sana 

doctrina y un constructor de convicciones profundas. El 

apóstol Pablo distingue con claridad entre quienes pueden 

enseñar de manera ocasional y aquellos que han sido 

constituidos maestros para equipar a los santos con sabiduría 

espiritual. 

 

La Iglesia actual necesita recuperar la esencia 

magisterial, comprendiendo que sin enseñanza sólida no hay 



 

20 

madurez, y sin madurez no existe discernimiento. El maestro 

bíblico trabaja a largo plazo, sembrando verdad, corrigiendo 

errores y formando una cosmovisión cristiana capaz de 

resistir la presión cultural y doctrinal de los tiempos finales. 

 

Este reconocimiento equilibrado y bíblico de los 

ministerios no persigue la construcción de jerarquías 

humanas, sino la funcionalidad espiritual del cuerpo. Cada 

ministerio encuentra su verdadero sentido cuando sirve al 

cuerpo, honra a Cristo y se somete a la autoridad de la 

Palabra. Solo de esta manera la Iglesia podrá funcionar 

conforme a su diseño original y estar preparada para los 

desafíos del presente y del futuro. 

 

Ahora bien, bajo esta comprensión, es necesario 

profundizar algunos conceptos relacionados con los dones de 

ascensión. El apóstol no es simplemente alguien que ocupa 

un cargo eclesiástico, sino un siervo con autoridad espiritual 

y asignaciones territoriales. No es el mayor, sino el menor 

que sirve a todos; y es precisamente ese servicio extendido a 

la Iglesia el que le confiere una autoridad espiritual que debe 

ser reconocida, no por decreto institucional, sino por 

asignación divina. 

 

Por otra parte, una comprensión sana del ministerio 

profético exige una madurez espiritual que hoy resulta 

escasa, pero absolutamente imprescindible. En la Iglesia 

primitiva, la función profética nunca operó de manera 

independiente ni autorreferencial, sino en estrecha comunión 



 

21 

con el fundamento apostólico y bajo el discernimiento del 

cuerpo. 

 

El apóstol Pablo exhorta a que las profecías sean 

juzgadas, no para apagarlas, sino para preservarlas en verdad 

y pureza. Esta indicación apostólica revela que la 

autenticidad profética no se mide por la intensidad emocional 

del mensaje, sino por su alineación con la revelación de 

Cristo y por su capacidad de edificar al cuerpo. 

 

Es necesario insistir en la diferencia entre el don 

profético y el oficio de profeta. Muchos creyentes, llenos del 

Espíritu Santo, pueden recibir palabras de exhortación, 

consolación o edificación, y esto es bíblico y saludable. Sin 

embargo, el profeta constituido para el cuerpo de Cristo porta 

una responsabilidad mayor: una carga continua y una vida 

marcada por la consagración, el quebrantamiento y la 

fidelidad doctrinal. Su llamado no es ocasional ni 

circunstancial, sino permanente, y su mensaje no busca 

aprobación popular, sino obediencia a Dios. 

 

El profeta de la casa cumple una función valiosa 

cuando permanece alineado con la visión pastoral y 

apostólica del liderazgo local. Su voz fortalece, confirma y 

despierta sensibilidad espiritual en la congregación. El oficio 

profético con alcance más amplio, en cambio, requiere un 

nivel superior de sujeción y rendición de cuentas, dado que 

su influencia puede impactar a múltiples comunidades. 

Cuando esta sujeción se pierde, el ministerio profético 



 

22 

degenera en espectáculo, manipulación emocional o decretos 

carentes de respaldo bíblico. 

 

Las Escrituras muestran que los verdaderos profetas no 

fueron populares ni complacientes. Jeremías, Ezequiel y 

Amós, entre otros, cargaron con el peso del rechazo por 

anunciar una verdad incómoda. De la misma manera, el 

ministerio profético neotestamentario no está llamado a 

entretener ni a predecir superficialmente, sino a confrontar, 

despertar y preparar a la Iglesia para caminar en santidad y 

discernimiento en medio de tiempos de confusión. En este 

sentido, considero que el ministerio profético, en su 

expresión corporativa, debe retraerse hacia el ámbito del 

gobierno espiritual, en lugar de diluirse en la dinámica de 

eventos populares. 

 

El ministerio evangelístico, por su parte, recuerda 

constantemente a la Iglesia que su misión no se limita al 

cuidado interno, sino que se proyecta hacia el mundo. Los 

evangelistas bíblicos poseen una gracia particular para 

comunicar el mensaje de salvación con claridad, pasión y 

autoridad espiritual. Su fruto se manifiesta en conversiones 

genuinas, en la movilización de la Iglesia y en la expansión 

del Reino más allá de los muros del templo. 

 

No obstante, la Iglesia debe evitar el error de 

institucionalizar toda manifestación evangelística. Muchos 

creyentes fluyen de manera natural en el testimonio personal, 

en la hospitalidad y en conversaciones cotidianas que abren 

puertas al evangelio. Esta capacidad, aunque valiosa, no 



 

23 

constituye necesariamente un oficio ministerial. Cuando se 

confunde la función con el oficio, se diluye la 

responsabilidad y se trivializa el llamamiento. 

 

El ministerio pastoral se encuentra en el corazón 

mismo de la vida congregacional. El pastor es llamado a 

conocer a las ovejas, a alimentarlas con la Palabra, a cuidarlas 

en tiempos de dolor y a guiarlas con paciencia y amor. Su 

figura no es la de un gerente religioso ni la de un animador 

social, sino la de un siervo que refleja el carácter del Buen 

Pastor. 

 

Sin embargo, uno de los mayores peligros del 

ministerio pastoral contemporáneo es la sobrecarga 

innecesaria. Cuando el pastor asume tareas apostólicas sin 

haber sido llamado a ellas, o intenta suplir todas las funciones 

ministeriales por la ausencia de equipos formados, se 

produce agotamiento, frustración y, en muchos casos, 

abandono del ministerio. La Escritura enseña que el cuidado 

del rebaño debe ejercerse en pluralidad, en comunión y en 

dependencia del Espíritu Santo. 

 

El reconocimiento correcto de los demás ministerios 

libera al pastor para cumplir su función con gozo y eficacia. 

Un pastor saludable forma discípulos, desarrolla líderes y 

confía en la obra de Dios en otros, evitando el control 

excesivo y la centralización del poder espiritual. 

 

Por su parte, el ministerio del maestro constituye uno 

de los pilares más urgentes de restaurar en la Iglesia actual. 



 

24 

El maestro no solo explica textos bíblicos, sino que forma 

estructuras de pensamiento, establece fundamentos 

doctrinales y cultiva discernimiento espiritual. En tiempos 

donde la información abunda pero la verdad escasea, el oficio 

magisterial se vuelve indispensable. 

 

No todo el que posee la capacidad de enseñar está 

llamado al ministerio de maestro. Muchos pueden compartir 

una enseñanza ocasional, un testimonio o una reflexión 

bíblica, y esto es legítimo y saludable. El maestro, en cambio, 

porta una gracia particular para sistematizar la verdad, 

profundizar en la Escritura y corregir errores doctrinales con 

mansedumbre y firmeza. Su labor suele ser silenciosa, 

constante y de largo alcance. 

 

La esencia magisterial no busca protagonismo ni 

reconocimiento público, sino la formación de una Iglesia 

capaz de pensar bíblicamente, discernir espiritualmente y 

resistir el engaño. Sin maestros fieles, la Iglesia queda 

expuesta a doctrinas extrañas, a interpretaciones emocionales 

y a una fe superficial incapaz de sostenerse en el tiempo de 

la prueba. 

 

Cuando los cinco dones ministeriales operan en 

armonía, la Iglesia crece con equilibrio y madurez. El apóstol 

establece dirección y orden, el profeta discierne y confronta, 

el evangelista alcanza a los perdidos, el pastor cuida al rebaño 

y el maestro afirma la verdad. Ninguno reemplaza al otro, 

ninguno es autosuficiente y todos dependen de Cristo, la 

cabeza del cuerpo. 



 

25 

El reconocimiento ministerial bíblico no exalta 

personas, sino funciones; no crea élites espirituales, sino 

servidores responsables; no promueve competencia, sino 

cooperación. Recuperar este diseño no implica un retroceso 

al pasado, sino un avance hacia la madurez que Dios espera 

de Su Iglesia. 

 

La Iglesia que honra el diseño divino será una Iglesia 

firme en la verdad, sensible al Espíritu y preparada para 

enfrentar los desafíos de su tiempo. Allí donde los ministerios 

son reconocidos, ordenados y ejercidos con temor de Dios, el 

cuerpo de Cristo experimenta edificación, protección y 

crecimiento saludable, para la gloria de Aquel que dio dones 

a los hombres y gobierna soberanamente sobre Su Iglesia. 

 

“Mas entre vosotros no será así, sino que el que quiera 

hacerse grande entre vosotros será vuestro servidor, y el 

que quiera ser el primero entre vosotros será vuestro 

siervo; como el Hijo del Hombre no vino para ser servido, 

sino para servir, y para dar su vida en rescate por 

muchos.” 

Mateo 20:26 al 28 

 

 

 

 

 

 

  



 

26 

Capítulo dos 

 

 

PARÁMETROS PARA UNA  

COBERTURA ESPIRITUAL SANA 
 

 

“Porque de él, y por él, y para él, son todas las cosas.  

A él sea la gloria por los siglos. Amén.” 

Romanos 11:36 

 

 

La Iglesia de Jesucristo no fue diseñada para funcionar 

desde la autonomía aislada, sino desde una estructura viva, 

orgánica y relacional, donde la autoridad espiritual es 

ejercida como servicio y reconocida como expresión del 

gobierno del Reino de Dios. 

 

Recuperar los diseños de la Iglesia primitiva no 

implica copiar formas externas ni reproducir estructuras 

culturales propias del primer siglo, sino discernir los 

principios espirituales que sostuvieron su salud, su expansión 

y su estabilidad doctrinal. 

 

Entre esos principios se encuentra el reconocimiento 

de la cobertura ministerial y de la paternidad espiritual: 

conceptos profundamente bíblicos, pero con frecuencia 



 

27 

malentendidos, mal aplicados o incluso rechazados a causa 

de los abusos que algunos han cometido en Su nombre. 

 

Es necesario afirmar desde el comienzo, con claridad 

doctrinal y convicción pastoral, que Cristo es la única 

cobertura plena, suficiente y perfecta del creyente y de la 

Iglesia. Él es la cabeza del cuerpo, el Sumo Pastor de las 

ovejas y el único Mediador entre Dios y los hombres; nadie 

comparte con Él esa posición ni puede sustituirla. 

 

Toda autoridad espiritual legítima existe únicamente 

bajo Su señorío y para manifestar Su gobierno, nunca para 

competir con Él ni para crear dependencias malsanas. “Y Él 

es la cabeza del cuerpo, que es la iglesia” (Colosenses 1:18). 

Cualquier comprensión de la cobertura espiritual que 

desplace a Cristo del centro o que pretenda añadir una 

mediación paralela constituye, sin lugar a duda, una 

distorsión peligrosa del Evangelio. 

 

Por esta razón, la cobertura espiritual no debe ser 

entendida como un manto protector humano que reemplaza 

la obra redentora y pastoral de Cristo. No se trata de “cubrir” 

en el sentido de proteger de ataques espirituales, de errores o 

de fracasos, como si la seguridad espiritual dependiera de la 

cercanía a una figura ministerial. 

 

La verdadera seguridad del creyente está en su unión 

con Cristo, en su obediencia a la Palabra y en la guía del 

Espíritu Santo. Sin embargo, el mismo Cristo, que es nuestra 

cobertura suprema, ha establecido autoridades delegadas en 



 

28 

Su Iglesia para edificación, orden y madurez, no para 

salvación ni para generar dependencia espiritual. 

 

En el Nuevo Testamento, la cobertura ministerial se 

vincula claramente con el concepto de obispado, es decir, con 

la esfera de autoridad espiritual que Dios confiere a 

determinados ministros para cuidar, supervisar y servir a 

otros ministros y congregaciones. 

 

Este principio se observa de manera particular en el 

ministerio apostólico, que no se limita a la plantación de 

iglesias, sino que incluye el cuidado continuo de las mismas 

y, de manera especial, el acompañamiento pastoral de 

quienes las lideran. El apóstol Pablo expresa este principio 

cuando afirma: “Además de otras cosas, lo que sobre mí se 

agolpa cada día, la preocupación por todas las iglesias” (2 

Corintios 11:28). Esta preocupación no era control, ni 

intromisión, ni manipulación, sino una carga espiritual 

legítima nacida del llamado de Dios. 

 

La cobertura ministerial, entonces, define una esfera de 

autoridad espiritual no impuesta por estructuras 

institucionales ni determinada por conveniencias humanas, 

sino reconocida espiritualmente por aquellos ministros que, 

discerniendo la voluntad de Dios, comprenden que han sido 

llamados a caminar bajo esa dimensión de cuidado, 

enseñanza e impartición. 

 

En la Iglesia primitiva no encontramos modelos de 

imposición forzada de autoridad apostólica, sino relaciones 



 

29 

espirituales construidas sobre el reconocimiento mutuo, la 

confianza y la comunión en el Espíritu. Pablo no obligó a 

Timoteo a ser su hijo espiritual; fue Dios quien unió sus 

caminos, y fue el fruto de esa relación lo que confirmó su 

legitimidad. 

 

Por esta razón, toda cobertura ministerial auténtica 

debe nacer del discernimiento espiritual y no de la presión 

institucional. Cuando una cobertura se impone, deja de ser 

cobertura y se convierte en dominio. Cuando se exige 

obediencia sin relación, se destruye la esencia del diseño de 

Dios. La Escritura advierte con claridad contra el ejercicio 

autoritario del liderazgo espiritual: “No como teniendo 

señorío sobre los que están a vuestro cuidado, sino siendo 

ejemplos de la grey” (1 Pedro 5:3). La autoridad en el Reino 

no se afirma por imposición, sino por servicio, por ejemplo y 

por fruto. 

 

Los pastores que reconocen una cobertura ministerial 

lo hacen de manera voluntaria y consciente, aceptando 

caminar bajo una autoridad que no controla, sino que 

imparte; que no absorbe, sino que edifica; que no se 

beneficia, sino que sirve. Este reconocimiento implica una 

decisión espiritual madura: abrir el corazón, caminar sin 

reservas y permitir la instrucción, la corrección y el consejo, 

comprendiendo que Dios utiliza vasos humanos para formar, 

afirmar y guardar a Sus siervos. 

 

Pablo escribe a los corintios: “Porque aunque tengáis 

diez mil ayos en Cristo, no tendréis muchos padres; pues en 



 

30 

Cristo Jesús yo os engendré por medio del evangelio” (1 

Corintios 4:15). Aquí no se describe una jerarquía opresiva, 

sino una relación de paternidad espiritual. 

 

El Reino de Dios se expresa en la tierra a través de un 

orden espiritual establecido por Dios mismo. La autoridad 

espiritual no es una invención eclesiástica, sino una realidad 

del gobierno divino. Donde este orden es ignorado, el Reino 

se debilita; donde es respetado y vivido correctamente, el 

Reino se manifiesta con poder, estabilidad y crecimiento. 

Reconocer una autoridad espiritual no implica perder 

identidad ni libertad, sino alinearse con el diseño de Dios 

para una vida ministerial saludable y fructífera. 

 

La Iglesia primitiva comprendió que la paternidad 

espiritual no contradecía la verdad de que Dios es el único 

Padre. Jesús mismo enseñó que nadie debe ocupar el lugar 

del Padre celestial (Mateo 23:9); sin embargo, esto no 

elimina el hecho de que Dios elige instrumentos humanos 

para expresar Su cuidado paternal. 

 

Así como Dios se reveló como Padre a través de 

hombres y mujeres que instruyeron, corrigieron y 

acompañaron a otros, también hoy continúa utilizando 

canales escogidos soberanamente para manifestar esa 

dimensión de Su carácter. Negar esta realidad por temor al 

abuso es caer en el otro extremo de la distorsión. 

 

La paternidad espiritual auténtica es, por definición, 

una paternidad de servicio. No existe para extraer beneficios 



 

31 

personales, ni para construir plataformas de poder, ni para 

generar dependencia emocional o espiritual. Su autoridad no 

se mide por el control que ejerce, sino por la vida que 

imparte. El padre espiritual verdadero no busca ser servido, 

sino servir; no procura ser exaltado, sino ver a sus hijos 

crecer, madurar y cumplir el propósito de Dios. Como 

escribió Pablo: “No busco lo vuestro, sino a vosotros” (2 

Corintios 12:14). 

 

La cobertura apostólica, o paternidad espiritual, 

encuentra uno de sus ejes más sensibles y necesarios en el 

cuidado directo de los pastores y de sus familias. En el diseño 

bíblico, el apóstol no es un administrador distante ni un 

supervisor ocasional, sino un padre espiritual que comprende 

que la salud de la Iglesia local está profundamente ligada a la 

salud espiritual, emocional y doctrinal de quienes la 

pastorean. 

 

Cuando los pastores están acompañados, afirmados y 

sostenidos, las congregaciones crecen con estabilidad; 

cuando los pastores caminan solos, expuestos y sin referencia 

espiritual, las iglesias se vuelven vulnerables, aun cuando 

externamente parezcan activas o exitosas. 

 

El Nuevo Testamento revela con claridad que el 

ministerio apostólico porta una carga especial por la vida de 

los líderes. Pablo no solo escribía a las iglesias, sino que se 

involucraba profundamente en la formación, corrección y 

afirmación de sus colaboradores. Timoteo, Tito, Silas y otros 

no fueron tratados como subordinados funcionales, sino 



 

32 

como hijos amados, compañeros de milicia y siervos fieles. 

“A Timoteo, verdadero hijo en la fe” (1 Timoteo 1:2), 

escribe Pablo, dejando en evidencia que la relación 

ministerial no se limitaba a lo organizativo, sino que estaba 

cimentada en una paternidad espiritual real y viva. 

 

La cobertura apostólica, correctamente entendida, no 

tiene como objetivo gobernar directamente las 

congregaciones locales ni sustituir la autoridad pastoral 

establecida en cada iglesia. Su función es fortalecer a los 

pastores para que ejerzan su llamado con mayor claridad, 

libertad y efectividad. El apóstol no pastorea la iglesia local 

desde afuera, sino que pastorea al pastor, para que este pueda 

pastorear mejor al rebaño que Dios le ha confiado. Esta 

distinción es crucial, ya que cuando se pierde se abren las 

puertas al control indebido y a la invasión de funciones que 

no corresponden. 

 

Dentro de esta paternidad espiritual se encuentra 

también la responsabilidad de trazar lineamientos de trabajo 

que no anulan la identidad ni la visión pastoral local, sino que 

las impulsan, las ordenan y las afirman. El apóstol no impone 

proyectos personales ni agendas ajenas al llamado de cada 

pastor, sino que ayuda a discernir los diseños de Dios y a 

desarrollarlos con sabiduría y equilibrio. 

 

Pablo expresa este principio cuando dice: “Y lo que 

has oído de mí ante muchos testigos, esto encarga a 

hombres fieles que sean idóneos para enseñar también a 

otros” (2 Timoteo 2:2). Aquí se observa una transmisión de 



 

33 

visión, doctrina y práctica ministerial, no una centralización 

de poder. 

 

Otro aspecto esencial de la cobertura apostólica es la 

ayuda en la correcta interpretación de las Escrituras. A lo 

largo de la historia de la Iglesia, muchos errores doctrinales 

no surgieron por mala intención, sino por aislamiento, falta 

de formación o ausencia de contraste espiritual. 

 

La paternidad espiritual provee un espacio seguro 

donde el pastor puede plantear dudas, revisar enfoques, 

recibir corrección y crecer en la sana doctrina sin temor a ser 

juzgado o descalificado. Esta función magisterial resulta 

especialmente urgente en la iglesia contemporánea, marcada 

por la sobreinformación, las interpretaciones superficiales y 

las doctrinas emocionalistas. 

 

Asimismo, la cobertura apostólica cumple un rol 

fundamental en la resolución de conflictos. Los conflictos 

son inevitables en toda comunidad humana, y la Iglesia no es 

la excepción. Diferencias doctrinales, tensiones relacionales, 

problemas éticos o desafíos disciplinarios requieren 

discernimiento espiritual y sabiduría pastoral. 

 

En estos momentos, la mirada externa, pero 

comprometida, de una autoridad espiritual madura puede ser 

decisiva. En el concilio de Jerusalén, los apóstoles y ancianos 

se reunieron para discernir una crisis doctrinal que 

amenazaba la unidad de la Iglesia (Hechos 15). Este modelo 



 

34 

revela que la autoridad apostólica no elimina el diálogo, sino 

que lo ordena y lo conduce hacia la verdad. 

 

La activación de ministerios y dones espirituales es 

otro fruto de una paternidad espiritual saludable. El padre 

espiritual no teme que otros crezcan, sino que se alegra al 

verlos avanzar más allá de él. Su gozo no está en retener, sino 

en enviar. Pablo anima a Timoteo a avivar el don que hay en 

él (2 Timoteo 1:6), recordándole que los dones no se 

desarrollan plenamente en soledad, sino en el contexto de 

relaciones espirituales que afirman, exhortan y confirman el 

llamado de Dios. Una cobertura que inhibe los dones o que 

teme la multiplicación revela inseguridad y ego, no 

paternidad. 

 

Parte de esta responsabilidad incluye la capacidad de 

identificar grietas espirituales dentro de la congregación. 

Estas pueden manifestarse como doctrinas sutilmente 

desviadas, actitudes divisivas, liderazgos no saludables o 

prácticas que, aunque parezcan inofensivas, erosionan la vida 

espiritual del cuerpo. 

 

El apóstol, por su experiencia y perspectiva, puede 

advertir peligros que el pastor local, inmerso en la dinámica 

diaria, podría no percibir con claridad. Esta función no debe 

ejercerse desde la sospecha ni desde el control, sino desde el 

amor pastoral y el deseo genuino de preservar la salud 

espiritual del cuerpo de Cristo. 

 



 

35 

Para que todo esto sea posible, la cobertura apostólica 

debe permanecer cercana, disponible y accesible. No puede 

reducirse a una figura distante, inaccesible o interesada solo 

en eventos ocasionales. La paternidad espiritual se expresa 

en la cercanía, en la escucha atenta, en la disposición a 

acompañar procesos difíciles y en la capacidad de sostener a 

los pastores cuando atraviesan momentos de desgaste, 

frustración o desánimo. Pablo escribe: “Nosotros fuimos 

tiernos entre vosotros, como la nodriza que cuida con 

ternura a sus propios hijos” (1 Tesalonicenses 2:7). Esta 

imagen revela la profundidad relacional que define el 

verdadero liderazgo espiritual. 

 

La impartición espiritual es otro elemento central de 

esta relación. Impartir no significa transferir poder místico ni 

crear dependencia, sino compartir vida, experiencia, 

revelación y sabiduría adquirida en el caminar con Dios. El 

apóstol imparte cuando ora, cuando enseña, cuando corrige 

con amor y cuando modela una vida de integridad y temor de 

Dios. Esta impartición fortalece a los pastores, renueva su 

visión y los capacita para enfrentar los desafíos del ministerio 

con mayor madurez espiritual. 

 

Para que la cobertura apostólica o la paternidad 

espiritual produzca el fruto para el cual fue establecida por 

Dios, es imprescindible que exista un reconocimiento mutuo 

basado en la transparencia, la confianza y la madurez 

espiritual. Los pastores que deciden caminar bajo una 

cobertura ministerial deben hacerlo a corazón abierto, sin 

reservas ni dobles agendas, comprendiendo que la 



 

36 

efectividad de la ayuda espiritual está directamente 

relacionada con la honestidad del vínculo. 

 

La Escritura enseña que la luz expone y sana, mientras 

que las tinieblas esconden y destruyen. “Pero si andamos en 

luz, como Él está en luz, tenemos comunión unos con otros” 

(1 Juan 1:7). No puede haber verdadera paternidad espiritual 

donde existen secretos deliberados, resistencia a la 

corrección o temor a la rendición de cuentas. 

 

Este reconocimiento implica permitir la impartición, la 

instrucción y, cuando sea necesario, la corrección por parte 

de la autoridad espiritual, confiando en que dicha autoridad 

no busca controlar ni beneficiarse personalmente, sino 

edificar y proteger el llamado pastoral. La corrección bíblica 

no es un acto de humillación, sino una expresión de amor: 

“Porque el Señor al que ama, disciplina” (Hebreos 12:6). 

 

Cuando la corrección se recibe con humildad y 

discernimiento, produce justicia, madurez y estabilidad; 

cuando se rechaza de manera sistemática, expone una 

resistencia interior que termina aislando al ministro y 

debilitando su servicio. 

 

En este punto resulta fundamental abordar con claridad 

el tema de los recursos y de la honra ministerial. La cobertura 

apostólica o paternidad espiritual no debe requerir ni exigir 

control sobre la congregación local, ni mucho menos 

imponer la entrega de recursos financieros como condición 

para sostener la relación. Cualquier forma de presión 



 

37 

económica desvirtúa el carácter del Reino y contamina la 

pureza del vínculo espiritual. La relación entre un pastor y su 

cobertura no se sostiene por obligaciones financieras, sino 

por convicción espiritual y reconocimiento genuino del 

llamado de Dios. 

 

Sin embargo, la Escritura también enseña que todo 

obrero es digno de su honra. Honrar no es comprar favor ni 

asegurar protección, sino reconocer el valor espiritual del 

servicio recibido. Pablo afirma que quienes ministran lo 

espiritual tienen derecho a participar de lo material (1 

Corintios 9:11), y también enseña que los ancianos que 

gobiernan bien sean tenidos por dignos de doble honor, 

especialmente los que trabajan en la Palabra y en la 

enseñanza (1 Timoteo 5:17). En este sentido, los diezmos de 

fe que algunos pastores deciden entregar como expresión de 

honra hacia su cobertura deben nacer de la gratitud y de la fe, 

nunca de la obligación ni del temor. 

 

Es necesario reiterarlo con absoluta claridad: la 

paternidad espiritual, correctamente ejercida, jamás se 

presenta como una usurpación de la paternidad divina. Dios 

es el único Padre en sentido absoluto, eterno y trascendente, 

y nadie puede ni debe ocupar ese lugar. No obstante, el 

mismo Dios ha decidido revelar Su paternidad a través de 

hombres y mujeres que reflejan Su carácter en el cuidado, la 

instrucción y el acompañamiento de otros. 

 

Este principio se ilustra de manera clara en la figura de 

José, quien fue el padre terrenal de Jesús sin usurpar en 



 

38 

ningún momento el lugar del Padre celestial. José amó, cuidó, 

proveyó y enseñó a Jesús todo lo que estaba a su alcance, 

siempre bajo la conciencia de que el niño que tenía delante 

era el Hijo del Dios Altísimo. De la misma manera, la 

paternidad espiritual auténtica sirve, acompaña y forma, sin 

apropiarse de lo que pertenece únicamente a Dios. 

 

Es necesario, con espíritu pastoral y honestidad 

profética, reconocer que el abuso de este rol ha causado un 

daño profundo en la Iglesia. Algunos que se 

autodenominaron apóstoles, y otros que ejercieron una 

paternidad mal entendida sobre sus congregaciones, 

confundieron autoridad con dominio, cuidado con control y 

paternidad con posesión. 

 

“Y no llaméis padre vuestro a nadie en la tierra; porque 

uno es vuestro Padre, el que está en los cielos.” 

Mateo 23:9 

 

La manipulación espiritual, el control emocional y el 

uso del miedo como herramienta de gobierno son expresiones 

perversas de un liderazgo desviado, completamente opuesto 

al espíritu de Cristo. Exigir títulos afectivos como “papá” o 

“mamá” para reforzar una supuesta autoridad espiritual no es 

señal de paternidad, sino de inseguridad, inmadurez y deseo 

de control. 

 

Jesús fue contundente al confrontar este tipo de 

actitudes: “Sabéis que los gobernantes de las naciones se 

enseñorean de ellas… más entre vosotros no será así” 



 

39 

(Mateo 20:25 y 26). El liderazgo en el Reino se define por el 

servicio sacrificial, no por la exaltación personal. Donde hay 

manipulación, hay abuso; donde hay control, hay temor; y 

donde hay temor, el amor ha sido desplazado. “En el amor 

no hay temor” (1 Juan 4:18). Por lo tanto, toda forma de 

paternidad espiritual que genera miedo, dependencia o 

sometimiento ciego debe ser confrontada y corregida a la luz 

de la Palabra. 

 

El reconocimiento sano de la cobertura apostólica no 

produce esclavos, sino hijos maduros; no genera sumisión 

irracional, sino honra consciente; no apaga la voz del pastor, 

sino que la afirma y la fortalece. El apóstol verdadero se 

alegra cuando los pastores crecen, se establecen y caminan 

con libertad bajo la guía del Espíritu Santo. Su éxito no se 

mide por cuántos dependen de él, sino por cuántos pueden 

caminar firmes aun cuando él no esté presente físicamente. 

 

En un tiempo en el que muchos ministros están 

cansados, desorientados o heridos por experiencias pasadas, 

recuperar el diseño bíblico de la paternidad espiritual es una 

necesidad urgente. No se trata de restaurar modelos 

jerárquicos rígidos ni de reproducir estructuras de poder, sino 

de volver al corazón del Reino, donde la autoridad es servicio 

y la paternidad es amor responsable. La Iglesia necesita 

padres espirituales que caminen con temor de Dios, con 

manos limpias y con corazones humildes, dispuestos a dar la 

vida por aquellos a quienes sirven. 

 



 

40 

Este capítulo no pretende imponer un modelo único ni 

establecer fórmulas universales, sino exhortar a la Iglesia a 

discernir, con madurez y humildad, los diseños de Dios para 

este tiempo. Allí donde la cobertura apostólica es reconocida 

correctamente y la paternidad espiritual se vive conforme al 

espíritu de Cristo, la Iglesia camina con orden, los pastores 

son fortalecidos y el Reino de Dios se manifiesta con poder, 

verdad y amor. 

 

Que el Espíritu Santo conceda a Su Iglesia la sabiduría 

para discernir, la valentía para corregir lo que está desviado 

y la gracia para restaurar lo que ha sido herido, para que el 

nombre de Cristo sea honrado y Su Reino manifestado en 

medio de nosotros. 

 

“Por todo esto, respeten y honren al Señor. Sírvanle con 

integridad y de todo corazón.” 

Josué 24:14 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

41 

Capítulo tres 

 

 

PARÁMETROS MINISTERIALES  

PARA LA MUJER 
 

 

“Mujer ejemplar, ¿dónde se hallará?  

¡Es más valiosa que las piedras preciosas!” 

Proverbios 31:10 

 

 

El tema del ministerio pastoral ejercido por la mujer ha 

sido, sin duda, uno de los asuntos más sensibles y 

controversiales dentro de la Iglesia contemporánea. No 

porque la Escritura sea ambigua, sino porque a lo largo de la 

historia se han superpuesto lecturas parciales, 

condicionamientos culturales, temores institucionales y, en 

algunos casos, reacciones extremas que han terminado 

distorsionando tanto el diseño de Dios como el testimonio del 

Evangelio. 

 

Este capítulo no busca entrar en una disputa ideológica 

ni alimentar confrontaciones teológicas estériles, sino ofrecer 

un discernimiento pastoral, bíblico y espiritual que ayude a 

los ministros a comprender, acompañar y ordenar sanamente 



 

42 

el llamado de Dios en la vida de las mujeres que sirven al 

Señor en la función pastoral. 

 

En lo personal, me ha tocado vivir el alejamiento de 

algunos hermanos por no aceptar el ministerio pastoral de la 

mujer. Frente a esto, no tengo nada que discutir. Cada 

creyente es libre de congregarse donde considere apropiado, 

y la diversidad existente en el cuerpo de Cristo enriquece esa 

posibilidad. Si alguien se siente más cómodo en una 

congregación sin pastora, lo respeto plenamente; lo que no 

comparto es cuando se utiliza la Biblia como pretexto para 

sostener posiciones que no surgen de una lectura honesta y 

contextualizada de la Escritura. 

 

El propósito de desarrollar parámetros de Reino no es 

debatir teología con quienes desean conservar ciertas 

estructuras que, en lo personal, considero innecesarias. Por 

esta razón, este capítulo no pretende justificar el ministerio 

de la mujer en la Iglesia. Consideraría tal intento una falta de 

respeto hacia aquellas mujeres que cuentan con evidencias 

claras de ser canales de Dios para la expansión de Su Reino. 

 

Recuerdo que, hace un tiempo, un pastor me comentó 

que aceptaría participar en una reunión de iglesias unidas, 

pero que no estaba de acuerdo con que las mujeres fueran 

reconocidas como pastoras. Le respondí que no había ningún 

inconveniente y, a continuación, le pregunté cuáles eran las 

tareas que desempeñaba su esposa dentro de la congregación. 

Me enumeró una serie de responsabilidades que, sin lugar a 

duda, eran funciones pastorales. Al percibir mi intención, 



 

43 

añadió: “Sí, ya sé… cumple la función de pastora, pero 

nosotros no le damos ningún carnet de reconocimiento”. 

Ante esto, simplemente le recordé que en la Iglesia del primer 

siglo no existían carnets ministeriales. Ni siquiera Pedro tenía 

un documento que avalara su apostolado, y sin embargo 

nadie duda que lo era. 

 

Además, no puedo callar esto, aunque lo expreso con 

todo respeto, me parece que los ministerios que no reconocen 

a las mujeres no deberían dejar que la mujer haga 

absolutamente nada, que ellas sean ministradas, que 

descansen que disfruten y que sean protegidas como vasos 

frágiles y que los hombres se ocupen de todo, incluso de la 

limpieza. Me parece muy hipócrita que las hagan trabajar 

duramente como pastoras y como empleadas de servidumbre, 

y luego digan que no las reconocen.  

 

En fin, no objetaré frente a los reconocimientos 

institucionales en sí mismos; pero mi tarea, sin embargo, es 

enfocar el entendimiento de los ministros en las funciones 

espirituales y en el llamado de Dios, no en documentos 

administrativos. Por ello, continuaré con esta exposición sin 

la intención de justificar lo evidente, desarrollando con 

claridad los parámetros del Reino para el ministerio de la 

mujer, sin más. 

 

Desde el inicio de la revelación bíblica, el diseño 

divino muestra que el propósito de Dios para la humanidad 

fue concebido de manera compartida. “Entonces dijo Dios: 

Hagamos al hombre a nuestra imagen, conforme a nuestra 



 

44 

semejanza… varón y hembra los creó” (Génesis 1:26 y 27). 

La imagen de Dios no fue depositada exclusivamente en el 

varón, ni fragmentada en jerarquías, sino expresada en la 

comunión y corresponsabilidad de ambos. 

 

El ser humano, según el diseño de Dios, está 

compuesto por varón y mujer como dos expresiones de un 

mismo propósito, del mismo modo que la Iglesia es 

presentada en las Escrituras como la esposa del Cordero y, a 

la vez, como el cuerpo de Cristo. El mandato cultural de 

sojuzgar la tierra, ejercer mayordomía y gobernar sobre la 

creación fue entregado a ambos conjuntamente, como una 

sola unidad funcional (Génesis 1:28). Esta verdad 

fundacional es clave, ya que cualquier forma de liderazgo 

espiritual que niegue la dignidad, la capacidad o el llamado 

de la mujer entra en tensión directa con el diseño original del 

Creador. 

 

La expresión “ayuda idónea” de Génesis 2:18 ha sido 

utilizada con frecuencia para justificar una subordinación 

funcional absoluta de la mujer. Sin embargo, el término 

hebreo “ezer kenegdó” no expresa inferioridad, sino 

complementariedad fuerte, necesaria y estratégica. De hecho, 

en el Antiguo Testamento la palabra “ezer” se emplea 

reiteradamente para describir la ayuda poderosa que Dios 

mismo brinda a Su pueblo: “Nuestra alma espera a Jehová; 

nuestra ayuda y nuestro escudo es él” (Salmo 33:20). Lejos 

de presentar a la mujer como un ser pasivo o secundario, el 

texto la revela como una colaboradora indispensable para el 

cumplimiento del propósito divino. 



 

45 

 

La caída introduce una distorsión profunda en las 

relaciones humanas. Con la irrupción del pecado aparece el 

deseo de dominar y se quiebra la armonía original: “Tu deseo 

será para tu marido, y él se enseñoreará de ti” (Génesis 

3:16). Este dominio no es presentado como un mandato 

divino, sino como una consecuencia del pecado. Confundir 

la consecuencia de la caída con el diseño eterno de Dios ha 

sido uno de los errores más graves en la construcción de 

modelos eclesiales desequilibrados. La redención en Cristo 

no legitima las distorsiones del Edén caído, sino que 

comienza a sanarlas de manera progresiva. 

 

En la plenitud de los tiempos, Jesucristo inaugura una 

nueva humanidad. Él rompe barreras culturales, religiosas y 

sociales, dignificando a la mujer de una manera radical para 

su contexto histórico. Jesús enseñó a mujeres como 

discípulas, dialogó públicamente con ellas, las defendió 

frente a la hipocresía religiosa y las integró activamente en 

Su ministerio. Marta fue instruida en la Palabra, María se 

sentó a los pies del Maestro como discípula, la mujer 

samaritana se convirtió en testigo del Mesías para su ciudad, 

y fueron mujeres las primeras en anunciar la resurrección. 

Nada de esto es anecdótico; todo es profundamente 

teológico. 

 

Pentecostés marca un punto de inflexión decisivo. 

Pedro interpreta el derramamiento del Espíritu citando al 

profeta Joel: “Derramaré de mi Espíritu sobre toda carne, y 

vuestros hijos y vuestras hijas profetizarán” (Hechos 2:17). 



 

46 

El texto no limita el ministerio por género, sino que lo 

amplía. En el Nuevo Testamento, la profecía no es un don 

marginal, sino una función central de edificación, 

exhortación y consolación (1 Corintios 14:3). Que las 

mujeres profeticen implica, necesariamente, ministerio de la 

Palabra, discernimiento espiritual y autoridad funcional bajo 

el señorío de Cristo. 

 

El apóstol Pablo, frecuentemente citado para restringir 

el ministerio femenino, es el mismo que reconoce y honra a 

numerosas mujeres como colaboradoras cercanas en la obra 

del Evangelio. Febe es presentada como diaconisa de la 

iglesia en Cencrea y protectora de muchos, incluido el propio 

Pablo (Romanos 16:1 y 2). Priscila, junto a su esposo 

Aquila, instruyó a Apolos “más exactamente” en el camino 

de Dios (Hechos 18:26), evidenciando que su capacidad 

doctrinal era reconocida y valorada. Junia es llamada 

“notable entre los apóstoles” (Romanos 16:7), una 

expresión cuyo impacto fue atenuado durante siglos por 

tradiciones posteriores. Las hijas de Felipe profetizaban 

(Hechos 21:9), y Evodia y Síntique son llamadas 

colaboradoras en el Evangelio (Filipenses 4:2 y 3). 

 

En 1 Corintios 11:5, el apóstol Pablo da por sentado 

que las mujeres oran y profetizan en la asamblea. El texto no 

discute la legitimidad de esa participación, sino que establece 

pautas de orden y decoro en su ejercicio. Esto resulta clave, 

ya que demuestra que las instrucciones de silencio presentes 

en otros pasajes no pueden interpretarse como prohibiciones 



 

47 

universales sin caer en una contradicción interna dentro de 

los propios escritos paulinos. 

 

Cuando Pablo escribe a Timoteo acerca de la situación 

en Éfeso, lo hace en un contexto particular, marcado por 

falsas doctrinas, desorden comunitario y una fuerte influencia 

del culto a Artemisa, donde las sacerdotisas ejercían dominio 

religioso y promovían prácticas sincretistas. El llamado a que 

la mujer aprenda en silencio debe entenderse como una 

instrucción pastoral situada, cuyo objetivo es formar antes de 

habilitar, ordenar antes de enviar, y no excluir de manera 

permanente del ejercicio ministerial. 

 

Es importante recordar que, en el siglo primero, la gran 

mayoría de las mujeres no tenía acceso a educación formal. 

Ordenar que aprendan ya constituía un acto profundamente 

revolucionario. El “silencio” al que se refiere Pablo no es la 

negación de la voz femenina, sino la regulación del proceso 

de aprendizaje para preservar la sana doctrina y el orden 

comunitario. De la misma manera, la exhortación a no ejercer 

dominio apunta más al abuso de autoridad que a la 

prohibición del ejercicio legítimo del ministerio. 

 

Gálatas 3:28 establece un principio teológico 

fundamental: “Ya no hay judío ni griego; no hay esclavo ni 

libre; no hay varón ni mujer; porque todos vosotros sois 

uno en Cristo Jesús”. Este pasaje no elimina las diferencias 

biológicas ni las particularidades relacionales, pero sí derriba 

cualquier jerarquía espiritual que impida la plena 



 

48 

participación en la vida del Reino. En Cristo, el valor, la 

dignidad y el acceso al llamado son compartidos. 

 

Ahora bien, reconocer el ministerio pastoral de la 

mujer no implica promover desorden, competencia ni la 

imitación acrítica de modelos ideológicos ajenos al 

evangelio. La restauración del ministerio femenino debe ser 

sana, bíblica y profundamente espiritual. 

 

La mujer llamada por Dios al pastoreo no está invitada 

a imponerse sobre el varón, ni a competir con su esposo, ni a 

reproducir esquemas de control emocional o manipulación 

espiritual. La autoridad espiritual jamás se expresa en 

dominación, sino en servicio, como enseñó el Señor: “El que 

quiera hacerse grande entre vosotros será vuestro servidor” 

(Mateo 20:26). 

 

En el contexto del matrimonio pastoral, la mujer ejerce 

su autoridad reconociendo la autoridad de su marido, no por 

inferioridad, sino por orden y unidad. La sujeción bíblica no 

es silenciamiento ni anulación del discernimiento, sino 

alineación voluntaria para preservar la comunión y el 

testimonio. La mujer aporta sensibilidad espiritual, 

discernimiento, cuidado pastoral y sabiduría relacional que 

enriquecen profundamente el ministerio compartido. Cuando 

estas virtudes se utilizan para edificar y no para controlar, la 

iglesia es fortalecida. 

 

Es fundamental advertir que el feminismo secular, con 

su lógica de confrontación y rivalidad, no puede ser el marco 



 

49 

desde el cual se interprete el llamado de la mujer en la Iglesia. 

El Reino de Dios no avanza por competencia, sino por 

cooperación. La mujer cristiana no necesita negar al varón 

para afirmarse, ni asumir posturas ideológicas para validar su 

llamado. Su autoridad proviene del Espíritu Santo, su 

carácter es formado en Cristo, y su ministerio se legitima por 

el fruto. 

 

El criterio bíblico para reconocer un ministerio no es 

un carnet institucional, sino el llamado de Dios, la 

confirmación espiritual y el fruto visible. Muchos de los que 

niegan formalmente el pastorado femenino reconocen, en la 

práctica, que las mujeres pastorean, cuidan, enseñan y 

sostienen la iglesia junto a sus esposos. Esta disonancia 

revela que el problema no es funcional, sino conceptual. 

Recuperar el diseño bíblico implica tener la honestidad 

espiritual de reconocer lo que Dios ya está haciendo. 

 

Un liderazgo pastoral sano, ejercido por mujeres, se 

caracteriza por humildad, sabiduría, espíritu de servicio y 

sujeción a la Palabra. No busca protagonismo personal, no 

compite por espacios, no manipula emociones ni gobierna 

desde la fragilidad o la imposición. Gobierna desde el amor, 

la verdad y la madurez espiritual. Cuando esto ocurre, la 

iglesia no se debilita; se fortalece. 

 

Este tema no puede resolverse apelando a un solo 

versículo ni adoptando posturas rígidas. La Escritura 

presenta una tensión creativa entre orden y participación, 

entre autoridad y servicio, entre llamado y carácter. El 



 

50 

desafío pastoral consiste en discernir principios universales y 

aplicaciones contextuales, evitando tanto la exclusión injusta 

como el desorden doctrinal. 

 

Concluir que la mujer puede y debe ejercer la función 

pastoral no es una concesión cultural, sino una afirmación 

bíblica cuando dicho ministerio se vive bajo el señorío de 

Cristo. Restaurar sanamente el ministerio de la mujer es 

honrar el diseño de Dios, edificar la Iglesia y dar testimonio 

al mundo de una nueva humanidad reconciliada. Allí donde 

hombres y mujeres caminan juntos, en unidad, humildad y 

amor, el Reino de Dios avanza con poder, verdad y gloria. 

 

La restauración sana del ministerio pastoral femenino 

exige profundizar ahora en el concepto bíblico de autoridad, 

ya que muchas de las tensiones alrededor de este tema no 

nacen del texto bíblico, sino de una comprensión 

distorsionada de lo que significa ejercer autoridad en el Reino 

de Dios. 

 

En las Escrituras, la autoridad nunca se presenta como 

dominio, control o imposición, sino como responsabilidad 

delegada para servir, cuidar y edificar. Jesús redefine 

radicalmente este concepto al declarar que los gobernantes de 

este mundo se enseñorean, pero que entre Sus discípulos no 

debe ser así (Mateo 20:25 al 28). Esta redefinición alcanza 

por igual a hombres y mujeres llamados al liderazgo. 

 

La mujer que ejerce el pastorado no recibe una 

autoridad distinta ni inferior a la del varón; recibe la misma 



 

51 

autoridad de Cristo, pero la expresa desde su identidad, su 

carácter y su llamado particular. La diferencia no es de valor 

ni de legitimidad, sino de expresión y de diseño relacional. 

El problema surge cuando se intenta ejercer autoridad 

espiritual copiando modelos seculares, patriarcales o 

ideológicos, en lugar de reflejar el gobierno del Cordero. 

 

En el matrimonio pastoral, la Escritura establece un 

orden espiritual que no puede ser ignorado sin consecuencias: 

“El marido es cabeza de la mujer, así como Cristo es cabeza 

de la iglesia” (Efesios 5:23). Este texto ha sido mal utilizado 

tanto para justificar abusos como para negar cualquier forma 

de liderazgo femenino. Sin embargo, Pablo no establece una 

jerarquía de superioridad, sino un principio de representación 

y responsabilidad. Así como Cristo ejerce Su cabeza 

sirviendo y entregando Su vida, el marido es llamado a 

liderar con amor sacrificial, y la esposa a acompañar con 

sujeción voluntaria y sabia. 

 

La mujer pastoral no pierde autoridad al reconocer la 

autoridad de su marido; por el contrario, la fortalece, porque 

la autoridad bíblica fluye dentro de un marco de orden, 

unidad y mutua honra. Cuando una mujer intenta ejercer su 

llamado desconectándose del orden del hogar, tarde o 

temprano esa fractura se manifestará también en la iglesia. El 

hogar es el primer espacio donde se aprende a gobernar 

espiritualmente. 

 

La Escritura exhorta a una sujeción mutua en el temor 

de Dios (Efesios 5:21). Esto no anula los roles, sino que 



 

52 

purifica las motivaciones. El liderazgo compartido en el 

matrimonio pastoral no se construye sobre la competencia, 

sino sobre la complementariedad. La mujer aporta 

sensibilidad espiritual, discernimiento y percepción pastoral 

que, lejos de debilitar al varón, lo enriquecen y lo guardan. 

“Mejores son dos que uno” (Eclesiastés 4:9), esto no solo 

es en lo práctico respecto del matrimonio, sino también en las 

tareas ministeriales. 

 

No obstante, es necesario advertir con claridad pastoral 

que la sensibilidad femenina, cuando no está rendida al 

Espíritu Santo, puede convertirse en un instrumento de 

manipulación. El hombre, por su diseño protector, suele 

ceder para evitar el conflicto o el dolor emocional. Cuando 

una mujer utiliza lágrimas, silencios prolongados, presiones 

emocionales o discursos espiritualizados para torcer la 

voluntad del marido o del liderazgo, está ejerciendo control, 

no autoridad espiritual. Esto no edifica la iglesia ni honra a 

Cristo. 

 

La mujer llamada al ministerio debe aprender a 

discernir la diferencia entre influencia espiritual y 

manipulación emocional. La influencia fluye desde la 

verdad, la oración y el carácter; la manipulación nace del 

temor, la inseguridad y el deseo de control. La primera 

produce paz y edificación; la segunda genera desgaste, 

confusión y resentimiento. “Porque Dios no es Dios de 

confusión, sino de paz” (1 Corintios 14:33). 

 



 

53 

Reitero y profundizo en esto: es imprescindible que la 

mujer que ejerce el ministerio pastoral no adopte las 

categorías del feminismo contemporáneo para validar su 

llamado. El feminismo, en muchas de sus expresiones, se 

construye sobre la confrontación, la victimización y la 

rivalidad. El evangelio, en cambio, se edifica sobre la 

reconciliación, el servicio y la cruz. La mujer cristiana no 

necesita luchar contra el varón para afirmar su identidad; la 

recibe en Cristo. “Con Cristo estoy juntamente crucificado, 

y ya no vivo yo” (Gálatas 2:20). 

 

Cuando el ministerio femenino se edifica desde una 

agenda ideológica, inevitablemente se produce una fractura 

en la comunión. Cuando se edifica desde la cruz, se produce 

vida. La mujer que sirve en el pastorado debe guardarse de 

toda forma de competencia, comparación o deseo de 

protagonismo. El verdadero liderazgo espiritual no necesita 

imponerse; se reconoce por su fruto. 

 

La validación del ministerio en la Escritura nunca 

estuvo ligada a títulos, credenciales ni estructuras 

institucionales, sino al llamado de Dios y a la evidencia del 

Espíritu. “Por sus frutos los conoceréis” (Mateo 7:16). A lo 

largo de la historia de la Iglesia, muchas mujeres han 

pastoreado iglesias, familias y generaciones enteras sin 

reconocimiento formal, pero con una eficacia espiritual 

innegable. Ignorar ese fruto no es fidelidad bíblica; es 

resistencia a la obra de Dios. 

 



 

54 

Cuando el apóstol Pablo establece los requisitos para 

obispos y diáconos, no lo hace con el propósito de excluir, 

sino de proteger a la iglesia (1 Timoteo 3). El énfasis no recae 

en el género, sino en el carácter, la vida familiar, la madurez 

espiritual y el testimonio. Estos criterios poseen el mismo 

peso y la misma exigencia tanto para hombres como para 

mujeres. El verdadero problema nunca ha sido el género, sino 

la ausencia de carácter y formación espiritual. 

 

Una mujer madura que ejerce el pastorado entiende 

que su autoridad está inseparablemente ligada a su vida 

devocional. La oración, la sujeción a la Palabra y la 

dependencia constante del Espíritu Santo constituyen su 

mayor cobertura. Cuando una mujer intenta sostener su 

ministerio desde su personalidad, su capacidad natural o su 

carisma, inevitablemente se expone al agotamiento y al 

conflicto. Cuando lo sostiene desde la intimidad con Dios, se 

convierte en una fuente de vida para la iglesia. 

 

El pastorado femenino, ejercido con humildad y 

sabiduría, posee una capacidad singular para cuidar heridas 

profundas, acompañar procesos delicados y formar 

discípulos con ternura y firmeza a la vez. Estas virtudes no 

son debilidades; son expresiones genuinas del carácter de 

Cristo. El mismo Dios declara: “Como aquel a quien 

consuela su madre, así os consolaré yo” (Isaías 66:13). 

 

Restaurar el ministerio de la mujer no significa ceder a 

la presión cultural, sino obedecer al Espíritu Santo en este 

tiempo. Sin embargo, dicha restauración debe ser cuidada 



 

55 

con temor de Dios, discernimiento y orden. Donde no hay 

orden, no hay autoridad; y donde no hay carácter, no hay 

permanencia. 

 

El llamado pastoral femenino es un don para la Iglesia, 

no una amenaza. Cuando hombres y mujeres caminan juntos, 

bajo una autoridad espiritual sana, sin manipulación ni 

competencia, el Reino de Dios se manifiesta con mayor 

plenitud. La Iglesia no necesita elegir entre orden y 

participación; necesita redimir ambos bajo el señorío de 

Cristo. 

 

Llegados a este punto, es necesario cerrar estos 

conceptos con una exhortación clara, sobria y profundamente 

espiritual dirigida a quienes ejercen responsabilidades de 

gobierno en la Iglesia. El reconocimiento del ministerio 

pastoral de la mujer no puede quedar sujeto a modas, 

presiones culturales ni reacciones emocionales, sino que debe 

nacer de una convicción bíblica madura y de una lectura 

honesta de lo que Dios está haciendo por medio de Su 

Espíritu en este tiempo. Los pastores y líderes no somos 

dueños de la Iglesia, sino administradores de aquello que 

Cristo compró con Su sangre (Hechos 20:28). Por lo tanto, 

no tenemos autoridad para negar lo que Dios ha llamado y 

afirmado. 

 

A lo largo de la historia bíblica, Dios ha levantado 

personas inesperadas para cumplir Sus propósitos, 

confrontando esquemas rígidos y estructuras humanas. El 

problema nunca fue el llamado de Dios, sino la resistencia 



 

56 

del hombre a reconocerlo. Cuando la Iglesia se aferra a 

tradiciones no examinadas, corre el riesgo de oponerse, aun 

sin advertirlo, a la obra del Espíritu Santo. La advertencia es 

seria: “¡Duros de cerviz… vosotros resistís siempre al 

Espíritu Santo!” (Hechos 7:51). 

 

Reconocer el ministerio pastoral de la mujer no 

implica abolir el orden, sino asumir la responsabilidad de 

discernirlo correctamente. La autoridad apostólica y pastoral 

tiene como función principal guardar la unidad del cuerpo, 

preservar la sana doctrina y facilitar el desarrollo de los 

dones. Allí donde una mujer ha sido llamada por Dios, 

formada en carácter, confirmada por fruto y reconocida en 

comunidad, el liderazgo maduro debe acompañar, cubrir y 

ordenar ese llamado, no sofocarlo. 

 

Al mismo tiempo, es imprescindible afirmar que el 

ministerio pastoral femenino conlleva una responsabilidad 

espiritual elevada. No se trata de ocupar un espacio, sino de 

cargar una cruz. La mujer que pastorea debe saber que su vida 

será observada con atención, que su testimonio familiar será 

evaluado y que su carácter será probado en el servicio. 

“Porque es necesario que el obispo sea irreprensible” (1 

Timoteo 3:2). Este estándar no constituye una carga injusta, 

sino una protección amorosa. 

 

La Iglesia necesita mujeres pastoras que no busquen 

validación humana, sino aprobación divina. Mujeres que no 

utilicen el púlpito para sanar heridas personales, ni el 

liderazgo para compensar carencias emocionales. Mujeres 



 

57 

que no gobiernen desde la susceptibilidad ni desde la dureza, 

sino desde la mansedumbre y la verdad. “Vestíos, pues, como 

escogidos de Dios, de entrañable misericordia, de 

benignidad, de humildad, de mansedumbre y de paciencia” 

(Colosenses 3:12). 

 

De igual manera, los hombres llamados al ministerio 

deben examinar su propio corazón. Muchas resistencias al 

pastorado femenino no nacen de la Escritura, sino del temor 

a perder control, del orgullo espiritual o de inseguridades no 

resueltas. El liderazgo masculino sano no se siente 

amenazado por el don del otro; lo reconoce y lo celebra. Juan 

el Bautista expresó una verdad que todo pastor debe 

aprender: “Es necesario que Él crezca, pero que yo 

mengüe” (Juan 3:30). 

 

En los matrimonios pastorales, este discernimiento 

debe ser aún más cuidadoso. El enemigo ha destruido muchos 

ministerios no atacando la doctrina, sino quebrando la unidad 

del hogar. Cuando marido y mujer no caminan en acuerdo 

espiritual, la iglesia lo percibe, aunque no se verbalice. Por 

eso, el llamado pastoral femenino nunca debe desarrollarse 

en competencia con el esposo, ni como un proyecto personal 

independiente del pacto matrimonial. 

 

La mujer pastora está llamada a edificar junto a su 

esposo, no a reemplazarlo ni a desautorizarlo. Y el esposo 

está llamado a honrar, cubrir y confiar en el llamado de su 

esposa, no a tolerarlo con recelo. Esta dinámica, cuando es 

sana, se convierte en un testimonio poderoso para la iglesia y 



 

58 

para el mundo. El Reino de Dios se manifiesta con mayor 

claridad allí donde hay unidad, honra mutua y sujeción al 

Espíritu. 

 

La Iglesia contemporánea enfrenta desafíos profundos: 

confusión doctrinal, relativismo moral, desgaste pastoral y 

ataques culturales constantes. En este contexto, desperdiciar 

los dones que Dios ha depositado en las mujeres no es 

prudencia; es negligencia espiritual. El Cuerpo de Cristo 

necesita todas sus funciones activas y alineadas. “Antes bien, 

los miembros del cuerpo que parecen más débiles, son los 

más necesarios” (1 Corintios 12:22). 

 

Este capítulo no busca cerrar un debate, sino elevar el 

nivel del discernimiento. No todos llegarán a la misma 

conclusión de inmediato, pero todos deben asumir una 

postura informada, bíblica y espiritualmente responsable. El 

llamado es a abandonar lecturas simplistas, examinar el 

conjunto del testimonio bíblico y permitir que el fruto del 

Espíritu tenga un peso real en nuestras decisiones. 

 

La restauración sana del ministerio pastoral de la mujer 

no es un acto de rebeldía, sino de obediencia. No es una 

concesión al mundo, sino una alineación con el Reino. No es 

una ruptura del orden, sino una profundización del mismo. 

Cuando la mujer ocupa su lugar con humildad y sabiduría, y 

el hombre ejerce su liderazgo con amor y madurez, la Iglesia 

refleja con mayor fidelidad la nueva humanidad inaugurada 

en Cristo. 

 



 

59 

Que el Espíritu Santo conceda a Su Iglesia 

discernimiento, mansedumbre y valentía para reconocer lo 

que Él está levantando en este tiempo. Que sepamos honrar 

el llamado sin caer en extremos, guardar el orden sin sofocar 

la vida, y edificar una Iglesia donde hombres y mujeres 

sirvan juntos, bajo la autoridad de Cristo, para la gloria de 

Dios y la edificación de Su pueblo. 

 

“Los encantos son una mentira, 

la belleza no es más que ilusión, 

pero la mujer que honra al Señor 

es digna de alabanza” 

Proverbios 31:30 DHH 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

60 

Capítulo cuatro 

 

 

PARÁMETROS FAMILIARES  

PARA EL SERVICIO 
 

 

“Porque el que no sabe gobernar su propia casa, ¿cómo 

cuidará de la iglesia de Dios?”  

1 Timoteo 3:5 

 

 

El matrimonio pastoral no es simplemente una 

asociación funcional dentro del ministerio, ni la suma de 

dones individuales puestos al servicio de la Iglesia. Es, ante 

todo, una unidad espiritual establecida por Dios, llamada a 

reflejar en la tierra un orden de gobierno que tiene su origen 

en el cielo. Cuando la diversidad de dones, talentos, 

capacidades y virtudes se une bajo el señorío de Cristo, el 

servicio se potencia de manera exponencial y el ministerio 

adquiere estabilidad y profundidad. 

 

Cuando un hombre y una mujer son llamados al 

ministerio, no lo son de manera aislada, sino como una sola 

carne que aprende a discernir, decidir y servir bajo la guía del 

Espíritu Santo. Ignorar esta verdad ha sido una de las causas 



 

61 

más profundas de desgaste, división y fracaso ministerial a lo 

largo del tiempo. 

 

Desde el principio, Dios estableció que no era bueno 

que el hombre estuviera solo. Esta afirmación no se limita al 

plano afectivo o emocional; posee una dimensión espiritual y 

gubernamental. La soledad del varón no se resuelve 

únicamente con compañía, sino con una ayuda idónea que lo 

complete, lo guarde y lo confronte cuando sea necesario. El 

matrimonio, en el diseño divino, es el primer espacio donde 

se aprende a ejercer autoridad bajo Dios. Por esta razón, antes 

de hablar de gobierno en la Iglesia, la Escritura habla de 

gobierno en el hogar. 

 

El hogar pastoral es el primer altar, el primer campo de 

prueba y la primera esfera de autoridad. Ningún ministerio 

público puede sostenerse sanamente si el matrimonio vive en 

desorden, competencia o silencios cargados de 

resentimiento. La Iglesia puede tolerar por un tiempo ciertas 

carencias, pero el mundo espiritual no negocia el orden. Allí 

donde no hay acuerdo en lo íntimo, tarde o temprano habrá 

quiebre en lo público. 

 

El gobierno espiritual compartido no significa 

igualdad de funciones ni intercambio de roles, sino unidad de 

espíritu bajo un orden claro. Muchos matrimonios pastorales 

y de liderazgo espiritual han sido dañados por la presión de 

uno de los cónyuges para que el otro funcione de determinada 

manera, simplemente porque así lo considera conveniente. 

En realidad, ninguno de los dos debería ser forzado a ejercer 



 

62 

tareas para las cuales no se siente llamado, preparado o 

incluso motivado. 

 

Es fundamental que no existan presiones ministeriales 

dentro del matrimonio, y que cada uno pueda funcionar con 

libertad en el don que Dios le ha concedido. De hecho, 

cuando uno de los dos posee un claro llamado ministerial y 

el otro no, forzarlo a asumir un rol que no reconoce como 

propio suele conducir a una espiral descendente de 

frustración, desgaste emocional e infelicidad, que con el 

tiempo puede provocar un quiebre profundo y, en algunos 

casos, irreversible. 

 

Ante estas realidades, si uno tiene el llamado 

ministerial y el otro considera no tenerlo, no deberían 

presionarse, sino acompañarse con sabiduría y respeto, 

permitiendo que cada uno viva su proceso con plenitud 

espiritual y equilibrio emocional. Lo esencial es que ninguno 

obligue al otro ni a servir forzadamente ni a abandonar un 

llamado genuino. En muchos casos, la manera más sana de 

atravesar estas diferencias es caminar juntos desde 

posiciones que resulten espiritualmente cómodas y 

sostenibles para ambos. 

 

De manera personal, conozco pastores cuyas esposas 

no consideran tener un llamado ministerial específico; sin 

embargo, los acompañan congregando, apoyando y cuidando 

de no convertirse en un obstáculo para su servicio. Del 

mismo modo, conozco pastoras con un claro llamado 

ministerial cuyos maridos no predican ni ministran desde la 



 

63 

plataforma, pero las acompañan, las sostienen y cumplen 

funciones silenciosas, aunque profundamente valiosas, para 

la vida de la Iglesia. 

 

La Escritura afirma que Cristo es cabeza de la Iglesia 

y cabeza del matrimonio. El varón ejerce una función de 

representación y responsabilidad delante de Dios, pero no de 

superioridad. La mujer ejerce una autoridad real, relacional y 

espiritualmente influyente. Ambos están llamados a sujetarse 

primeramente a Cristo y, desde allí, a caminar en mutua 

honra y cooperación. 

 

Uno de los errores más frecuentes en los matrimonios 

pastorales es confundir autoridad con control. El control nace 

del temor y de la inseguridad; la autoridad nace de la 

identidad y del llamado. Cuando uno de los dos intenta 

controlar al otro, ya sea mediante imposición directa, 

pasividad estratégica o manipulación emocional, el gobierno 

espiritual se debilita. El Espíritu Santo no fluye en ambientes 

de control, sino en contextos de rendición y confianza. 

 

La mujer que ejerce el ministerio pastoral posee una 

capacidad singular para percibir lo que muchas veces el 

varón no logra ver. Su sensibilidad espiritual, su intuición 

pastoral y su discernimiento relacional son dones preciosos 

que Dios ha concedido para proteger y edificar el ministerio. 

No obstante, cuando estos dones no están rendidos al Espíritu 

Santo, pueden transformarse en instrumentos de presión. La 

influencia espiritual fluye desde la oración y la verdad; la 

manipulación emocional fluye desde heridas no sanadas. La 



 

64 

diferencia entre ambas no siempre es evidente, pero sus 

frutos lo revelan con claridad. 

 

El varón, por su parte, enfrenta un riesgo igualmente 

dañino: la pasividad espiritual. Muchos conflictos en el 

matrimonio pastoral no surgen porque la mujer avance 

demasiado, sino porque el hombre retrocede en su 

responsabilidad. Cuando el esposo delega decisiones por 

comodidad, cansancio o temor al conflicto, deja un vacío que 

inevitablemente alguien ocupará. El liderazgo ausente resulta 

tan nocivo como el liderazgo autoritario. 

 

El gobierno espiritual compartido exige diálogo, 

oración y espera. No toda decisión debe tomarse de 

inmediato. En muchos casos, la falta de acuerdo no es un 

obstáculo, sino una invitación de Dios a detenerse y buscar 

su dirección. Esperar juntos delante del Señor es una de las 

expresiones más elevadas de la fe madura. Forzar decisiones 

para aliviar la tensión momentánea casi siempre produce 

consecuencias más profundas y dolorosas. 

 

La Escritura enseña que un reino dividido contra sí 

mismo no puede permanecer. Esta verdad aplica con especial 

fuerza al matrimonio pastoral. La congregación puede no 

conocer los detalles de los desacuerdos internos, pero percibe 

claramente cuando no hay unidad. La autoridad espiritual se 

transmite más por la coherencia de vida que por la elocuencia 

del púlpito. Cuando marido y mujer ministran desde lugares 

opuestos, la iglesia queda confundida y vulnerable. 

 



 

65 

Es necesario afirmar con claridad que el matrimonio 

pastoral no es un espacio para resolver carencias emocionales 

ni para buscar validación personal. Es una asignación 

espiritual de alto costo. Quien es llamado a este tipo de 

gobierno debe estar dispuesto a morir a su orgullo, a sus 

derechos y a sus expectativas personales. La cruz no es una 

metáfora inspiradora; es una experiencia diaria. 

 

En este contexto, la mujer llamada al ministerio 

pastoral debe aprender a ejercer su autoridad sin competir, 

sin desautorizar y sin adelantarse al tiempo de Dios. Su 

fuerza no reside en imponerse, sino en edificar. De la misma 

manera, el hombre llamado al liderazgo debe aprender a 

escuchar, a honrar y a discernir el aporte espiritual de su 

esposa sin sentirse amenazado. Donde hay humildad, el 

Espíritu Santo enseña; donde hay orgullo, el Espíritu se 

resiste. 

 

La Iglesia necesita modelos visibles de matrimonios 

pastorales sanos. No matrimonios perfectos, sino íntegros. 

Matrimonios que sepan pedir perdón, corregirse, esperar y 

volver a alinearse. Estos matrimonios se convierten en una 

cobertura espiritual silenciosa para la congregación. Aun sin 

palabras, enseñan con su manera de vivir. Esto no implica 

que no tengan problemas, toda relación humana los tiene, la 

diferencia está en el modo de resolverlos. 

 

El gobierno espiritual compartido no se construye en 

plataformas públicas, sino en habitaciones privadas; en 

conversaciones sinceras, en lágrimas derramadas delante de 



 

66 

Dios y en decisiones tomadas con temor santo. Allí se define 

la autoridad que luego se manifestará en la Iglesia. 

 

Restaurar el diseño del matrimonio pastoral es una 

necesidad urgente en este tiempo. No para engrandecer 

ministerios, sino para preservar el testimonio del evangelio. 

Cuando el matrimonio está alineado, la Iglesia avanza con 

seguridad. Cuando el matrimonio se quiebra, el daño 

trasciende generaciones. 

 

Que el Señor conceda a los matrimonios pastorales 

gracia para caminar en acuerdo, valentía para corregirse y 

humildad para depender del Espíritu Santo. Solo así el 

gobierno compartido reflejará el corazón del Reino y la 

Iglesia será edificada sobre fundamentos firmes. 

 

Crisis, desgaste y restauración en matrimonios pastorales 

 

El matrimonio pastoral vive bajo una presión singular 

que muchas veces no es comprendida ni por la congregación 

ni por los propios ministros. No se trata únicamente de las 

exigencias normales de la vida conyugal, sino de una 

exposición constante, una demanda emocional permanente y 

una carga espiritual que, si no es discernida y acompañada, 

puede producir un desgaste silencioso pero profundo. 

 

Muchas crisis ministeriales no comienzan con pecados 

visibles ni con rupturas abruptas, sino con un agotamiento no 

atendido, conversaciones postergadas y una espiritualidad 

funcional que reemplaza la intimidad con Dios. 



 

67 

 

La Escritura no idealiza la vida de los siervos de Dios. 

Por el contrario, muestra con honestidad a hombres y mujeres 

llamados que atravesaron momentos de cansancio, desaliento 

y quiebre interior. Elías, después de una de sus mayores 

victorias espirituales, pidió morir bajo un enebro (1 Reyes 

19:4). David experimentó sequedad espiritual mientras 

callaba lo que debía confesar (Salmo 32:3 y 4). Estos relatos 

nos recuerdan que el desgaste no es automáticamente señal 

de infidelidad, sino muchas veces evidencia de humanidad 

no cuidada. 

 

En el matrimonio pastoral, el desgaste suele 

manifestarse primero en lo íntimo antes que en lo público. 

Aparece en la pérdida del diálogo profundo, en la dificultad 

para orar juntos, en la reducción del tiempo compartido y en 

una sensación persistente de soledad aun estando 

acompañados. El ministerio comienza a ocupar el lugar del 

vínculo, y la función desplaza a la relación. Cuando esto 

sucede, el matrimonio entra en una dinámica peligrosa: se 

sigue sirviendo a Dios, pero se deja de descansar en Él. 

 

Uno de los factores más desgastantes es la expectativa 

constante de fortaleza. El matrimonio pastoral suele sentir 

que no tiene permiso para estar cansado, herido o 

confundido. La imagen pública de estabilidad se convierte en 

una carga que impide pedir ayuda. Sin embargo, la Escritura 

enseña que la verdadera fortaleza se perfecciona en la 

debilidad reconocida (2 Corintios 12:9). Negar el cansancio 

no es fe; es autoengaño. 



 

68 

Mostrarse como incansables, inquebrantables y sin 

dificultades es una hipocresía difícil de sostener. En la Iglesia 

actual existe un altísimo porcentaje de pastores enfermos a 

causa del estrés. Hipertensión, diabetes, úlceras, afecciones 

cardíacas y otras enfermedades vinculadas a presiones físicas 

y emocionales son moneda corriente. Esto no debería 

interpretarse como una demostración de compromiso 

ministerial, sino como una grave mala administración. Es una 

verdadera catástrofe servir al Dios que sana, con índices tan 

elevados de enfermedad entre sus siervos. 

 

Otro elemento frecuente de crisis es la falta de límites 

claros entre la vida ministerial y la vida familiar. Cuando 

todo es urgente, nada es sagrado. El hogar se convierte en una 

extensión de la iglesia, y el matrimonio en una agenda más. 

Dios estableció ritmos de trabajo y descanso no como 

sugerencias, sino como principios espirituales. Ignorarlos 

conduce inevitablemente al agotamiento del alma. 

 

En muchos casos, la crisis no surge por conflictos 

abiertos, sino por acuerdos silenciosos que nunca se revisan. 

Roles asumidos sin diálogo, cargas aceptadas sin 

discernimiento y expectativas no expresadas van 

construyendo un resentimiento pasivo que erosiona el 

vínculo. El enemigo rara vez necesita provocar un escándalo 

cuando puede debilitar lentamente la unidad. 

 

Es importante reconocer que hombres y mujeres 

suelen procesar el desgaste de manera diferente. El varón 

tiende a cerrarse, a cargar en silencio y a refugiarse en la 



 

69 

función. La mujer, por su parte, suele experimentar una 

mayor sobrecarga emocional y una sensación persistente de 

no ser escuchada. Cuando estas dinámicas no se comprenden 

ni se abordan, se produce una desconexión progresiva. No 

porque falte amor, sino porque falta comunicación espiritual. 

 

La restauración comienza siempre con la verdad. No 

con acusaciones, sino con honestidad delante de Dios y del 

cónyuge: “Escudríñame, oh Dios, y conoce mi corazón” 

(Salmo 139:23). Nombrar el cansancio, reconocer la 

distancia y admitir la necesidad de ayuda no debilita el 

ministerio; lo protege. La gracia de Dios no opera plenamente 

donde todo está maquillado. 

 

Un paso fundamental en la restauración del 

matrimonio pastoral es recuperar la intimidad espiritual. No 

la oración funcional por la iglesia, sino la oración compartida 

como esposo y esposa. Volver a presentarse juntos delante de 

Dios no como ministros, sino como hijos necesitados de 

gracia. Allí se reordena el corazón y se renueva la visión. 

 

La restauración también requiere, en muchos casos, la 

intervención de coberturas espirituales sanas. El aislamiento 

ministerial es terreno fértil para el engaño. Dios estableció el 

principio de autoridad y acompañamiento no para controlar, 

sino para cuidar. Pedir ayuda a tiempo es un acto de humildad 

que evita heridas mayores. 

 

No toda crisis se resuelve rápidamente. Algunos 

procesos de restauración requieren tiempo, ajustes profundos 



 

70 

y decisiones valientes. Reducir cargas, delegar 

responsabilidades, redefinir prioridades y, en ocasiones, 

detener temporalmente ciertas funciones no es fracaso; es 

sabiduría. Jesús mismo se retiraba para descansar y orar. 

 

La gracia restauradora de Dios no solo sana el vínculo, 

sino que transforma la manera de ministrar. Un matrimonio 

que ha atravesado crisis y ha sido restaurado adquiere una 

autoridad distinta: la autoridad de la experiencia redimida. 

Sus palabras pesan porque han sido probadas en el fuego. 

 

Es fundamental que la Iglesia aprenda a cuidar a sus 

matrimonios pastorales. Exigir resultados sin ofrecer 

contención es una forma de injusticia espiritual. La 

congregación no necesita pastores invulnerables, sino 

pastores sanos. Y la sanidad comienza en el hogar. 

 

El matrimonio pastoral restaurado se convierte en un 

testimonio vivo de la gracia de Dios. No porque no haya 

sufrido, sino porque decidió no rendirse. La restauración no 

borra la historia: la redime. Y aquello que fue causa de dolor 

puede transformarse en fuente de consuelo para otros. 

 

En tiempos donde el desgaste ministerial es cada vez 

más frecuente, este llamado a la restauración no es opcional; 

es urgente. Cuidar el matrimonio pastoral es cuidar el 

corazón del ministerio. Allí donde el amor es preservado, la 

autoridad permanece. Allí donde el vínculo es sanado, la 

Iglesia es fortalecida. 

 



 

71 

Que el Señor conceda a los matrimonios pastorales 

discernimiento para reconocer el cansancio, valentía para 

pedir ayuda y gracia para atravesar los procesos de 

restauración. Porque el Dios que llama también es el Dios 

que restaura, y su fidelidad alcanza a aquellos que, aun 

heridos, deciden volver a Él con un corazón sincero. 

 

Los hijos y el cuidado del legado familiar 

 

Por último, es fundamental no descuidar a los hijos a 

causa del ministerio. Postergar sistemáticamente momentos 

compartidos, eventos familiares, celebraciones, vacaciones o 

simples tiempos de calidad, es un error que muchos cometen 

en el servicio cristiano. Obligar a los hijos a participar en 

todas las actividades, exigirles llegar primero y retirarse 

últimos, o hacerlos esperar durante largas horas mientras los 

padres ministran a otros, es un acto de ignorancia pastoral 

que a largo plazo puede generar un alto costo en la vida 

emocional y espiritual de los hijos. 

 

Asimismo, los hijos de pastores o líderes no deben ser 

colocados como ejemplo por encima de los demás niños y 

jóvenes de la congregación. Esa carga y esa expectativa no 

les corresponden. Existen generaciones enteras de hijos que, 

al llegar a la adultez, se apartaron de la Iglesia no solo por 

estas presiones, sino también por haber sido testigos de 

injusticias sufridas por sus propios padres. 

 

Cuando los hijos crecen, toman sus propias decisiones 

y, en muchos casos, atraviesan etapas de rebeldía. Los 



 

72 

pastores, lógicamente, sufren estos procesos. Sin embargo, si 

han obrado con amor, cuidado y responsabilidad, no deben 

vivir bajo vergüenza ni culpa. Nadie tiene derecho a 

facturarles decisiones que corresponden a la libertad personal 

de sus hijos adultos. 

 

Hay pastores cuyos hijos sirven fielmente al Señor, lo 

cual es motivo de gratitud; pero tampoco deberían exhibirlos 

con orgullo como si ese fruto fuera exclusivamente resultado 

de su mérito personal. Del mismo modo, existen muchos 

pastores que, haciendo las cosas correctamente, han 

atravesado o atraviesan procesos dolorosos con sus hijos. 

Reitero: cuando los hijos crecen, toman sus propias 

decisiones y viven sus propios procesos. Los padres deben 

descansar en la certeza de que el Señor es fiel para restaurar, 

guiar y cumplir Su propósito. 

 

Las familias ministeriales suelen ser profundamente 

hermosas, pero también atraviesan procesos intensos. Nadie 

debería desesperarse por ello. Estas dinámicas son parte del 

llamado. La clave es actuar con sabiduría, perseverar en 

oración y aprender a esperar hasta que el Señor obre, 

alineando todas las cosas conforme a Sus diseños eternos. 

 

“¡Sirvan al Señor con alegría! 

¡Vengan a su presencia con regocijo!” 

Salmo 100:2 

 

  



 

73 

Capítulo cinco 

 

 

PARÁMETROS DE REINO 

PARA LA ENSEÑANZA 
 

 

El Señor dice: “Yo te instruiré, 

yo te mostraré el camino que debes seguir; 

yo te daré consejos y velaré por ti” 

Salmos 32:8 NVI 

 

 

Este capítulo nace del vínculo espiritual que nos une y 

del llamado que compartimos a servir a Cristo con fidelidad, 

madurez y responsabilidad. No surge desde una necesidad de 

control, sino desde la conciencia apostólica y magisterial de 

que ningún ministerio florece plenamente cuando camina sin 

referencia, sin dirección espiritual clara o sin una línea 

doctrinal definida. En la Escritura, la paternidad espiritual 

nunca fue una figura decorativa, sino un principio vital para 

la formación, el envío y la preservación de los ministros. 

 

A lo largo de los años he comprendido que uno de los 

mayores desafíos en el trabajo con pastores no es la falta de 

unción, ni siquiera la falta de capacidad, sino la dispersión. 

Pastores sinceros, llamados por Dios, con deseos genuinos de 



 

74 

servir, pero expuestos a una multiplicidad de voces que, lejos 

de fortalecer su identidad ministerial, terminan diluyéndola. 

Por esta razón, este capítulo busca establecer con claridad el 

valor espiritual, teológico y práctico de caminar bajo una 

misma línea de enseñanza, honrando la diversidad del 

Cuerpo de Cristo, pero comprendiendo la necesidad de 

coherencia dentro de una misma familia ministerial. 

 

La Escritura revela que Dios siempre ha trabajado a 

través de principios de envío, formación y cobertura 

espiritual. Pablo no fue solo un apóstol itinerante, sino un 

padre espiritual que engendró hijos en la fe, a quienes formó 

conforme a la revelación que había recibido de Jesucristo. 

 

Él mismo declaró: “Porque aunque tengáis diez mil 

ayos en Cristo, no tendréis muchos padres; pues en Cristo 

Jesús yo os engendré por medio del evangelio” (1 Corintios 

4:15). En esta afirmación se manifiesta un principio 

profundo: el padre espiritual no compite con otros ministros, 

pero sí transmite una impronta, una manera de entender el 

evangelio, una forma de vivir y ejercer el ministerio. 

 

Timoteo es un ejemplo claro de este principio. Pablo 

podía decir de él: “Os envié a Timoteo, que es mi hijo amado 

y fiel en el Señor, el cual os recordará mis caminos en 

Cristo, de la manera que enseño en todas partes y en todas 

las iglesias” (1 Corintios 4:17). Timoteo no solo enseñaba 

doctrina correcta; transmitía los caminos de Pablo en Cristo. 

 



 

75 

No era un imitador superficial, sino un portador de la 

esencia de la enseñanza y del espíritu apostólico que había 

recibido. Por eso, aunque Pedro, Pablo y Juan compartían la 

misma fe y servían al mismo Señor, no todos trabajaban 

juntos ni formaban a los mismos discípulos. Se respetaban, 

se reconocían mutuamente, pero entendían que Dios había 

confiado a cada uno una administración distinta. 

 

Este principio sigue siendo válido hoy. La diversidad 

en el Cuerpo de Cristo no es una amenaza, sino una riqueza 

cuando se vive con humildad, honra y discernimiento. Sin 

embargo, esa diversidad se vuelve problemática cuando, 

dentro de una misma cobertura, se mezclan líneas 

doctrinales, enfoques ministeriales y paradigmas espirituales 

que no dialogan entre sí. El resultado no suele ser mayor 

madurez, sino confusión, pérdida de enfoque y 

estancamiento. 

 

Como apóstol y maestro, he sido llamado a servir a los 

pastores, no a dominarlos. Mi función no es determinar qué 

deben hacer en sus congregaciones, ni imponer métodos, 

estructuras o estilos. Cada pastor es responsable delante de 

Dios por la obra que se le ha confiado. No obstante, sí 

reconozco que mi responsabilidad es impartir visión, 

doctrina, dirección espiritual y una comprensión clara del 

Reino de Dios conforme al Nuevo Pacto. 

 

Servir como pastor de pastores implica acompañar, 

corregir cuando es necesario, afirmar cuando corresponde y 

capacitar para que cada uno pueda desarrollar su ministerio 



 

76 

con excelencia y fidelidad. Creo profundamente en el 

liderazgo relevante, tema que desarrollo con mayor amplitud 

en mi libro Liderazgo relevante, es decir, en un liderazgo que 

imparte lo que ha recibido por gracia, sin egoísmos ni 

agendas personales, con el único propósito de impulsar a los 

pastores a crecer en revelación, madurez y fruto. Por eso, 

cuando solicito atención a la enseñanza, no busco otra cosa 

que impartir riquezas espirituales para la edificación del 

Cuerpo. 

 

Trabajar bajo una cobertura apostólica no significa 

perder identidad, sino afirmarla. No implica copiar 

literalmente enseñanzas, sino absorber la esencia, los 

principios y la cosmovisión que las sustentan. El peligro no 

está en escuchar a otros predicadores o leer otros libros; el 

peligro está en exponerse indiscriminadamente a múltiples 

líneas sin el discernimiento suficiente para procesarlas. La 

Escritura exhorta: “No os dejéis llevar de doctrinas diversas 

y extrañas” (Hebreos 13:9). No se trata de cerrar los oídos, 

sino de guardar el corazón y la mente para no perder el 

rumbo. 

 

He observado, a lo largo del tiempo, que aquellos 

pastores que se enfocan, que honran la enseñanza recibida y 

que se dejan guiar, suelen avanzar con mayor claridad, 

estabilidad y fruto. No porque sean superiores, sino porque 

han comprendido el valor de la alineación espiritual. En 

cambio, quienes se dispersan, saltando constantemente de 

una corriente a otra, suelen quedar atrapados en la confusión, 

sin lograr consolidar una identidad ministerial sólida. 



 

77 

Mi enseñanza está centrada en el evangelio del Reino 

de Dios, no desde una perspectiva de dominionismo ni de 

imposición humana, sino desde la convicción bíblica de vivir 

bajo el gobierno de Dios. Jesús anunció: “El reino de Dios 

se ha acercado; arrepentíos y creed en el evangelio” 

(Marcos 1:15). Este Reino no se manifiesta por fuerza ni por 

estructuras de poder, sino en la vida de aquellos que se 

someten voluntariamente al señorío de Cristo y caminan en 

dependencia absoluta del Espíritu Santo. 

 

Vivir con mentalidad de Reino implica una 

transformación profunda del corazón, de la manera de pensar 

y de la forma de relacionarnos. El Reino se manifiesta donde 

Cristo gobierna, y Cristo gobierna donde hay rendición, 

obediencia y comunión con el Espíritu Santo. Cualquier 

intento de ejercer autoridad espiritual sin esta dependencia 

termina siendo una caricatura del Reino, y no su expresión 

genuina. 

 

Este enfoque no es una teoría, sino el fruto de muchos 

años de ministerio, de estudio serio de la Escritura, de 

aciertos y errores, de caminar junto a pastores, de acompañar 

procesos, de ver iglesias levantarse y también de verlas sufrir 

cuando se apartan de los diseños de Dios. Mis libros no 

buscan imponer una visión personal, sino dejar por escrito 

una enseñanza probada en el tiempo y en la práctica 

ministerial. 

 

Nadie está obligado a caminar bajo esta cobertura. El 

Reino de Dios no se edifica por imposición, sino por 



 

78 

convicción. Sin embargo, cuando alguien decide caminar 

conmigo, es fundamental que lo haga con un corazón 

enseñable y dispuesto a ser guiado. La Escritura dice: 

“Obedeced a vuestros pastores y sujetaos a ellos; porque 

ellos velan por vuestras almas, como quienes han de dar 

cuenta” (Hebreos 13:17). Este texto no habla de control, 

sino de responsabilidad compartida: yo doy cuenta a Dios por 

el cuidado y la formación que imparto, y cada pastor da 

cuenta por la manera en que recibe y honra esa formación. 

 

La alineación espiritual no anula la creatividad ni la 

particularidad de cada congregación; por el contrario, las 

potencia. Cuando existe claridad doctrinal y unidad de visión, 

cada pastor puede desarrollar su ministerio con libertad, sin 

perder el eje. Así como el cuerpo humano necesita un sistema 

nervioso que coordine y dé coherencia a sus funciones, una 

familia ministerial necesita una línea clara que ordene, 

sostenga y proyecte su caminar. 

 

Mi deseo, y mi oración constante, es que cada 

matrimonio pastoral que camina bajo esta cobertura crezca 

en gracia, en sabiduría y en fruto. Que puedan edificar 

iglesias saludables, con discípulos maduros, con una fe sólida 

y una comprensión correcta del Reino de Dios. No busco 

reproducir copias ni clonar estilos, sino formar hijos 

espirituales que caminen en la verdad, con identidad definida, 

discernimiento espiritual y un profundo amor por Cristo y por 

Su Iglesia. 

 



 

79 

Que el Espíritu Santo nos conceda humildad para 

aprender, valentía para corregir lo que sea necesario y 

fidelidad para permanecer en los caminos que el Señor nos 

ha mostrado. Solo así podremos decir, como el apóstol Pablo:  

 

“Sed imitadores de mí, así como yo de Cristo” 

1 Corintios 11:1 

 

La alineación espiritual no es un concepto 

administrativo ni una estrategia organizacional; es una 

realidad profundamente bíblica que toca el corazón mismo 

del discipulado y del liderazgo. Cuando esta verdad se pierde 

de vista, el ministerio corre el riesgo de transformarse en una 

suma de esfuerzos aislados, bien intencionados, pero 

desarticulados. Uno de los mayores peligros que enfrenta hoy 

el pastorado no es la persecución externa, sino la dispersión 

doctrinal y espiritual, producida no por rebeldía abierta, sino 

por una exposición constante y desordenada a múltiples 

corrientes de enseñanza. 

 

Vivimos en una época de acceso prácticamente 

ilimitado a información espiritual. Predicaciones, 

conferencias, libros, podcasts y redes sociales ponen a 

disposición de los ministros una diversidad de voces nunca 

antes vista. Lo que podría ser una bendición se convierte 

fácilmente en una fuente de confusión cuando no existe un 

criterio claro de discernimiento ni una referencia espiritual 

definida. 

 



 

80 

El apóstol Pablo advirtió a Timoteo sobre este 

fenómeno cuando escribió: “Porque vendrá tiempo cuando 

no sufrirán la sana doctrina, sino que teniendo comezón de 

oír, se amontonarán maestros conforme a sus propias 

concupiscencias” (2 Timoteo 4:3). No siempre se trata de 

falsas doctrinas evidentes, sino de una acumulación de 

enseñanzas parciales que, aunque aparentemente correctas, 

no construyen un todo coherente ni una visión integral del 

Reino. 

 

El problema no es escuchar a otros siervos de Dios, 

sino hacerlo sin la madurez suficiente para procesar, filtrar y 

discernir lo que se recibe. Muchos pastores, sin advertirlo, 

comienzan a mezclar énfasis distintos, lenguajes teológicos 

incompatibles y visiones ministeriales que responden a 

contextos y llamados diferentes. El resultado suele ser una 

predicación inconsistente, una visión fluctuante y una iglesia 

que no logra comprender con claridad hacia dónde camina. 

La Escritura advierte: “Si la trompeta da sonido incierto, 

¿quién se preparará para la batalla?” (1 Corintios 14:8). 

Un liderazgo sin claridad doctrinal produce un pueblo 

inseguro y desorientado. 

 

Esta dispersión también afecta profundamente la 

identidad del ministro. El pastor que cambia constantemente 

de énfasis, de lenguaje y de paradigma termina perdiendo su 

propia voz espiritual. Ya no predica desde una convicción 

profunda, sino desde la última enseñanza que escuchó o el 

último libro que leyó. Esto genera cansancio, frustración y, 

en muchos casos, una sensación persistente de esterilidad 



 

81 

ministerial. El llamado pastoral requiere tiempo, profundidad 

y coherencia para dar fruto. Jesús enseñó que la semilla solo 

produce cuando cae en buena tierra y permanece el tiempo 

suficiente para crecer (Marcos 4:20). 

 

En este contexto, la cobertura apostólica y la 

alineación doctrinal funcionan como un marco de protección 

y crecimiento. No anulan la libertad; la ordenan. No apagan 

la creatividad; la encauzan. Así como los hijos de los profetas 

caminaban bajo una misma escuela espiritual, aunque luego 

fueran enviados a diferentes lugares, hoy también es 

necesario que los pastores se formen bajo una línea clara 

antes de desarrollar plenamente su ministerio. Eliseo no solo 

recibió la unción de Elías; recibió su espíritu, su manera de 

ver, de discernir y de obedecer a Dios (2 Reyes 2:9 al 15). 

 

La honra juega un papel central en este proceso. 

Honrar no es idealizar ni justificar todo, sino reconocer la 

gracia que Dios ha depositado en otro. Pablo exhorta: 

“Acordaos de vuestros pastores, que os hablaron la palabra 

de Dios; considerad cuál haya sido el resultado de su 

conducta, e imitad su fe” (Hebreos 13:7). La honra abre el 

corazón para recibir impartición espiritual. Donde no hay 

honra, la enseñanza se reduce a información, y la 

información sin honra rara vez produce transformación. 

 

Esto es especialmente importante de comprender, 

porque al final es lo mismo que los pastores esperan de sus 

propios discípulos. No funciona exigir lo que no se practica. 

Si un pastor demanda honra y atención, pero no honra ni se 



 

82 

deja enseñar, difícilmente obtendrá aquello que exige. Si 

reclama reconocimiento de su paternidad espiritual, pero no 

reconoce ni honra la autoridad que Dios ha puesto sobre su 

vida, ese principio se verá inevitablemente debilitado. 

 

La capacidad de dejarse enseñar es otra marca 

indispensable del liderazgo sano. El pastor que deja de 

aprender, que se resiste a la corrección o que considera que 

ya ha alcanzado suficiente madurez comienza a caminar en 

terreno peligroso. La Escritura afirma con claridad: “Dios 

resiste a los soberbios, y da gracia a los humildes” 

(Santiago 4:6). Caminar bajo una cobertura apostólica 

requiere un corazón humilde, dispuesto a escuchar, a ajustar 

y a crecer. No todos los ajustes son cómodos, pero casi todos 

son necesarios. 

 

Es importante entender que la alineación no implica 

uniformidad absoluta. Cada congregación tiene su contexto, 

su cultura y sus desafíos particulares. Sin embargo, cuando 

los principios doctrinales y la visión del Reino son 

compartidos, las diferencias locales no generan división, sino 

complementariedad. Pablo pudo enviar a Tito a Creta y a 

Timoteo a Éfeso porque ambos habían sido formados bajo la 

misma comprensión del evangelio, aunque enfrentarían 

realidades muy distintas (Tito 1:5; 1 Timoteo 1:3). 

 

He sido testigo de cómo la falta de alineación produce 

un desgaste innecesario en los matrimonios pastorales. 

Cuando no hay claridad espiritual, las tensiones se 

multiplican, las decisiones se vuelven más pesadas y el 



 

83 

ministerio comienza a afectar negativamente la vida familiar. 

En cambio, cuando un matrimonio pastoral camina bajo una 

visión clara, con respaldo espiritual y dirección doctrinal, 

encuentra mayor equilibrio, descanso y fortaleza para 

perseverar. El Reino de Dios no se edifica sacrificando 

familias, sino afirmándolas. Por esta razón, es fundamental 

que ambos cónyuges estén de acuerdo en funcionar bajo la 

impartición de una misma autoridad apostólica. 

 

La alineación también protege del espíritu de 

competencia y comparación. Cuando cada pastor comprende 

su lugar, su llamado y su función dentro de una familia 

ministerial, deja de medirse con otros y comienza a enfocarse 

en ser fiel a lo que Dios le ha confiado. La Escritura enseña: 

“Cada uno examinará su propia obra, y entonces tendrá 

motivo de gloriarse solo respecto de sí mismo, y no en otro” 

(Gálatas 6:4). Esto produce libertad interior y un servicio 

más genuino y descansado. 

 

Mi anhelo es que cada pastor y cada matrimonio 

pastoral pueda discernir que la alineación no es una carga, 

sino un privilegio. Es la oportunidad de caminar 

acompañado, de ser afirmado, de ser corregido cuando es 

necesario y de crecer sobre bases sólidas. No se trata de 

perder autonomía, sino de ganar profundidad. No se trata de 

apagar la voz propia, sino de encontrarla y afirmarla dentro 

de un marco sano y plenamente bíblico. 

 

En la siguiente parte profundizaremos en los frutos 

visibles de esta alineación apostólica: cómo se manifiesta en 



 

84 

la práctica cotidiana del ministerio y de qué manera una 

familia pastoral alineada puede impactar de forma saludable, 

sostenida y fructífera a las iglesias a las que sirve. 

 

Cuando la alineación apostólica es comprendida y 

vivida correctamente, sus frutos comienzan a manifestarse de 

manera natural y progresiva. No se trata de resultados 

inmediatos ni de éxitos visibles a corto plazo, sino de una 

estabilidad profunda que atraviesa las distintas estaciones del 

ministerio. El pastor alineado no camina impulsado por 

modas espirituales ni por presiones externas, sino afirmado 

en convicciones que han sido formadas, probadas y 

confirmadas en el marco de una comunidad espiritual. 

 

Uno de los frutos más evidentes de esta alineación es 

la claridad de propósito. El ministro sabe quién es, qué ha 

recibido y hacia dónde se dirige. Esto le permite tomar 

decisiones con mayor paz, resistir presiones indebidas y 

perseverar aun cuando los resultados visibles parecen 

demorarse. La Escritura afirma: “Donde no hay visión, el 

pueblo se desenfrena” (Proverbios 29:18). La visión no es 

solo un proyecto congregacional, sino una comprensión 

espiritual del llamado y del Reino que se anuncia y se vive. 

 

La alineación también produce solidez doctrinal. El 

pastor no necesita estar constantemente redefiniendo su 

mensaje ni justificando sus énfasis, porque predica desde una 

estructura interna coherente. Esto genera confianza en la 

congregación y permite un discipulado más profundo. Los 

creyentes no son llevados de un extremo a otro, sino 



 

85 

afirmados en la verdad. Pablo describe este fruto cuando 

afirma que ya no debemos ser “llevados por doquiera de todo 

viento de doctrina” (Efesios 4:14). 

 

En la práctica cotidiana del ministerio, esta solidez se 

traduce en iglesias más saludables: comunidades que 

comprenden el evangelio del Reino, que viven el Nuevo 

Pacto con equilibrio, que honran la gracia sin caer en 

libertinaje y que abrazan la obediencia sin caer en legalismo. 

Cuando el liderazgo está alineado, la iglesia percibe 

coherencia entre lo que se enseña, lo que se vive y lo que se 

espera del pueblo de Dios. 

 

Los matrimonios pastorales experimentan también un 

fruto especial cuando caminan bajo una misma visión 

espiritual. La alineación trae descanso, porque reduce 

tensiones innecesarias y provee un marco claro para la toma 

de decisiones. El matrimonio deja de cargar solo con el peso 

del ministerio y aprende a apoyarse en una familia espiritual 

más amplia.  

 

Otro fruto significativo es la perseverancia. Muchos 

abandonos ministeriales no se producen por falta de llamado, 

sino por agotamiento, frustración y soledad. La alineación 

apostólica provee contención espiritual, consejo oportuno y 

corrección amorosa. El autor de Hebreos exhorta a 

considerarnos “unos a otros para estimularnos al amor y a 

las buenas obras” (Hebreos 10:24). Caminar alineados 

permite que el ministerio no sea una carga solitaria, sino una 

vocación compartida. 



 

86 

La alineación correcta también libera al pastor de la 

necesidad de compararse. Cuando se comprende que cada 

congregación y cada ministro cumplen una función particular 

dentro del Reino, desaparece la competencia y nace la 

gratitud. Pablo enseña que el cuerpo tiene muchos miembros 

y que ninguno puede decir al otro: “No te necesito” (1 

Corintios 12:21). Esta comprensión produce humildad, 

libertad interior y un servicio más genuino. 

 

Desde esta perspectiva, la cobertura apostólica no se 

vive como una jerarquía rígida, sino como una relación viva 

y funcional. Es un espacio donde se puede preguntar, 

dialogar, disentir con respeto y crecer. La autoridad espiritual 

se afirma no por imposición, sino por fruto, coherencia y 

testimonio. Jesús mismo enseñó que la autoridad en el Reino 

se expresa a través del servicio: “El que quiera hacerse 

grande entre vosotros será vuestro servidor” (Mateo 

20:26). 

 

Mi compromiso como apóstol y maestro es seguir 

sirviendo, ministrando y capacitando con fidelidad a la gracia 

que he recibido. No busco formar dependencias enfermizas, 

sino ministros maduros, firmes y libres, capaces de 

reproducir vida en otros. Mi anhelo es que cada pastor que 

camina bajo esta cobertura pueda, a su tiempo, decir con 

integridad que ha aprendido a vivir y ministrar bajo el 

gobierno de Dios. 

 

También afirmo con claridad que la alineación 

requiere una decisión personal. Nadie puede ser alineado por 



 

87 

obligación. Es una elección consciente, sostenida por la 

honra, la confianza y la convicción espiritual. Por eso, este 

camino solo tiene sentido para aquellos que desean ser 

formados, afirmados y enviados desde una misma visión del 

Reino. 

 

Mi exhortación final es apostólica y profundamente 

espiritual: guarden el corazón, cuiden la doctrina, honren la 

gracia recibida y permanezcan firmes en el llamado. No 

desprecien los procesos ni subestimen el valor de caminar 

juntos. El Reino de Dios se edifica con hombres y mujeres 

fieles, con matrimonios pastorales saludables y con líderes 

que comprenden que nadie crece solo. 

 

“Y el Dios de paz, que resucitó de los muertos a nuestro 

Señor Jesucristo, el gran Pastor de las ovejas, por la 

sangre del pacto eterno, os haga aptos en toda buena obra 

para que hagáis su voluntad, haciendo Él en vosotros lo 

que es agradable delante de Él por Jesucristo; al cual sea 

la gloria por los siglos de los siglos. Amén.” 

Hebreos 13:20 y 21 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

88 

Capítulo seis 

 

 

PARÁMETROS DE REINO 

PARA EL TRABAJO 
 

 

“Me darás a conocer la senda de la vida; en tu presencia 

hay plenitud de gozo; en tu diestra, deleites para siempre.” 

Salmos 16:11 

 

 

Desarrollar correctamente el trabajo apostólico 

implica, antes que nada, comprender el diseño de Dios para 

Su Iglesia. No como una organización meramente humana, 

sino como un organismo vivo y espiritual, gobernado por 

Cristo como Cabeza y animado por el Espíritu Santo como 

fuente permanente de vida. Desde este entendimiento nace 

mi convicción respecto de los sistemas de trabajo: no los 

rechazo, no los absolutizo ni los impongo, pero tampoco los 

ignoro. Los comprendo como estructuras necesarias, siempre 

subordinadas a la vida que proviene de Dios. 

 

He aprendido, a lo largo de los años, que la diversidad 

de expresiones ministeriales no es una amenaza para la 

unidad del Cuerpo, sino una manifestación de la multiforme 

gracia de Dios. Cada congregación bajo esta cobertura 



 

89 

apostólica posee su identidad, su llamado particular y su 

contexto social, cultural y espiritual. Pretender uniformar 

todos los modelos sería desconocer la sabiduría del Espíritu, 

que reparte dones, cargas y énfasis conforme a Su voluntad. 

La Escritura declara que “hay diversidad de dones, pero el 

mismo Espíritu; y hay diversidad de ministerios, pero el 

mismo Señor” (1 Corintios 12:4 y 5). La diversidad no niega 

la unidad; la expresa. 

 

Por esa razón, celebro que algunas obras concentren su 

energía en reuniones de culto, otras en el trabajo con familias, 

matrimonios, jóvenes, niños o personas en situación de 

vulnerabilidad; que unas desarrollen comedores, otras redes 

de ayuda social, otros procesos intensivos de discipulado y 

otras alcancen personas a través de plataformas virtuales. 

Veo en todo ello sistemas de trabajo legítimos, nacidos de 

cargas específicas y de revelaciones particulares. No busco 

que todos hagan lo mismo, sino que cada uno haga bien 

aquello que Dios le confió. 

 

Ahora bien, esta libertad en los sistemas no implica 

liviandad espiritual. Por el contrario, exige una 

responsabilidad mayor: cuidar la vida. Porque el gran peligro 

no está en la estructura en sí, sino en el momento en que la 

estructura suplanta a la unción, que es la vida de la Iglesia. 

 

Cuando el sistema deja de ser un medio y se convierte 

en un fin, cuando lo que debía servir a la unción termina 

desplazándola, es necesario corregir el rumbo. Jesús advirtió 

claramente este riesgo cuando dijo: “Escudriñáis las 



 

90 

Escrituras, porque a vosotros os parece que en ellas tenéis 

la vida eterna; y ellas son las que dan testimonio de mí; y 

no queréis venir a mí para que tengáis vida” (Juan 5:39 y 

40). Aquí Jesús no plantea un problema con las Escrituras, 

sino con la ausencia de vida. 

 

La Iglesia no fue diseñada para funcionar solo 

correctamente, sino para vivir plenamente. La vida espiritual 

no se puede fabricar, ni programar, ni sostener con métodos. 

La vida se recibe, se cultiva y se guarda. Pablo afirma que 

“la letra mata, mas el Espíritu vivifica” (2 Corintios 3:6). 

Allí donde el Espíritu no vivifica, aun lo correcto se vuelve 

pesado; aun lo bíblico se vuelve estéril; aun lo bien 

organizado se transforma en carga. 

 

Entiendo los sistemas como el esqueleto del cuerpo. El 

esqueleto no es la vida, pero sin él el cuerpo no puede 

sostenerse ni expresarse. Nadie confunde los huesos con la 

persona viva, pero tampoco desprecia su función. El 

problema aparece cuando se cuida más el esqueleto que la 

sangre, más la forma que el pulso, más la agenda que la 

presencia de Dios. La vida no se negocia. La unción no se 

reemplaza. 

 

Desde esta perspectiva, como apóstol no me preocupa 

cuántas reuniones tenga una iglesia, sino cuánta vida hay en 

ellas. No me inquieta el nombre que se le dé a un sistema, 

sino la obra que el Espíritu realiza a través de él. No mido la 

salud espiritual por la cantidad de actividades, sino por la 

manifestación del fruto del Espíritu en pastores, líderes y 



 

91 

congregación. Donde hay vida, hay transformación; donde 

no la hay, solo hay movimientos sin propósito. 

 

Las Escrituras nos ofrecen múltiples ejemplos de 

estructuras vacías de vida. Los líderes religiosos del tiempo 

de Jesús conocían las formas, respetaban los rituales y 

dominaban la teología de su época, pero carecían de 

revelación. Cuando la Palabra viva entró en la sinagoga, no 

fue reconocida. Jesús no encajaba en su sistema, porque su 

sistema ya no tenía espacio para la vida. Por eso Él declaró: 

“Este pueblo de labios me honra; mas su corazón está lejos 

de mí” (Mateo 15:8). Donde el corazón se aleja, la vida se 

extingue, aunque la estructura permanezca intacta. 

 

La Biblia misma es una estructura. Está compuesta por 

libros, capítulos, versículos, idiomas y géneros literarios. 

Pero solo se convierte en Palabra viva cuando el Espíritu la 

ilumina. Sin revelación, el estudio bíblico produce 

información; con revelación, produce transformación. Pablo 

oraba para que los creyentes recibieran “espíritu de 

sabiduría y de revelación en el conocimiento de Él” 

(Efesios 1:17). No pedía más datos; pedía vida. 

 

Lo mismo ocurre con la música en la Iglesia. La 

música tiene notas, técnicas, escalas, instrumentos, letras y 

ensayos. Todo ello es necesario. Pero sin la vida del Espíritu, 

lo único que queda es sonido organizado. Cuando el Espíritu 

se manifiesta, la música se transforma en adoración, y la 

adoración abre los cielos. Jesús enseñó que el Padre busca 



 

92 

adoradores que lo adoren en espíritu y en verdad (Juan 4:23). 

No busca cantantes eficientes, sino corazones vivos. 

 

También el dinero es una estructura. En sí mismo no 

tiene vida. Sin embargo, cuando es entregado con fe, 

obediencia y amor, se convierte en semilla espiritual. La 

Escritura afirma que “el que siembra escasamente, también 

segará escasamente; y el que siembra generosamente, 

generosamente también segará” (2 Corintios 9:6). No es el 

billete lo que produce fruto; no se siembra dinero para 

obtener dinero como resultado automático. Es la vida 

espiritual que acompaña la obediencia lo que produce una 

cosecha. Sin vida, el dinero solo circula; con vida, fructifica. 

 

Así también los sistemas de trabajo eclesiales. Pueden 

estar perfectamente diseñados, pero si no están vivificados 

por el Espíritu, terminan produciendo cansancio, frustración 

y desgaste. Muchos líderes no están agotados por servir, sino 

por servir sin vida. Cargan estructuras que ya no respiran. 

Jesús dijo: “Mi yugo es fácil, y ligera mi carga” (Mateo 

11:30). Cuando el yugo se vuelve pesado, algo de la vida se 

ha perdido en el camino. 

 

Como pastores y líderes debemos examinarnos 

constantemente, no solo para evaluar resultados visibles, sino 

para discernir el estado espiritual de lo que hacemos. 

Podemos tener iglesias llenas de actividades y vacías de 

presencia. Podemos tener agendas completas y altares secos. 

Podemos tener sistemas eficientes y corazones 

desconectados. Por eso el llamado es a volver una y otra vez 



 

93 

a la fuente, a Cristo, porque separados de Él nada podemos 

hacer (Juan 15:5). 

 

La unción no es un complemento del ministerio; es su 

misma esencia. No es un adorno espiritual, sino la 

manifestación de la vida de Cristo operando en nosotros. 

Donde hay unción, hay libertad; donde no la hay, hay 

opresión, aun cuando todo parezca correcto. Isaías profetizó 

que el yugo se pudriría a causa de la unción (Isaías 10:27). 

No dijo que se aflojaría por mejores sistemas, sino que sería 

destruido por la vida de Dios. 

 

Por eso exhorto a cada matrimonio pastoral bajo esta 

cobertura a cuidar la vida por encima de todo: la vida 

personal, la vida matrimonial, la vida espiritual del liderazgo 

y de la congregación. Recuerden que, como he enseñado en 

otras ocasiones, “sin unción no hay pacto” (recomiendo la 

lectura de mi libro que desarrolla este principio). Ningún 

sistema puede sustituir una vida devocional profunda, una 

relación viva con el Espíritu Santo ni una comunión genuina 

con Cristo. Podemos ajustar métodos, mejorar estructuras y 

redefinir estrategias, pero si perdemos la unción, lo hemos 

perdido todo. 

 

Reitero con claridad que no temo a la diversidad de 

modelos de trabajo; temo a la ausencia de la vida de Dios en 

ellos. No temo a los cambios de sistemas; temo a la rigidez 

que impide al Espíritu Santo soplar con libertad. La Iglesia 

nació en el fuego del Espíritu, no en un manual de 

procedimientos. Con el tiempo, los sistemas ayudaron a 



 

94 

sostener lo que Dios hacía, pero nunca fueron el origen de la 

vida. El orden es necesario, pero el orden sin fuego se 

convierte en religión. 

 

El desafío permanente es este: que todo lo que 

hagamos esté al servicio de la vida, y no que la vida sea 

sacrificada en el altar de la estructura. Que los sistemas sirvan 

a las personas, y no que las personas se conviertan en 

esclavas de los sistemas. Que la organización facilite la obra 

del Espíritu y no que la limite. Que cada reunión, cada 

actividad y cada programa sean canales por donde fluya la 

vida de Cristo. 

 

La Iglesia que impacta no es la que posee los mejores 

sistemas, sino la que porta la vida del Reino. Esa vida se 

expresa de múltiples maneras, pero siempre deja fruto. 

Donde hay vida, hay amor; donde hay vida, hay verdad; 

donde hay vida, hay poder transformador. 

 

Mi llamado como apóstol no es controlar estructuras ni 

regular ministerios para lograr un mejor funcionamiento 

externo. Esa es una responsabilidad que cada pastor debe 

asumir con sabiduría. Mi llamado es guardar la vida, 

discernirla y encender las alarmas cuando es necesario. Mi 

oración constante es que cada pastor y cada congregación 

caminen en esta libertad gloriosa que solo el Espíritu Santo 

puede otorgar. 

 

Ruego que los sistemas de trabajo estén siempre al 

servicio de la unción y no al revés. Que la unción sea 



 

95 

buscada, honrada y cuidada como el centro de todo lo que 

hacemos, para la gloria de Dios y la edificación de Su Iglesia. 

Así como el cuerpo humano posee una estructura ósea que 

sostiene y protege la vida, la Iglesia, como cuerpo espiritual, 

también necesita estructuras. Pero estas deben ser sanas, 

flexibles y espirituales, porque lo más importante no es la 

forma, sino la vida de Cristo que se expresa a través de ellas. 

  

Una Iglesia sin unción es como el valle de huesos secos. 

Puede tener forma, organización y disposición, pero carece 

de vida. Sin embargo, bajo una dirección apostólica y 

profética, esos huesos pueden volver a unirse, recibir espíritu 

y levantarse como un ejército vivo y poderoso para 

manifestar el Reino de Dios hasta lo último de la tierra. 

 

“Profeticé, pues, como me fue mandado; y hubo un ruido 

mientras yo profetizaba, y he aquí un temblor; y los 

huesos se juntaron cada hueso con su hueso. Y miré, y he 

aquí tendones sobre ellos, y la carne subió, y la piel cubrió 

por encima de ellos; pero no había en ellos espíritu. Y me 

dijo: Profetiza al espíritu, profetiza, hijo de hombre, y di al 

espíritu: Así ha dicho Jehová el Señor: Espíritu, ven de los 

cuatro vientos, y sopla sobre estos muertos, y vivirán. Y 

profeticé como me había mandado, y entró espíritu en 

ellos, y vivieron, y estuvieron sobre sus pies; un ejército 

grande en extremo.” 

Ezequiel 37:7 al 10 

 

 



 

96 

Capítulo siete 

 

 

PARÁMETROS PARA LAS TAREAS 

DE LOS DISCÍPULOS 
 

 

 “El que me sirve, sígame; y donde yo estuviere, allí 

también estará mi servidor. Si alguno me sirviere, mi 

Padre le honrará.” 

Juan 12:26 RVR 

 

 

La Iglesia de Jesucristo fue concebida en el corazón de 

Dios como una familia espiritual y no como una estructura 

empresarial; como un cuerpo vivo y no como una maquinaria 

de producción religiosa. Desde sus orígenes, el llamado al 

discipulado nunca estuvo orientado a la subordinación ciega 

a sistemas humanos, sino a una obediencia viva, consciente 

y amorosa al Señor del Reino. 

 

Por esta razón, toda reflexión seria sobre discípulos, 

colaboradores y líderes formados debe partir de una verdad 

fundamental: nadie es discípulo de un sistema, de una visión 

local o de un liderazgo carismático; todos somos discípulos 

de Cristo. La vida espiritual y los principios del Reino están 



 

97 

por encima de toda institución y de todo sistema de trabajo. 

Jesús fue claro cuando dijo: 

 

“Si alguno quiere venir en pos de mí, niéguese a sí mismo, 

tome su cruz cada día, y sígame” 

Lucas 9:23 

 

Sin embargo, este seguimiento radical y auténtico no 

está dirigido a una agenda institucional, sino a una Persona 

viva, que es nuestro Señor y Rey. Cuando este orden se altera, 

el discipulado se degrada y se convierte en una forma 

sofisticada de control espiritual, donde el sistema ocupa el 

lugar que solo le pertenece a Cristo. En esos casos, el 

lenguaje puede seguir siendo bíblico, pero el espíritu deja de 

serlo. 

 

Lamentablemente, algunos enfoques distorsionados 

presentan el ministerio como si fuera el Señor mismo. Es 

decir, servir a los fines de la congregación y a sus actividades 

se equipara con servir directamente a Dios. Esto puede 

volverse opresivo y cruel, porque tales presiones suelen 

generar una entrega desproporcionada y abusiva, que 

produce beneficios para el ministerio, pero no 

necesariamente manifiesta el Reino de Dios. 

 

El discipulado del Reino tiene como propósito formar 

personas libres, maduras y responsables, no individuos 

dependientes, sometidos o anulados en su conciencia. El 

apóstol Pablo afirma que “donde está el Espíritu del Señor, 

allí hay libertad” (2 Corintios 3:17). Esta libertad no es 



 

98 

rebeldía ni autonomía carnal, sino la capacidad espiritual de 

obedecer a Dios desde la convicción interna y no desde la 

presión externa. 

 

Cuando un creyente sirve solo por temor a quedar mal, 

a perder un lugar o a ser señalado, ya no está sirviendo en 

libertad, sino bajo una forma de esclavitud encubierta. 

Muchos líderes que fomentan estas prácticas no lo hacen con 

maldad, sino porque ellos mismos fueron formados bajo ese 

modelo. Sin embargo, debemos ser claros: en ese tipo de 

discipulado opera la manipulación, y la manipulación, en 

términos bíblicos, no es otra cosa que hechicería. 

 

El problema no radica en los sistemas de trabajo en sí 

mismos. Toda obra necesita orden, organización y 

estructuras funcionales. El conflicto aparece cuando el 

sistema deja de ser una herramienta al servicio de la vida y se 

transforma en un fin en sí mismo. En lugar de ayudar a las 

personas a crecer en Cristo, se las mide por su rendimiento, 

su disponibilidad absoluta o su nivel de sacrificio visible. 

 

De este modo, se discipula a la gente para obedecer al 

sistema como si fuera Cristo, y se confunde fidelidad con 

sometimiento humano. Los que no “activan” son expuestos 

como faltos de espiritualidad, y quienes trabajan en exceso 

son exaltados como ejemplos a seguir. Esto no hace más que 

alimentar la conciencia religiosa, atrapando a personas que 

aman sinceramente a Dios en un activismo agotador y estéril. 

 



 

99 

Jesús nunca formó discípulos para servir a una estructura, 

sino para vivir el Reino de Dios en todas las dimensiones de 

la vida. Él comía con ellos, caminaba con ellos, los enviaba 

a descansar, los confrontaba cuando competían entre sí y los 

liberaba de una espiritualidad basada en cargas pesadas. Por 

eso declaró: “Mi yugo es fácil, y ligera mi carga” (Mateo 

11:30), contrastando claramente su llamado con el modelo 

opresivo de los líderes religiosos de su tiempo. 

 

El servicio cristiano auténtico no anula la vida familiar, 

laboral ni personal; por el contrario, la redime y la ordena 

bajo el señorío de Cristo. Cuando el ministerio comienza a 

exigir lo que Dios nunca pidió, abandono de la familia, 

renuncia sistemática al descanso, desgaste emocional 

constante o postergación indefinida de responsabilidades 

legítimas, algo se ha desviado profundamente. 

 

Las Escrituras son claras al afirmar que “si alguno no 

provee para los suyos, y mayormente para los de su casa, 

ha negado la fe” (1 Timoteo 5:8). No puede llamarse 

espiritual un modelo que destruye aquello que Dios mandó 

cuidar. Digo esto porque, en algunos contextos ministeriales, 

hay hermanos sirviendo de manera constante, restando 

tiempo a sus responsabilidades personales y familiares. Lo 

hacen con sinceridad, creyendo que eso es lo que Dios les 

demanda, pero terminan siendo negligentes en áreas que 

también forman parte de su mayordomía espiritual. 

 

La Iglesia no fue diseñada para absorber personas, sino 

para enviarlas al mundo como luz y sal. El llamado 



 

100 

apostólico no centraliza la vida en el templo, sino que la 

proyecta hacia la sociedad. Los creyentes son formados para 

glorificar a Dios en el hogar, en el trabajo, en el estudio, en 

la comunidad y también en la congregación. Reducir el 

servicio cristiano a la participación en actividades internas 

empobrece la visión del Reino y produce creyentes 

funcionales al sistema, pero ineficaces en su testimonio 

cotidiano. 

 

El apóstol Pablo declara que “a cada uno le es dada la 

manifestación del Espíritu para provecho” (1 Corintios 

12:7). Este provecho no se limita al beneficio institucional, 

sino al bien integral del cuerpo y de la sociedad donde ese 

cuerpo está inserto. Cuando los dones son utilizados sin 

discernimiento, sin cuidado pastoral y sin equilibrio, dejan de 

edificar y comienzan a desgastar. 

 

Un aspecto especialmente delicado es el uso indebido 

del concepto de honra. La honra bíblica nunca fue una 

licencia para la explotación ni para la construcción de 

jerarquías espirituales abusivas. Es cierto que la Escritura 

enseña a honrar a los que presiden bien (1 Timoteo 5:17), 

pero esa honra no implica servidumbre personal, pleitesías 

desmedidas ni sometimiento indigno. 

 

Cuando hermanos son inducidos a servir gratuitamente 

en tareas personales de sus líderes, bajo el argumento de que 

“sirven a Dios”, se cruza una línea peligrosa que hiere la 

dignidad del cuerpo de Cristo. Los creyentes pueden 

colaborar de manera voluntaria y ocasional por amor y honra, 



 

101 

pero no deben ser explotados de forma sistemática en tareas 

domésticas, cuidado de niños, mandados personales, 

limpieza, arreglos o servicios continuos sin reconocimiento 

ni consentimiento sano. Son los líderes quienes deben poner 

límites y cuidar al rebaño, no aprovecharse de él. 

 

Claro que, en un momento determinado, una hermana 

puede ayudar a los pastores en alguna necesidad puntual, o 

un hermano brindarles una mano de manera gratuita. Eso es 

lógico, válido y saludable dentro de una familia espiritual. A 

lo que me refiero es a una servidumbre continua, sostenida 

en el tiempo, con tintes de esclavitud encubierta. 

 

Amados, la honra nace del amor y del reconocimiento, 

no de la presión ni de la manipulación espiritual. Jesús 

mismo, siendo el Señor, lavó los pies de sus discípulos y 

declaró: “El que quiera hacerse grande entre vosotros será 

vuestro servidor” (Mateo 20:26). El liderazgo del Reino 

desciende para servir, no se eleva para ser servido. 

 

Formar discípulos del Reino implica cultivar una 

conciencia sana de compromiso voluntario, revelado y 

equilibrado. Nadie debe ser empujado a servir más allá de la 

medida de gracia que ha recibido. El servicio que agrada a 

Dios fluye del amor, no de la culpa. Pablo exhorta diciendo: 

“Cada uno dé como propuso en su corazón, no con tristeza 

ni por necesidad; porque Dios ama al dador alegre” (2 

Corintios 9:7). Este principio no se limita a las finanzas, sino 

que se extiende a toda forma de entrega en el Reino. 

 



 

102 

La transición de discípulos a colaboradores dentro del 

Reino de Dios no debe producirse por presión institucional ni 

por urgencias operativas, sino como fruto natural de la 

madurez espiritual. Un colaborador no es simplemente 

alguien que “hace cosas” en la iglesia, sino una persona que 

ha entendido el corazón de Dios, comparte la carga espiritual 

del ministerio y sirve desde la revelación, no desde la 

obligación. Pablo se refiere a este tipo de personas cuando 

habla de “colaboradores en Cristo Jesús” (Romanos 16:3), 

dejando en claro que la colaboración auténtica siempre está 

anclada en Cristo y no en una estructura. 

 

El colaborador del Reino no pierde su identidad 

personal ni su llamado particular al integrarse a una visión 

local. Por el contrario, una casa ministerial sana debe ser un 

espacio donde los dones se afirmen, se ordenen y se 

desarrollen, no donde se anulen ni se uniformen. 

 

El cuerpo tiene muchos miembros, y no todos cumplen 

la misma función (1 Corintios 12:14 al 20). Cuando se 

pretende que todos respondan de la misma manera, con la 

misma disponibilidad y bajo el mismo nivel de exigencia, se 

desconoce el diseño divino de la diversidad y se generan 

frustración, agotamiento y, en muchos casos, heridas 

profundas. 

 

El peligro aparece cuando el concepto de colaboración 

se transforma en una forma encubierta de explotación 

espiritual. Esto sucede cuando se normaliza que algunos 

trabajen sin descanso, sin reconocimiento y sin límites claros, 



 

103 

mientras otros administran, dirigen o deciden. La Escritura 

establece un principio de justicia y dignidad en el trabajo: 

“Digno es el obrero de su salario” (Lucas 10:7). Aunque no 

todo servicio ministerial es remunerado económicamente, 

este pasaje revela el corazón de Dios respecto al valor del 

esfuerzo humano. Despreciar ese valor es trivializar a las 

personas y cosificarlas para sostener una visión. 

 

Una iglesia que forma colaboradores sanos debe 

enseñar claramente que servir a Dios no implica descuidar la 

vida familiar ni hipotecar el futuro laboral o emocional. El 

mismo Jesús, en medio de multitudes necesitadas, se retiraba 

a lugares apartados para orar y descansar (Marcos 1:35). Si 

el Hijo de Dios reconoció la necesidad del reposo y del 

equilibrio, cuánto más sus discípulos. Un liderazgo que no 

enseña a detenerse, a poner límites y a ordenar prioridades, 

tarde o temprano producirá personas agotadas 

espiritualmente, aunque muy activas externamente. 

 

El apóstol Pablo exhorta a los creyentes a presentar sus 

cuerpos en sacrificio vivo, santo y agradable a Dios, como un 

culto racional (Romanos 12:1). Este sacrificio no es 

irracional ni destructivo, sino consciente, entendido y 

voluntario. Cuando el servicio deja de ser racional y se 

transforma en una entrega compulsiva, deja de ser culto y se 

convierte en desgaste. El Reino no avanza por la quema de 

personas, sino por la edificación de vidas. 

 

En este punto es fundamental abordar también el otro 

extremo del desequilibrio: cuando el liderazgo, en su intento 



 

104 

de no ser abusivo, termina colocándose permanentemente al 

servicio de demandas desmedidas. Existen creyentes que 

desarrollan una espiritualidad centrada en la recepción 

constante: siempre necesitan ser escuchados, visitados, 

contenidos, afirmados y priorizados. Sin darse cuenta, 

absorben la energía espiritual de pastores y líderes, 

impidiéndoles cumplir con su función principal, que es 

equipar a los santos para la obra del ministerio (Efesios 

4:12). 

 

El ministerio pastoral no fue diseñado para satisfacer 

necesidades emocionales infinitas, sino para conducir a las 

personas a la madurez en Cristo. Pablo advierte que llegará 

el tiempo cuando algunos no soportarán la sana doctrina y 

buscarán maestros conforme a sus propias concupiscencias 

(2 Timoteo 4:3). Aunque este pasaje suele aplicarse a la 

enseñanza doctrinal, también revela una actitud espiritual 

inmadura: la búsqueda constante de atención, validación y 

complacencia. 

 

Una iglesia sana debe enseñar que, así como existen 

responsabilidades en el servicio, también existen 

responsabilidades en la recepción. No todo pedido es 

legítimo, no toda demanda es espiritual, y no toda necesidad 

debe ser atendida de manera inmediata. Jesús mismo, en 

ocasiones, se negó a responder a ciertas expectativas porque 

discernía que no provenían del Padre (Juan 2:4; Marcos 

1:37 y 38). Este discernimiento es clave para un liderazgo 

equilibrado y libre de manipulaciones. 

 



 

105 

Formar colaboradores del Reino implica enseñar a dar 

y a recibir con la misma madurez espiritual. El amor 

verdadero no es dependiente ni posesivo; edifica, libera y 

envía. Cuando una congregación aprende a caminar en este 

equilibrio, se fortalece la comunión y se preserva la salud 

espiritual de pastores, líderes y hermanos. 

 

 Este proceso de formación progresiva prepara el 

camino para el surgimiento de líderes verdaderamente 

formados, no por imposición humana, sino por 

reconocimiento espiritual. El liderazgo del Reino no se 

hereda ni se concede por necesidad organizacional, sino que 

emerge como fruto del carácter, de la fidelidad probada y de 

la obediencia al Espíritu Santo. Así como Jesús oró toda la 

noche antes de escoger a los doce (Lucas 6:12 y 13), la 

formación de líderes requiere tiempo, discernimiento y 

profundidad espiritual. 

 

La formación de líderes en el Reino de Dios es una 

obra espiritual profunda que no puede reducirse a métodos 

rápidos ni a urgencias organizacionales. Un líder formado no 

es el resultado de una vacante que debe cubrirse, sino de un 

proceso en el cual el carácter es trabajado, la motivación es 

purificada y la obediencia al Espíritu Santo es afirmada por 

encima de cualquier expectativa humana. En este sentido, el 

liderazgo no es una promoción, sino una responsabilidad que 

se reconoce con temor de Dios. 

 

Las Escrituras muestran que Dios nunca se apresura en 

establecer a quienes llevarán carga espiritual sobre otros. 



 

106 

Moisés pasó años en el desierto antes de conducir al pueblo; 

David fue ungido rey, pero esperó largos años antes de 

sentarse en el trono; los apóstoles caminaron con Jesús, 

fueron confrontados, corregidos y quebrantados antes de ser 

enviados. Este patrón revela que la prisa por liderar suele ser 

un síntoma de inmadurez, mientras que la disposición a 

esperar es señal de verdadera formación. 

 

Un líder formado entiende que la autoridad espiritual 

no se ejerce para dominar conciencias, sino para servir 

propósitos divinos. Jesús declaró con claridad que los 

gobernantes de este mundo se enseñorean de las personas, 

pero que en el Reino no debe ser así (Marcos 10:42 al 45). 

Esta afirmación establece un límite innegociable: toda 

autoridad que oprime, manipula o controla contradice el 

espíritu del Reino, aun cuando utilice lenguaje espiritual. 

 

El liderazgo sano no necesita crear dependencia para 

afirmarse. Por el contrario, trabaja para que las personas 

crezcan, piensen, decidan y obedezcan a Dios con libertad. 

Pablo afirma que no se enseñoreaba de la fe de los creyentes, 

sino que colaboraba para su gozo (2 Corintios 1:24). Esta 

declaración revela una comprensión madura del liderazgo 

apostólico: acompañar sin dominar, guiar sin poseer, corregir 

sin anular. 

 

Parte esencial de la formación de líderes es enseñar a 

establecer límites santos. El líder que no aprende a decir no 

termina desbordado, frustrado y espiritualmente agotado. 

Jesús mismo estableció límites claros frente a la demanda 



 

107 

constante de la gente. En varias ocasiones se apartó, rechazó 

presiones y redefinió expectativas, porque su agenda estaba 

gobernada por el Padre y no por la urgencia de los hombres. 

Este ejemplo debe ser imitado con discernimiento y 

humildad. 

 

Un liderazgo sin límites termina siendo funcional a 

sistemas desequilibrados o a personas emocionalmente 

demandantes. En ambos casos, el resultado es el mismo: 

desgaste espiritual y distorsión del llamado. Por eso, formar 

líderes implica enseñar que cuidar la vida personal, la familia 

y la salud emocional no es egoísmo, sino mayordomía 

espiritual. El que no sabe gobernar su casa, difícilmente 

podrá cuidar del rebaño de Dios (1 Timoteo 3:4 y 5). 

 

El líder formado también comprende la diferencia 

entre honra y exaltación. La honra bíblica reconoce la 

función y el fruto, pero nunca deshumaniza ni separa al 

liderazgo del resto del cuerpo. Pedro exhorta a los ancianos a 

pastorear el rebaño no como teniendo señorío sobre los que 

están a su cuidado, sino siendo ejemplos del rebaño (1 Pedro 

5:2 y 3). Cuando el liderazgo se coloca en un pedestal 

inaccesible, deja de ser ejemplo y se convierte en figura. 

 

Asimismo, la formación de líderes del Reino incluye 

aprender a rendir cuentas. Nadie está por encima del cuerpo 

ni exento de corrección. La autoridad apostólica genuina no 

se ejerce en aislamiento, sino en comunión y sujeción mutua. 

Pablo confrontó a Pedro cuando fue necesario (Gálatas 

2:11), demostrando que aun los más influyentes necesitan ser 



 

108 

guardados por la verdad. Este principio protege a la iglesia 

del abuso y preserva la salud del liderazgo. 

 

El objetivo final de formar discípulos, colaboradores y 

líderes no es sostener una estructura, sino manifestar el Reino 

de Dios en la tierra. Cuando cada creyente entiende que su 

vida entera es un altar, el servicio deja de ser una carga y se 

transforma en expresión natural de la fe. Entonces, la iglesia 

camina en unidad, no por imposición, sino por revelación; no 

por temor, sino por amor; no por obligación, sino por 

convicción. 

 

Pablo exhorta a la iglesia a guardar la unidad del 

Espíritu en el vínculo de la paz (Efesios 4:3). Esta unidad no 

se produce por uniformidad forzada, sino por madurez 

compartida. Allí donde los discípulos son libres, los 

colaboradores son sanos y los líderes son formados con temor 

de Dios, la iglesia refleja el corazón del Padre y el carácter 

de Cristo. 

 

Que toda casa ministerial aspire a formar personas del 

Reino antes que servidores del sistema, creyentes maduros 

antes que voluntarios agotados, y líderes conforme al corazón 

de Dios antes que figuras funcionales. Solo así el servicio 

será vida, el liderazgo será cuidado y la obra permanecerá 

más allá de las personas, porque estará edificada sobre Cristo, 

la roca inconmovible. 

 

“Servid a Jehová con alegría; 

Venid ante su presencia con regocijo. 



 

109 

Reconoced que Jehová es Dios; 

Él nos hizo, y no nosotros a nosotros mismos; 

Pueblo suyo somos, y ovejas de su prado. 

Entrad por sus puertas con acción de gracias, 

Y a sus atrios con alabanza; 

Alabadle, y bendecid su nombre.” 

Salmo 100:2 al 4 RVR 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

110 

Capítulo ocho 

 

 

PARÁMETROS PARA  

EVENTOS CON PROPÓSITO 
 

“Si, pues, coméis o bebéis, o hacéis otra cosa, hacedlo todo 

para la gloria de Dios.” 

1 Corintios 10:31 

 

 

La vida de la Iglesia siempre se desarrolla en una 

tensión saludable entre lo eterno y lo cotidiano, entre el 

llamado trascendente del Reino de Dios y las expresiones 

humanas propias de toda comunidad. Allí donde hay 

personas, hay afectos, celebraciones, encuentros, alegrías 

compartidas y también expectativas no dichas. 

 

Esto no constituye una debilidad de la Iglesia, sino una 

consecuencia natural de que el Verbo se hizo carne y habitó 

entre nosotros. Sin embargo, cuando la Iglesia pierde la 

claridad de su propósito central y comienza a organizar su 

vida principalmente alrededor de actividades que no nacen de 

un diseño espiritual, corre el riesgo de desgastarse, 

fragmentarse y diluir su llamado. 

 



 

111 

Como cobertura apostólica, y desde la responsabilidad 

espiritual de servir a los pastores y matrimonios pastorales 

que caminan bajo esta gracia, observo con preocupación 

cómo muchas congregaciones se ven absorbidas por una 

dinámica constante de celebraciones, eventos sociales y 

actividades festivas que, aunque bien intencionadas, no 

siempre resultan necesarias ni saludables para el desarrollo 

del cuerpo. 

 

No se trata de cuestionar el valor de la comunión ni de 

negar la importancia de compartir momentos gratos, sino de 

discernir con madurez espiritual qué cosas edifican 

verdaderamente y cuáles, aunque agradables, terminan 

generando un peso innecesario sobre la vida de la Iglesia. 

 

La Escritura nos recuerda: “Todo me es lícito, pero no 

todo conviene; todo me es lícito, pero no todo edifica” (1 

Corintios 10:23). Esta declaración apostólica establece un 

principio fundamental para la administración de la vida 

congregacional. No todo lo permitido es provechoso, ni todo 

lo que produce agrado inmediato contribuye al crecimiento 

espiritual. La Iglesia no fue diseñada para sostener una 

agenda permanente de celebraciones, sino para ser una 

expresión viva del Reino de Dios, una comunidad formada 

en Cristo y enviada al mundo con un propósito eterno. 

 

En muchas congregaciones, los eventos vinculados a 

cumpleaños, aniversarios, fechas especiales, celebraciones 

familiares o encuentros sociales comienzan a multiplicarse 

sin un discernimiento claro. Se compran regalos, se 



 

112 

organizan cenas, se preparan tortas, se elaboran recuerdos, se 

designan responsables, se recaudan fondos y se invierten 

horas y horas de trabajo en cuestiones meramente festivas. 

 

Nada de esto es, en sí mismo, incorrecto ni mucho 

menos pecado. El problema surge cuando estas actividades 

se convierten en una carga estructural para la Iglesia y en una 

fuente recurrente de conflictos emocionales, celos, 

comparaciones, ofensas y resentimientos que luego terminan 

manifestándose en otras áreas. 

 

La experiencia pastoral demuestra que, allí donde las 

celebraciones se institucionalizan, rápidamente aparecen 

heridas innecesarias. Algunos se sienten excluidos porque no 

fueron celebrados de la misma manera que otros; otros se 

ofenden porque no fueron invitados, considerados o 

reconocidos. 

 

Cuando hay regalos para algunos y no para todos, 

cuando ciertos niños reciben atención y otros no, cuando 

algunas familias son honradas y otras pasan inadvertidas, el 

alma humana reacciona. Y la Iglesia, que fue llamada a 

caminar en el Espíritu, comienza a ser gobernada por 

sensibilidades no sanadas. 

 

La Palabra nos exhorta a andar “no conforme a la 

carne, sino conforme al Espíritu” (Romanos 8:4). Cuando 

las dinámicas congregacionales se organizan principalmente 

alrededor de emociones, expectativas personales y demandas 



 

113 

afectivas, la vida espiritual se debilita y se abre la puerta a 

conflictos que nada tienen que ver con el avance del Reino. 

 

El apóstol advierte que “donde hay celos y contiendas, 

allí hay perturbación y toda obra perversa” (Santiago 

3:16). Muchas veces estos celos y contiendas no nacen de 

herejías doctrinales, sino de situaciones aparentemente 

simples, como una celebración mal administrada. Resulta 

absurdo comprometer la verdadera expresión del Reino por 

causa de celebraciones que, a medida que la congregación 

crece, pueden multiplicarse de forma exponencial. 

 

Cuando la Iglesia tiene una proyección de crecimiento 

numérico, no puede sostener un modelo de vida comunitaria 

basado en celebraciones constantes. Una congregación 

pequeña puede organizar encuentros familiares con relativa 

facilidad, pero una iglesia que avanza hacia cientos o miles 

de personas no puede vivir celebrando, honrando y regalando 

de manera permanente. Esto no solo es insostenible en 

términos logísticos y económicos, sino también 

espiritualmente desgastante. 

 

Jesús mismo nos enseñó a priorizar el propósito por 

sobre la satisfacción inmediata. Cuando la multitud lo seguía 

por los milagros y el pan, Él los confrontó diciendo: 

“Trabajad, no por la comida que perece, sino por la comida 

que a vida eterna permanece” (Juan 6:27). No estaba 

despreciando la necesidad humana, sino reordenando las 

prioridades. De la misma manera, la Iglesia debe aprender a 



 

114 

distinguir entre lo que alimenta momentáneamente el alma y 

lo que edifica el espíritu para la vida eterna. 

 

Es sano y bíblico afirmar que las familias, en su ámbito 

privado, celebren todas las fechas que deseen, inviten a 

quienes quieran e intercambien afecto con libertad y gozo. 

Esto forma parte de la vida natural y relacional. El punto 

crítico aparece cuando la congregación, como institución, se 

ve involucrada en una sucesión interminable de 

organizaciones festivas que no guardan relación directa con 

la vida espiritual, el discipulado, la adoración, la formación 

o la misión. 

 

La Iglesia no fue llamada a reemplazar a la familia 

natural en todas sus funciones, sino a formar una familia 

espiritual con una naturaleza y un propósito superiores. Jesús 

declaró: “Mi madre y mis hermanos son los que oyen la 

palabra de Dios y la hacen” (Lucas 8:21). Esta afirmación 

no niega los vínculos afectivos, pero los reubica dentro de un 

marco espiritual. La familiaridad en Cristo no es meramente 

emocional, sino profundamente espiritual, orientada a la 

obediencia, la transformación y la manifestación del Reino. 

 

Cuando la Iglesia adopta una mentalidad de “pequeña 

familia feliz” y pierde la visión de Reino, corre el riesgo de 

encerrarse en sí misma. El Reino de Dios es expansivo, 

misionero y transformador. Jesús dijo: “Buscad 

primeramente el Reino de Dios y su justicia” (Mateo 6:33). 

Buscar primeramente implica ordenar todo lo demás en 

función de ese propósito. Las actividades, los encuentros, las 



 

115 

celebraciones y los esfuerzos deben evaluarse a la luz de esta 

prioridad. 

 

Como líderes espirituales, los pastores están llamados 

a administrar con sabiduría el tiempo, los recursos y el 

esfuerzo humano de la congregación. Moisés aprendió, por 

consejo de Jetro, que no podía cargar solo con todo el peso 

del pueblo y que una mala administración del esfuerzo 

conduce al agotamiento (Éxodo 18:17 Y 18). De la misma 

manera, una Iglesia sobrecargada de actividades innecesarias 

termina cansada, frustrada y espiritualmente debilitada. 

 

No toda actividad produce fruto espiritual. Jesús habló 

de la higuera que tenía hojas, pero no fruto (Marcos 11:13–

14). Las hojas pueden representar apariencia, movimiento y 

actividad, pero el fruto es lo que Dios espera. Una Iglesia 

puede estar muy activa y, sin embargo, carecer de fruto 

espiritual duradero. Por eso, es imprescindible evaluar si los 

eventos que organizamos están alineados con el propósito 

eterno o si solo satisfacen necesidades emocionales 

temporales. 

 

Aclaro que no escribo esto desde una postura apática o 

fría, sino desde la necesidad de aconsejar con responsabilidad 

pastoral. De hecho, no me molestaría en absoluto que este 

capítulo fuera ignorado; sin embargo, estoy convencido de 

que hacerlo probablemente traerá dificultades que podrían 

haberse evitado. En cierto sentido, me identifico con lo que 

el apóstol Pablo expresó al aconsejar a los creyentes, en un 

contexto particular, que permanecieran solteros (1 Corintios 



 

116 

7:7 al 28). No estaba declarando que el matrimonio fuera 

malo, ni lo era entonces ni lo es ahora, sino advirtiendo que, 

dadas las circunstancias, se acarrearían preocupaciones 

adicionales y que era preferible concentrarse en servir al 

Señor. 

 

Si comprendemos el espíritu con el que Pablo habló, 

advertimos su profunda intención pastoral: librar a los 

creyentes de cargas innecesarias. Por eso concluye diciendo: 

 

“Pero esto digo, hermanos: que el tiempo es corto; resta, 

pues, que los que tienen esposa sean como si no la 

tuviesen; y los que lloran, como si no llorasen; y los que se 

alegran, como si no se alegrasen; y los que compran, 

como si no poseyesen; y los que disfrutan de este mundo, 

como si no lo disfrutasen; porque la apariencia de este 

mundo se pasa.” 

1 Corintios 7:29 al 31 

 

Comprendo muy bien que los días de Pablo fueron 

tiempos de persecución y violencia extrema contra la Iglesia. 

Tal vez por eso su mensaje puede parecernos radical o 

distante. Sin embargo, no debemos ignorar que los tiempos 

que se avecinan también serán difíciles. La Iglesia necesita 

permanecer alerta, expectante y más ungida que nunca. 

Aquello que hoy parece innecesario, mañana puede revelarse 

como una advertencia sabia. 

 

El apóstol Pablo también declaró que “el Reino de 

Dios no es comida ni bebida, sino justicia, paz y gozo en el 



 

117 

Espíritu Santo” (Romanos 14:17). Este pasaje nos ofrece un 

marco teológico claro: el Reino no se manifiesta 

principalmente en celebraciones externas, sino en una vida 

transformada por el Espíritu. Cuando la Iglesia confunde el 

gozo espiritual con la estimulación emocional, comienza a 

depender de eventos en lugar de depender de Cristo. 

 

Reitero, y deseo ser bien entendido: no se trata de 

promover una espiritualidad fría, distante o deshumanizada. 

El amor ágape sigue siendo el centro de la vida cristiana. Sin 

embargo, el amor bíblico no es permisividad ni complacencia 

emocional. El amor verdadero edifica, ordena y corrige 

cuando es necesario. 

 

El autor de la carta a los Hebreos nos recuerda que 

Dios disciplina al que ama (Hebreos 12:6 al 11). En ese 

mismo espíritu, los líderes deben tener la valentía pastoral de 

establecer límites saludables para proteger la vida espiritual 

del cuerpo. Hago esta aclaración porque es probable que 

algunos se sientan molestos cuando la Iglesia decide 

abstenerse de ciertas celebraciones; aun así, estoy 

convencido de que, en muchos casos, hacerlo es necesario 

para cuidar el propósito. 

 

Como cobertura apostólica, mi deseo no es controlar 

ni imponer modelos rígidos, sino ayudar a los pastores a 

cultivar un crecimiento sano, con creyentes maduros y con 

una mentalidad de Reino. Personas absorbidas por la vida de 

Cristo, por Su Palabra, por la oración, por la comunión 



 

118 

espiritual y por la misión, más que por una agenda constante 

de actividades sociales. 

 

La Iglesia primitiva perseveraba “en la doctrina de los 

apóstoles, en la comunión, en el partimiento del pan y en 

las oraciones” (Hechos 2:42). Este texto revela un equilibrio 

saludable. Había comunión, pero centrada en la vida 

espiritual. El partimiento del pan no era un evento social 

vacío, sino una expresión profunda de unidad en Cristo. 

Cuando la comunión pierde su centro espiritual, se convierte 

en un fin en sí misma. 

 

Vivimos tiempos complejos y cada vez más hostiles al 

mensaje del Evangelio. El sistema del mundo presiona, 

distrae y desgasta. En este contexto, no podemos permitirnos 

diluir el potencial espiritual de la Iglesia en activismos vanos. 

Pablo exhorta a vivir como buenos soldados de Jesucristo, sin 

enredarse en los negocios de la vida, a fin de agradar a aquel 

que nos tomó por soldados (2 Timoteo 2:3 y 4). Esta imagen 

habla de enfoque, disciplina y propósito. 

 

La prioridad de la Iglesia debe ser siempre su 

expresión espiritual. Las emociones, los sentimientos y las 

expectativas personales necesitan ser redimidos y ordenados 

por el Espíritu, no entronizados como criterio de decisión. 

Cuando la Iglesia es gobernada por emociones, se vuelve 

vulnerable a conflictos innecesarios; cuando es gobernada 

por el Espíritu, camina en unidad, madurez y poder. 

 



 

119 

Este llamado no niega la alegría ni rechaza los 

encuentros fraternos, sino que invita a vivir con 

discernimiento. Todo evento debe tener un propósito claro, 

alineado con el Reino, y una medida saludable. Celebrar 

menos, pero con mayor sentido espiritual, suele edificar más 

que multiplicar actividades que terminan agotando al cuerpo. 

 

Exhorto, entonces, a los pastores a evaluar con 

honestidad y oración cada iniciativa congregacional. No solo 

preguntarnos si algo es posible, sino si es necesario; no solo 

si agrada a algunos, sino si edifica a todos; no solo si genera 

emoción, sino si produce fruto eterno. “Mirad, pues, con 

diligencia cómo andéis, no como necios sino como sabios, 

aprovechando bien el tiempo, porque los días son malos” 

(Efesios 5:15 y 16). 

 

Que el Espíritu Santo nos conceda la gracia de 

pastorear Iglesias centradas en Cristo, libres de cargas 

innecesarias, maduras en su manera de relacionarse y 

enfocadas en el propósito eterno. Que sepamos discernir 

entre lo accesorio y lo esencial, y que, en todo, el Reino de 

Dios sea nuestra prioridad suprema. 

 

Como ayuda práctica para el discernimiento pastoral, 

no como un reglamento rígido, sino como un marco espiritual 

de evaluación, considero sabio que los pastores incorporen 

un ejercicio sencillo antes de aprobar o promover cualquier 

evento congregacional. Este discernimiento no busca apagar 

la comunión ni limitar la alegría del cuerpo, sino proteger la 



 

120 

vida espiritual de la Iglesia y mantenerla enfocada en el 

propósito eterno. 

 

Antes de avanzar, el liderazgo debería detenerse en 

oración y formularse preguntas honestas delante del Señor. 

En primer lugar, discernir si el evento tiene un propósito 

espiritual claro o si responde principalmente a una necesidad 

emocional o social. No todo lo que produce agrado inmediato 

edifica al espíritu. 

 

En segundo lugar, evaluar si lo que se propone edifica 

verdaderamente a todo el cuerpo o solo a un grupo reducido. 

Todo evento congregacional debería promover unidad y no 

abrir la puerta a comparaciones, ofensas o sentimientos de 

exclusión. 

 

También es fundamental considerar qué fruto 

espiritual se espera que permanezca una vez concluido el 

evento. Las emociones son pasajeras, pero el fruto del 

Espíritu permanece. Si el único resultado previsible es una 

experiencia agradable sin transformación espiritual, el 

esfuerzo congregacional pierde sentido. 

 

Otro aspecto clave es la carga que el evento impondrá 

sobre la Iglesia. El liderazgo debe preguntarse si la actividad 

suma vida o añade presión innecesaria sobre los servidores, 

el tiempo, los recursos económicos y la paz del cuerpo. Lo 

que nace del Espíritu no desgasta ni divide; edifica y ordena. 

 



 

121 

Asimismo, conviene discernir qué mentalidad se está 

formando en la congregación. Los eventos deben contribuir 

a una mentalidad de Reino, madura y centrada en Cristo, y 

no reforzar una cultura demandante, infantil o dependiente de 

estímulos constantes. 

 

Tampoco debe ignorarse la sostenibilidad. Todo 

evento que no podría sostenerse en una congregación en 

crecimiento no debería convertirse en una práctica habitual. 

El crecimiento revela con claridad qué actividades estaban 

fundamentadas en el Espíritu y cuáles respondían solo a una 

etapa emocional. 

 

Finalmente, es sabio discernir si el evento corresponde 

al ámbito congregacional o al ámbito familiar y privado. No 

todo lo bueno debe institucionalizarse. Muchas celebraciones 

pueden y deben vivirse con libertad en el contexto familiar, 

sin involucrar a toda la estructura de la Iglesia. 

 

Este discernimiento culmina siempre en una pregunta 

esencial que el liderazgo debería formular delante del Señor: 

¿Esto glorifica a Cristo, edifica al cuerpo y fortalece el 

propósito eterno de la Iglesia? Cuando la respuesta no es 

clara, es preferible esperar, simplificar o decir no, sabiendo 

que proteger la vida espiritual del cuerpo es una de las 

responsabilidades más sagradas del pastoreo. 

 

"Vivan sabiamente con los que no creen en Cristo, 

aprovechando al máximo cada momento oportuno". 

Colosenses 4:5 



 

122 

“DEL DISEÑO A LA PRÁCTICA” 
 

 

“La sabiduría está con quienes oyen consejos.” 

Proverbios 13:10 

 

 

Al llegar al final de este primer tomo, no he intentado 

entregar un conjunto de normas, fórmulas ni modelos 

universales que deban aplicarse mecánicamente en cada 

congregación. Nada de lo aquí expuesto pretende reemplazar 

la dirección del Espíritu Santo ni anular la responsabilidad 

espiritual de cada pastor delante de Dios. Por el contrario, 

este manual ha sido escrito con el anhelo de provocar 

discernimiento, reflexión y retorno al diseño del Reino. 

 

La Iglesia de Jesucristo no fue llamada a funcionar por 

inercia ni a sostener estructuras heredadas sin evaluación 

espiritual. Cada generación está desafiada a examinar sus 

prácticas, sistemas y prioridades a la luz de la Palabra y de la 

vida del Espíritu. Por eso, todo lo desarrollado en este tomo 

debe ser leído, orado y discernido, no solo comprendido 

intelectualmente. 

 

El Reino de Dios no se edifica sobre métodos, sino 

sobre vida. Los sistemas son necesarios, pero nunca deben 

ocupar el lugar de la unción. La organización es importante, 

pero jamás puede reemplazar la presencia. Cuando el orden 

sirve a la vida, la Iglesia crece sana; cuando la vida es 



 

123 

sacrificada en el altar de la estructura, el Reino se debilita 

aunque la actividad aumente. 

 

Como pastores y líderes, estamos llamados a guardar 

lo más sagrado que Dios nos confió: la vida espiritual del 

rebaño y la nuestra propia. Ninguna agenda, ningún 

programa, ningún modelo exitoso justifica perder la 

sensibilidad al Espíritu Santo. El desafío permanente no es 

hacer más, sino permanecer en Cristo; no es sostener 

sistemas, sino manifestar el Reino. 

 

Este primer tomo nos confronta con una pregunta 

central que cada pastor debe responder delante del Señor: 

¿Estoy pastoreando personas o sosteniendo estructuras? La 

respuesta a esta pregunta determinará no solo la salud de la 

congregación, sino también la profundidad del fruto que 

permanecerá en el tiempo. 

 

No todos los ajustes se realizan de manera inmediata, 

ni todos los cambios deben ejecutarse de forma abrupta. La 

sabiduría pastoral requiere tiempos, procesos y 

acompañamiento. Sin embargo, ignorar las advertencias del 

Espíritu por comodidad, temor o presión emocional suele 

tener un costo alto, tanto para los líderes como para la Iglesia. 

 

Por eso, este cierre no es una conclusión, sino una 

invitación. Una invitación a volver al centro, a revisar 

prácticas, a ordenar prioridades y a permitir que el Espíritu 

Santo gobierne cada área de la vida congregacional. Una 

invitación a pastorear desde la vida, no desde la exigencia; 



 

124 

desde la libertad, no desde la presión; desde el Reino, no 

desde el sistema. 

 

Mi oración como cobertura apostólica es que cada 

pastor que camina bajo esta gracia ejerza su ministerio con 

libertad, discernimiento y temor de Dios. Que las iglesias 

sean espacios donde la vida de Cristo fluya con poder, donde 

los discípulos crezcan sanos, donde los colaboradores sirvan 

con gozo y donde el liderazgo refleje el carácter del Buen 

Pastor. 

 

Que todo lo que hagamos, pensemos y construyamos 

esté al servicio de la vida del Reino. Y que, en cada decisión 

pastoral, podamos oír con claridad la voz del Espíritu 

diciendo: “Este es el camino, andad por él” 

 

“El temor del Señor imparte sabiduría; 

la humildad precede a la honra.” 

Proverbios 15:33 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

125 

Oración Final: 

 

Padre eterno, nos presentamos delante de Ti con un corazón 

humilde y agradecido. Reconocemos que la Iglesia es Tuya, 

que el llamado pastoral proviene de Ti y que nada de lo que 

edificamos tiene valor eterno si no nace de Tu Espíritu… 

 

Te damos gracias por la gracia recibida, por la vida que has 

depositado en nosotros y por el privilegio de servir a Tu 

pueblo. Perdónanos, Señor, si en algún momento hemos 

permitido que los sistemas ocupen el lugar de la vida, si 

hemos priorizado la actividad por encima de la comunión 

contigo, o si hemos cargado a Tu Iglesia con pesos que Tú 

nunca ordenaste… 

 

Renovamos hoy nuestro compromiso de pastorear conforme 

a Tu corazón. Danos discernimiento para distinguir entre lo 

esencial y lo accesorio, entre lo que edifica el Reino y lo que 

solo satisface demandas pasajeras. Enséñanos a cuidar la 

unción, a proteger la vida espiritual del rebaño y a caminar 

sensibles a la dirección del Espíritu Santo… 

 

Guarda nuestro corazón, nuestra casa y nuestro matrimonio. 

Líbranos del agotamiento, de la presión indebida y de la 

tentación de medir el éxito con parámetros humanos. Que 

nuestro servicio fluya del amor y no de la obligación; de la 

revelación y no de la rutina; de la vida y no del activismo… 

 

Te pedimos que cada iglesia bajo esta cobertura sea un 

espacio de sanidad, de verdad y de libertad. Que los 



 

126 

discípulos sean formados en Cristo, que los colaboradores 

sirvan con gozo y que el liderazgo refleje el carácter del 

Buen Pastor… 

 

Que todo lo que hagamos glorifique Tu nombre, edifique a 

Tu pueblo y manifieste el Reino de Dios en la tierra. 

Nos rendimos nuevamente a Tu gobierno y declaramos que 

dependemos de Ti en todo… 

 

En el nombre de Jesucristo, el Señor de la Iglesia. ¡Amén! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

127 

Reconocimientos 
 
 

“Quisiera agradecer por este libro a mi Padre celestial, 

porque me amó de tal manera que envió a su Hijo Jesucristo 

mi redentor. 

Quisiera agradecer a Cristo por hacerse hombre, por morir 

en mi lugar y por dejarme sus huellas bien marcadas para 

que no pueda perderme. 

Quisiera agradecer al glorioso Espíritu Santo mi fiel amigo, 

que en su infinita gracia y paciencia,  

me fue revelando todo esto…” 

 

“Quisiera como en cada libro agradecer a mi compañera de 

vida, a mi amada esposa Claudia por su amor y paciencia 

ante mis largas horas de trabajo, sé que es difícil vivir con 

alguien tan enfocado en su propósito y sería imposible sin 

su comprensión” 

 

 

 
 
 
 



 

128 

 
 Como en cada uno de mis libros, he tomado muchos 

versículos de la biblia en diferentes versiones. Así como 

también he tomado algunos conceptos, comentarios o 

párrafos de otros libros o manuales de referencia. Lo hago 

con libertad y no detallo cada una de las citas, porque tengo 

la total convicción de que todo, absolutamente todo, en el 

Reino, es del Señor. 

 

 Los libros de literatura, obedecen al talento y la 

capacidad humana, pero los libros cristianos, solo son el 

resultado de la gracia divina. Ya que nada, podríamos 

entender sin Su soberana intervención. 

 

 Por tal motivo, tampoco reclamo la autoría o el 

derecho de nada. Todos mis libros, se pueden bajar 

gratuitamente en mí página personal 

www.osvaldorebolleda.com y lo pueden utilizar con toda 

libertad. Los libros no tienen copyright, para que puedan 

utilizar toda parte que les pueda servir. 

 

 El Señor desate toda su bendición sobre cada lector y 

sobre cada hermano que, a través de su trabajo, también haya 

contribuido, con un concepto, con una idea o simplemente 

con una frase. Dios recompense a cada uno y podamos todos 

arribar a la consumación del magno propósito eterno en 

Cristo. 

 

 

 

http://www.osvaldorebolleda.com/


 

129 

Doctor y maestro de la Palabra 

Osvaldo Rebolleda 
 

 

 
El Pastor y maestro Osvaldo Rebolleda hoy cuenta con 

miles de títulos en mensajes de enseñanza para el 

perfeccionamiento de los santos y diversos Libros de 

estudios con temas variados y vitales para una vida cristiana 

victoriosa. 

El maestro Osvaldo Rebolleda es el creador de la Escuela de 

Gobierno espiritual (EGE) y ha sido reconocido con un 

Doctorado Honoris Causa en Divinidades de  

La Universidad teológica de Estados Unidos. 

Hasta hoy en día ministra de manera itinerante en Argentina 

Y hasta lo último de la tierra. 
 

rebolleda@hotmail.com 
 

www.osvaldorebolleda.com 

 

mailto:rebolleda@hotmail.com
http://www.osvaldorebolleda.com/


 

130 

www.osvaldorebolleda.com 

       
 
 



 

131 

     

www.osvaldorebolleda.com 

 

http://www.osvaldorebolleda.com/


 

132 

      
www.osvaldorebolleda.com

 



 

133 

 
www.osvaldorebolleda.com 

 

http://www.osvaldorebolleda.com/

