
 

0 

 

  

 



 

1 

ES OTRA COSA
 

 

 
 

 

 

OSVALDO REBOLLEDA 

 



 

2 

 
Este libro No fue impreso 

con anterioridad 
Ahora es publicado en 
Formato PDF para ser 

Leído o bajado en: 
                        www.osvaldorebolleda.com 

 

Provincia de La Pampa 
 

rebolleda@hotmail.com 
 

 
 

Todos los derechos de este material son reservados para el 

Señor, quién los ofrece con la generosidad que lo caracteriza 

a todos aquellos que desean capacitarse más y lo consideran 

de utilidad. 

No se permite la transformación de este libro, en cualquier 

forma o por cualquier medio, para ser publicado 

comercialmente. 

Se puede utilizar con toda libertad, para uso de la enseñanza, 

sin necesidad de hacer referencia del mismo.  

Se permite leer y compartir este libro con todos los que más 

pueda y tomar todo concepto que le sea de bendición. 

Edición general: EGE 

Revisión literaria: Autores argentinos 

Revisión solo ortográfica - IA   

Diseño de portada: EGEAD 

Todas las citas Bíblicas fueron tomadas de la Biblia versión 

Reina Valera, salvo que se indique otra versión.  



 

3 

CONTENIDO 
 

 

Los motivos de un libro como este………………………..5 

 

Capítulo uno: 

Tacañería no es prudencia………………………………15 

 

Capítulo dos: 

La raíz invisible………………………………………….27 

 

Capítulo tres: 

El pecado de la avaricia………………………………….38 

 

Capítulo cuatro: 

La ruina espiritual del tacaño…………………………..49 

 

Capítulo cinco: 

Generosidad el antídoto del alma……………………….61  

 

Capítulo seis: 

Somos administradores no dueños……………………..74 

 



 

4 

 
Capítulo siete: 

 

La economía del Reino…..………………………………84 

 

Capítulo ocho: 

 

La liberación del espíritu tacaño………………………..93 

 

 

Epílogo ………………………………………………….105 

 

 

Reconocimientos………………………………………..108 

 

 

Sobre el autor…………………………………………...110 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

5 

LOS MOTIVOS DE 

UN LIBRO COMO ESTE 
 

 

“Donde esté vuestro tesoro, 

 allí estará también vuestro corazón.”  

Mateo 6:21 

 

 

Hace algunos años se produjo en la Iglesia una reforma 

doctrinal en relación con las finanzas. Aquella reforma 

confrontó de manera directa la mentalidad de escasez que 

predominaba entre muchos creyentes. Bajo la excusa de que 

lo material no debía importar, se había instalado una cultura 

donde casi nadie daba con generosidad y, como 

consecuencia, tampoco se experimentaba una economía 

saludable entre los hijos de Dios. 

 

Hablar de finanzas en la Iglesia, o enfatizar la 

importancia del dar, era considerado una expresión de 

vanidad interesada. El progreso material era visto como una 

distracción espiritual, y no como una herramienta al servicio 

del Reino. Por esa razón, muchos creyentes comprometidos 

con Dios evitaban procurar crecimiento económico, y 

algunos ministros que, por diversas razones, prosperaban 

financieramente, solían ocultarlo con discreción. 

 

Sin embargo, aquella enseñanza se extendió 

ampliamente entre el pueblo evangélico, y no sin 



 

6 

fundamentos aparentes, ya que las Escrituras hablan con 

notable frecuencia de finanzas, riquezas, bienes y recursos. 

De hecho, la Biblia menciona más veces los bienes materiales 

que la fe o la oración. No porque el dinero sea más importante 

para Dios, sino porque es un factor clave para la expansión 

del Reino en medio de un sistema perverso cuyo principal 

lenguaje es el poder económico. 

 

En el Reino de Dios, el poder de la Iglesia es espiritual; 

pero en el sistema del mundo, el poder se manifiesta a través 

de las finanzas. Cuando la Iglesia procura desarrollar poder 

espiritual, pero rechaza todo lo material, se cierran puertas 

estratégicas. Entonces surgen muchos planes, muchas 

visiones y muchos anhelos, pero pocas realizaciones 

concretas, porque dentro de este sistema los recursos son 

indispensables. 

 

La correcta asimilación de las enseñanzas financieras 

produjo un cambio significativo. Muchos ministerios y 

hermanos comenzaron a prosperar; lo que parecía atado en lo 

material empezó a liberarse. La Iglesia cambió, la mentalidad 

se renovó y las metas comenzaron a concretarse. Se 

construyeron nuevos edificios, se renovaron instalaciones, se 

mejoraron los recursos tecnológicos y se abrió un amplio 

abanico de posibilidades para congresos, eventos y misiones. 

 

Al mismo tiempo, los creyentes que comprendieron la 

dinámica financiera del Reino comenzaron a prosperar a 

nivel personal y familiar. Aquello fue notorio y 

profundamente gratificante. Sin embargo, quienes se 



 

7 

resistían o no obtenían los mismos resultados empezaron a 

señalar la mala actitud de ciertos ministros que utilizaron el 

mover de fe para prosperar de manera obscena y desmedida. 

 

Algunos aprovecharon el impulso de la fe para 

manipular audiencias, utilizando estrategias forzadas y 

conceptos distorsionados de las Escrituras. Se apropiaron de 

lo profético y desviaron el mensaje hacia pactos, desafíos e 

intercambios cuyo único objetivo era recaudar dinero. Esto 

produjo profundas grietas en una intención que originalmente 

provenía del corazón de Dios. 

 

Las enseñanzas financieras comenzaron entonces a ser 

señaladas como parte de lo que se denominó “el evangelio de 

la prosperidad”. Quienes hicieron esa generalización 

cometieron un grave error: en lugar de discernir, señalar lo 

incorrecto y retener lo verdadero, optaron por desecharlo 

todo. Tiraron el pañal sucio junto con el bebé que debía ser 

cuidado. Esa decisión produjo una pérdida considerable, y 

sus consecuencias aún se perciben en la Iglesia de nuestro 

tiempo. 

 

Los hijos de Dios siguieron deseando prosperar, pero 

aprovechando las críticas hacia los abusos de algunos, 

muchos optaron por cerrar sus manos. Como resultado, todo 

comenzó a estancarse también para ellos. Algunos que nunca 

dieron, y otros que dieron solo por emoción, concluyeron que 

las enseñanzas financieras no servían, y utilizaron las redes 

sociales para proclamar una y otra vez que toda enseñanza 

sobre finanzas en la Iglesia era un fraude. 



 

8 

El daño fue profundo. Es cierto que hubo ministros que 

debieron ser confrontados y desenmascarados, pero nunca 

debió detenerse la verdad del evangelio del Reino. Que 

algunos hayan utilizado para mal principios claramente 

enseñados por Dios no justificaba destruir todo el avance que 

se había logrado. 

 

Finalmente, los tacaños encontraron paz. Pudieron 

justificar su avaricia bajo el pretexto de enseñanzas erradas y 

ministros aprovechadores. En lugar de ejercer discernimiento 

y separar lo bueno de lo malo, descalificaron todo y se 

acomodaron en una postura pasiva frente al dar. 

 

Este libro contiene un dejo de ironía, y quizá refleje 

algo de mi propio malestar. Como ministro del evangelio, 

conozco bien la verdad de las enseñanzas financieras en la 

Iglesia. Sirvo a Dios con limpia conciencia y tengo 

demasiado que perder como para utilizar mi ministerio con 

fines económicos ocultos. Jamás lo haría. Por eso también 

duele que se coloque a todos los ministros en la misma 

categoría, una actitud que carece de justicia y sabiduría. 

 

El tema financiero es, sin duda, uno de los más difíciles 

y hostiles de enseñar en la Iglesia, lo cual resulta 

profundamente injusto, porque las finanzas son una 

necesidad real para la vida y los proyectos de cada creyente. 

El deseo del ministro es ayudar, y sé cómo hacerlo, pero el 

solo intento de enseñar suele generar rechazo, críticas y 

sospechas infundadas. Tal vez por eso se perciba cierta ironía 

en este material; lo cual no nace del rencor, nunca escribiría 



 

9 

desde ese lugar, sino del anhelo de desenmascarar una 

tacañería que muchos esconden detrás de una falsa 

espiritualidad. 

 

En el corazón humano hay algo que tiembla cada vez 

que Dios habla de dinero. No porque el dinero sea malo en sí 

mismo, sino porque toca la fibra más sensible del egoísmo. 

El dinero revela lo que amamos, lo que tememos y en quién 

confiamos. Jesús lo sabía, y por eso habló de las riquezas con 

más frecuencia que de muchos otros temas espirituales. En 

esa frase breve y penetrante se esconde una verdad profunda: 

el dinero no es solo un asunto económico; es un espejo del 

alma. No define cuánto poseemos, sino quién nos posee. 

 

“Ser tacaño es otra cosa”. No se trata simplemente de 

cuidar el dinero o evitar gastos innecesarios. La tacañería es 

un espíritu, una enfermedad invisible del alma que 

distorsiona la manera en que vemos a Dios, a los demás y a 

nosotros mismos. Es el amor propio disfrazado de prudencia; 

es la fe puesta en los números en lugar de en el Dios que 

provee. Es el intento desesperado del corazón por asegurar el 

mañana sin confiar en el Padre. 

 

La tacañería no es solo un defecto de carácter; es una 

expresión de incredulidad. El hombre o la mujer tacaña dice 

creer en Dios, pero en lo profundo teme que Él no sea 

suficiente. Esa desconfianza sutil cierra el puño en lugar de 

abrir la mano. El corazón se endurece, la mirada se vuelve 

calculadora y la vida pierde su aroma de generosidad. Por 

fuera parece un problema de dinero; por dentro, es un 



 

10 

problema de fe. La tacañería es el lenguaje de un alma que ha 

olvidado quién es su verdadero proveedor. 

 

“Nadie puede servir a dos señores, pues menospreciará a 

uno y amará al otro o querrá mucho a uno y despreciará 

al otro. Ustedes no pueden servir a la vez a Dios y a las 

riquezas.” 

Mateo 6:24 NVI 

 

 Cada día elegimos a quién servimos: al Dios que da o 

al dios que retiene. Lo trágico es que muchos creyentes 

sinceros, sin advertirlo, han cambiado de señor. Oran a Dios, 

pero sirven al dinero. Asisten a la iglesia, pero adoran la 

seguridad de su cuenta bancaria. Predican la fe, pero viven 

del cálculo. Así, la tacañería, silenciosa y disimulada, se 

convierte en una forma socialmente aceptada de idolatría 

dentro del pueblo de Dios. 

 

El corazón tacaño mide su valor por lo que posee, no 

por lo que entrega. Vive acumulando “por si acaso”, como si 

el futuro dependiera de su propia prudencia y no del cuidado 

divino. Vivimos en una época en la que la tacañería se 

disfraza de responsabilidad. Se le cambia el nombre y se la 

llama “buena administración”, “planificación financiera” o 

“precaución ante tiempos difíciles”. Sin embargo, la Biblia 

establece una clara diferencia entre la prudencia del justo y 

la avaricia del egoísta. 

 

El prudente ahorra con propósito; el tacaño acumula 

por miedo. El prudente administra lo que Dios le confió; el 



 

11 

tacaño actúa como si lo que posee le perteneciera. Y en ese 

pequeño desplazamiento, de la mayordomía a la posesión, se 

esconde un gran engaño. Porque “del Señor es la tierra y su 

plenitud; el mundo y los que en él habitan” (Salmo 24:1). 

No somos dueños, somos administradores. No somos 

propietarios, somos siervos. Y cuando el siervo olvida quién 

es el verdadero dueño, comienza a comportarse como un 

ladrón piadoso. 

 

La tacañería no solo empobrece el alma; también mata 

la compasión. Quien ama el dinero termina usando a las 

personas, pero quien ama a Dios aprende a usar el dinero para 

bendecir a las personas. Esa es la diferencia fundamental. El 

tacaño mide cada acto de bondad con una calculadora 

invisible: da si le conviene, ayuda si no lo incomoda, 

comparte si no lo expone a perder. El corazón generoso, en 

cambio, da porque ha entendido que el dar no lo empobrece, 

sino que lo libera. 

 

Dios no necesita nuestro dinero; necesita nuestro 

corazón. Pero sabe que el corazón siempre sigue al dinero. 

Por eso nos llama a dar, no porque Él sea pobre, sino porque 

nosotros lo somos. La generosidad sana el alma de la 

esclavitud del tener. Nos recuerda que todo lo que poseemos 

es temporal y que solo lo eterno tiene verdadero valor. 

 

Ser tacaño no es una cuestión de montos, sino de 

mentalidad. Hay ricos generosos y pobres profundamente 

tacaños. La tacañería no depende del tamaño de la cartera, 

sino del tamaño del corazón. Un alma que ha sido redimida 



 

12 

por la gracia no puede seguir viviendo con el puño cerrado. 

El Espíritu Santo produce en nosotros un espíritu nuevo: uno 

de libertad, gratitud y generosidad. La tacañería es 

esclavitud; la generosidad es adoración. 

 

Por eso, este libro no es una crítica económica, sino un 

llamado espiritual. No busca que algunos hermanos den más 

dinero, sino que se entreguen más a Dios. Que examinen sus 

motivaciones, que descubran si su confianza está en los 

recursos o en el Proveedor. Que se atrevan a abrir la mano, 

no solo para dar, sino también para recibir el gozo de vivir 

confiando plenamente en Él. Cuando el creyente entiende 

que todo pertenece a Dios, deja de temer al dar. Cuando 

confía en el Padre, aprende a soltar. Y cuando aprende a 

soltar, descubre la verdadera abundancia: la que no depende 

de una cuenta bancaria, sino de la presencia de Dios. 

 

Este libro los llevará a mirar de frente un pecado que 

rara vez se confiesa, pero que contamina silenciosamente la 

fe de muchos. No se trata de finanzas, sino de fidelidad. No 

se trata de cuánto tienen, sino de cuánto confían. Porque en 

el Reino de Dios, el dinero es una herramienta, no un trono. 

El tacaño adora sus recursos; el generoso usa sus recursos 

para adorar. Y al final, cada uno cosecha el fruto de su 

siembra: el primero recoge sequedad y soledad; el segundo, 

abundancia de gozo y justicia. 

 

Si alguna vez sintieron que dar es perder, este libro 

quiere recordarles que dar es ganar. Si alguna vez creyeron 

que cuidar lo propio era protegerse, aquí descubrirán que la 



 

13 

verdadera protección nace de confiar. Si alguna vez 

justificaron actitudes de tacañería llamándolas prudencia, 

aprenderán que la fe verdaderamente prudente es generosa, 

porque sabe que el Dios que dio a su propio Hijo no negará 

nada a sus hijos. 

 

Al final, “ser tacaño es otra cosa”. No es un rasgo de 

personalidad, sino una carencia de fe. Es vivir con 

mentalidad de escasez dentro de un Reino de abundancia. Es 

seguir a Cristo sin parecerse a Él. Este libro es una invitación 

a romper esa contradicción, a volver a la sencillez del 

Evangelio, donde el amor se expresa dando, la fe se 

demuestra confiando y la verdadera riqueza no se mide en 

monedas, sino en corazones transformados. Porque quien 

vive para retener termina vacío; pero quien vive para dar, 

vive lleno de Dios. 

 

Por último, quiero dejar algo muy claro: no creo en el 

llamado “evangelio de la prosperidad”, pero sí creo 

profundamente que el evangelio del Reino prospera. Este 

libro está dirigido a quienes abran su corazón y su mente con 

humildad y confianza; a quienes, en lugar de reaccionar con 

temor y queja, se aferren al discernimiento y a la seguridad 

que produce el Espíritu Santo; a quienes deseen alcanzar todo 

lo que Dios tiene preparado para sus vidas; a quienes estén 

dispuestos a cambiar y a vivir con una verdadera mentalidad 

de Reino. 

 

“Hay quienes reparten, y les es añadido más; Y hay 

quienes retienen más de lo que es justo, pero vienen a 



 

14 

pobreza. El alma generosa será prosperada; y el que 

saciare, él también será saciado.” 

Proverbios 11:24 y 25 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

15 

Capítulo uno 

 

 

TACAÑERIA NO 

ES PRUDENCIA 
 

 

“Se apresura a ser rico el avaro,  

y no sabe que le ha de venir pobreza.” 

Proverbios 28:22 

 

 

La prudencia es una virtud bíblica; la tacañería, nunca. 

Sin embargo, a lo largo del tiempo, ambas han sido 

peligrosamente confundidas dentro del pueblo de Dios. Bajo 

el argumento de la sabiduría financiera, muchos creyentes 

han aprendido a justificar actitudes que en realidad no nacen 

de la fe, sino del temor. Esta confusión no es inocente: 

distorsiona el carácter de Dios, enfría el corazón del creyente 

y empobrece la vida espiritual, aunque las cuentas bancarias 

parezcan saludables. 

 

La Escritura no condena la administración responsable 

ni la previsión sabia. Al contrario, exhorta al creyente a vivir 

con orden, diligencia y buen juicio. Pero hay una diferencia 

abismal entre administrar con fe y retener por miedo. La 

prudencia confía; la tacañería desconfía. La prudencia 



 

16 

reconoce a Dios como proveedor; la tacañería se apoya en los 

recursos acumulados como si fueran un salvador silencioso. 

Allí donde la fe debería descansar, el cálculo toma el control. 

 

El libro de Proverbios expresa con claridad una verdad 

que confronta esta tensión: “Hay quienes reparten, y les es 

añadido más; y hay quienes retienen más de lo que es justo, 

pero vienen a pobreza” (Proverbios 11:24). Esta 

declaración no responde a una lógica económica humana, 

sino a una ley espiritual del Reino. En el pensamiento bíblico, 

el dar no es pérdida, sino alineamiento con la naturaleza de 

Dios. El retener egoísta, en cambio, produce una pobreza que 

no siempre se mide en dinero, sino en gozo, sensibilidad 

espiritual y confianza. 

 

La tacañería suele presentarse como una forma elevada 

de prudencia. Se disfraza de responsabilidad, de previsión 

ante tiempos inciertos, de madurez financiera. Pero cuando 

se la examina a la luz de la Palabra, se revela como una 

actitud que nace del miedo al mañana y no de la fe en el 

cuidado del Padre. Jesús confrontó esta mentalidad cuando 

advirtió que la vida del hombre no consiste en la abundancia 

de los bienes que posee. Con esa afirmación, desmontó la 

idea de que la seguridad se construye acumulando. 

 

La prudencia bíblica nunca desplaza a Dios del centro. 

El prudente ahorra, sí, pero lo hace con propósito, con 

generosidad y con un corazón dispuesto a dar cuando Dios lo 

demande. El tacaño, en cambio, acumula sin propósito 

espiritual. Guarda “por si acaso”, como si el futuro 



 

17 

dependiera exclusivamente de su previsión. En esa lógica, 

Dios queda relegado a un segundo plano, invocado con 

palabras, pero desplazado en la práctica. 

 

Jesús ilustró este engaño con la parábola del hombre 

rico que había tenido una gran cosecha. Su problema no fue 

producir ni planificar, sino excluir a Dios y a los demás de 

sus decisiones. Todo su razonamiento giró en torno al “yo”: 

mis graneros, mis bienes, mi descanso, mi futuro. No hubo 

gratitud, no hubo generosidad, no hubo consulta a Dios. La 

prudencia sin Dios se transformó en necedad, y la abundancia 

terminó siendo el escenario de su ruina espiritual (Lucas 

12:16 al 20). 

 

Este relato revela un principio profundo: cuando el 

cálculo desplaza la compasión, la fe comienza a enfriarse. El 

corazón se vuelve cada vez más introspectivo, menos 

sensible a la necesidad ajena y más resistente a la voz de 

Dios. La tacañería no surge de un día para otro; se instala 

lentamente, justificándose con argumentos aparentemente 

razonables. Pero su fruto siempre es el mismo: aislamiento, 

endurecimiento y una falsa sensación de control. 

 

El joven rico es otro ejemplo revelador. A diferencia 

del rico insensato, este hombre era moralmente correcto, 

cumplidor de los mandamientos y respetado socialmente. Sin 

embargo, cuando Jesús tocó el área de sus bienes, su corazón 

quedó al descubierto. No pudo soltar. No porque sus riquezas 

fueran malas, sino porque su confianza estaba anclada en 



 

18 

ellas. El apego reveló que su prudencia no estaba guiada por 

la fe, sino por el temor a perder. 

 

La prudencia auténtica siempre está dispuesta a 

obedecer, aun cuando obedecer implique desprenderse. La 

tacañería, en cambio, siempre encuentra una excusa para no 

dar. La prudencia pregunta: “Señor, ¿qué quieres que haga 

con lo que me confiaste?”. La tacañería se pregunta: 

“¿Cuánto puedo retener sin sentir culpa?”. Esa diferencia de 

preguntas revela la diferencia de corazones. 

 

Cuando el creyente confunde tacañería con prudencia, 

comienza a construir una espiritualidad defensiva. Vive 

protegiéndose, asegurándose, calculando escenarios futuros, 

pero pierde la frescura de la dependencia diaria de Dios. La 

fe deja de ser una relación viva y se convierte en un discurso 

doctrinal que no se refleja en las decisiones prácticas. Se ora 

por provisión, pero se vive como si todo dependiera del 

esfuerzo humano. 

 

La Escritura enseña que el justo vive por la fe, no por 

la acumulación. Vive confiando en un Dios que conoce sus 

necesidades antes de que las exprese. Vive entendiendo que 

los recursos son un medio, no un fin. Cuando esta verdad se 

pierde, la prudencia deja de ser virtud y se transforma en un 

ídolo respetable. La tacañería no siempre se presenta como 

pecado evidente; muchas veces se manifiesta como sensatez 

incuestionable. 

 



 

19 

Pero el Reino de Dios no se rige por la lógica del 

temor, sino por la confianza. El creyente prudente no vive 

con ansiedad por el mañana, porque sabe que su Padre 

gobierna el tiempo, la provisión y el futuro. Puede planificar, 

puede administrar, puede ahorrar, pero nunca lo hace 

cerrando su corazón al dar. Su seguridad no está en lo que 

guarda, sino en Aquel que promete cuidar de los suyos. 

 

Este capítulo no busca condenar la buena 

administración, sino rescatarla del secuestro de la tacañería. 

Busca devolverle a la prudencia su verdadero significado 

bíblico: una sabiduría que administra con fe, que planifica 

con obediencia y que da con libertad. Porque cuando la 

prudencia nace del Espíritu, produce vida; pero cuando nace 

del miedo, produce esclavitud. 

 

La tacañería no comienza en la billetera; comienza en 

el corazón. Antes de convertirse en una conducta visible, es 

una postura interior que se va afirmando silenciosamente. 

Nadie se levanta un día decidiendo ser tacaño. Lo que sucede 

es más sutil: una preocupación constante por el mañana, una 

inseguridad no resuelta, una desconfianza que no se confiesa, 

pero que se administra con números. Allí, donde la fe debería 

descansar, el miedo empieza a organizar la vida. 

 

Jesús fue muy claro cuando enseñó que nadie puede 

servir a dos señores. No dijo que sería difícil, sino imposible. 

El corazón humano no fue creado para la doble lealtad. 

Cuando el dinero deja de ser un recurso y comienza a ocupar 

el lugar de la seguridad, se transforma en un competidor 



 

20 

directo de Dios. Y esta idolatría rara vez se reconoce como 

tal, porque no se manifiesta con imágenes ni rituales visibles, 

sino con decisiones aparentemente razonables. 

 

El cálculo excesivo es uno de los síntomas más 

evidentes de esta sustitución. Calcular no es pecado; vivir 

calculando lo es. Cuando cada acto de dar debe pasar primero 

por el filtro del beneficio personal, cuando toda obediencia 

está condicionada a la conveniencia, cuando la generosidad 

solo es aceptable si no incomoda, entonces la prudencia ha 

dejado de ser una virtud espiritual para convertirse en una 

estrategia de autoprotección. 

 

Jesús confrontó esta mentalidad al hablar de las aves 

del cielo y de los lirios del campo. No lo hizo para promover 

irresponsabilidad, sino para denunciar la ansiedad que nace 

de una confianza mal colocada. La preocupación excesiva 

por el sustento revela una dificultad profunda para creer que 

el Padre es realmente bueno y fiel. No es casual que Jesús 

relacione la ansiedad con una fe pequeña: donde la fe se 

achica, el miedo se agranda. 

 

La prudencia bíblica jamás produce ansiedad; la 

tacañería siempre la alimenta. El prudente duerme en paz 

porque ha confiado su vida y sus recursos a Dios. El tacaño, 

en cambio, nunca descansa del todo, porque su seguridad 

depende de variables que no puede controlar. Cuanto más 

retiene, más teme perder. Cuanto más acumula, más 

vulnerable se siente. La tacañería promete seguridad, pero 

entrega esclavitud. 



 

21 

El error más común es justificar esta esclavitud con 

argumentos espirituales. Se dice que no es falta de fe, sino 

madurez. Que no es avaricia, sino previsión. Que no es temor, 

sino sabiduría adquirida por experiencias pasadas. Sin 

embargo, la Escritura no mide la madurez espiritual por la 

capacidad de retener, sino por la disposición a obedecer. 

Abraham fue considerado justo no porque aseguró su futuro, 

sino porque estuvo dispuesto a entregar lo que más amaba 

cuando Dios se lo pidió. 

 

La prudencia que agrada a Dios siempre deja espacio 

para la obediencia inesperada. El tacaño no puede obedecer 

si no tiene todo bajo control. Por eso la tacañería no solo 

afecta la relación con el dinero, sino también la sensibilidad 

espiritual. El corazón se vuelve rígido, la voz de Dios se 

escucha cada vez menos clara y la fe se reduce a principios 

teóricos sin expresión práctica. 

 

Cuando el cálculo desplaza la compasión, la fe 

comienza a enfriarse. El dolor ajeno deja de ser una prioridad 

y se transforma en una amenaza al equilibrio personal. La 

necesidad del otro se evalúa, se mide, se posterga o se 

descarta. No porque falten recursos, sino porque falta 

confianza. Así, el amor se vuelve selectivo y la generosidad, 

ocasional. La tacañería nunca dice “no tengo”; dice “no 

quiero arriesgar”. 

 

La Escritura advierte que el amor al dinero endurece el 

corazón. No porque el dinero tenga poder en sí mismo, sino 

porque expone la fragilidad de la fe. Cuando el dinero se 



 

22 

convierte en refugio, Dios queda relegado al discurso. Se ora, 

se canta, se confiesa, pero las decisiones profundas ya no se 

toman desde la dependencia, sino desde la autopreservación. 

Esa es la verdadera ruina espiritual del corazón tacaño: vive 

creyendo que se protege, cuando en realidad se está alejando 

de la fuente de la vida. 

 

La prudencia verdadera, en cambio, produce libertad. 

El creyente prudente puede dar sin miedo porque sabe que no 

depende de lo que retiene, sino de Aquel que gobierna todas 

las cosas. Puede perder sin desesperarse y puede ganar sin 

envanecerse. Su identidad no está atada a lo que posee, sino 

a quién lo sostiene. Esa es la diferencia entre administrar 

recursos y ser administrado por ellos. 

 

El Reino de Dios nunca se edifica desde el temor, sino 

desde la confianza. Por eso la fe siempre empuja hacia afuera, 

mientras que la tacañería repliega hacia adentro. La fe abre 

la mano; el miedo la cierra. La fe conecta con el cielo; la 

tacañería se aferra a la tierra. Y aunque ambas puedan 

convivir externamente por un tiempo, tarde o temprano una 

termina desplazando a la otra. 

 

Este capítulo invita a examinar honestamente desde 

dónde se toman las decisiones financieras. No para generar 

culpa, sino para producir verdad. Porque solo la verdad 

libera. Mientras la tacañería siga siendo confundida con 

prudencia, el creyente seguirá viviendo por debajo del nivel 

de confianza al que fue llamado. Pero cuando la fe recupera 

su lugar, la prudencia vuelve a ser lo que siempre debió ser: 



 

23 

una expresión de sabiduría que honra a Dios y bendice a los 

demás. 

 

La obediencia que agrada a Dios casi siempre desafía 

la lógica humana. No porque Dios sea irracional, sino porque 

su Reino opera desde una dimensión superior a la del cálculo 

terrenal. La fe auténtica no niega la realidad, pero tampoco 

se somete a ella. La fe reconoce las limitaciones humanas, 

pero descansa en la fidelidad divina. Allí es donde la 

prudencia bíblica se distingue con claridad de la tacañería 

disfrazada de sensatez. 

 

Dar cuando parece que no sobra, compartir cuando el 

futuro es incierto, obedecer cuando no todo está garantizado, 

son actos que revelan en quién está puesta la confianza. El 

tacaño necesita certezas antes de obedecer; el creyente 

aprende a obedecer aun cuando no las tiene. Esta es una de 

las diferencias más profundas entre una vida gobernada por 

el temor y una vida guiada por la fe. 

 

La Escritura está llena de hombres y mujeres que 

caminaron por esta senda. Ninguno de ellos fue llamado a 

vivir desde la acumulación, sino desde la dependencia. El 

justo nunca fue definido por lo que retenía, sino por su 

capacidad de confiar. Cuando la fe se expresa solo en 

palabras, pero no alcanza las decisiones económicas, algo 

esencial ha quedado inconcluso. La fe bíblica siempre 

desciende del discurso a la práctica. 

 



 

24 

El problema de la tacañería no es únicamente lo que 

impide dar, sino lo que impide recibir. El corazón cerrado no 

solo se resiste a compartir; también se vuelve incapaz de 

experimentar el gozo de la provisión divina. Porque Dios no 

solo bendice al que recibe, sino al que confía lo suficiente 

como para soltar. La retención constante bloquea el flujo de 

la gracia, no porque Dios castigue, sino porque el corazón ya 

no sabe vivir en dependencia. 

 

La prudencia verdadera sabe discernir tiempos y 

momentos. No da por impulso emocional ni por presión 

externa, sino por obediencia. Pero tampoco utiliza la 

prudencia como excusa para desobedecer. Sabe que hay 

ocasiones en las que Dios desafía la lógica humana 

precisamente para sanar el corazón. En esos momentos, el 

acto de dar no es una pérdida económica, sino una ganancia 

espiritual. 

 

Cuando la fe madura, el creyente aprende que no todo 

lo que se guarda se conserva, y no todo lo que se entrega se 

pierde. Hay cosas que solo se preservan cuando se sueltan. El 

egoísmo promete seguridad, pero termina erosionando el 

alma. La generosidad, en cambio, parece riesgosa, pero 

produce una paz que ninguna cuenta bancaria puede ofrecer. 

 

Cuando enseño suelo decir que una semilla se va de 

nuestra mano, pero nunca se va de nuestra vida. Cuando 

soltamos una semilla en fe, siempre nos devolverá una 

cosecha, por lo tanto, es mejor dejarla ir que tratar de 

retenerla. Una semilla en nuestra mano solo será una semilla, 



 

25 

pero una semilla en el Reino, siempre nos producirá 

multiplicación y abundancia. Cuando anulamos la fe por una 

supuesta prudencia, solo estamos manifestando un patrón de 

tacañería. 

 

El peligro más grande de confundir tacañería con 

prudencia es que se termina normalizando una vida espiritual 

estéril. El creyente sigue asistiendo a la iglesia, sigue 

escuchando la Palabra, sigue participando de actividades, 

pero algo se ha detenido en su interior. La fe ya no avanza, la 

sensibilidad espiritual se apaga y la relación con Dios se 

vuelve predecible. No porque Dios haya cambiado, sino 

porque el corazón se ha cerrado. 

 

Este capítulo no pretende imponer cargas ni generar 

culpas, sino despertar conciencia. La pregunta no es cuánto 

se da, sino desde dónde se da. No es cuánto se guarda, sino 

en quién se confía. La fe que no alcanza el área de los 

recursos es una fe incompleta. No porque el dinero sea 

central, sino porque el corazón siempre revela su lealtad a 

través de lo que protege. 

 

Dios no busca creyentes imprudentes ni 

irresponsables, pero tampoco busca corazones dominados 

por el miedo. Busca hijos que confíen, que administren con 

sabiduría y que den con libertad. Busca una Iglesia que no 

dependa del sistema, sino que sepa utilizar los recursos del 

sistema sin someterse a él. Cuando esto ocurre, la prudencia 

recupera su lugar y la tacañería pierde su poder. 

 



 

26 

La verdadera prudencia nunca se pregunta cuánto 

puede retener sin perder la bendición, sino cuánto puede 

obedecer sin perder la fe. Vive entendiendo que todo lo 

recibido es una oportunidad para honrar a Dios y bendecir a 

otros. Sabe que el Padre no se deja ganar en generosidad y 

que ninguna obediencia queda sin fruto, aunque el resultado 

no siempre sea inmediato. 

 

Este capítulo deja una verdad clara: cuando el cálculo 

desplaza la confianza, la fe se enfría; pero cuando la 

confianza gobierna el cálculo, la fe se fortalece. El creyente 

está llamado a vivir con los pies en la tierra y el corazón en 

el cielo, administrando con responsabilidad, pero confiando 

con libertad. Allí, y solo allí, la prudencia deja de ser una 

excusa para retener y se convierte en una expresión madura 

de fe viva. 

 

Con esta base, el resto del libro avanzará hacia lo más 

profundo del corazón humano, para revelar que la tacañería 

no es un problema económico, sino espiritual; no es una 

cuestión de recursos, sino de confianza. Porque en el Reino 

de Dios, la fe siempre se expresa soltando, nunca 

aferrándose. 

 

“Engañoso es el corazón más que todas las cosas, y 

perverso; ¿quién lo conocerá? Yo Jehová, que escudriño 

la mente, que pruebo el corazón, para dar a cada uno 

según su camino, según el fruto de sus obras.” 

Jeremías 17:9 y 10 

 



 

27 

Capítulo dos 

 

 

LA RAÍZ INVISIBLE 
 

 

“Sobre toda cosa guardada, guarda tu corazón; 

Porque de él mana la vida.” 

Proverbios 4:23 

 

 

La tacañería no es el problema principal; es el síntoma. 

Detrás de la mano cerrada siempre hay un corazón que no 

descansa plenamente en Dios. Por eso, cualquier intento de 

corregir la conducta sin atender la raíz espiritual está 

condenado al fracaso. El dar no se aprende como una técnica, 

ni la generosidad se produce por presión externa. Ambas 

brotan de un corazón que ha aprendido a confiar. 

 

La Escritura afirma con claridad que la vida del 

creyente está llamada a desarrollarse desde la confianza y no 

desde la ansiedad. “Sean vuestras costumbres sin avaricia, 

contentos con lo que tenéis ahora; porque Él dijo: No te 

desampararé ni te dejaré” (Hebreos 13:5). Esta promesa no 

apunta a la acumulación, sino a la presencia fiel de Dios. El 

contentamiento bíblico no nace de tener suficiente, sino de 

saber quién está presente. 

 



 

28 

El corazón que no confía vive en permanente estado de 

alerta. Aunque confiese creer en Dios, internamente se 

prepara para la escasez. Su lenguaje cotidiano revela esta 

tensión: “por las dudas”, “uno nunca sabe”, “hay que 

cuidarse”. Estas expresiones no siempre nacen de prudencia, 

sino de una expectativa silenciosa de abandono. La 

desconfianza no siempre se expresa en palabras duras hacia 

Dios; muchas veces se manifiesta en una dependencia 

excesiva de los recursos propios. 

 

Jesús abordó esta raíz con firmeza cuando enseñó que 

nadie puede servir a dos señores. No habló de una dificultad 

progresiva, sino de una imposibilidad absoluta. El corazón 

humano no fue diseñado para dividir su lealtad. Cuando el 

dinero comienza a ocupar el lugar de la seguridad, Dios deja 

de ser el refugio práctico, aunque siga siendo el objeto del 

discurso religioso. Allí se produce una fractura interna: se 

cree con la boca, pero se confía con las manos. 

 

La ansiedad por el sustento es uno de los indicadores 

más claros de esta fractura. Por eso Jesús dedicó una 

enseñanza extensa a confrontar la preocupación constante 

por el comer, el beber y el vestir. No lo hizo para minimizar 

las necesidades humanas, sino para revelar el problema más 

profundo: la dificultad para creer que el Padre cuida de sus 

hijos. Cuando la provisión se transforma en obsesión, la fe ha 

comenzado a retroceder. 

 

El corazón que no confía convierte el dinero en un 

sustituto del Padre. Allí donde debería haber descanso, se 



 

29 

instala el control. Allí donde debería haber dependencia, se 

establece la autosuficiencia. Este proceso es sutil, pero 

devastador. El creyente no deja de orar, pero ya no descansa. 

No deja de congregarse, pero vive cargado. No abandona la 

fe, pero pierde la paz. 

 

La avaricia, en este sentido, no es solo el deseo de tener 

más, sino el temor de no tener suficiente. Es una idolatría 

emocional que no siempre se expresa en grandes fortunas, 

sino en corazones inseguros. Se puede tener poco y ser 

profundamente avaro, o tener mucho y vivir con libertad. El 

problema nunca es la cantidad, sino el lugar que ocupa el 

dinero en el corazón. 

 

Jesús fue aún más lejos cuando afirmó que no se puede 

servir a Dios y a las riquezas (Mateo 6:24). No dijo que no 

se puede tener dinero, sino que no se puede servirlo. El 

servicio implica dependencia, obediencia y lealtad. Cuando 

el dinero se convierte en el criterio final de las decisiones, ha 

dejado de ser un recurso para transformarse en un señor 

silencioso. Y todo señor exige sacrificios. 

 

El corazón que no confía termina sacrificando la 

obediencia en el altar de la seguridad. Se posterga el dar, se 

justifica la retención, se racionaliza la desobediencia. Todo 

parece lógico, ordenado y responsable, pero espiritualmente 

está vacío. Porque la fe que no se expresa en confianza 

práctica se vuelve estéril. 

 



 

30 

La Escritura revela que Dios no solo provee recursos, 

sino descanso. Cuando el creyente aprende a confiar, su 

relación con el dinero cambia. Ya no vive con miedo a perder, 

ni con ansiedad por acumular. Aprende a contentarse, no 

porque haya alcanzado estabilidad, sino porque ha 

comprendido que su vida está en manos seguras. Ese 

contentamiento no anula el esfuerzo ni la planificación, pero 

libera del yugo del temor. 

 

Este capítulo invita a mirar más allá del acto externo 

de dar o no dar, y a examinar el estado interno del corazón. 

Porque el problema no es cuánto se posee, sino en quién se 

descansa. El dinero revela aquello que no siempre se 

confiesa: dónde está puesta la esperanza cuando todo 

tiembla. 

 

La inseguridad económica no es solo una 

preocupación legítima por el futuro; muchas veces es una 

forma sutil de idolatría. No se postra ante un ídolo visible, 

pero se rinde internamente a la idea de que sin recursos no 

hay vida, no hay paz y no hay futuro. Allí, el dinero deja de 

ser una herramienta y comienza a ocupar el lugar que solo le 

corresponde a Dios. El corazón que no confía necesita algo 

tangible a lo cual aferrarse, y encuentra en los bienes 

materiales un falso refugio. 

 

Esta idolatría emocional se alimenta del miedo. El 

miedo a faltar, el miedo a perder, el miedo a no llegar. No 

siempre se expresa en ambición desmedida; muchas veces se 

manifiesta en una constante sensación de carencia, aun 



 

31 

cuando no falte nada. El corazón inseguro nunca se siente a 

salvo, porque su seguridad depende de factores que no puede 

controlar. Por eso acumula, retiene y protege con celo 

excesivo aquello que cree que le garantiza estabilidad. 

 

Jesús confrontó esta falsa seguridad al enseñar que la 

vida vale más que el alimento y el cuerpo más que el vestido. 

No estaba despreciando lo material, sino devolviéndolo a su 

lugar correcto. Cuando lo material se convierte en el centro, 

la vida se encoge. Cuando Dios vuelve a ocupar el centro, 

todo lo demás encuentra su proporción. El problema no es 

preocuparse por las necesidades, sino permitir que esas 

preocupaciones gobiernen el corazón. 

 

El dinero, cuando ocupa el lugar del Padre, comienza 

a dictar decisiones. Se elige en función de lo que conviene 

económicamente, no de lo que honra a Dios. Se mide la 

obediencia según el impacto financiero, no según la voluntad 

divina. Así, la fe queda subordinada a la seguridad 

económica. El creyente sigue hablando de confianza, pero en 

la práctica vive desde la autoprotección. 

 

Este desplazamiento no ocurre de manera abrupta. Es 

progresivo y casi imperceptible. Se comienza priorizando la 

estabilidad “solo por un tiempo”, luego se posterga la 

generosidad “hasta estar mejor”, y finalmente se normaliza 

una vida donde dar es la excepción y retener es la regla. El 

corazón se acostumbra a vivir sin riesgo espiritual, sin 

dependencia real, sin desafíos de fe. La comodidad 

reemplaza a la confianza. 



 

32 

La Escritura advierte que donde está el tesoro, allí 

estará el corazón (Mateo 6:21). No dice que el corazón sigue 

a la fe que se profesa, sino a aquello que se protege. Lo que 

más se cuida revela lo que más se ama. Por eso, el dinero se 

convierte en un excelente termómetro espiritual. No mide 

cuán próspero es alguien, sino cuán confiado está en Dios. 

 

Cuando el dinero se transforma en sustituto del Padre, 

se pierde la experiencia de la provisión divina. Dios sigue 

proveyendo, pero ya no se le reconoce como tal. Todo se 

atribuye al esfuerzo personal, a la previsión, a la buena 

administración. La gratitud se debilita, la adoración se enfría 

y la dependencia se diluye. El corazón deja de esperar en 

Dios porque ha aprendido a esperar en sí mismo. 

 

La inseguridad económica también produce un efecto 

devastador en las relaciones. El corazón avaro se vuelve 

desconfiado, calcula incluso los vínculos y mide el valor de 

las personas según lo que representan en términos de costo o 

beneficio. La generosidad relacional se reduce, la 

hospitalidad se vuelve selectiva y la compasión se 

racionaliza. Así, la idolatría del dinero no solo afecta la 

relación con Dios, sino también con el prójimo. 

 

Jesús advirtió que la ansiedad por el mañana no añade 

un solo día a la vida. Al contrario, roba el presente. El 

corazón que no confía vive siempre proyectado hacia un 

futuro incierto, sacrificando la obediencia del hoy. Se 

posterga el bien, se demora la respuesta a Dios y se diluye el 



 

33 

compromiso con el Reino. La fe se vuelve teórica, 

desconectada de la vida cotidiana. 

 

La verdadera fe, en cambio, descansa en la fidelidad 

de Dios. No niega la realidad económica, pero se niega a 

someterse a ella. Reconoce la responsabilidad humana, pero 

no reemplaza la dependencia divina. El creyente que confía 

puede planificar sin ansiedad, ahorrar sin idolatrar y dar sin 

temor. Su seguridad no está en la abundancia ni en la escasez, 

sino en la presencia de Dios. 

 

Este discernimiento espiritual es indispensable en una 

época donde la inseguridad económica se ha normalizado 

incluso dentro de la Iglesia. Se ha enseñado a sobrevivir 

mejor que a confiar. Se ha promovido la autosuficiencia más 

que la dependencia. Pero el Reino de Dios no se edifica sobre 

el miedo, sino sobre la fe que descansa en un Padre fiel. 

 

Este capítulo no pretende negar la realidad de los 

desafíos económicos, sino exponer la raíz espiritual que los 

agrava. Cuando el corazón vuelve a confiar, el dinero 

recupera su lugar correcto. Deja de ser un ídolo y vuelve a 

ser un instrumento. Deja de ser un refugio y se convierte en 

un medio para servir a Dios y bendecir a otros. 

 

El problema del corazón que no confía es que rara vez 

se percibe a sí mismo como tal. La desconfianza casi nunca 

se confiesa abiertamente; se disfraza de sensatez, de 

experiencia adquirida, de realismo frente a un mundo 

incierto. Sin embargo, la Escritura insiste en llevarnos más 



 

34 

allá de las apariencias y nos invita a examinarnos a la luz de 

la verdad. Porque no todo lo que parece prudente nace de la 

fe, y no todo lo que suena responsable honra a Dios. 

 

El diagnóstico espiritual comienza con una pregunta 

honesta: ¿en quién descansa realmente mi corazón cuando 

todo se sacude? No se trata de lo que decimos creer, sino de 

aquello a lo que recurrimos cuando sentimos amenaza. El 

corazón revela su verdadera confianza en los momentos de 

presión. Allí donde la paz desaparece y la ansiedad gobierna, 

algo ha ocupado el lugar que solo Dios puede sostener. 

 

El escritor a los Hebreos exhorta a vivir sin avaricia y 

con contentamiento, no como una meta emocional, sino 

como una respuesta a una promesa: “No te desampararé ni te 

dejaré” (Hebreos 13:5). El contentamiento no surge de una 

situación favorable, sino de una convicción profunda. Es la 

certeza de que Dios permanece, aun cuando los recursos 

fluctúan. Cuando esta verdad se asienta en el corazón, la 

necesidad de controlar disminuye y la fe recupera su espacio. 

 

El corazón que confía aprende a discernir la diferencia 

entre previsión y temor. Planifica, pero no se angustia. 

Administra, pero no se aferra. Guarda, pero no idolatra. Da, 

pero no presume. Este equilibrio no se logra por disciplina 

financiera, sino por comunión con Dios. La confianza no se 

fabrica; se cultiva en la intimidad con el Padre. 

 

Jesús enseñó que el afán diario no solo es innecesario, 

sino dañino. No porque el trabajo y la responsabilidad 



 

35 

carezcan de valor, sino porque el afán revela una visión 

distorsionada del carácter de Dios. El Padre sabe lo que sus 

hijos necesitan antes de que lo pidan. Cuando esta verdad se 

pierde, el corazón se sobrecarga de preocupaciones que 

nunca fue diseñado para llevar. 

 

El discernimiento espiritual nos permite detectar 

cuándo el dinero ha comenzado a ocupar un lugar indebido. 

No siempre se manifiesta en grandes cantidades, sino en 

pequeñas resistencias. Resistencia a dar, resistencia a 

compartir, resistencia a obedecer cuando la obediencia 

implica soltar. Estas resistencias son señales de alarma, no 

para condenarnos, sino para llamarnos de regreso a la 

confianza. 

 

El ejemplo de Naamán y la codicia de Giezi expone 

con crudeza esta realidad. Naamán recibió sanidad cuando 

dejó de controlar el proceso y confió en la palabra del profeta. 

Giezi, en cambio, no pudo soportar la idea de que la gracia 

fuera gratuita. Su corazón no confiaba en la provisión de 

Dios, y por eso intentó asegurar beneficios personales. El 

resultado fue devastador: ganó bienes materiales, pero perdió 

salud y honra. La desconfianza siempre cobra un precio 

mayor del que promete evitar. 

 

Cuando el creyente confía más en sus recursos que en 

Dios, comienza a vivir desde la sospecha. Sospecha del 

mañana, sospecha de los demás, incluso sospecha de Dios. 

Pero cuando la confianza es restaurada, la vida se ordena 

desde la fe. El dinero deja de ser una fuente de estrés y se 



 

36 

convierte en una herramienta de servicio. La generosidad 

deja de ser una obligación y se transforma en una expresión 

natural de gratitud. 

 

Dios no está buscando corazones imprudentes ni 

decisiones irresponsables, pero tampoco corazones atados al 

miedo. Busca hijos que vivan conscientes de su cuidado. La 

fe que agrada a Dios no es temeraria, pero tampoco es 

defensiva. Es una fe que descansa, que obedece y que se 

atreve a confiar incluso cuando no tiene todas las respuestas. 

 

Este capítulo nos confronta con una verdad incómoda 

pero liberadora: la raíz de la tacañería no está en la falta de 

recursos, sino en la falta de confianza. Mientras el corazón 

no sane en esta área, cualquier intento de enseñar sobre dar 

será superficial. Pero cuando la confianza es restaurada, la 

generosidad brota como fruto natural de una relación sana 

con Dios. 

 

El llamado del Espíritu no es a vivir despreocupados, 

sino confiados. No es a ignorar la realidad, sino a enfrentarla 

desde la fe. El corazón que confía no niega las dificultades, 

pero se niega a permitir que ellas definan su obediencia. Vive 

sabiendo que el mismo Dios que llama es el que sostiene. 

 

Con esta base, el libro avanza hacia una comprensión 

más profunda de la avaricia como pecado oculto y sutil. 

Porque solo cuando la raíz queda expuesta, el fruto puede ser 

transformado. La sanidad del corazón comienza cuando 



 

37 

dejamos de confiar en lo que retenemos y aprendemos a 

descansar en Aquel que nunca falla. 

 

“Bendito el ser humano que confía en el Señor. 

El Señor será su confianza. 

Será como árbol plantado junto al agua, 

que extiende sus raíces hacia la corriente 

y no teme cuando llega el calor. 

No se preocupa en época de sequía 

y nunca deja de dar fruto.” 

Jeremías 17:7 y 8 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

38 

Capítulo tres 

 

 

EL PECADO 

DE LA AVARICIA 
 

 

“Y les dijo: Mirad, y guardaos de toda avaricia; porque la 

vida del hombre no consiste en la abundancia de los 

bienes que posee.” 

Lucas 12:15 

 

 

La avaricia es uno de los pecados más difíciles de 

reconocer porque rara vez se presenta como pecado. No grita, 

no escandaliza, no siempre se manifiesta en excesos visibles. 

Se oculta detrás de decisiones aparentemente razonables, de 

discursos prudentes y de actitudes socialmente aceptadas. 

Por eso la Escritura la expone con tanta severidad: no porque 

sea evidente, sino porque es profundamente engañosa. 

 

El apóstol Pablo no dudó en llamar a la avaricia por su 

verdadero nombre: idolatría. Esta afirmación resulta 

incómoda, especialmente en una cultura que mide el éxito por 

la acumulación y la seguridad económica. Pero la Palabra no 

se acomoda a los valores del sistema; los confronta. Cuando 



 

39 

el deseo de tener más ocupa el lugar de Dios, el corazón ya 

ha construido un altar, aunque no lo reconozca como tal. 

 

La avaricia no se limita a grandes fortunas ni a estilos 

de vida ostentosos. Puede habitar con la misma fuerza en el 

corazón del rico y en el del pobre. El que tiene mucho puede 

ser avaro por miedo a perder; el que tiene poco puede serlo 

por obsesión con lo que no posee. En ambos casos, el 

problema no es la cantidad, sino el deseo desordenado que 

gobierna el interior. La avaricia es un apetito que nunca se 

sacia, porque no se alimenta de recursos, sino de inseguridad. 

 

La Escritura advierte que quienes desean enriquecerse 

caen en tentación y en muchos males que hunden a los 

hombres en ruina y perdición. No condena el trabajo ni la 

prosperidad, sino el deseo desmedido que desplaza la 

confianza en Dios. El deseo de tener más y el temor de dar 

no son opuestos; son las dos caras del mismo ídolo. Ambos 

revelan un corazón que ha comenzado a medir la vida en 

términos de posesión y no de obediencia. 

 

La avaricia es peligrosa porque se justifica con 

facilidad. Siempre encuentra argumentos que la defienden. 

Se presenta como necesidad, como derecho adquirido, como 

resultado del esfuerzo personal. Pero en su raíz hay una 

negación práctica de la suficiencia de Dios. El corazón avaro 

vive con la sensación constante de que nunca es suficiente, 

nunca alcanza, nunca se puede soltar. Así, el alma se encierra 

en una carrera interminable que promete seguridad y entrega 

agotamiento. 



 

40 

Jesús confrontó esta lógica cuando advirtió que el que 

ama el dinero no se sacia de dinero. Esta declaración no es 

una observación económica, sino una verdad espiritual. El 

dinero no tiene la capacidad de llenar el vacío que deja la 

ausencia de confianza. Cuanto más se busca en él seguridad, 

más evidente se vuelve su incapacidad para otorgarla. La 

avaricia promete plenitud, pero produce vacío. 

 

El relato de Acán expone con crudeza el costo oculto 

de este pecado. Lo que comenzó como un deseo silencioso 

terminó afectando a toda una comunidad. La avaricia nunca 

se queda en el ámbito privado; sus consecuencias se 

expanden. Aunque se la intente justificar como un asunto 

personal, siempre termina contaminando relaciones, 

decisiones y destinos colectivos. El pecado oculto nunca 

permanece oculto para siempre. 

 

La gravedad de la avaricia no radica solo en lo que 

toma, sino en lo que desplaza. Desplaza la gloria de Dios, 

porque atribuye al esfuerzo humano lo que debería 

reconocerse como gracia. Desplaza la gratitud, porque el 

corazón siempre está enfocado en lo que falta y no en lo 

recibido. Desplaza la compasión, porque la necesidad ajena 

se percibe como una amenaza y no como una oportunidad de 

amar. 

 

La Escritura advierte que el ojo del avaro está 

apresurado por enriquecerse y no considera que la pobreza 

vendrá sobre él. Esta pobreza no siempre es material. Muchas 

veces es espiritual, relacional y emocional. El corazón avaro 



 

41 

se empobrece aun cuando acumula, porque ha cambiado el 

propósito de los recursos. Lo que debía ser instrumento de 

bendición se transforma en motivo de preocupación. 

 

La avaricia también roba la gloria a Dios porque instala 

una falsa narrativa de autosuficiencia. El creyente comienza 

a verse como el arquitecto exclusivo de su provisión. La 

oración se debilita, la dependencia se diluye y la adoración 

pierde profundidad. Cuando el dinero ocupa el centro, Dios 

queda relegado a los márgenes del discurso religioso. 

 

Este pecado es especialmente peligroso dentro de la 

vida espiritual porque no siempre genera culpa inmediata. A 

diferencia de otros pecados más visibles, la avaricia se 

acomoda en la conciencia. Se aprende a convivir con ella. Se 

la tolera, se la racionaliza y se la protege. Pero su efecto 

corrosivo es constante. Poco a poco, el corazón se vuelve 

insensible a la voz de Dios y resistente a la corrección. 

 

Este capítulo no busca señalar con el dedo, sino 

encender la luz. Porque solo aquello que es expuesto puede 

ser sanado. Mientras la avaricia permanezca oculta, seguirá 

gobernando silenciosamente las decisiones del creyente. Pero 

cuando se la nombra, se la confronta y se la somete a la 

verdad del Evangelio, pierde su poder. 

 

La avaricia se ha convertido en uno de los pecados 

mejor tolerados dentro de la vida religiosa. No porque sea 

menos dañina, sino porque se adapta con facilidad a los 

valores culturales dominantes. En una sociedad que celebra 



 

42 

la acumulación, el éxito financiero y la autosuficiencia, la 

avaricia deja de verse como una desviación moral y comienza 

a percibirse como una virtud encubierta. Incluso dentro de la 

Iglesia, muchas actitudes avaras pasan desapercibidas porque 

no contradicen abiertamente el discurso espiritual, sino que 

conviven con él. 

 

Esta normalización es peligrosa porque adormece la 

conciencia. El creyente ya no se pregunta si su relación con 

el dinero honra a Dios; solo se pregunta si es aceptable 

socialmente. Y cuando la cultura comienza a dictar los 

parámetros de lo que es correcto, la Palabra pierde su lugar 

como criterio supremo. La avaricia prospera en ese terreno, 

porque no necesita imponerse: solo necesita no ser 

cuestionada. 

 

“Inclina mi corazón a tus testimonios,  

Y no a la avaricia.” 

Salmos 119:36 

 

El apóstol Pablo advirtió que ningún avaro heredará el 

Reino de Dios. Esta afirmación no busca sembrar temor, sino 

revelar la incompatibilidad entre una vida gobernada por el 

deseo desordenado y una vida sometida al señorío de Cristo. 

No se trata de una falla ocasional, sino de una orientación del 

corazón. El avaro vive centrado en sí mismo, en su seguridad 

y en su beneficio. El Reino, en cambio, se edifica desde la 

entrega, la confianza y el amor al prójimo. 

 



 

43 

La idolatría moderna rara vez se expresa con estatuas; 

se expresa con prioridades. El dinero se convierte en ídolo 

cuando define lo que se valora, lo que se protege y lo que se 

teme perder. No hace falta postrarse físicamente ante él; basta 

con permitir que gobierne las decisiones. Allí donde el dinero 

dicta el rumbo, Dios ha sido desplazado, aunque su nombre 

siga siendo invocado. 

 

Uno de los efectos más visibles de la avaricia es la 

pérdida progresiva de sensibilidad espiritual. El corazón 

avaro se vuelve menos receptivo a la voz de Dios, no porque 

Dios deje de hablar, sino porque la atención está ocupada en 

otra cosa. La obediencia comienza a negociarse, la 

generosidad se posterga y la fe se vuelve condicional. El 

Espíritu Santo confronta, pero el corazón ya no responde con 

la misma prontitud. 

 

La Escritura enseña que “la raíz de todos los males es 

el amor al dinero, el cual codiciando algunos, se 

extraviaron de la fe, y fueron traspasados de muchos 

dolores” (1 Timoteo 6:10). No dice que el dinero lo sea, sino 

el amor desordenado hacia él. Ese amor produce un 

endurecimiento interno que afecta todas las áreas de la vida 

espiritual. El gozo se debilita, la gratitud se enfría y la 

adoración se vuelve mecánica. Se mantiene la forma externa 

de la piedad, pero se pierde su poder transformador. 

 

La avaricia también distorsiona la manera en que se 

percibe a Dios. Se comienza a ver al Padre como un medio 

para alcanzar estabilidad, no como el fin supremo de la vida. 



 

44 

La oración se instrumentaliza, la fe se utiliza como 

herramienta y la obediencia se condiciona al beneficio 

esperado. Dios deja de ser el Señor y pasa a ser un recurso 

más dentro de una estrategia personal. 

 

Este desplazamiento tiene consecuencias profundas. 

Cuando Dios deja de ocupar el centro, el alma se fragmenta. 

Se vive dividido entre lo que se cree y lo que se practica. Se 

confiesa confianza, pero se vive con miedo. Se habla de fe, 

pero se decide desde la conveniencia. Esta incoherencia 

interna produce desgaste espiritual y una sensación constante 

de insatisfacción. 

 

La avaricia también afecta la comunión con los demás. 

El corazón que ama el dinero comienza a ver a las personas 

como competidores, cargas o amenazas. La generosidad 

relacional se reduce, la hospitalidad se enfría y la empatía se 

vuelve selectiva. El prójimo deja de ser alguien a quien amar 

y se convierte en alguien a quien evaluar. Así, el pecado que 

parece privado termina erosionando la vida comunitaria. 

 

La Escritura advierte que el que ama el dinero no se 

sacia con dinero (Eclesiastés 5:10). Esta verdad se confirma 

una y otra vez. La avaricia nunca ofrece descanso. Siempre 

hay una nueva meta, una nueva necesidad, un nuevo temor. 

El corazón avaro vive en permanente tensión, porque ha 

colocado su esperanza en algo que no puede sostenerla. El 

resultado es una vida espiritualmente empobrecida, aunque 

materialmente estable. 

 



 

45 

Este capítulo nos invita a recuperar la capacidad de ser 

confrontados. A permitir que la Palabra penetre más allá de 

las justificaciones y revele la verdadera condición del 

corazón. Porque mientras la avaricia siga siendo tolerada, 

seguirá robando lo que más importa: la libertad interior y la 

intimidad con Dios. 

 

“Haced morir, pues, lo terrenal en vosotros: fornicación, 

impureza, pasiones desordenadas, malos deseos y avaricia, 

que es idolatría…” 

Colosenses 3:5 

 

Las advertencias bíblicas contra la avaricia no buscan 

condenar, sino despertar. Dios no expone este pecado para 

humillar al creyente, sino para liberarlo. La Palabra no señala 

la avaricia como una falta menor, porque conoce su poder 

corrosivo. Allí donde se la tolera, el corazón pierde 

sensibilidad, la fe se debilita y la vida espiritual se vuelve 

superficial. Por eso las Escrituras insisten una y otra vez en 

confrontar este mal silencioso. 

 

El llamado al arrepentimiento no nace del enojo 

divino, sino del amor. Dios sabe que el corazón avaro vive 

atrapado en una mentira: la ilusión de que retener es 

protegerse. Pero la Biblia enseña lo contrario. El que confía 

en sus riquezas caerá; el justo, en cambio, florecerá como 

ramas verdes. No porque el justo sea más capaz, sino porque 

su confianza está correctamente orientada. La avaricia 

promete estabilidad, pero produce caída. La fe promete 

dependencia, pero produce vida. 



 

46 

El arrepentimiento bíblico no es solo un cambio de 

conducta, sino un cambio de mentalidad. Implica reconocer 

que algo ha ocupado el lugar que solo Dios debe ocupar. 

Implica admitir que el corazón ha comenzado a apoyarse en 

recursos en lugar de apoyarse en el Señor. Este 

reconocimiento no es debilidad; es el inicio de la sanidad. 

Mientras la avaricia se justifica, gobierna. Cuando se 

confiesa, pierde su dominio. 

 

El contraste entre avaricia y contentamiento es 

profundo. El contentamiento no es resignación ni 

conformismo; es descanso. Es la capacidad de vivir 

agradecido en cualquier circunstancia, sabiendo que la 

provisión última no depende de lo que se tiene, sino de quién 

sostiene la vida. El corazón contento puede disfrutar lo que 

recibe sin aferrarse, y puede dar sin miedo a quedarse sin 

nada. El avaro, en cambio, nunca disfruta plenamente, porque 

siempre teme perder. 

 

“Sé vivir humildemente, y sé tener abundancia; en todo y 

por todo estoy enseñado, así para estar saciado como para 

tener hambre, así para tener abundancia como para 

padecer necesidad.” 

Filipenses 4:12 

 

La Escritura muestra que el contentamiento es 

aprendido. No nace de manera natural, sino espiritual. Surge 

cuando el creyente comprende que su valor no está definido 

por lo que posee, sino por su relación con Dios. Cuando esta 

verdad se asienta, el dinero pierde su poder emocional. Deja 



 

47 

de ser fuente de identidad y se convierte en un simple medio 

para cumplir propósitos mayores. 

 

La avaricia roba la gloria a Dios porque instala una 

narrativa falsa: la de un ser humano autosuficiente. El 

contentamiento, en cambio, devuelve la gloria al Padre, 

porque reconoce que todo proviene de Él (1 Timoteo 6:7 y 

8). Donde hay gratitud, hay adoración. Donde hay avaricia, 

hay olvido. El corazón avaro rara vez agradece, porque 

siempre está enfocado en lo que falta. El corazón agradecido 

siempre encuentra motivos para honrar a Dios, aun en medio 

de la escasez. 

 

El llamado magisterial de este capítulo no es a vivir sin 

recursos, sino sin ídolos. No es a despreciar lo material, sino 

a someterlo al señorío de Cristo. El dinero no es el enemigo; 

el amor desordenado hacia él lo es. Cuando el dinero vuelve 

a su lugar correcto, la vida espiritual recupera fluidez. La fe 

deja de ser un concepto y vuelve a ser una experiencia viva. 

 

Este proceso requiere honestidad. No basta con 

modificar hábitos externos; es necesario permitir que el 

Espíritu Santo examine las motivaciones internas. ¿Por qué 

se retiene? ¿Por qué cuesta dar? ¿Por qué genera temor la 

posibilidad de perder? Estas preguntas no buscan acusar, sino 

revelar. Porque solo lo que es revelado puede ser 

transformado. 

 

El arrepentimiento genuino produce fruto. El corazón 

comienza a abrirse, la confianza se restaura y la generosidad 



 

48 

deja de ser forzada. No se da para obtener algo a cambio, sino 

porque se ha entendido que todo lo recibido es gracia. La 

obediencia ya no se vive como una amenaza a la seguridad, 

sino como una expresión de fe madura. 

 

Este capítulo deja al descubierto una verdad esencial: 

la avaricia no es un problema económico, sino espiritual. No 

se trata de cuánto se tiene, sino de cuánto se confía. Mientras 

el corazón esté dividido, la fe será frágil. Pero cuando Dios 

recupera su lugar como única fuente de seguridad, el alma 

encuentra descanso.  

 

“Sean vuestras costumbres sin avaricia, contentos con lo 

que tenéis ahora; porque él dijo: No te desampararé, ni te 

dejaré.” 

Hebreos 13:5 

 

Con esta comprensión, el camino queda preparado 

para avanzar hacia las consecuencias profundas de este 

pecado en la vida espiritual. Porque aquello que se tolera en 

el corazón termina manifestándose en la vida. Y solo una fe 

examinada, confrontada y rendida puede sostener una vida 

que honre verdaderamente a Dios. 

 

“Entonces Job se levantó, y rasgó su manto, y rasuró su 

cabeza, y se postró en tierra y adoró, y dijo: Desnudo salí 

del vientre de mi madre, y desnudo volveré allá. Jehová 

dio, y Jehová quitó; sea el nombre de Jehová bendito.” 

Job 1:20-21 

 



 

49 

Capítulo cuatro 

 

 

LA RUINA ESPIRITUAL 

DEL TACAÑO 
 

 

“Da con generosidad y serás más rico; sé tacaño y lo 

perderás todo.” 

Proverbios 11;24 NTV 

 

 

La ruina espiritual no siempre se manifiesta de manera 

abrupta ni evidente. Rara vez llega como un colapso 

repentino. En la mayoría de los casos, se instala lentamente, 

de forma silenciosa, casi imperceptible. La tacañería 

participa de este mismo patrón: no irrumpe con escándalo, 

sino que se infiltra con lógica, prudencia aparente y 

justificaciones razonables. Pero su efecto es devastador. 

Donde se la tolera, la vida espiritual comienza a 

empobrecerse, aunque externamente todo parezca estar en 

orden. 

 

Jesús advirtió con claridad que la vida del hombre no 

consiste en la abundancia de los bienes que posee. Esta 

afirmación no fue una reflexión filosófica, sino una 

confrontación directa a una mentalidad profundamente 



 

50 

arraigada en el corazón humano. El error no está en poseer 

bienes, sino en permitir que esos bienes definan la vida, el 

valor personal y la seguridad interior. Cuando esto ocurre, el 

alma comienza a deteriorarse, aun cuando las circunstancias 

materiales mejoren. 

 

La parábola del rico insensato expone con crudeza esta 

ruina progresiva (Lucas 12:13 al 21). Aquel hombre no fue 

condenado por producir ni por planificar, sino por vivir sin 

referencia a Dios. Todo su razonamiento giró en torno a sí 

mismo. No hubo gratitud, no hubo generosidad, no hubo 

conciencia del prójimo ni dependencia del Creador. Su 

diálogo interior revela un corazón completamente cerrado 

sobre sí mismo. En ese encierro, la abundancia se transformó 

en el escenario de su pérdida. 

 

La ruina espiritual del tacaño comienza cuando el alma 

deja de ser rica para con Dios. Esta expresión no se refiere a 

prácticas religiosas externas, sino a una relación viva de 

dependencia, gratitud y obediencia. El tacaño puede ser 

activo en lo religioso, pero pobre en lo espiritual. Puede 

conocer principios, asistir a reuniones y cumplir rutinas, pero 

su corazón ya no responde con libertad a la voz de Dios. 

 

Una de las primeras consecuencias de esta ruina es el 

endurecimiento del corazón. El tacaño se vuelve cada vez 

menos sensible. La necesidad ajena deja de conmoverlo, el 

llamado de Dios deja de urgirlo y la Palabra deja de 

confrontarlo. No porque haya perdido la fe de manera 

consciente, sino porque ha desarrollado mecanismos internos 



 

51 

de defensa para proteger lo que considera su seguridad. El 

corazón aprende a cerrar puertas para no ser desafiado. 

 

“Pero eres terco y no quieres cambiar, así que sigues 

acumulando la ira de Dios. El castigo te llegará el día en 

que Dios muestre toda su ira. Ese mismo día, claro que 

Dios mostrará que juzga correctamente y con justicia.” 

Romanos 2:5 PDT 

 

Este endurecimiento no solo afecta la relación con 

Dios, sino también con las personas. El tacaño se aísla 

progresivamente. No necesariamente se aleja físicamente, 

pero sí emocional y espiritualmente. Comienza a medir los 

vínculos, a calcular los costos, a evaluar las relaciones en 

términos de conveniencia. El amor deja de ser entrega y se 

transforma en transacción. Así, la tacañería rompe 

silenciosamente la comunión. 

 

La Escritura enseña que el amor al dinero es raíz de 

muchos males. No dice que sea uno entre muchos, sino una 

raíz profunda que da origen a múltiples desviaciones. Cuando 

el dinero ocupa el centro, la fe se subordina, la obediencia se 

negocia y la verdad se acomoda. El corazón tacaño ya no 

pregunta qué agrada a Dios, sino qué conviene preservar. 

Esta inversión de prioridades es el comienzo de la ruina. 

 

La pérdida del gozo es otra señal inequívoca de este 

proceso. El tacaño puede experimentar satisfacción 

momentánea al retener, pero no conoce el gozo profundo que 

nace de la confianza y la generosidad. Vive en permanente 



 

52 

tensión, temiendo perder lo que guarda. La alegría del Reino, 

que fluye de una relación libre con el Padre, se va apagando 

lentamente. El alma se vuelve pesada, preocupada y ansiosa. 

 

La tacañería sustituye la fe por la contabilidad. Cada 

decisión se reduce a números, proyecciones y escenarios 

posibles. No queda espacio para el riesgo de la obediencia ni 

para el desafío de la fe. Dios es consultado, pero no seguido. 

Se ora, pero se decide desde el miedo. Esta forma de vivir 

engendra una espiritualidad estéril, sin fruto ni expansión. 

 

Suelo enseñar esto con firmeza a los pastores, porque 

observo que muchos ministros se han acostumbrado a pedir, 

pero al momento de dar, fallan. Es como si servir a Dios les 

otorgara el derecho de recibir, pero no la responsabilidad de 

dar. Quienes actúan así no reconocen su propia tacañería y 

terminan culpando al pueblo, cuando en realidad el problema 

está en sus corazones. 

 

Es sorprendente: en algunos talleres para grandes 

grupos pastorales —no en todos, gracias a Dios— la ofrenda 

recaudada resulta menor que la que suele recogerse entre 

personas sin ningún rol ministerial. Esto debería ser 

exactamente al revés, pues los pastores enseñan sobre 

finanzas y son quienes más claramente deberían comprender 

la importancia de dar con generosidad y valorar la Palabra. 

 

Los ministros que sufren inconscientemente el pecado 

de tacañería se molestan mucho cuando ven a otros ministros 

que simplemente les fluye la bendición y no comprenden eso, 



 

53 

porque ellos sirven al mismo Dios y se frustran. Algunos no 

lo dicen, pero les parece injusto que, sirviendo a Dios con 

mucho esmero y dedicación, no reciban una justa retribución 

por su trabajo. Lo que ellos no comprenden es que Dios no 

puede dejar pasar por alto el pecado y no puede prosperarlos 

hasta que no reconozcan su tacañería y se despojen de ella. 

 

Jesús advirtió que no se puede servir a Dios y a las 

riquezas, con lo cual todo siervo de Dios tiene la ineludible 

responsabilidad de guardar su corazón y alinearlo para el Rey 

(Proverbios 4:23). La ruina espiritual del tacaño se 

manifiesta precisamente en este intento imposible de servir a 

ambos. El corazón se divide, la fe se debilita y la vida pierde 

dirección. Aunque externamente todo parezca estable, 

internamente el alma se va secando. 

 

Este capítulo no busca describir un castigo divino, sino 

una consecuencia espiritual. Dios no arruina al tacaño; el 

tacaño se empobrece espiritualmente al desplazar a Dios de 

su centro. La ruina no viene del cielo como juicio inmediato, 

sino que brota desde el interior como fruto de una confianza 

mal colocada. 

 

La ruina espiritual del tacaño se profundiza cuando el 

control reemplaza a la fe. Allí donde antes había 

dependencia, ahora hay cálculo; donde había descanso, ahora 

hay vigilancia constante. El corazón tacaño vive en guardia 

permanente, como si el mundo entero representara una 

amenaza para su estabilidad. Esta actitud no solo desgasta el 



 

54 

alma, sino que la encierra en un círculo de autoprotección que 

impide la obra transformadora de Dios. 

 

El control ofrece una falsa sensación de seguridad. Al 

medir, prever y anticipar cada escenario, el tacaño cree que 

puede dominar el futuro. Pero esta ilusión tiene un alto costo 

espiritual: elimina el espacio para la confianza. La fe, por 

definición, implica soltar el control. Cuando el control se 

convierte en el principio rector de la vida, la fe se reduce a 

una idea teológica sin expresión práctica. 

 

Este desplazamiento tiene consecuencias relacionales 

profundas. El tacaño comienza a aislarse, no siempre de 

manera visible, pero sí afectiva y espiritual. Aprende a 

relacionarse con cautela excesiva, a establecer límites 

defensivos y a protegerse incluso de quienes ama. El prójimo 

deja de ser un don y se convierte en una posible pérdida. Así, 

la tacañería erosiona la comunión y empobrece la vida 

comunitaria. 

 

La Escritura muestra que el aislamiento no es un 

diseño de Dios, sino una consecuencia del pecado. El corazón 

que se cierra a dar termina cerrándose también a recibir. El 

tacaño no solo retiene recursos; retiene afecto, tiempo, 

hospitalidad y compromiso. Poco a poco, su mundo se vuelve 

más pequeño. La vida se reduce a preservar lo propio, y el 

gozo de compartir se pierde. 

 

La pérdida de gozo es una señal inequívoca de la ruina 

espiritual. El gozo del Reino no depende de la abundancia 



 

55 

material, sino de la libertad interior. El tacaño, aun rodeado 

de seguridad aparente, vive inquieto. Su alegría es frágil, 

condicionada y efímera. Depende de que nada cambie, de que 

no haya imprevistos, de que el control se mantenga intacto. 

Pero la vida no funciona así, y el alma lo sabe. 

 

La Escritura enseña que el amor al dinero ahoga la 

Palabra. No la contradice abiertamente, simplemente la 

asfixia. El corazón sigue escuchando, pero ya no responde. 

La verdad es recibida, pero no practicada. La obediencia se 

posterga, se racionaliza o se adapta. Así, la fe se vuelve 

estéril. No produce fruto porque ha perdido la capacidad de 

arriesgar. 

 

El ejemplo de Judas Iscariote es una advertencia 

solemne. Judas caminó con Jesús, escuchó sus enseñanzas y 

fue testigo de sus milagros. Sin embargo, su relación con el 

dinero reveló una grieta profunda en su corazón. La Escritura 

muestra que el amor al dinero fue un factor determinante en 

su caída. No fue un acto impulsivo, sino el desenlace de un 

proceso interno no confrontado. 

 

Judas no traicionó a Jesús solo por unas monedas; lo 

hizo porque su corazón ya no estaba plenamente rendido. El 

dinero había ocupado un lugar que solo Cristo debía ocupar. 

La ruina espiritual ya había comenzado antes del acto visible 

de traición. El pecado oculto, no tratado, terminó 

manifestándose de la manera más trágica. Recordemos que 

Judas era tesorero de los recursos que utilizaban Jesús y sus 



 

56 

discípulos y aparentemente ya venía robando (Juan 13:29; 

Juan 12:6). 

 

Este ejemplo revela una verdad inquietante: se puede 

estar cerca de Jesús y aun así estar lejos desde el corazón. La 

cercanía física o ministerial no garantiza salud espiritual. 

Cuando el amor al dinero se tolera, se abre una brecha que, 

con el tiempo, se ensancha. La tacañería no siempre conduce 

a una traición visible, pero siempre conduce a una pérdida de 

intimidad con Dios. 

 

La ruina espiritual también se manifiesta en la 

sustitución de la fe por la lógica del sistema. El tacaño adopta 

los valores del mundo sin cuestionarlos. La acumulación se 

convierte en virtud, la retención en sabiduría y la generosidad 

en imprudencia. De este modo, la mente se amolda al 

sistema, y el Reino pierde influencia sobre las decisiones 

cotidianas. 

 

La Escritura advierte que quien pone su confianza en 

las riquezas cae. No porque Dios lo empuje, sino porque las 

riquezas no pueden sostener lo que prometen. Cuando la 

crisis llega, y siempre llega, el corazón que ha sido entrenado 

para confiar en recursos queda desorientado. La fe no tiene 

raíces profundas, porque nunca fue ejercitada en la 

dependencia real. 

 

Este proceso de ruina no ocurre de un día para otro. Es 

progresivo, acumulativo y silencioso. Por eso es tan 

peligroso. El creyente no se da cuenta de cuánto ha perdido 



 

57 

hasta que la sequedad espiritual se hace evidente. La oración 

se vuelve rutinaria, la Palabra pierde frescura y la adoración 

se vuelve mecánica. El alma clama, pero no siempre sabe por 

qué. 

 

La confrontación del Espíritu Santo nunca es para 

destruir, sino para rescatar. Cuando Dios expone la ruina 

espiritual del tacaño, no lo hace para señalarlo sin salida, sino 

para advertirle que aún hay tiempo de volver. La ruina no es 

el final inevitable; es una consecuencia reversible cuando el 

corazón se humilla y reconoce su extravío. El problema no es 

haber confiado mal, sino persistir en esa confianza 

equivocada después de haber sido confrontado por la verdad. 

 

El Espíritu de Dios siempre llama antes de que el 

corazón se endurezca por completo. Llama a través de la 

Palabra, de la conciencia, de las circunstancias y, muchas 

veces, del vacío interior que el tacaño ya no puede ignorar. 

Porque, aunque intente convencerse de que todo está bajo 

control, el alma sabe que algo se ha roto. La sequedad 

espiritual no se puede ocultar eternamente. Llega un punto en 

el que la contabilidad ya no alcanza para calmar el clamor 

interno. 

 

El arrepentimiento, en este contexto, no consiste 

simplemente en comenzar a dar más, sino en volver a confiar. 

Es un giro profundo del corazón. Es reconocer que la 

seguridad fue mal ubicada y que la fe fue reemplazada por el 

control. El verdadero arrepentimiento no nace del miedo a 

perder, sino del deseo de volver a descansar en Dios. Cuando 



 

58 

el corazón se rinde, la generosidad deja de ser una exigencia 

externa y se convierte en un fruto natural. 

 

La Escritura enseña que Dios resiste a los soberbios, 

pero da gracia a los humildes. El corazón tacaño, aunque no 

siempre lo reconozca, vive desde una forma sutil de soberbia: 

la ilusión de autosuficiencia. El arrepentimiento desarma esa 

ilusión. Reconoce que todo lo que se tiene es gracia y que 

todo lo que se es depende de Dios. Allí comienza la 

restauración. 

 

La esperanza del Evangelio es que ninguna ruina 

espiritual es definitiva mientras haya disposición a volver. 

Dios no desecha al corazón quebrantado ni desprecia al que 

reconoce su necesidad. Aquel que fue pobre en espíritu, pero 

rico en autosuficiencia, puede volver a ser rico para con Dios 

cuando su confianza es restaurada. La gracia no se mide por 

lo que se perdió, sino por lo que aún puede ser transformado. 

 

Cuando el corazón vuelve a confiar, el gozo regresa. 

No necesariamente cambian de inmediato las circunstancias 

externas, pero sí cambia la manera de habitarlas. La ansiedad 

se debilita, el temor pierde autoridad y la fe recupera su voz. 

El creyente aprende nuevamente a vivir con las manos 

abiertas, no solo para dar, sino también para recibir lo que 

Dios desea poner en ellas. 

 

La restauración también alcanza las relaciones. El 

corazón que se abre a Dios se abre a los demás. La comunión 

se renueva, la compasión reaparece y el prójimo deja de ser 



 

59 

una amenaza para convertirse en una oportunidad de amar. 

El aislamiento se rompe cuando la tacañería pierde su 

dominio. La vida vuelve a expandirse, no en posesiones, sino 

en vínculos sanos. 

 

Este capítulo no termina con condena, sino con 

advertencia y esperanza. Advierte que la tacañería conduce a 

la ruina espiritual si no es confrontada, pero también afirma 

que ningún corazón está fuera del alcance de la gracia. Dios 

no busca arruinar al creyente, sino liberarlo de aquello que lo 

está arruinando por dentro. 

 

La fe que salva también sana. Sana la relación con 

Dios, sana la relación con el dinero y sana la relación con los 

demás. Cuando el creyente deja de confiar en lo que retiene 

y vuelve a confiar en el Padre, la ruina se detiene y comienza 

un proceso de restauración profunda. El alma vuelve a 

respirar, la fe vuelve a moverse y la vida espiritual recupera 

dirección. 

 

Este capítulo deja una verdad clara y urgente: la ruina 

espiritual del tacaño no es un castigo divino, sino el resultado 

de un corazón que dejó de confiar. Pero esa ruina no es 

irreversible. Allí donde hay arrepentimiento, Dios levanta. 

Allí donde hay humildad, Dios restaura. Allí donde el 

corazón vuelve a abrirse, el Reino vuelve a fluir. 

 

Con esta comprensión, esta enseñanza se encamina 

hacia una verdad aún más confrontante: que aquello que no 

se sana en el corazón termina afectando toda la vida 



 

60 

espiritual. Porque el dinero no es neutral cuando gobierna, y 

la fe no puede florecer donde el temor dirige. Solo un corazón 

libre puede vivir la plenitud del Reino. 

 

“Pero el que mira atentamente a la ley perfecta, la ley de 

la libertad, y permanece en ella, no habiéndose vuelto un 

oidor olvidadizo sino un hacedor eficaz, éste será 

bienaventurado en lo que hace.” 

Santiago 1:25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

61 

Capítulo cinco 

 

 

GENEROSIDAD EL 

ANTÍDOTO DEL ALMA 
 

 

“El que es generoso prospera; 

el que reanima a otros será reanimado.” 

Proverbios 11:25 

 

 

Hay heridas que no se ven, pero que condicionan todo 

lo que una persona es capaz de amar, creer y entregar. La 

tacañería es una de ellas. No siempre se manifiesta con 

dureza visible, pero como hemos visto, siempre deja un rastro 

de temor, control y desconfianza. Por eso la Escritura no 

presenta la generosidad como una simple virtud ética, sino 

como una medicina espiritual. Dar no es solo una acción; es 

una terapia del alma. Y como toda terapia profunda, no actúa 

primero sobre las manos, sino sobre el corazón. 

 

Pablo, escribiendo a los corintios, no les habla de 

ofrendas como una obligación, sino como una siembra 

espiritual: “El que siembra escasamente, escasamente 

también segará; y el que siembra generosamente, 

generosamente también segará” (2 Corintios 9:6). Esta 



 

62 

afirmación no es una fórmula mecánica para enriquecerse, 

sino una revelación sobre cómo funciona el Reino. La 

generosidad no compra a Dios, pero abre al ser humano a 

experimentar la vida de Dios. Cuando alguien se acostumbra 

a retener, su mundo se vuelve pequeño. Cuando alguien 

aprende a dar, su mundo se expande. 

 

El corazón humano tiende a creer que posee lo que 

tiene, pero la generosidad lo corrige, recordándole que nada 

es suyo, que todo ha sido recibido. En ese sentido, dar es un 

acto profundamente teológico: declara que Dios es la fuente 

y que nosotros somos simplemente canales. El espíritu 

tacaño, en cambio, intenta convertirse en su propia fuente. 

Por eso vive en tensión, en ansiedad y en permanente defensa 

de lo que acumula. 

 

Jesús lo expresó con una claridad que desarma 

cualquier ambigüedad: “Más bienaventurado es dar que 

recibir” (Hechos 20:35). No dijo que es más rentable, ni más 

estratégico, ni más conveniente, sino más bienaventurado. Es 

decir, más alineado con la felicidad profunda del alma. 

Porque el gozo verdadero no nace de lo que uno guarda, sino 

de lo que uno entrega con fe. 

 

La generosidad no es una pérdida; es una liberación. 

Libera del miedo a no tener suficiente. Libera de la ilusión de 

control. Libera del peso de creerse dueño de lo que en 

realidad solo se administra por un breve tiempo. Cuando una 

persona aprende a dar con libertad, algo se quiebra dentro: se 

rompe el hechizo de la escasez, esa voz interior que susurra 



 

63 

constantemente que no alcanza, que no es prudente, que es 

peligroso confiar. 

 

En el Reino de Dios, dar no es un acto financiero; es 

un acto espiritual. Jesús lo enseñó al observar a una viuda que 

echaba dos pequeñas monedas en el arca del templo (Lucas 

21:1 al 4). Humanamente hablando, era insignificante. 

Espiritualmente hablando, era una ofrenda gigantesca. Ella 

no dio de lo que le sobraba; dio de lo que necesitaba. Y al 

hacerlo, declaró algo que estremeció el cielo: que confiaba 

más en Dios que en sus últimas monedas. 

 

La misma dinámica aparece en la historia de la viuda 

de Sarepta. Cuando Elías llegó a su casa, ella estaba a punto 

de preparar su última comida para ella y su hijo antes de 

morir (1 Reyes 17:8 al 12). No tenía reservas, no tenía 

ahorros, no tenía un plan B. Solo tenía un puñado de harina 

y un poco de aceite. Y Dios la confrontó, no con una 

exigencia cruel, sino con una invitación a confiar: “Hazme a 

mí primero” (1 Reyes 17:13). No porque Dios sea egoísta, 

sino porque la fe necesita ser puesta a prueba para ser 

liberada. 

 

La viuda dio lo que no tenía. Y al darlo, descubrió que 

en realidad sí lo tenía, porque Dios estaba con ella. La harina 

no se acabó y el aceite no escaseó durante toda la sequía (1 

R 17:14 al 16). Ese milagro no fue producido por una 

fórmula económica, sino por una decisión espiritual: confiar. 

La generosidad fue el puente entre su necesidad y la 

provisión divina. 



 

64 

Cuando una persona se atreve a dar en medio de la 

escasez, no está negando la realidad; está afirmando una 

realidad superior. Está diciendo: “Dios es más real que mis 

números”. Y ese acto de fe abre una dimensión del Reino que 

no se puede experimentar de otra manera. La tacañería cierra 

esa puerta. La generosidad la abre. 

 

Pablo describe algo similar cuando habla de la iglesia 

de Macedonia. Eran pobres, perseguidos y afligidos, pero 

dieron con una abundancia que sorprendió a todos (2 

Corintios 8:1 y 2). No dieron porque tenían mucho, sino 

porque tenían gracia. La Escritura dice que “dieron más allá 

de sus fuerzas” y que lo hicieron “primeramente al Señor” 

(2 Corintios 8:3 al 5). Esa frase es clave: primero al Señor. 

Porque cuando alguien se entrega a Dios, entregar sus 

recursos deja de ser una amenaza. 

 

La generosidad no comienza en la billetera; comienza 

en el corazón. Cuando el corazón se rinde, la mano se abre. 

Cuando el yo deja de gobernar, el dar deja de doler. Por eso 

la verdadera generosidad no es impulsiva ni manipulada, sino 

voluntaria. “Cada uno dé como propuso en su corazón, no 

con tristeza ni por necesidad, porque Dios ama al dador 

alegre” (2 Corintios 9:7). El gozo no es una emoción que 

aparece después de dar; es la señal de que se dio 

correctamente. 

 

La tristeza al dar revela que algo todavía está siendo 

retenido internamente. El gozo revela que se ha soltado algo 

más que dinero: se ha soltado control, se ha soltado miedo, 



 

65 

se ha soltado idolatría. La generosidad sana porque rompe la 

lógica del ego, esa voz que dice: “Guarda para ti”. El Espíritu 

dice: “Confía y entrega”. 

 

No es casual que Pablo relacione la generosidad con 

una abundancia que no es solo material. Él habla de ser 

enriquecidos “en todo” para toda liberalidad (2 Corintios 

9:11). Es una riqueza que incluye paz, libertad interior, 

confianza en Dios, sensibilidad espiritual. El avaro puede 

tener dinero, pero vive pobre por dentro. El generoso puede 

tener poco, pero vive rico en lo que realmente importa. 

 

El antídoto del alma contra la tacañería no es aprender 

a ganar más, sino aprender a soltar mejor. Porque la raíz del 

problema no es la cantidad, sino el apego. Y el apego se 

rompe cuando se practica la entrega. Cada acto de 

generosidad es un pequeño exorcismo contra el espíritu de 

avaricia. 

 

En este punto del camino espiritual, muchos creyentes 

descubren algo incómodo: que han orado por bendición, pero 

no han permitido que Dios sane su relación con el dinero. 

Quieren provisión sin rendición. Quieren multiplicación sin 

transformación. Pero el Reino no funciona así. Dios no solo 

quiere llenar nuestras manos; primeramente quiere liberar 

nuestro corazón. 

 

Por eso la generosidad no es un tema secundario en la 

vida cristiana. Es un termómetro espiritual. Revela en qué 

confiamos, a qué tememos y quién gobierna realmente 



 

66 

nuestra vida. Donde está nuestro tesoro, allí está nuestro 

corazón (Mateo 6:21). Y donde está nuestro corazón, allí 

fluye nuestra fe. 

 

La generosidad no empobrece. Empobrece la ilusión 

de control. Empobrece el ego. Empobrece el miedo. Pero en 

ese empobrecimiento ocurre algo glorioso: el alma se vuelve 

ligera, libre, capaz de creer otra vez que Dios es bueno y fiel. 

¡Ese es el comienzo de toda verdadera riqueza! 

 

La generosidad no solo sana al individuo; sana al 

cuerpo. Cuando una comunidad aprende a dar, algo cambia 

en su atmósfera espiritual. La iglesia deja de ser un espacio 

de consumo religioso y se convierte en un organismo vivo 

que comparte vida. En ese punto, el dinero deja de ser un 

tema incómodo y pasa a ser una herramienta sagrada. Ya no 

se trata de “cuánto damos”, sino de “qué espíritu gobierna lo 

que tenemos”. 

 

La Escritura muestra que la iglesia primitiva no vivía 

bajo un sistema de presión, sino bajo una cultura de gracia. 

Los creyentes no eran forzados a desprenderse de sus bienes, 

pero tampoco estaban dominados por ellos. Habían 

descubierto que la comunión verdadera no se sostiene solo 

con palabras, sino con entrega concreta. Cuando alguien tenía 

necesidad, otro encontraba gozo en suplirla. Y en ese flujo de 

dar y recibir, Cristo se hacía visible. 

 

Pablo comprendía esto con claridad cuando dijo que 

Dios es poderoso para hacer que abunde en nosotros toda 



 

67 

gracia, a fin de que, teniendo siempre en todas las cosas lo 

suficiente, abundemos para toda buena obra (2 Corintios 

9:8). El propósito de la provisión divina no es la 

acumulación, sino la participación. Dios no nos bendice para 

aislarnos, sino para integrarnos en Su obra redentora. 

 

El espíritu tacaño, en cambio, construye muros. Hace 

que la persona se encierre en su pequeño reino privado, 

defendiendo lo que cree que es suyo. Pero la generosidad 

construye puentes. Une corazones, restaura dignidades, hace 

visible el amor de Dios en acciones concretas. Donde hay 

generosidad, el Evangelio se vuelve creíble. 

 

La iglesia de Macedonia es una prueba viva de esto. 

Pablo no la presenta como un ejemplo de prosperidad 

económica, sino como un ejemplo de gracia en acción. Dice 

que “en grande prueba de tribulación, la abundancia de su 

gozo y su profunda pobreza abundaron en riquezas de su 

generosidad” (2 Corintios 8:2). Es una frase que desafía 

toda lógica humana: profunda pobreza produciendo riqueza 

de generosidad. No porque el dinero hubiera aparecido de la 

nada, sino porque el corazón había sido liberado del miedo. 

 

Cuando una comunidad vive así, ocurre algo poderoso: 

se rompe el ciclo de la escasez espiritual. Ya no se ora solo 

por provisión, sino por oportunidades de dar. Ya no se mide 

el éxito por lo que se acumula, sino por lo que se comparte. 

Y en ese cambio de enfoque, Dios se mueve con libertad. En 

mi experiencia personal he visto la gran diferencia espiritual 

que hay entre una congregación instruida en el dar y otra 



 

68 

gobernada por el espíritu de tacañería. En la primera se 

percibe el gozo y la excelencia que brinda la abundancia, en 

la segunda, la frustración y la mediocridad que genera la 

escasez. 

 

La generosidad también tiene un efecto profético. En 

un mundo gobernado por la avaricia, una iglesia generosa es 

una señal del Reino. Proclama, sin palabras, que hay otra 

manera de vivir. Que no estamos sujetos al sistema del 

miedo, sino a la economía de la gracia. Que no dependemos 

de lo que guardamos, sino de Aquel que provee. 

 

Por eso Pablo afirma que la generosidad produce 

acciones de gracias a Dios (2 Corintios 9:11 y 12). No solo 

porque alguien recibió ayuda, sino porque el carácter del 

Padre fue revelado. Cada acto de dar se convierte en una 

doxología encarnada. La gloria de Dios se manifiesta cuando 

su pueblo refleja Su corazón. 

 

Y el corazón de Dios es profundamente generoso. 

Desde el principio hasta el fin de la Escritura, vemos a un 

Dios que da. Da vida, da promesas, da perdón, da su Espíritu. 

Y finalmente, se da a sí mismo en la cruz. “Porque de tal 

manera amó Dios al mundo, que dio…” (Juan 3:16). Ese 

es el ADN del Reino. El amor verdadero siempre se expresa 

entregándose. 

 

Cuando un creyente practica la generosidad, no está 

simplemente obedeciendo un principio; está participando del 

carácter de Dios. Está siendo formado a la imagen del Padre. 



 

69 

Está dejando que el Espíritu Santo desarraigue la tacañería y 

plante en su lugar una nueva naturaleza. 

 

Esto no ocurre de un día para otro. La generosidad se 

aprende. Se ejercita. Se fortalece con cada decisión de 

confiar. A veces comienza con pequeños pasos: compartir lo 

que se tiene, ayudar a alguien en necesidad, sostener la obra 

de Dios con fidelidad. Pero cada acto, por pequeño que 

parezca, va reeducando el alma. 

 

Con el tiempo, el creyente descubre algo maravilloso: 

que ya no da con miedo, sino con expectativa. No porque 

espere una retribución automática, sino porque ha aprendido 

que Dios es fiel. Que nunca se queda con lo que entregamos, 

sino que lo transforma en bendición, de maneras que muchas 

veces superan lo material. 

 

El espíritu tacaño siempre pregunta: “¿Y si me falta?”. 

La fe generosa pregunta: “¿Y si Dios es más grande que mi 

temor?”. Esa es la verdadera batalla. Y cada vez que damos 

con fe, esa batalla se inclina a favor del Reino. En este punto, 

la generosidad deja de ser un tema económico y se convierte 

en un camino de discipulado. Es una de las formas más 

prácticas de morir al yo y vivir para Dios. Porque el dinero 

toca fibras profundas del corazón. Donde aprendemos a 

soltar, allí aprendemos a confiar. Y donde aprendemos a 

confiar, allí el Reino se manifiesta. 

 

La generosidad transforma comunidades porque 

transforma personas. Libera líderes de la manipulación. 



 

70 

Libera creyentes de la dependencia. Libera a la iglesia del 

espíritu de supervivencia. Y la lleva a vivir desde la 

abundancia de la gracia. Y esa es, en última instancia, la 

mayor riqueza que puede existir. 

 

“Den y se les dará: se les echará en el regazo una medida 

llena, apretada, sacudida y desbordante. Porque con la 

medida con que midan a otros, se les medirá a ustedes.” 

Lucas 6:38 

 

La generosidad, cuando se convierte en un estilo de 

vida, deja de ser un acto ocasional y pasa a ser una postura 

del corazón. Ya no es algo que se hace cuando sobra, sino 

algo que define quién se es. En ese punto, el alma ha sido 

reconfigurada. El miedo ha perdido autoridad. La fe ha 

aprendido a respirar con libertad y en ese punto, la 

abundancia de Dios comienza a derramarse. 

 

Uno de los grandes engaños del espíritu tacaño es 

hacer creer que dar es un riesgo. Pero el Reino revela lo 

contrario: no dar es el verdadero peligro. Porque todo lo que 

no se entrega termina por poseernos. No porque el dinero sea 

malo o diabólico en sí mismo, sino porque sus beneficios 

exigen lealtad. La generosidad rompe esa esclavitud. Cada 

vez que damos, declaramos a quién pertenecemos. 

 

Cuando el creyente comienza a practicar el dar como 

una disciplina espiritual, algo profundo sucede: su 

percepción de la provisión cambia. Ya no vive esperando que 

las circunstancias mejoren para ser generoso; es generoso aun 



 

71 

en medio de la incertidumbre. Y en esa entrega, descubre que 

Dios no falla. Tal vez no siempre como uno imagina, pero 

siempre como Él promete. 

 

Pablo lo expresa con una belleza casi litúrgica cuando 

dice que Dios “da semilla al que siembra y pan al que come” 

(2 Corintios 9:10). Primero da semilla. Es decir, nos confía 

algo que no es para retener, sino para plantar. Y cuando esa 

semilla es sembrada, Dios la multiplica. La lógica del Reino 

es clara: lo que se guarda se estanca, lo que se siembra se 

reproduce. 

 

La generosidad también purifica la motivación. Al 

principio, muchos dan esperando algo a cambio. Con el 

tiempo, aprenden a dar porque es bueno, porque es justo, 

porque es conforme al corazón de Dios. Y ese cambio es una 

señal de madurez espiritual. El dar deja de ser una estrategia 

y se convierte en una expresión de amor. 

 

La iglesia que vive así se vuelve un lugar de refugio en 

un mundo marcado por la competencia y el egoísmo. Donde 

otros compiten, ella comparte. Donde otros acumulan, ella 

reparte. Y esa diferencia no pasa desapercibida. Es una 

predicación silenciosa, pero poderosa. 

 

Cuando la generosidad gobierna una comunidad, los 

recursos fluyen, pero también fluyen la confianza, la unidad 

y el gozo. Ya no hay temor de que falte, porque todos saben 

que Dios es la fuente. Ya no hay sospecha de que alguien se 

aproveche, porque el Espíritu Santo guarda los corazones. La 



 

72 

generosidad crea un ambiente donde la gracia puede moverse 

sin obstáculos.  

 

Por eso el enemigo ataca tanto este terreno. Sabe que 

una iglesia generosa es una iglesia peligrosa para su reino. 

Sabe que donde el dinero ha sido rendido, el corazón también 

lo ha sido. Y donde el corazón es de Dios, el Reino avanza. 

 

La práctica constante del dar es una de las formas más 

efectivas de mantener el alma sana. Es un ejercicio de 

humildad, de fe y de amor. Nos recuerda que no somos el 

centro, que no somos la fuente, que no somos los dueños. 

Somos hijos. Y un hijo que confía no teme quedarse sin nada. 

 

La generosidad no promete una vida sin dificultades, 

pero sí promete una vida libre del yugo de la avaricia. 

Promete un corazón ligero, una fe activa, una comunión 

profunda con el Padre. Y eso es una riqueza que ningún 

banco puede guardar. 

 

Al final, el creyente generoso descubre una verdad 

simple y gloriosa: que nunca perdió nada al dar. Que todo lo 

que entregó en fe fue transformado en algo mayor. Que el 

Dios que dio a su Hijo no es mezquino con los suyos. Y que 

vivir con las manos abiertas es la forma más segura de 

caminar en el Reino. Porque en la economía de Dios, el que 

da no se queda vacío. Se queda libre. Y esa libertad es el 

mayor tesoro que un alma puede poseer. 

 

 



 

73 

“Ustedes serán enriquecidos en todo sentido para que en 

toda ocasión puedan ser generosos, y para que por medio 

de nosotros la generosidad de ustedes resulte en acciones 

de gracias a Dios.” 

2 Corintios 9:11 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

74 

Capítulo seis 

 

 

SOMOS ADMINISTRADORES 

NO DUEÑOS 
 

 

“Ahora bien, se requiere de los administradores, que cada 

uno sea hallado fiel.” 

1 Corintios 4:2 

 

 

Una de las ilusiones más persistentes del corazón 

humano es creer que posee lo que tiene. La Escritura, sin 

embargo, comienza derrumbando esa fantasía con una 

afirmación simple y absoluta: “De Jehová es la tierra y su 

plenitud, el mundo y los que en él habitan” (Salmo 24:1). 

Nada es nuestro en sentido último. Ni el dinero, ni el tiempo, 

ni las capacidades, ni siquiera la vida. Todo pertenece a Dios. 

Nosotros no somos propietarios; somos administradores. Y 

esa verdad, cuando es comprendida, redefine por completo la 

manera en que vivimos. 

 

La mayordomía no es un concepto económico; es una 

cosmovisión espiritual. Significa entender que estamos 

viviendo en una creación que tiene Dueño, y que todo lo que 

pasa por nuestras manos lo hace en calidad de encargo. Esta 



 

75 

conciencia transforma la relación con los recursos. El dinero 

deja de ser una posesión privada y se convierte en una 

responsabilidad sagrada. El tiempo deja de ser algo que 

gastamos como queremos y pasa a ser algo que debemos 

rendir. La vida deja de ser un proyecto personal y se convierte 

en una misión confiada por Dios. 

 

Jesús enseñó esta verdad una y otra vez. En la parábola 

del mayordomo fiel y prudente, preguntó quién sería aquel a 

quien el señor pondría sobre su casa para dar alimento a 

tiempo a los demás (Lucas 12:42). La fidelidad no se medía 

por cuánto retenía, sino por cómo distribuía. El mayordomo 

no existe para sí mismo; existe para cumplir la voluntad del 

dueño. 

 

El problema surge cuando el mayordomo comienza a 

comportarse como dueño. Cuando olvida que lo que 

administra no le pertenece. Entonces aparecen la avaricia, el 

abuso, la negligencia y la corrupción. Lo mismo ocurre en la 

vida espiritual. Cuando un creyente olvida que todo es de 

Dios, empieza a usar los recursos del Reino para edificar su 

propio pequeño imperio. La tacañería es una forma de 

rebelión encubierta: es decirle a Dios “esto es mío”. 

 

La buena mayordomía sana esa distorsión. Nos 

recuerda que la vida cristiana no consiste en acumular 

bendiciones, sino en administrarlas para la gloria de Dios. 

Por eso Jesús dijo que el que es fiel en lo muy poco, también 

es fiel en lo mucho, y el que es injusto en lo muy poco, 

también lo es en lo mucho (Lucas 16:10). La prueba de la 



 

76 

fidelidad no está en los grandes momentos, sino en las 

pequeñas decisiones diarias: cómo uso lo que tengo, cómo 

trato lo que recibí, cómo honro al Dueño con lo que me 

confió. 

 

El dinero, en ese sentido, es una de las herramientas 

más reveladoras del corazón, porque el dinero reclama 

señorío y quienes debemos administrarlo no podemos ocultar 

ante Dios, cual es el lugar que le estamos dando en nuestro 

corazón. La mayordomía declara que el único Señor es Dios. 

El dinero es solo un siervo. Sin embargo, es claro que los 

seres humanos tenemos por lógico trabajar para el dinero, en 

lugar de poner el dinero a trabajar para nosotros. 

 

El dinero debería esforzarse por darnos todo lo que 

necesitamos, pero en lugar de eso, nosotros nos esforzamos 

tan solo para tenerlo. El dinero debería cuidarnos; sin 

embargo, somos nosotros los que hacemos grandes cajas 

fuertes para protegerlo a él. El dinero debería amarnos y 

brindarnos servicio durante su existencia; sin embargo, es 

claro que somos los seres humanos los que dejamos hasta el 

último aliento para obtenerlo.  

 

Dios no tiene problema con que nosotros tengamos 

dinero, lo que Él no desea es que el dinero nos esclavice, y 

no negociará eso. Él prefiere hijos libres en escasez, que hijos 

esclavos viviendo con abundancia. Es muy común que la 

gente haga cualquier cosa por dinero, tal como si en verdad 

fuera el amor de su vida. Las cárceles están llenas de personas 



 

77 

que se la jugaron por dinero, que robaron, que mataron o 

hicieron cualquier tipo de fechoría con tal de obtenerlo. 

 

El mundo está lleno de personas que trabajan de lo que 

no les gusta, gente que se corrompe, que se degrada, que se 

humilla con tal de obtener dinero. Sin embargo, el dinero no 

ama a nadie, es absolutamente infiel y además se va con 

cualquiera. No importa lo que podamos hacer por él, 

simplemente se va con el que lo adora, por más corrupto o 

sucio que sea. El dinero es infiel y nadie puede ser feliz 

viviendo con alguien infiel, simplemente estará sometido por 

siempre al dolor.  

 

Cuando la verdad de Dios nos hace despertar a esta 

realidad presente, desciende del intelecto al espíritu, y 

entonces ocurre algo poderoso: desaparece la ansiedad. El 

amor se va, solo queda la tarea de someter el dinero a 

servidumbre. Los mayordomos no viven preocupados como 

el dueño y hacen productivo, todo lo que tienen a su cargo. 

El dueño teme perder; el mayordomo confía en que el dueño 

proveerá. El dueño se aferra; el mayordomo distribuye. El 

dueño se angustia; el mayordomo descansa. 

 

Esta es una de las grandes libertades del Reino: saber 

que no cargamos con el peso de sostener nuestra propia vida. 

Jesús lo enseñó cuando dijo que miráramos a las aves del 

cielo y a los lirios del campo, que no siembran ni cosechan, 

pero son sustentados por el Padre (Mateo 6:26 al 30). No es 

una invitación a la irresponsabilidad, sino a la confianza. El 



 

78 

mayordomo trabaja, pero no vive esclavo del resultado. Hace 

su parte, pero sabe que el Señor es quien da el crecimiento. 

 

La mayordomía también revela propósito. Cuando 

entendemos que todo lo que tenemos es de Dios, 

preguntamos naturalmente: “¿Para qué me fue dado?”. Los 

dones no son para el lucimiento personal. Los recursos no son 

para el confort aislado. Las oportunidades no son para el ego. 

Todo es para el Reino, por lo tanto, nuestra prioridad cambia 

y nuestros recursos son consagrados primeramente al 

propósito divino. Cuando eso ocurre, no nos queda más que 

recibir abundancia. 

 

En ese punto, la vida se vuelve coherente. Ya no está 

dividida entre lo espiritual y lo material. Todo se convierte 

en adoración. Trabajar, ganar, ahorrar, dar, invertir, ayudar, 

planificar… todo entra bajo el señorío de Cristo. El 

mayordomo vive delante de Dios, no solo cuando ora, sino 

cuando maneja cada aspecto de su existencia. 

 

Este es el fundamento sobre el cual se edifica una 

economía del Reino sana. No una economía basada en el 

miedo, sino en la confianza. No en la acumulación, sino en la 

administración. No en el yo, sino en la gloria de Dios. Y 

cuando esta verdad se establece en el corazón, el espíritu 

tacaño pierde su lugar. Porque el mayordomo sabe que nada 

es suyo… y que, precisamente por eso, puede usarlo todo con 

libertad. 

 

 



 

79 

La fidelidad, en el Reino de Dios, no es una virtud 

menor; es una ley espiritual. Jesús lo dejó claro cuando 

afirmó que quien es fiel en lo poco es fiel en lo mucho, y 

quien es injusto en lo poco también lo será cuando reciba 

mayor responsabilidad (Lucas 16:10). Esta afirmación no 

habla solamente de dinero, sino de una postura del corazón. 

Dios no observa tanto la magnitud de lo que administramos, 

sino la manera en que lo hacemos. 

 

La vida de los hijos de Dios está llena de “cosas 

pequeñas” que en realidad son grandes pruebas. Un salario, 

una oportunidad, una relación, una habilidad, un ministerio. 

Todo llega como semilla. Todo puede crecer o puede 

enterrarse. Y aquí es donde la mayordomía se vuelve una 

revelación incómoda: no somos evaluados por lo que 

recibimos, sino por lo que hacemos con lo que recibimos. 

 

La parábola de los talentos expone esta verdad con una 

claridad estremecedora. Un señor entrega a sus siervos 

diferentes cantidades conforme a su capacidad y se va de 

viaje (Mateo 25:14 y 15). No les pide que todos produzcan 

lo mismo, pero sí que todos sean fieles. Dos de ellos 

negocian, arriesgan, trabajan y multiplican lo que se les 

confió. El tercero, dominado por el temor, esconde su talento. 

No lo pierde, pero tampoco lo usa. 

 

Y ese es uno de los grandes engaños del espíritu tacaño 

espiritual: creer que mientras no se pierda nada, no hay 

problema. Pero en el Reino, no usar es una forma de 

infidelidad. No invertir es una forma de desobediencia. El 



 

80 

siervo que enterró el talento fue llamado malo y negligente, 

no porque robó, sino porque no produjo (Mateo 25:26). La 

mayordomía no se mide por lo que se conserva, sino por lo 

que se fructifica. 

 

El temor siempre es el enemigo de la buena 

administración. El siervo infiel dijo: “Tuve miedo” (Mateo 

25:25). El miedo lo llevó a paralizarse. A protegerse. A jugar 

seguro. Pero el Reino no avanza por personas que solo 

quieren protegerse. Avanza por personas que confían lo 

suficiente en el Señor como para arriesgar lo que Él les dio. 

 

Cuando alguien entiende que Dios es el Dueño, puede 

invertir con libertad. Porque sabe que, si algo se pierde en el 

camino de la obediencia, Dios sigue siendo fiel. Pero cuando 

alguien se cree dueño, vive aterrado ante la posibilidad de 

perder. Y ese terror produce esterilidad. El Reino se compone 

de riesgos para la mente natural, pero para la mente espiritual 

está lleno de desafíos extraordinarios. 

 

La mayordomía fiel también abre puertas espirituales. 

Jesús dijo que, si no somos fieles en las riquezas injustas, 

nadie nos confiará las verdaderas riquezas (Luas 16:11). Hay 

dimensiones del Reino, autoridad espiritual, revelación, 

impacto eterno, que están conectadas con cómo manejamos 

lo material. No porque Dios sea materialista, sino porque lo 

material revela quién gobierna nuestro corazón. 

 

Por eso tantos creyentes se estancan. No porque no 

oren, no porque no tengan dones, sino porque no han 



 

81 

aprendido a administrar con fidelidad lo que ya recibieron. 

Esperan más, pero no han sido fieles con lo poco. Quieren 

promoción espiritual, pero todavía usan los recursos del 

Reino como si fueran propios. 

 

El mayordomo fiel vive de otra manera. Vive con una 

conciencia constante de rendición de cuentas. Sabe que un 

día el Señor pedirá cuentas, no para condenar, sino para 

evaluar. Y esa conciencia no produce temor, sino propósito. 

Cada decisión importa. Cada peso, cada hora, cada 

oportunidad, cada relación es una semilla que puede 

glorificar a Dios o ser desperdiciada. 

 

Cuando esta verdad se asienta, el creyente deja de 

preguntarse “¿cuánto puedo quedarme?” y empieza a 

preguntarse “¿cómo puedo usar esto para el Reino?”. Y ese 

cambio de pregunta transforma la vida. La fidelidad no es 

perfección. Es lealtad. Es usar lo que tenemos con la 

intención correcta. Es buscar la gloria de Dios en lo 

cotidiano. Es vivir sabiendo que todo lo que pasa por nuestras 

manos es una oportunidad de honrar al Dueño. 

 

Vivir como mayordomos es vivir con la eternidad en 

el corazón. Cada día, cada decisión, cada recurso 

administrado se convierte en una respuesta silenciosa a una 

pregunta que algún día será audible: ¿qué hiciste con lo que 

te confié? Esta no es una pregunta para producir miedo, sino 

para producir propósito. La rendición de cuentas no es una 

amenaza; es una honra. Significa que nuestra vida importa lo 

suficiente como para ser evaluada. 



 

82 

Jesús habló de este momento cuando describió al señor 

que regresó para ajustar cuentas con sus siervos (Mateo 

25:19). No regresó para humillarlos, sino para revelar 

quiénes habían entendido su corazón. Los que habían sido 

fieles no solo fueron felicitados; fueron promovidos. “Sobre 

poco has sido fiel, sobre mucho te pondré; entra en el gozo 

de tu señor” (Mateo 25:21). La fidelidad en la tierra abre 

participación en el gozo del cielo. 

 

El mayordomo que vive a la luz de ese día no se 

obsesiona con la acumulación, sino con la administración. No 

pregunta cuánto puede guardar, sino cuánto puede invertir 

para el Reino. No vive para impresionar a otros, sino para 

agradar al Dueño. Y eso trae una paz que el mundo no puede 

dar. 

 

Esta conciencia también libera del orgullo. Porque el 

mayordomo sabe que todo lo que produjo fue con recursos 

que no eran suyos. No puede jactarse de la cosecha, porque 

la semilla fue un regalo. No puede atribuirse la gloria, porque 

la capacidad también fue confiada. Todo lo bueno apunta a 

Dios. 

 

Al mismo tiempo, la mayordomía libera de la culpa. 

Porque no se trata de haber tenido mucho o poco, sino de 

haber sido fiel. El siervo con dos talentos recibió la misma 

aprobación que el de cinco. Dios no compara cantidades; 

examina corazones. La verdadera pregunta no es cuánto 

administraste, sino cómo lo hiciste. 

 



 

83 

Vivir así transforma la relación con el dinero, con el 

tiempo y con la vida misma. Nada es trivial. Nada es 

insignificante. Cada oportunidad es un encargo sagrado. 

Cada recurso es una herramienta del Reino. Cada día es una 

nueva posibilidad de honrar al Dueño. Y cuando esta verdad 

gobierna, el espíritu tacaño no tiene dónde arraigarse. Porque 

el mayordomo no vive aferrado; vive disponible. No vive en 

modo de defensa; vive en modo de misión. No vive para sí; 

vive para Dios. 

 

Esta es una de las grandes libertades del Evangelio: 

saber que no somos dueños de nada… y por eso podemos 

usarlo todo para la gloria de Aquel que nos lo confió. El 

dinero deja de ser un amo y se convierte en un siervo. El 

tiempo deja de ser un enemigo y se convierte en una ofrenda. 

La vida deja de ser un proyecto personal y se convierte en 

una historia redentora. 

 

Al final, el mayordomo fiel no anhela oír elogios 

humanos, sino una sola voz. La voz del Señor diciendo que 

su vida no fue en vano, que su entrega no fue desperdiciada, 

que su fidelidad tuvo peso eterno. Y ese día, cuando todo lo 

temporal se desvanezca, solo quedará lo que fue 

administrado para el Reino. ¡Eso es verdadera riqueza! 

 

“Porque de él, y por él, y para él, son todas las cosas. A él 

sea la gloria por siempre. Amén.” 

Romanos 11:36 

 

 



 

84 

Capítulo siete 

 

 

LA ECONOMÍA  

DEL REINO 
 

 

“Y les dijo: Estad atentos y guardaos de toda forma de 

avaricia; porque aun cuando alguien tenga abundancia, 

su vida no consiste en sus bienes.” 

Lucas 12:15 

 

 

Hay dos economías operando en el mundo, aunque no 

siempre se las reconoce como tales. Una es la economía del 

sistema humano, gobernada por la escasez, la competencia y 

el miedo. La otra es la economía del Reino de Dios, 

gobernada por la abundancia, la fe y la gracia. Vivir en una u 

otra no depende de cuánto dinero se tenga, sino de a qué reino 

pertenece el corazón. 

 

Jesús lo expresó con una claridad radical cuando dijo: 

“No os hagáis tesoros en la tierra… sino hacéos tesoros en 

el cielo” (Mateo 6:19 y 20). No estaba despreciando lo 

material, sino revelando una verdad más profunda: que el 

lugar donde depositamos nuestro tesoro define el sistema 



 

85 

bajo el cual vivimos. El corazón sigue al tesoro. Donde uno 

invierte su vida, allí se forma su identidad. 

 

La economía del mundo enseña a retener para 

sobrevivir. La del Reino enseña a dar para vivir. El mundo 

dice: “El que guarda, gana”. El Reino dice: “El que da, 

recibe”. El mundo dice: “El que acumula, está seguro”. El 

Reino dice: “El que confía, es libre”. En el mundo hay un 

dicho muy popular: “Mejor un pájaro en mano que cientos 

volando…” En el Reino eso es al revés. Es mejor que haya 

cientos volando, porque están bajo el gobierno de Dios y Él 

los deposita en nuestras manos cuando quiere.  

 

Esta lógica no es poética; es espiritual. Jesús la vivió, 

la enseñó y la encarnó. Cuando miró a las multitudes 

hambrientas en el desierto, no dijo que era un problema de 

recursos, sino de fe. Cinco panes y dos peces eran 

absolutamente insuficientes según la economía humana. Pero 

en manos del Reino, fueron más que suficientes para 

alimentar a miles (Juan 6:1 al 13). La multiplicación no 

comenzó cuando el pan se partió, sino cuando el muchacho 

lo entregó. 

 

Eso es una de las leyes más profundas del Reino: nada 

se multiplica mientras permanece retenido. Todo se 

multiplica cuando es puesto en las manos de Dios. Lo que se 

guarda se limita. Lo que se entrega se transforma. Muchos 

hermanos desconfían y se ofenden cuando los ministros les 

alentamos a dar, pero eso es lo que puede destrabar sus 

finanzas, tan solo si pudieran comprenderlo no se enojarían 



 

86 

sino que avanzarían hacia la prosperidad que Dios pretende 

para ellos. 

 

Créanme, que en el Reino manejar finanzas es mucho 

más espiritual de lo que algunos pretenden. De hecho, se lo 

vincula con lo carnal, con la vanidad, con la codicia y esas 

cosas, pero cuando se vive una economía de Reino y uno se 

vuelve un administrador, no hay nada de eso en la 

abundancia. Por el contrario, se logra un equilibrio que es 

muy difícil de sobrellevar, porque se necesita ser bien 

espiritual y sabio para manejar finanzas sin que nuestro 

corazón se contamine. 

 

Cuando la sabiduría habló en primera persona dijo: 

“Yo amo a los que me aman, y me hallan los que temprano 

me buscan. Las riquezas y la honra están conmigo; 

riquezas duraderas, y justicia” (Proverbios 8:17 y 18). Si 

queremos encontrar las riquezas duraderas del Reino, 

debemos saber que habita con la sabiduría divina. Los necios 

no logran riquezas duraderas obtenidas con justicia.  

 

Jesús nunca enseñó a sus discípulos a acumular, sino a 

confiar, porque acumular, cualquier impío acumula, pero 

confiar y utilizar finanzas libres que lleguen a nuestras manos 

cuando Dios disponga, es otra cosa. Jesús dijo que el Padre 

sabía de qué cosas tenían necesidad (Mateo 6:32) y eso es 

más que suficiente. El problema es que la gente razona más 

con la mente adámica que con la mente de Cristo, y el sistema 

nos ha enseñado a pensar que debemos generar todo con el 

sudor de nuestra frente, y no recibir por medio de la 



 

87 

bendición de Dios que enriquece y que no añade tristeza 

(Proverbios 10:22). 

 

Los hermanos deben aprender, que buscar primero el 

Reino trae como añadidura todo lo demás (Mateo 6:33). Esto 

no es una promesa de lujo, sino de provisión fiel. El sistema 

otorga todo con la intención de sostener esclavitud, tanto 

desde la abundancia como desde la escasez. Por su parte, la 

economía del Reino no promete exceso; promete suficiencia 

acompañada de paz.  

 

En esta economía, la riqueza no se mide por lo que se 

posee, sino por la capacidad de circular que tengan los 

recursos. La iglesia primitiva lo entendió de manera tan 

profunda que “tenían todas las cosas en común” y “no 

había entre ellos ningún necesitado” (Hechos 4:32 al 34). 

No porque todos fueran ricos, sino porque nadie era 

indiferente, ni procuraba acumular para sí, sabiendo que 

había necesidad en otros. La abundancia del Reino no es 

individualista; sino que está impregnada de propósito. 

 

Cuando una comunidad vive bajo esta lógica, la 

pregunta deja de ser “¿cuánto es mío?” y pasa a ser “¿a quién 

puedo bendecir?”. Y ese cambio de enfoque es 

revolucionario. Rompe el espíritu de competencia. Sana las 

comparaciones. Establece una cultura de honra y de cuidado 

mutuo. Hoy en día el individualismo y la ambición personal, 

hace que muchos ignoren sin carga alguna, lo que otros 

pueden estar viviendo, y lo que es peor, según la cultura 

actual, esto es lógico y normal. 



 

88 

La economía del Reino también confronta una de las 

idolatrías más sutiles: la seguridad basada en lo material. 

Jesús fue directo: “La vida del hombre no consiste en la 

abundancia de los bienes que posee” (Lucas 12:15). El alma 

no se nutre de cuentas bancarias. Se nutre de confianza en 

Dios. Es verdad, que tener acopio económico sirve para no 

padecer dificultades ante los compromisos, pero una cosa es 

la buena administración y otra muy diferente es la ambición 

desmedida.  

 

 Es claro que no estoy sugiriendo vivir con las cuentas 

en rojo, tal como si tener un ahorro fuera algo malo. Por el 

contrario, ser un buen administrador agrada a Dios. Lo que 

debemos tener siempre presentes es que, si Dios nos demanda 

recursos por determinado propósito, no debemos cerrar 

nuestra mano. El tacaño acopia y se vuelve indiferente, pero 

el sabio acopia para avanzar y nunca cierra su mano si el 

Señor así lo demanda.  

 

Cuando alguien vive bajo la economía del Reino, 

puede trabajar, planificar y administrar con sabiduría, pero 

sin ansiedad. Puede ahorrar, pero sin idolatría. Puede 

prosperar, pero sin orgullo. Porque su seguridad no está en lo 

que tiene, sino en quién lo sustenta. Esa es la verdadera 

riqueza del Reino: vivir sabiendo que el Padre gobierna. 

 

Cuando la economía del Reino se establece en una 

comunidad, lo primero que cae es el individualismo. Ya no 

se vive bajo la lógica del “sálvese quien pueda”, sino bajo la 

convicción de que pertenecemos unos a otros en Cristo. Esto 



 

89 

no es una ideología social; es una realidad espiritual. La 

iglesia no es una suma de individuos, es un cuerpo. Y un 

cuerpo sano no permite que uno de sus miembros sufra 

mientras otro se excede. Así mismo, los proyectos 

evangelísticos, misioneros o de expansión, no deben ser 

ignorados. 

 

La Escritura describe a la iglesia primitiva con 

palabras que hoy parecen casi utópicas: “la multitud de los 

que habían creído era de un corazón y un alma; y ninguno 

decía ser suyo propio nada de lo que poseía, sino que tenían 

todas las cosas en común” (Hechos 4:32). No se trata de un 

sistema impuesto, sino de un fruto del Espíritu. Cuando el 

corazón es uno, los recursos también se alinean. 

 

En ese ambiente, la generosidad deja de ser heroica y 

pasa a ser normal. Nadie da para sobresalir, nadie retiene por 

temor. El amor gobierna. Y cuando el amor gobierna, la 

provisión fluye. La economía del Reino no elimina la 

propiedad privada, pero sí elimina la indiferencia. Nadie vive 

aislado de la necesidad del otro. 

 

Esto tiene un impacto profundo en la misión. Una 

iglesia que vive bajo la economía del Reino no puede ser 

estéril espiritualmente. Sus recursos no se estancan; circulan. 

Y donde hay circulación, hay vida. Donde hay vida, hay 

crecimiento. 

 

Jesús lo demostró una y otra vez. No multiplicó panes 

para enriquecer a unos pocos, sino para alimentar a una 



 

90 

multitud. No convirtió el agua en vino para crear lujo, sino 

para restaurar una celebración. En el Reino, la provisión 

siempre tiene un propósito redentor. 

 

La economía del mundo produce acumulación y 

desigualdad. La del Reino produce distribución y dignidad. 

Cuando alguien es sostenido en su necesidad, no recibe solo 

pan; recibe honra. Se le recuerda que no está solo, que es 

parte de una familia, que su vida importa. Por eso la 

generosidad comunitaria es una de las mayores expresiones 

del Evangelio. El mundo puede discutir nuestras doctrinas, 

pero no puede negar una comunidad que ama de manera 

concreta. Donde hay pan compartido, hay un Cristo presente. 

 

La economía del Reino también crea una nueva 

relación con el trabajo. Ya no se trabaja solo para uno mismo, 

sino para tener “qué compartir con el que padece 

necesidad” (Efesios 4:28). El trabajo se convierte en una 

herramienta de bendición, no solo en un medio de 

supervivencia. 

 

Cuando una iglesia entiende esto, deja de preguntarse 

cuánto cuesta ayudar y empieza a preguntarse cuánto cuesta 

no hacerlo. Porque sabe que la retención produce sequía 

espiritual, pero la generosidad produce lluvia. En este punto, 

la fe deja de ser teórica. Se vuelve visible. Se vuelve palpable. 

Se vuelve una fuerza que transforma barrios, familias y 

ciudades. Y esa es la señal de que la economía del Reino está 

operando: cuando nadie queda olvidado, y cuando lo que uno 

tiene se convierte en provisión para muchos. 



 

91 

Vivir bajo la economía del Reino es, en esencia, 

aprender a vivir sin miedo al mañana. No porque el mañana 

no exista, sino porque Dios ya está en él. La ansiedad 

pertenece al sistema de este mundo; la confianza pertenece al 

Reino. Jesús fue claro cuando dijo que no nos afanáramos por 

lo que habríamos de comer, beber o vestir, porque el Padre 

conoce nuestras necesidades (Mateo 6:31 y 32). El afán es 

una confesión de desconfianza. La fe es una confesión de 

reposo. 

 

Cuando alguien entra en la economía del Reino, deja 

de medir su vida por la cantidad de recursos disponibles y 

comienza a medirla por la fidelidad de Dios. Eso no produce 

pasividad, sino una actividad diferente: se trabaja con 

diligencia, pero se vive sin desesperación. Se planifica, pero 

no se idolatra el plan. Se siembra, pero se confía en el dador 

de la cosecha. 

 

El temor al futuro es una de las raíces más profundas 

de la tacañería. Se retiene porque se teme. Se acumula porque 

se desconfía. Pero cuando el Reino gobierna, el futuro deja 

de ser una amenaza y se convierte en una promesa. El 

creyente sabe que Aquel que lo llamó es fiel, y que su 

provisión no depende solo de las circunstancias, sino de la 

gracia. 

 

Esta es una de las razones por las que Jesús vinculó el 

buscar primero el Reino con la provisión diaria (Mateo 

6:33). No es una transacción; es una alineación. Cuando el 



 

92 

corazón se ordena, las cosas se ordenan. Cuando Dios ocupa 

el primer lugar, todo lo demás encuentra su lugar correcto. 

 

La economía del Reino también produce una libertad 

profunda frente a la pérdida. Quien vive para acumular vive 

aterrorizado por perder. Quien vive para el Reino sabe que 

nada verdaderamente valioso puede perderse. Porque su 

tesoro no está en lo que se guarda, sino en lo que se invierte 

en el cielo. 

 

Por eso el creyente del Reino puede dar aun cuando no 

ve el resultado inmediato. Puede compartir aun cuando no 

tiene garantía humana. Puede soltar aun cuando el mundo le 

diga que es una locura. Porque sabe que la lógica del Reino 

no falla. Al final, vivir bajo la economía del Reino no es una 

técnica financiera; es una forma de adoración. Es declarar 

con cada decisión que Dios es digno de confianza. Que Él es 

la fuente. Que Él es el sustentador. Que Él es el Señor. 

 

Y cuando una vida se alinea con esa verdad, el dinero 

deja de ser una cadena y se convierte en una herramienta. El 

futuro deja de ser un temor y se convierte en una esperanza. 

Y el alma encuentra un reposo que ninguna cuenta bancaria 

puede ofrecer. Esa es la verdadera prosperidad del Reino. 

 

“Y mi Dios proveerá a todas vuestras necesidades, 

conforme a sus riquezas en gloria en Cristo Jesús.” 

Filipenses 4:19 

 

 



 

93 

Capítulo ocho 

 

 

LA LIBERACIÓN DEL  

ESPÍRITU TACAÑO 
 

 

“Porque no tenemos lucha contra sangre y carne, sino 

contra principados, contra potestades, contra los 

gobernadores de las tinieblas de este siglo, contra huestes 

espirituales de maldad en las regiones celestes.” 

Efesios 6:12 

 

 

Hay cadenas que no se ven, pero gobiernan 

silenciosamente la vida de una persona. El espíritu tacaño es 

una de ellas. No siempre se manifiesta en pobreza visible; 

muchas veces se esconde detrás de una aparente prosperidad. 

Pero como enseñé en los capítulos anteriores, siempre 

produce el mismo fruto: un corazón atrapado por el miedo, el 

control y la desconfianza. Por eso la liberación no comienza 

en la billetera, sino en la vida espiritual. 

 

La historia de Ananías y Safira no fue registrada en el 

libro de los Hechos como una advertencia financiera, sino 

como una revelación espiritual. Ellos no fueron juzgados por 

no darlo todo, sino por mentir al Espíritu Santo (Hechos 5:3 



 

94 

y 4). Su pecado no fue retener una parte, sino fingir que lo 

habían entregado todo. Fue el autoengaño lo que los 

destruyó. Querían el reconocimiento de la generosidad sin el 

precio de la entrega. 

 

Este es uno de los aspectos más peligrosos del espíritu 

tacaño: su capacidad de disfrazarse de piedad. Puede cantar, 

puede ofrendar, puede hablar de fe, pero sigue aferrado al 

control. Quiere parecer generoso sin dejar de ser dueño. 

Quiere la reputación de libertad sin la rendición que la 

produce. 

 

Pedro confrontó a Ananías con una pregunta que 

atraviesa los siglos: “¿Por qué llenó Satanás tu corazón 

para que mintieses al Espíritu Santo?” (Hechos 5:3). La 

tacañería no es solo un mal hábito; es una influencia 

espiritual que busca ocupar el corazón. Cuando alguien 

retiene por miedo, ese miedo se convierte en un espacio 

donde el enemigo opera. 

 

La liberación comienza cuando la verdad expone la 

mentira. Ananías y Safira se engañaron a sí mismos antes de 

engañar a la iglesia. Dijeron con su boca lo que su corazón 

no había decidido. La hipocresía económica es una de las 

formas más sutiles de hipocresía espiritual. 

 

Dios no necesita nuestro dinero. Necesita nuestro 

corazón. Y el dinero es una de las llaves que más fácilmente 

revela dónde está ese corazón. Por eso Jesús habló tanto de 

este tema. No porque quisiera recursos, sino porque quería 



 

95 

libertad para sus discípulos y a través de enseñarles a ellos, 

sabía que nos alcanzaría a todos nosotros. 

 

La tacañería es una forma de idolatría silenciosa. No 

se postra ante una estatua, pero sí ante una cuenta bancaria. 

No canta himnos, pero sí confía. Y donde hay confianza, hay 

adoración. La liberación ocurre cuando esa adoración es 

redirigida a Dios. Si yo les hubiera enseñado durante todo el 

libro sobre idolatría a falsos dioses, nadie dudaría del pecado 

y del aspecto espiritual de dicho pecado. Bueno, así es con la 

tacañería, no solo es pecado, sino que claramente es una 

condición espiritual muy delicada. 

 

El Espíritu Santo no confronta para destruir, sino para 

sanar. Cuando expone el espíritu tacaño, no lo hace para 

avergonzar, sino para liberar. Quiere sacar a la luz lo que está 

atando al alma, para que la gracia pueda romperlo. Yo me 

doy cuenta cuando enseño sobre el tema, la rigidez de 

algunos hermanos. Cuando escuchan sobre el tema dinero, 

pasan de la grata recepción a la hostilidad espiritual. No es 

que lo hacen a propósito, pero sus rostros son mudados y 

miran con evidente malestar, rechazando toda enseñanza 

financiera. Es entonces cuando se puede ver claramente la 

operación espiritual de las tinieblas.  

 

La historia de Ananías y Safira no pertenece al Antiguo 

Testamento, sino al Nuevo Pacto. Es una historia dura, pero 

también es misericordiosa. Dios mostró cuán serio es este 

asunto, para que otros no cayeran en el mismo engaño. La 

iglesia naciente fue preservada de una corrupción que habría 



 

96 

contaminado su corazón. Hoy en día, parece haberse perdido 

ese temor reverente de lo que hacemos con la ofrenda, pero 

creo que en estos tiempos debemos recuperarlo. 

 

La liberación comienza cuando dejamos de fingir. 

Cuando decimos la verdad sobre nuestra relación con el 

dinero. Cuando dejamos de justificar el miedo. Cuando 

confesamos que hemos confiado más en lo que tenemos que 

en Aquel que nos lo dio. Este es el primer paso hacia la 

liberación: “La verdad ante el Señor y ante uno mismo”. 

 

La verdad abre la puerta, pero la obediencia es la que 

permite que la libertad entre. Una vez que el espíritu tacaño 

ha sido expuesto, comienza un proceso que no es instantáneo, 

pero sí profundamente transformador. La Escritura no 

presenta la sanidad del corazón como un acto mágico, sino 

como un camino de rendición. 

 

La confesión es el primer acto de esa rendición. No una 

confesión superficial, sino una honesta. Reconocer delante de 

Dios que hemos amado el control, que hemos confiado en los 

recursos más que en su fidelidad, que hemos usado el dinero 

como refugio emocional. “El que encubre sus pecados no 

prosperará, más el que los confiesa y se aparta alcanzará 

misericordia” (Proverbios 28:13). La confesión rompe el 

poder del secreto, y donde la luz entra, las tinieblas pierden 

su autoridad. 

 

Pero la confesión verdadera siempre conduce a la 

restitución. Zaqueo lo entendió cuando, al encontrarse con 



 

97 

Jesús, declaró que devolvería cuatro veces lo que había 

tomado injustamente (Lucas 19:8). No fue una exigencia 

externa; fue un fruto interno. El corazón que ha sido tocado 

por la gracia ya no puede seguir reteniendo lo que no le 

pertenece. La restitución es una forma de decirle a Dios: “Ya 

no quiero vivir bajo el viejo sistema”. 

 

En el ámbito del espíritu tacaño, la restitución no 

siempre es solo devolver dinero. A veces es comenzar a 

sostener lo que antes se ignoraba. A veces es bendecir donde 

antes se era indiferente. A veces es dejar de esconder lo que 

Dios nos pidió que entregáramos. La restitución no 

empobrece; sana. 

 

Luego viene la práctica constante del dar. No como un 

sacrificio forzado, sino como una disciplina espiritual. Así 

como el ayuno disciplina el cuerpo y la oración disciplina el 

alma, el dar disciplina el corazón. Lo entrena para confiar. Lo 

entrena para soltar. Lo entrena para vivir en la lógica del 

Reino. Con el tiempo, lo que al principio puede parecernos 

difícil se vuelve natural. La mano se abre sin dolor. El 

corazón ya no tiembla ante la posibilidad de dar. La fe ha 

aprendido que Dios no falla. 

 

La oración también es parte de este proceso. No una 

oración para que Dios nos haga ricos, sino para que nos haga 

libres. Para que sane las heridas de inseguridad que muchas 

veces alimentan la tacañería. Para que arranque las raíces del 

miedo que se esconden detrás del control. 

 



 

98 

El Espíritu Santo es el único que puede hacer esta obra 

profunda. Ninguna enseñanza, por buena que sea, puede 

sustituir su trabajo interno. Pero la obediencia le da espacio. 

Cada acto de fe es una invitación a que Él siga limpiando el 

corazón. 

 

La liberación del espíritu tacaño no produce solo una 

nueva relación con el dinero; produce una nueva relación con 

Dios. La confianza se vuelve más íntima. La dependencia se 

vuelve más real. La vida se vuelve más liviana. Y en ese 

proceso, el creyente descubre algo precioso: que dar ya no es 

una carga, sino una alegría. No porque siempre sea fácil, sino 

porque ahora está alineado con el cielo. 

 

Hay un gozo que no puede ser comprado. No depende 

de cuánto se tiene, sino de cuán libre se es. Ese gozo es el 

fruto final de la liberación del espíritu tacaño. Cuando el alma 

deja de aferrarse, comienza a respirar. Cuando el corazón 

deja de protegerse, comienza a confiar. Y cuando la fe ocupa 

el lugar del miedo, la vida entra en una dimensión nueva. 

 

El desprendimiento no es pérdida; es recuperación. Se 

recupera la paz. Se recupera la sencillez. Se recupera la 

capacidad de creer sin reservas. Jesús dijo que donde está 

nuestro tesoro, allí estará nuestro corazón (Mateo 6:21). Pero 

también es cierto lo inverso: cuando el corazón es sanado, el 

tesoro deja de esclavizar. 

La persona verdaderamente libre puede dar sin 

ansiedad y recibir sin culpa. Ya no necesita demostrar nada. 

Ya no necesita acumular para sentirse segura. Sabe que su 



 

99 

vida está escondida en Dios, y que ninguna escasez puede 

tocar lo que Él guarda. 

 

Este es el punto donde la fe deja de ser un concepto y 

se convierte en una experiencia. La provisión ya no es solo 

algo que se espera; es algo que se conoce. El creyente ha visto 

a Dios obrar. Ha visto cómo, una y otra vez, lo que fue 

entregado volvió transformado en gracia. 

 

El espíritu tacaño siempre promete seguridad, pero 

nunca la da. La fe promete descanso, y lo cumple. Cuando 

una persona aprende a vivir con las manos abiertas, descubre 

que nunca estuvo realmente en peligro. Que el Padre siempre 

estuvo allí. Por eso la liberación no termina con una cuenta 

más grande, sino con un corazón más liviano. No termina con 

más posesiones, sino con menos cadenas. El gozo del 

desprendimiento es uno de los regalos más profundos del 

Reino. 

 

En una iglesia donde este espíritu ha sido roto, la 

generosidad deja de ser un tema y se convierte en una cultura. 

La honra fluye. La provisión fluye. La misión avanza. Y Dios 

es glorificado no solo en palabras, sino en hechos. Al final, 

la mayor evidencia de que alguien ha sido liberado no es 

cuánto da, sino cuán en paz vive al dar. Ya no teme quedarse 

sin nada, porque ha descubierto que en Dios nunca falta nada. 

 

Y esa es la verdadera victoria: vivir sin miedo, con el corazón 

lleno y las manos abiertas. 

 



 

100 

 Además, cuando esa libertad llega, también llega la 

abundancia. Cuando alguien es un dador alegre, es porque ha 

comprendido lo que implica el privilegio de hacerlo. Cuando 

digo que se pierde el temor a quedarse sin nada, no es porque 

eso puede pasar, sino porque es imposible que alguien 

dadivoso quede sin nada. Dios siempre da semilla al que 

siembra (2 Corintios 9:10), y el que siembra generosamente 

en el Reino, siempre tiene cosecha en abundancia (2 

Corintios 9:6).  

 

 La liberación financiera no solo trae recursos para la 

obra de Dios, sino que desata una fuente inagotable de 

recursos para todos los hermanos. Si tan solo, los hijos de 

Dios comprendieran la dinámica financiera del Reino, 

abrirían su mano de manera extraordinaria, y eso también 

generaría una expansión impresionante de la obra. Créanme 

que nadie pierde dándole al Señor de la obra. Nunca jamás 

podremos superar Su amor y Su generosidad. Eso debería 

ahuyentar todo temor. Comprender todo lo que nos ha dado 

en Cristo, debería ser más que suficiente para reconocerlo 

como amo y Señor de todo lo que somos y tenemos.  

 

Debemos estar claros que Dios nunca diseñó a sus 

hijos para vivir bajo el yugo de la escasez, del miedo o de la 

estrechez del alma. Desde el principio, Su propósito fue 

formar una familia que caminara bajo la bendición, no como 

un privilegio egoísta, sino como una expresión visible de Su 

fidelidad. Esto lo vemos con claridad en la vida de los 

hombres y mujeres que caminaron con fe en su tiempo. Si 



 

101 

ellos lograron proezas en pactos limitados y precarios, cuanto 

más nosotros debemos acceder a la bendición en Cristo. 

 

Hay varios ejemplos que puedo citar, pero quisiera 

cerrar el libro con el ejemplo de Isaac, el hijo de la promesa, 

porque él no fue el resultado de una posibilidad humana, sino 

de una promesa divina y creo que es una clara figura de 

nuestra regeneración en Cristo. Él fue concebido cuando ya 

no había esperanza natural, y por eso toda su vida estuvo 

marcada por un principio espiritual inquebrantable: donde 

hay promesa, hay provisión. Él no sólo heredó una 

descendencia numerosa; heredó una identidad de bendición. 

La Escritura declara: 

 

“Cuando Isaac sembró en aquella tierra, cosechó ese año 

al ciento por uno, porque el Señor lo bendijo. El varón se 

enriqueció, y fue prosperando y engrandeciéndose hasta 

hacerse muy poderoso.” 

Génesis 26:12 y 13 

 

Isaac comprendía algo que muchos olvidan: la 

bendición de Dios no anula el trabajo, lo potencia. La fe no 

produce pasividad; produce movimiento. Los hombres de fe 

no se quedan esperando que las cosas cambien por sí solas, 

sino que se alinean con el cielo y actúan en la tierra. Por eso 

Isaac cavaba pozos. Allí donde otros veían desierto, él veía 

una oportunidad. Allí donde otros aceptaban sequedad, él 

buscaba agua. 

Cada pozo que Isaac abría revelaba una verdad 

profunda: la provisión ya estaba allí, esperando a alguien que 



 

102 

creyera lo suficiente como para cavar. El agua no apareció 

porque el suelo cambiara, sino porque Isaac no se conformó. 

El espíritu contrario al Reino no es la pobreza material; es el 

conformismo del corazón. La tacañería no comienza en la 

billetera, comienza en una mentalidad que teme perder y no 

cree que Dios pueda proveer. 

 

Los filisteos, que no trabajaban la tierra, veían los 

pozos de Isaac y los reclamaban. Querían apropiarse de lo 

que no habían sembrado. Esa historia sigue repitiéndose en 

todos los tiempos: personas que no quieren pagar el precio 

del esfuerzo, pero sí desean los frutos de la perseverancia 

ajena. Sin embargo, Isaac no entró en conflicto. Sabía que la 

fuente de su bendición no era un pozo, sino el Dios que lo 

acompañaba. Por eso, cuando le quitaban uno, él cavaba 

otro… y allí volvía a brotar el agua. 

 

Esa es una de las mayores libertades espirituales que 

puede experimentar un hijo de Dios: cuando sabemos que la 

bendición camina con nosotros, no necesitamos pelear por 

territorios, porque donde vayamos el cielo abrirá fuentes. La 

escasez pelea; la abundancia fluye ante los benditos 

obedientes. El ego se aferra; la fe confía. 

 

Jesús confirmó este mismo principio cuando dijo: “Al 

que te quite la capa, dale también la túnica… Traten a los 

demás como les gustaría que ellos los trataran a ustedes” 

(Lucas 6:29 al 31). No es debilidad; es identidad. Los que 

sabemos quiénes somos en Dios no necesitamos defendernos 



 

103 

con dureza, porque sabemos que nuestra provisión no 

depende de los hombres, sino del Padre. 

 

La vida es un regalo sagrado. El enemigo siempre 

intentará robarnos ese tiempo por medio de contiendas, 

ofensas, juicios y amargura. Pero los hijos de Dios no 

estamos llamados a vivir en conflicto, sino a transformar la 

realidad que nos rodea, trayendo el cielo a la tierra. Somos 

bendecidos para bendecir. Somos prosperados para ser un 

canal. Somos enriquecidos para reflejar la bondad de Dios en 

un mundo seco. 

 

Isaac fue tan bendecido que incluso el rey que antes lo 

había rechazado tuvo que reconocerlo y buscar la paz con él. 

Cuando la bendición de Dios reposa sobre una vida, hasta los 

adversarios deben admitirlo. Y esa misma gracia sigue 

vigente hoy. 

 

Este libro no fue escrito para producir culpa, sino 

libertad. No para condenar, sino para sanar. Dios no quiere 

quitarnos cosas; quiere quitarnos el miedo, la tacañería y la 

desconfianza que nos impide recibir todo lo que Él ya ha 

preparado para nosotros. Cuando caminamos en fidelidad, no 

sólo somos liberados: somos impulsados hacia la 

productividad, la creatividad y la abundancia del Reino. 

 

Hay manantiales preparados por Dios en medio de 

todo desierto. Hay fuentes esperando nuestra obediencia. 

Hay provisión esperando nuestra fe. Tomemos la pala de la 



 

104 

acción, cavemos los pozos con la generosidad y descubramos 

que ya hay bendiciones de todo tipo esperando por nosotros. 

 

Amados hermanos, la tacañería es uno de los mayores 

impedimentos para recibir y avanzar en la fe. Algunos se 

escudan en la idea equivocada de que a Dios no le importa 

nuestro dinero. Es cierto: lo que a Él realmente le importa es 

nuestro corazón. Por eso nos pide, porque no permitirá que 

nuestro corazón sea gobernado por nada ni por nadie. El 

dinero, sin embargo, suele ser el primer tirano que pretende 

entronarse. 

 

¡Jesucristo es el único Señor! No permitamos que las 

finanzas gobiernen nuestra vida ni determinen nuestro 

accionar. No entreguemos a Dios solo oraciones y alabanzas: 

entreguémosle todo lo que nos pida. Abramos nuestras 

manos y dejemos que nuestros recursos sean también una 

fuente de adoración y expresión del Reino. 

 

“Honra al Señor con tus riquezas 

y con lo mejor de todo lo que produces. 

Entonces él llenará tus graneros, 

y tus tinajas se desbordarán de buen vino.” 

Proverbios 3:9 y 10 NTV 

 

 

 

 

 



 

105 

EPÍLOGO 
 

 

“Mejor es adquirir sabiduría que oro preciado; 

Y adquirir inteligencia vale más que la plata.” 

Proverbios 16:16 

 

 

A lo largo de estas páginas hemos hablado de dinero, 

pero en realidad siempre hemos estado hablando del corazón. 

Porque el dinero nunca es el verdadero problema. Es solo el 

espejo. Lo que revela es dónde está nuestra seguridad, a qué 

tenemos miedo y en quién realmente confiamos. 

 

Ser tacaño no es simplemente gastar poco. No es ser 

ordenado. No es ser prudente. Ser tacaño es vivir con el alma 

cerrada, con el puño apretado y con el corazón dominado por 

el temor. Es intentar proteger la vida reteniéndola, cuando 

Dios nos enseñó que la vida se guarda entregándola. 

 

El Evangelio del Reino no comienza con una orden, 

sino con una dádiva. “De tal manera amó Dios al mundo, 

que dio…” (Juan 3:16). El amor verdadero siempre se 

expresa dando. Por eso, cuando el dar desaparece, algo más 

profundo ha desaparecido: la revelación del amor. 

 

Dios no nos llama a dar para empobrecernos, sino para 

liberarnos. No nos invita a soltar para perder, sino para dejar 

de estar atados. La generosidad no es una técnica financiera; 

es una señal de sanidad espiritual. Un corazón sano puede 



 

106 

confiar. Un corazón sano puede compartir. Un corazón sano 

puede descansar. 

 

Este libro no fue escrito para producir culpa, sino para 

abrir puertas. Puertas a una vida más liviana. Puertas a una fe 

más profunda. Puertas a una comunión más real con el Padre. 

El dinero deja de ser una amenaza cuando deja de ser un dios. 

Y deja de ser un dios cuando vuelve a ser solo una 

herramienta. 

 

Cada creyente debe hacerse una pregunta sencilla y 

honesta: ¿lo que poseo me posee a mí, o yo lo administro para 

Dios? La respuesta no se encuentra en una cifra, sino en una 

actitud. En cómo se da. En cómo se retiene. En cómo se 

confía. 

 

La libertad que Cristo compró en la cruz incluye 

nuestra relación con lo material. Él no vino solo a perdonar 

pecados, sino a romper yugos. Y la avaricia es uno de los 

yugos más antiguos y más pesados que existen. 

 

Hoy, Dios sigue llamando a su pueblo a vivir con las 

manos abiertas y el corazón lleno. No porque Él necesite 

algo, sino porque nosotros necesitamos ser libres. 

 

“Cristo nos libertó para que vivamos en libertad. Por lo 

tanto, manténganse firmes y no se sometan nuevamente al 

yugo de esclavitud.” 

Gálatas 5:1 

 



 

107 

Oración final: 

 

Padre amado, venimos delante de Ti con un corazón abierto. 

Reconociendo que muchas veces hemos confiado más en lo 

que tenemos que en Ti. Hemos retenido por miedo. Hemos 

guardado por inseguridad. Hemos querido controlar lo que 

solo Tú puedes sostener… 

 

Hoy renunciamos a toda actitud e influencia del espíritu de 

tacañería, al temor al mañana y a toda forma de avaricia que 

haya tocado nuestro corazón. Entregamos delante de Ti 

nuestra relación con el dinero, con los recursos, con el futuro 

y con la provisión…. 

 

Límpianos, Señor, sánanos y mantennos en libertad… 

Enséñanos a vivir como hijos y no como huérfanos… 

Enséñanos a confiar como quienes saben que el Padre es fiel. 

Enséñanos a dar con gozo, a sembrar con fe y a vivir con 

libertad… 

 

Declaramos que Tú eres la fuente de nuestra bendición, 

nuestro sustento y nuestra seguridad, y declaramos que nada 

me falta porque Tú estás, y estarás con nosotros todos los 

días hasta el fin del mundo... 

 

En el nombre de Jesús ¡Amén! 

 

 

 

 



 

108 

Reconocimientos 
 

 

“Quisiera agradecer por este libro a mi Padre celestial, 

porque me amó de tal manera que envió a su Hijo Jesucristo 

mi redentor. 

Quisiera agradecer a Cristo por hacerse hombre, por morir 

en mi lugar y por dejarme sus huellas bien marcadas para 

que no pueda perderme. 

Quisiera agradecer al glorioso Espíritu Santo mi fiel amigo, 

que en su infinita gracia y paciencia,  

me fue revelando todo esto…” 

 

“Quisiera como en cada libro agradecer a mi compañera de 

vida, a mi amada esposa Claudia por su amor y paciencia 

ante mis largas horas de trabajo, sé que es difícil vivir con 

alguien tan enfocado en su propósito y sería imposible sin 

su comprensión” 

 

 

 
 

 

 



 

109 

 

 Como en cada uno de mis libros, he tomado muchos 

versículos de la biblia en diferentes versiones. Así como 

también he tomado algunos conceptos, comentarios o 

párrafos de otros libros o manuales de referencia. Lo hago 

con libertad y no detallo cada una de las citas, porque tengo 

la total convicción de que todo, absolutamente todo, en el 

Reino, es del Señor. 

 

 Los libros de literatura, obedecen al talento y la 

capacidad humana, pero los libros cristianos, solo son el 

resultado de la gracia divina. Ya que nada, podríamos 

entender sin Su soberana intervención. 

 

 Por tal motivo, tampoco reclamo la autoría o el 

derecho de nada. Todos mis libros, se pueden bajar 

gratuitamente en mí página personal 

www.osvaldorebolleda.com y lo pueden utilizar con toda 

libertad. Los libros no tienen copyright, para que puedan 

utilizar toda parte que les pueda servir. 

 

 El Señor desate toda su bendición sobre cada lector y 

sobre cada hermano que, a través de su trabajo, también haya 

contribuido, con un concepto, con una idea o simplemente 

con una frase. Dios recompense a cada uno y podamos todos 

arribar a la consumación del magno propósito eterno en 

Cristo. 

 

 

 

http://www.osvaldorebolleda.com/


 

110 

Doctor y maestro de la Palabra 

Osvaldo Rebolleda 
 

 

 

El Pastor y maestro Osvaldo Rebolleda hoy cuenta con 

miles de títulos en mensajes de enseñanza para el 

perfeccionamiento de los santos y diversos Libros de 

estudios con temas variados y vitales para una vida cristiana 

victoriosa. 

El maestro Osvaldo Rebolleda es el creador de la Escuela de 

Gobierno espiritual (EGE) y ha sido reconocido con un 

Doctorado Honoris Causa en Divinidades de  

La Universidad teológica de Estados Unidos. 

Hasta hoy en día ministra de manera itinerante en Argentina 

Y hasta lo último de la tierra. 

 

rebolleda@hotmail.com 

 

www.osvaldorebolleda.com 

 

mailto:rebolleda@hotmail.com
http://www.osvaldorebolleda.com/


 

111 

www.osvaldorebolleda.com 

       
 
 



 

112 

     

www.osvaldorebolleda.com 

 

http://www.osvaldorebolleda.com/


 

113 

      
www.osvaldorebolleda.com

 



 

114 

 
www.osvaldorebolleda.com 

 

http://www.osvaldorebolleda.com/

