%
|"y

U
Q&
~
4
E
»

OSVALDO REBOLLEDA




SER TACANO
ES OTRA COSA

OSVALDO REBOLLEDA

(0]




Este libro No fue impreso
con anterioridad
Ahora es publicado en
Formato PDF para ser
Leido o bajado en:
www.osvaldorebolleda.com

Provincia de La Pampa

rebolleda@hotmail.com

Todos los derechos de este material son reservados para el
Sefor, quién los ofrece con la generosidad que lo caracteriza
a todos aquellos que desean capacitarse mas y lo consideran
de utilidad.

No se permite la transformacion de este libro, en cualquier
forma o por cualquier medio, para ser publicado
comercialmente.

Se puede utilizar con toda libertad, para uso de la ensefianza,
sin necesidad de hacer referencia del mismo.

Se permite leer y compartir este libro con todos los que mas
pueda y tomar todo concepto que le sea de bendicion.
Edicion general: EGE

Revision literaria: Autores argentinos

Revision solo ortografica - IA

Disefio de portada: EGEAD

Todas las citas Biblicas fueron tomadas de la Biblia version
Reina Valera, salvo que se indique otra version.

(=)



CONTENIDO

Los motivos de un libro como este...............

Capitulo uno:

Tacafieria no es prudencia........................

Capitulo dos:

Laraizinvisible..................oo .

Capitulo tres:

El pecadodela avaricia............................

Capitulo cuatro:

La ruina espiritual del tacafio....................

Capitulo cinco:

Generosidad el antidoto del alma................

Capitulo seis:

Somos administradores no duenos..............

............

............




Capitulo siete:
Laeconomiadel Reino................coooiviiieiiiiinin... 84

Capitulo ocho:

La liberacion del espiritu tacafio............................. 93
Epilogo ..., 105
Reconocimientos..................coooiiiiii, 108
Sobreelautor.................. 110




LOS MOTIVOS DE
UNLIBRO COMO ESTE

“Donde esté vuestro tesoro,
alli estara también vuestro corazon.”
Mateo 6:21

Hace algunos afos se produjo en la Iglesia una reforma
doctrinal en relacion con las finanzas. Aquella reforma
confrontd de manera directa la mentalidad de escasez que
predominaba entre muchos creyentes. Bajo la excusa de que
lo material no debia importar, se habia instalado una cultura
donde casi nadie daba con generosidad y, como
consecuencia, tampoco se experimentaba una economia
saludable entre los hijos de Dios.

Hablar de finanzas en la Iglesia, o enfatizar la
importancia del dar, era considerado una expresion de
vanidad interesada. El progreso material era visto como una
distraccion espiritual, y no como una herramienta al servicio
del Reino. Por esa razoén, muchos creyentes comprometidos
con Dios evitaban procurar crecimiento economico, y
algunos ministros que, por diversas razones, prosperaban
financieramente, solian ocultarlo con discrecion.

Sin embargo, aquella ensefianza se extendid
ampliamente entre el pueblo evangélico, y no sin




fundamentos aparentes, ya que las Escrituras hablan con
notable frecuencia de finanzas, riquezas, bienes y recursos.
De hecho, la Biblia menciona mas veces los bienes materiales
que la fe o la oracion. No porque el dinero sea mas importante
para Dios, sino porque es un factor clave para la expansion
del Reino en medio de un sistema perverso cuyo principal
lenguaje es el poder econdémico.

En el Reino de Dios, el poder de la Iglesia es espiritual;
pero en el sistema del mundo, el poder se manifiesta a través
de las finanzas. Cuando la Iglesia procura desarrollar poder
espiritual, pero rechaza todo lo material, se cierran puertas
estratégicas. Entonces surgen muchos planes, muchas
visiones y muchos anhelos, pero pocas realizaciones
concretas, porque dentro de este sistema los recursos son
indispensables.

La correcta asimilacidon de las ensefianzas financieras
produjo un cambio significativo. Muchos ministerios y
hermanos comenzaron a prosperar; lo que parecia atado en lo
material empez0 a liberarse. La Iglesia cambi6, la mentalidad
se renovOd y las metas comenzaron a concretarse. Se
construyeron nuevos edificios, se renovaron instalaciones, se
mejoraron los recursos tecnologicos y se abrid un amplio
abanico de posibilidades para congresos, eventos y misiones.

Al mismo tiempo, los creyentes que comprendieron la
dindmica financiera del Reino comenzaron a prosperar a
nivel personal y familiar. Aquello fue notorio y
profundamente gratificante. Sin embargo, quienes se




resistian 0 no obtenian los mismos resultados empezaron a
senalar la mala actitud de ciertos ministros que utilizaron el
mover de fe para prosperar de manera obscena y desmedida.

Algunos aprovecharon el impulso de la fe para
manipular audiencias, utilizando estrategias forzadas y
conceptos distorsionados de las Escrituras. Se apropiaron de
lo profético y desviaron el mensaje hacia pactos, desafios e
intercambios cuyo Unico objetivo era recaudar dinero. Esto
produjo profundas grietas en una intencion que originalmente
provenia del corazén de Dios.

Las ensenanzas financieras comenzaron entonces a ser
sefialadas como parte de lo que se denomind “el evangelio de
la prosperidad”. Quienes hicieron esa generalizacion
cometieron un grave error: en lugar de discernir, sefialar lo
incorrecto y retener lo verdadero, optaron por desecharlo
todo. Tiraron el pafial sucio junto con el bebé que debia ser
cuidado. Esa decision produjo una pérdida considerable, y
sus consecuencias aun se perciben en la Iglesia de nuestro
tiempo.

Los hijos de Dios siguieron deseando prosperar, pero
aprovechando las criticas hacia los abusos de algunos,
muchos optaron por cerrar sus manos. Como resultado, todo
comenzo a estancarse también para ellos. Algunos que nunca
dieron, y otros que dieron solo por emocion, concluyeron que
las ensefianzas financieras no servian, y utilizaron las redes
sociales para proclamar una y otra vez que toda ensefianza
sobre finanzas en la Iglesia era un fraude.




El dafio fue profundo. Es cierto que hubo ministros que
debieron ser confrontados y desenmascarados, pero nunca
debié detenerse la verdad del evangelio del Reino. Que
algunos hayan utilizado para mal principios claramente
ensefiados por Dios no justificaba destruir todo el avance que
se habia logrado.

Finalmente, los tacafios encontraron paz. Pudieron
justificar su avaricia bajo el pretexto de ensefianzas erradas y
ministros aprovechadores. En lugar de ejercer discernimiento
y separar lo bueno de lo malo, descalificaron todo y se
acomodaron en una postura pasiva frente al dar.

Este libro contiene un dejo de ironia, y quizé refleje
algo de mi propio malestar. Como ministro del evangelio,
conozco bien la verdad de las ensefianzas financieras en la
Iglesia. Sirvo a Dios con limpia conciencia y tengo
demasiado que perder como para utilizar mi ministerio con
fines econdmicos ocultos. Jamas lo haria. Por eso también
duele que se coloque a todos los ministros en la misma
categoria, una actitud que carece de justicia y sabiduria.

El tema financiero es, sin duda, uno de los mas dificiles
y hostiles de ensefar en la Iglesia, lo cual resulta
profundamente injusto, porque las finanzas son una
necesidad real para la vida y los proyectos de cada creyente.
El deseo del ministro es ayudar, y sé coémo hacerlo, pero el
solo intento de enseiar suele generar rechazo, criticas y
sospechas infundadas. Tal vez por eso se perciba cierta ironia
en este material; lo cual no nace del rencor, nunca escribiria

—
o0
| —




desde ese lugar, sino del anhelo de desenmascarar una
tacafieria que muchos esconden detrds de una falsa
espiritualidad.

En el corazén humano hay algo que tiembla cada vez
que Dios habla de dinero. No porque el dinero sea malo en si
mismo, sino porque toca la fibra mas sensible del egoismo.
El dinero revela lo que amamos, lo que tememos y en quién
confiamos. Jesus lo sabia, y por eso habl6 de las riquezas con
mas frecuencia que de muchos otros temas espirituales. En
esa frase breve y penetrante se esconde una verdad profunda:
el dinero no es solo un asunto econdémico; es un espejo del
alma. No define cuénto poseemos, sino quién nos posee.

“Ser tacafo es otra cosa”. No se trata simplemente de
cuidar el dinero o evitar gastos innecesarios. La tacafieria es
un espiritu, una enfermedad invisible del alma que
distorsiona la manera en que vemos a Dios, a los demas y a
nosotros mismos. Es el amor propio disfrazado de prudencia;
es la fe puesta en los nimeros en lugar de en el Dios que
provee. Es el intento desesperado del corazon por asegurar el
mafiana sin confiar en el Padre.

La tacaneria no es solo un defecto de caracter; es una
expresion de incredulidad. E1 hombre o la mujer tacafia dice
creer en Dios, pero en lo profundo teme que El no sea
suficiente. Esa desconfianza sutil cierra el pufio en lugar de
abrir la mano. El corazoén se endurece, la mirada se vuelve
calculadora y la vida pierde su aroma de generosidad. Por
fuera parece un problema de dinero; por dentro, es un




problema de fe. La tacafieria es el lenguaje de un alma que ha
olvidado quién es su verdadero proveedor.

“Nadie puede servir a dos seiiores, pues menospreciard a
uno y amard al otro o querrd mucho a uno y despreciard
al otro. Ustedes no pueden servir a la vez a Dios y a las
riquezas.”

Mateo 6:24 NVI

Cada dia elegimos a quién servimos: al Dios que da o
al dios que retiene. Lo tragico es que muchos creyentes
sinceros, sin advertirlo, han cambiado de sefior. Oran a Dios,
pero sirven al dinero. Asisten a la iglesia, pero adoran la
seguridad de su cuenta bancaria. Predican la fe, pero viven
del célculo. Asi, la tacafieria, silenciosa y disimulada, se
convierte en una forma socialmente aceptada de idolatria
dentro del pueblo de Dios.

El corazdn tacaiio mide su valor por lo que posee, no
por lo que entrega. Vive acumulando “por si acaso”, como si
el futuro dependiera de su propia prudencia y no del cuidado
divino. Vivimos en una época en la que la tacafieria se
disfraza de responsabilidad. Se le cambia el nombre y se la
llama “buena administracion”, “planificacién financiera” o
“precaucion ante tiempos dificiles”. Sin embargo, la Biblia
establece una clara diferencia entre la prudencia del justo y
la avaricia del egoista.

El prudente ahorra con proposito; el tacafio acumula
por miedo. El prudente administra lo que Dios le confio; el

(0)



tacafio actiia como si lo que posee le perteneciera. Y en ese
pequeiio desplazamiento, de la mayordomia a la posesion, se
esconde un gran engano. Porque “del Seiior es la tierra y su
plenitud; el mundo y los que en él habitan” (Salmo 24:1).
No somos duefios, somos administradores. No somos
propietarios, somos siervos. Y cuando el siervo olvida quién
es el verdadero duefio, comienza a comportarse como un
ladrén piadoso.

La tacafieria no solo empobrece el alma; también mata
la compasion. Quien ama el dinero termina usando a las
personas, pero quien ama a Dios aprende a usar el dinero para
bendecir a las personas. Esa es la diferencia fundamental. El
tacafio mide cada acto de bondad con una calculadora
invisible: da si le conviene, ayuda si no lo incomoda,
comparte si no lo expone a perder. El corazon generoso, en
cambio, da porque ha entendido que el dar no lo empobrece,
sino que lo libera.

Dios no necesita nuestro dinero; necesita nuestro
corazon. Pero sabe que el corazon siempre sigue al dinero.
Por eso nos llama a dar, no porque El sea pobre, sino porque
nosotros lo somos. La generosidad sana el alma de la
esclavitud del tener. Nos recuerda que todo lo que poseemos
es temporal y que solo lo eterno tiene verdadero valor.

Ser tacafio no es una cuestion de montos, sino de
mentalidad. Hay ricos generosos y pobres profundamente
tacafios. La tacaferia no depende del tamafo de la cartera,
sino del tamafio del corazon. Un alma que ha sido redimida

()



por la gracia no puede seguir viviendo con el pufio cerrado.
El Espiritu Santo produce en nosotros un espiritu nuevo: uno
de libertad, gratitud y generosidad. La tacaferia es
esclavitud; la generosidad es adoracion.

Por eso, este libro no es una critica econdémica, sino un
llamado espiritual. No busca que algunos hermanos den mas
dinero, sino que se entreguen mas a Dios. Que examinen sus
motivaciones, que descubran si su confianza estd en los
recursos o en el Proveedor. Que se atrevan a abrir la mano,
no solo para dar, sino también para recibir el gozo de vivir
confiando plenamente en El. Cuando el creyente entiende
que todo pertenece a Dios, deja de temer al dar. Cuando
confia en el Padre, aprende a soltar. Y cuando aprende a
soltar, descubre la verdadera abundancia: la que no depende
de una cuenta bancaria, sino de la presencia de Dios.

Este libro los llevara a mirar de frente un pecado que
rara vez se confiesa, pero que contamina silenciosamente la
fe de muchos. No se trata de finanzas, sino de fidelidad. No
se trata de cuanto tienen, sino de cudnto confian. Porque en
el Reino de Dios, el dinero es una herramienta, no un trono.
El tacafio adora sus recursos; el generoso usa sus recursos
para adorar. Y al final, cada uno cosecha el fruto de su
siembra: el primero recoge sequedad y soledad; el segundo,
abundancia de gozo y justicia.

Si alguna vez sintieron que dar es perder, este libro
quiere recordarles que dar es ganar. Si alguna vez creyeron
que cuidar lo propio era protegerse, aqui descubriran que la

()



verdadera proteccion nace de confiar. Si alguna vez
justificaron actitudes de tacafieria llamandolas prudencia,
aprenderan que la fe verdaderamente prudente es generosa,
porque sabe que el Dios que dio a su propio Hijo no negara
nada a sus hijos.

Al final, “ser tacafio es otra cosa”. No es un rasgo de
personalidad, sino una carencia de fe. Es vivir con
mentalidad de escasez dentro de un Reino de abundancia. Es
seguir a Cristo sin parecerse a El. Este libro es una invitacion
a romper esa contradiccion, a volver a la sencillez del
Evangelio, donde el amor se expresa dando, la fe se
demuestra confiando y la verdadera riqueza no se mide en
monedas, sino en corazones transformados. Porque quien
vive para retener termina vacio; pero quien vive para dar,
vive lleno de Dios.

Por ultimo, quiero dejar algo muy claro: no creo en el
llamado “evangelio de la prosperidad”, pero si creo
profundamente que el evangelio del Reino prospera. Este
libro esta dirigido a quienes abran su corazon y su mente con
humildad y confianza; a quienes, en lugar de reaccionar con
temor y queja, se aferren al discernimiento y a la seguridad
que produce el Espiritu Santo; a quienes deseen alcanzar todo
lo que Dios tiene preparado para sus vidas; a quienes estén
dispuestos a cambiar y a vivir con una verdadera mentalidad
de Reino.

“Hay quienes reparten, y les es aniadido mads; Y hay
quienes retienen mds de lo que es justo, pero vienen a

()




pobreza. El alma generosa serd prosperada; y el que
saciare, ¢l también serd saciado.”
Proverbios 11:24 y 25

14

—
| —



Capitulo uno

TACANERIA NO
ES PRUDENCIA

“Se apresura a ser rico el avaro,
y no sabe que le ha de venir pobreza.”
Proverbios 28:22

La prudencia es una virtud biblica; la tacafieria, nunca.
Sin embargo, a lo largo del tiempo, ambas han sido
peligrosamente confundidas dentro del pueblo de Dios. Bajo
el argumento de la sabiduria financiera, muchos creyentes
han aprendido a justificar actitudes que en realidad no nacen
de la fe, sino del temor. Esta confusién no es inocente:
distorsiona el caracter de Dios, enfria el corazon del creyente
y empobrece la vida espiritual, aunque las cuentas bancarias
parezcan saludables.

La Escritura no condena la administracion responsable
ni la prevision sabia. Al contrario, exhorta al creyente a vivir
con orden, diligencia y buen juicio. Pero hay una diferencia
abismal entre administrar con fe y retener por miedo. La
prudencia confia; la tacafieria desconfia. La prudencia

()



reconoce a Dios como proveedor; la tacafieria se apoya en los
recursos acumulados como si fueran un salvador silencioso.
Alli donde la fe deberia descansar, el calculo toma el control.

El libro de Proverbios expresa con claridad una verdad
que confronta esta tension: “Hay quienes reparten, y les es
anadido mas; y hay quienes retienen mads de lo que es justo,
pero vienen a pobreza” (Proverbios 11:24). Esta
declaracion no responde a una logica econdmica humana,
sino a una ley espiritual del Reino. En el pensamiento biblico,
el dar no es pérdida, sino alineamiento con la naturaleza de
Dios. El retener egoista, en cambio, produce una pobreza que
no siempre se mide en dinero, sino en gozo, sensibilidad
espiritual y confianza.

La tacafieria suele presentarse como una forma elevada
de prudencia. Se disfraza de responsabilidad, de prevision
ante tiempos inciertos, de madurez financiera. Pero cuando
se la examina a la luz de la Palabra, se revela como una
actitud que nace del miedo al mafana y no de la fe en el
cuidado del Padre. Jesus confrontd esta mentalidad cuando
advirtio que la vida del hombre no consiste en la abundancia
de los bienes que posee. Con esa afirmacion, desmonté la
idea de que la seguridad se construye acumulando.

La prudencia biblica nunca desplaza a Dios del centro.
El prudente ahorra, si, pero lo hace con proposito, con
generosidad y con un corazon dispuesto a dar cuando Dios lo
demande. El tacafio, en cambio, acumula sin propdsito
espiritual. Guarda “por si acaso”, como si el futuro

[ 1e)



dependiera exclusivamente de su prevision. En esa logica,
Dios queda relegado a un segundo plano, invocado con
palabras, pero desplazado en la practica.

Jesus ilustrd este engafio con la pardbola del hombre
rico que habia tenido una gran cosecha. Su problema no fue
producir ni planificar, sino excluir a Dios y a los demas de
sus decisiones. Todo su razonamiento gird en torno al “yo”:
mis graneros, mis bienes, mi descanso, mi futuro. No hubo
gratitud, no hubo generosidad, no hubo consulta a Dios. La
prudencia sin Dios se transformo en necedad, y la abundancia
termind siendo el escenario de su ruina espiritual (Lucas
12:16 al 20).

Este relato revela un principio profundo: cuando el
calculo desplaza la compasion, la fe comienza a enfriarse. El
corazén se vuelve cada vez mas introspectivo, menos
sensible a la necesidad ajena y mas resistente a la voz de
Dios. La tacafieria no surge de un dia para otro; se instala
lentamente, justificdndose con argumentos aparentemente
razonables. Pero su fruto siempre es el mismo: aislamiento,
endurecimiento y una falsa sensacion de control.

El joven rico es otro ejemplo revelador. A diferencia
del rico insensato, este hombre era moralmente correcto,
cumplidor de los mandamientos y respetado socialmente. Sin
embargo, cuando Jesus toco el area de sus bienes, su corazon
quedo al descubierto. No pudo soltar. No porque sus riquezas
fueran malas, sino porque su confianza estaba anclada en

—

17

'




ellas. El apego reveld que su prudencia no estaba guiada por
la fe, sino por el temor a perder.

La prudencia auténtica siempre esta dispuesta a
obedecer, aun cuando obedecer implique desprenderse. La
tacafieria, en cambio, siempre encuentra una excusa para no
dar. La prudencia pregunta: “Sefor, ;qué quieres que haga
con lo que me confiaste?”. La tacafieria se pregunta:
“;Cuanto puedo retener sin sentir culpa?”. Esa diferencia de
preguntas revela la diferencia de corazones.

Cuando el creyente confunde tacafieria con prudencia,
comienza a construir una espiritualidad defensiva. Vive
protegiéndose, asegurandose, calculando escenarios futuros,
pero pierde la frescura de la dependencia diaria de Dios. La
fe deja de ser una relacion viva y se convierte en un discurso
doctrinal que no se refleja en las decisiones practicas. Se ora
por provision, pero se vive como si todo dependiera del
esfuerzo humano.

La Escritura ensefia que el justo vive por la fe, no por
la acumulacién. Vive confiando en un Dios que conoce sus
necesidades antes de que las exprese. Vive entendiendo que
los recursos son un medio, no un fin. Cuando esta verdad se
pierde, la prudencia deja de ser virtud y se transforma en un
idolo respetable. La tacafieria no siempre se presenta como
pecado evidente; muchas veces se manifiesta como sensatez
incuestionable.

—

18

'




Pero el Reino de Dios no se rige por la logica del
temor, sino por la confianza. El creyente prudente no vive
con ansiedad por el manana, porque sabe que su Padre
gobierna el tiempo, la provision y el futuro. Puede planificar,
puede administrar, puede ahorrar, pero nunca lo hace
cerrando su corazén al dar. Su seguridad no esta en lo que
guarda, sino en Aquel que promete cuidar de los suyos.

Este capitulo no busca condenar la buena
administracion, sino rescatarla del secuestro de la tacaneria.
Busca devolverle a la prudencia su verdadero significado
biblico: una sabiduria que administra con fe, que planifica
con obediencia y que da con libertad. Porque cuando la
prudencia nace del Espiritu, produce vida; pero cuando nace
del miedo, produce esclavitud.

La tacafieria no comienza en la billetera; comienza en
el corazon. Antes de convertirse en una conducta visible, es
una postura interior que se va afirmando silenciosamente.
Nadie se levanta un dia decidiendo ser tacafo. Lo que sucede
es mas sutil: una preocupacion constante por el mafiana, una
inseguridad no resuelta, una desconfianza que no se confiesa,
pero que se administra con nameros. Alli, donde la fe deberia
descansar, el miedo empieza a organizar la vida.

Jestis fue muy claro cuando ensefio que nadie puede
servir a dos sefiores. No dijo que seria dificil, sino imposible.
El corazén humano no fue creado para la doble lealtad.
Cuando el dinero deja de ser un recurso y comienza a ocupar
el lugar de la seguridad, se transforma en un competidor

()



directo de Dios. Y esta idolatria rara vez se reconoce como
tal, porque no se manifiesta con imagenes ni rituales visibles,
sino con decisiones aparentemente razonables.

El célculo excesivo es uno de los sintomas mas
evidentes de esta sustitucion. Calcular no es pecado; vivir
calculando lo es. Cuando cada acto de dar debe pasar primero
por el filtro del beneficio personal, cuando toda obediencia
estd condicionada a la conveniencia, cuando la generosidad
solo es aceptable si no incomoda, entonces la prudencia ha
dejado de ser una virtud espiritual para convertirse en una
estrategia de autoproteccion.

Jests confrontd esta mentalidad al hablar de las aves
del cielo y de los lirios del campo. No lo hizo para promover
irresponsabilidad, sino para denunciar la ansiedad que nace
de una confianza mal colocada. La preocupacion excesiva
por el sustento revela una dificultad profunda para creer que
el Padre es realmente bueno y fiel. No es casual que Jesus
relacione la ansiedad con una fe pequefia: donde la fe se
achica, el miedo se agranda.

La prudencia biblica jamds produce ansiedad; la
tacafieria siempre la alimenta. El prudente duerme en paz
porque ha confiado su vida y sus recursos a Dios. El tacafo,
en cambio, nunca descansa del todo, porque su seguridad
depende de variables que no puede controlar. Cuanto mas
retiene, mas teme perder. Cuanto mds acumula, mas
vulnerable se siente. La tacafieria promete seguridad, pero
entrega esclavitud.

20

—
| —



El error mas comin es justificar esta esclavitud con
argumentos espirituales. Se dice que no es falta de fe, sino
madurez. Que no es avaricia, sino prevision. Que no es temor,
sino sabiduria adquirida por experiencias pasadas. Sin
embargo, la Escritura no mide la madurez espiritual por la
capacidad de retener, sino por la disposicion a obedecer.
Abraham fue considerado justo no porque asegur6 su futuro,
sino porque estuvo dispuesto a entregar lo que mas amaba
cuando Dios se lo pidié.

La prudencia que agrada a Dios siempre deja espacio
para la obediencia inesperada. El tacano no puede obedecer
si no tiene todo bajo control. Por eso la tacaferia no solo
afecta la relacion con el dinero, sino también la sensibilidad
espiritual. El corazén se vuelve rigido, la voz de Dios se
escucha cada vez menos clara y la fe se reduce a principios
teoricos sin expresion practica.

Cuando el célculo desplaza la compasion, la fe
comienza a enfriarse. El dolor ajeno deja de ser una prioridad
y se transforma en una amenaza al equilibrio personal. La
necesidad del otro se evalta, se mide, se posterga o se
descarta. No porque falten recursos, sino porque falta
confianza. Asi, el amor se vuelve selectivo y la generosidad,
ocasional. La tacafieria nunca dice “no tengo”; dice “no
quiero arriesgar’.

La Escritura advierte que el amor al dinero endurece el
corazdn. No porque el dinero tenga poder en si mismo, sino
porque expone la fragilidad de la fe. Cuando el dinero se

()



convierte en refugio, Dios queda relegado al discurso. Se ora,
se canta, se confiesa, pero las decisiones profundas ya no se
toman desde la dependencia, sino desde la autopreservacion.
Esa es la verdadera ruina espiritual del corazon tacano: vive
creyendo que se protege, cuando en realidad se esta alejando
de la fuente de la vida.

La prudencia verdadera, en cambio, produce libertad.
El creyente prudente puede dar sin miedo porque sabe que no
depende de lo que retiene, sino de Aquel que gobierna todas
las cosas. Puede perder sin desesperarse y puede ganar sin
envanecerse. Su identidad no estd atada a lo que posee, sino
a quién lo sostiene. Esa es la diferencia entre administrar
recursos y ser administrado por ellos.

El Reino de Dios nunca se edifica desde el temor, sino
desde la confianza. Por eso la fe siempre empuja hacia afuera,
mientras que la tacafieria repliega hacia adentro. La fe abre
la mano; el miedo la cierra. La fe conecta con ¢l cielo; la
tacafieria se aferra a la tierra. Y aunque ambas puedan
convivir externamente por un tiempo, tarde o temprano una
termina desplazando a la otra.

Este capitulo invita a examinar honestamente desde
donde se toman las decisiones financieras. No para generar
culpa, sino para producir verdad. Porque solo la verdad
libera. Mientras la tacafieria siga siendo confundida con
prudencia, el creyente seguira viviendo por debajo del nivel
de confianza al que fue llamado. Pero cuando la fe recupera
su lugar, la prudencia vuelve a ser lo que siempre debi6 ser:

(=)



una expresion de sabiduria que honra a Dios y bendice a los
demas.

La obediencia que agrada a Dios casi siempre desafia
la 16gica humana. No porque Dios sea irracional, sino porque
su Reino opera desde una dimension superior a la del calculo
terrenal. La fe auténtica no niega la realidad, pero tampoco
se somete a ella. La fe reconoce las limitaciones humanas,
pero descansa en la fidelidad divina. Alli es donde la
prudencia biblica se distingue con claridad de la tacaferia
disfrazada de sensatez.

Dar cuando parece que no sobra, compartir cuando el
futuro es incierto, obedecer cuando no todo esta garantizado,
son actos que revelan en quién estd puesta la confianza. El
tacafio necesita certezas antes de obedecer; el creyente
aprende a obedecer aun cuando no las tiene. Esta es una de
las diferencias mas profundas entre una vida gobernada por
el temor y una vida guiada por la fe.

La Escritura esta llena de hombres y mujeres que
caminaron por esta senda. Ninguno de ellos fue llamado a
vivir desde la acumulacién, sino desde la dependencia. El
justo nunca fue definido por lo que retenia, sino por su
capacidad de confiar. Cuando la fe se expresa solo en
palabras, pero no alcanza las decisiones econdmicas, algo
esencial ha quedado inconcluso. La fe biblica siempre
desciende del discurso a la préctica.

—

23

'




El problema de la tacafieria no es Gnicamente lo que
impide dar, sino lo que impide recibir. El corazén cerrado no
solo se resiste a compartir; también se vuelve incapaz de
experimentar el gozo de la provision divina. Porque Dios no
solo bendice al que recibe, sino al que confia lo suficiente
como para soltar. La retencidon constante bloquea el flujo de
la gracia, no porque Dios castigue, sino porque el corazéon ya
no sabe vivir en dependencia.

La prudencia verdadera sabe discernir tiempos y
momentos. No da por impulso emocional ni por presion
externa, sino por obediencia. Pero tampoco utiliza la
prudencia como excusa para desobedecer. Sabe que hay
ocasiones en las que Dios desafia la logica humana
precisamente para sanar el corazon. En esos momentos, el
acto de dar no es una pérdida econdmica, sino una ganancia
espiritual.

Cuando la fe madura, el creyente aprende que no todo
lo que se guarda se conserva, y no todo lo que se entrega se
pierde. Hay cosas que solo se preservan cuando se sueltan. El
egoismo promete seguridad, pero termina erosionando el
alma. La generosidad, en cambio, parece riesgosa, pero
produce una paz que ninguna cuenta bancaria puede ofrecer.

Cuando ensefio suelo decir que una semilla se va de
nuestra mano, pero nunca se va de nuestra vida. Cuando
soltamos una semilla en fe, siempre nos devolverd una
cosecha, por lo tanto, es mejor dejarla ir que tratar de
retenerla. Una semilla en nuestra mano solo sera una semilla,

()



pero una semilla en el Reino, siempre nos producird
multiplicacion y abundancia. Cuando anulamos la fe por una
supuesta prudencia, solo estamos manifestando un patron de
tacafieria.

El peligro mas grande de confundir tacafieria con
prudencia es que se termina normalizando una vida espiritual
estéril. El creyente sigue asistiendo a la iglesia, sigue
escuchando la Palabra, sigue participando de actividades,
pero algo se ha detenido en su interior. La fe ya no avanza, la
sensibilidad espiritual se apaga y la relacion con Dios se
vuelve predecible. No porque Dios haya cambiado, sino
porque el corazon se ha cerrado.

Este capitulo no pretende imponer cargas ni generar
culpas, sino despertar conciencia. La pregunta no es cuanto
se da, sino desde donde se da. No es cuanto se guarda, sino
en quién se confia. La fe que no alcanza el area de los
recursos es una fe incompleta. No porque el dinero sea
central, sino porque el corazén siempre revela su lealtad a
través de lo que protege.

Dios no busca creyentes imprudentes ni
irresponsables, pero tampoco busca corazones dominados
por el miedo. Busca hijos que confien, que administren con
sabiduria y que den con libertad. Busca una Iglesia que no
dependa del sistema, sino que sepa utilizar los recursos del
sistema sin someterse a ¢l. Cuando esto ocurre, la prudencia
recupera su lugar y la tacaferia pierde su poder.

25

—
| —



La verdadera prudencia nunca se pregunta cudnto
puede retener sin perder la bendicidn, sino cuanto puede
obedecer sin perder la fe. Vive entendiendo que todo lo
recibido es una oportunidad para honrar a Dios y bendecir a
otros. Sabe que el Padre no se deja ganar en generosidad y
que ninguna obediencia queda sin fruto, aunque el resultado
no siempre sea inmediato.

Este capitulo deja una verdad clara: cuando el calculo
desplaza la confianza, la fe se enfria; pero cuando la
confianza gobierna el célculo, la fe se fortalece. El creyente
estd llamado a vivir con los pies en la tierra y el corazon en
el cielo, administrando con responsabilidad, pero confiando
con libertad. Alli, y solo alli, la prudencia deja de ser una
excusa para retener y se convierte en una expresion madura
de fe viva.

Con esta base, el resto del libro avanzara hacia lo mas
profundo del corazon humano, para revelar que la tacafieria
no es un problema econdmico, sino espiritual; no es una
cuestion de recursos, sino de confianza. Porque en el Reino
de Dios, la fe siempre se expresa soltando, nunca
aferrandose.

“Engarioso es el corazon mds que todas las cosas, y
perverso; ;quién lo conocerd? Yo Jehova, que escudriiio
la mente, que pruebo el corazon, para dar a cada uno
segun su camino, segun el fruto de sus obras.”
Jeremias 17:9y 10

—

26

'




Capitulo dos

“Sobre toda cosa guardada, guarda tu corazon;
Porque de él mana la vida.”
Proverbios 4:23

La tacafieria no es el problema principal; es el sintoma.
Detras de la mano cerrada siempre hay un corazéon que no
descansa plenamente en Dios. Por eso, cualquier intento de
corregir la conducta sin atender la raiz espiritual estad
condenado al fracaso. El dar no se aprende como una técnica,
ni la generosidad se produce por presion externa. Ambas
brotan de un corazon que ha aprendido a confiar.

La Escritura afirma con claridad que la vida del
creyente estd llamada a desarrollarse desde la confianza y no
desde la ansiedad. “Sean vuestras costumbres sin avaricia,
contentos con lo que tenéis ahora; porque El dijo: No te
desampararé ni te dejaré” (Hebreos 13:5). Esta promesa no
apunta a la acumulacidn, sino a la presencia fiel de Dios. El
contentamiento biblico no nace de tener suficiente, sino de
saber quién esta presente.

27

—
| —



El corazon que no confia vive en permanente estado de
alerta. Aunque confiese creer en Dios, internamente se
prepara para la escasez. Su lenguaje cotidiano revela esta
tension: “por las dudas”, “uno nunca sabe”, “hay que
cuidarse”. Estas expresiones no siempre nacen de prudencia,
sino de una expectativa silenciosa de abandono. La
desconfianza no siempre se expresa en palabras duras hacia
Dios; muchas veces se manifiesta en una dependencia
excesiva de los recursos propios.

Jests abordo esta raiz con firmeza cuando ensefio que
nadie puede servir a dos sefores. No hablé de una dificultad
progresiva, sino de una imposibilidad absoluta. El corazon
humano no fue disefiado para dividir su lealtad. Cuando el
dinero comienza a ocupar el lugar de la seguridad, Dios deja
de ser el refugio practico, aunque siga siendo el objeto del
discurso religioso. Alli se produce una fractura interna: se
cree con la boca, pero se confia con las manos.

La ansiedad por el sustento es uno de los indicadores
mas claros de esta fractura. Por eso Jests dedic6O una
enseflanza extensa a confrontar la preocupacion constante
por el comer, el beber y el vestir. No lo hizo para minimizar
las necesidades humanas, sino para revelar el problema mas
profundo: la dificultad para creer que el Padre cuida de sus
hijos. Cuando la provision se transforma en obsesion, la fe ha
comenzado a retroceder.

El corazon que no confia convierte el dinero en un
sustituto del Padre. Alli donde deberia haber descanso, se

(=)




instala el control. Alli donde deberia haber dependencia, se
establece la autosuficiencia. Este proceso es sutil, pero
devastador. El creyente no deja de orar, pero ya no descansa.
No deja de congregarse, pero vive cargado. No abandona la
fe, pero pierde la paz.

La avaricia, en este sentido, no es solo el deseo de tener
mas, sino el temor de no tener suficiente. Es una idolatria
emocional que no siempre se expresa en grandes fortunas,
sino en corazones inseguros. Se puede tener poco y ser
profundamente avaro, o tener mucho y vivir con libertad. El
problema nunca es la cantidad, sino el lugar que ocupa el
dinero en el corazon.

Jesus fue aun mas lejos cuando afirmé que no se puede
servir a Dios y a las riquezas (Mateo 6:24). No dijo que no
se puede tener dinero, sino que no se puede servirlo. El
servicio implica dependencia, obediencia y lealtad. Cuando
el dinero se convierte en el criterio final de las decisiones, ha
dejado de ser un recurso para transformarse en un sefior
silencioso. Y todo sefior exige sacrificios.

El corazén que no confia termina sacrificando la
obediencia en el altar de la seguridad. Se posterga el dar, se
justifica la retencion, se racionaliza la desobediencia. Todo
parece 16gico, ordenado y responsable, pero espiritualmente
esta vacio. Porque la fe que no se expresa en confianza
practica se vuelve estéril.

29

—
| —



La Escritura revela que Dios no solo provee recursos,
sino descanso. Cuando el creyente aprende a confiar, su
relacion con el dinero cambia. Yano vive con miedo a perder,
ni con ansiedad por acumular. Aprende a contentarse, no
porque haya alcanzado estabilidad, sino porque ha
comprendido que su vida esta en manos seguras. Ese
contentamiento no anula el esfuerzo ni la planificacion, pero
libera del yugo del temor.

Este capitulo invita a mirar mas all4 del acto externo
de dar o no dar, y a examinar el estado interno del corazon.
Porque el problema no es cuanto se posee, sino en quién se
descansa. El dinero revela aquello que no siempre se
confiesa: donde esta puesta la esperanza cuando todo
tiembla.

La inseguridad econdomica no es solo una
preocupacion legitima por el futuro; muchas veces es una
forma sutil de idolatria. No se postra ante un idolo visible,
pero se rinde internamente a la idea de que sin recursos no
hay vida, no hay paz y no hay futuro. Alli, el dinero deja de
ser una herramienta y comienza a ocupar el lugar que solo le
corresponde a Dios. El corazén que no confia necesita algo
tangible a lo cual aferrarse, y encuentra en los bienes
materiales un falso refugio.

Esta idolatria emocional se alimenta del miedo. El
miedo a faltar, el miedo a perder, el miedo a no llegar. No
siempre se expresa en ambicion desmedida; muchas veces se
manifiesta en una constante sensacion de carencia, aun

()



cuando no falte nada. El corazon inseguro nunca se siente a
salvo, porque su seguridad depende de factores que no puede
controlar. Por eso acumula, retiene y protege con celo
excesivo aquello que cree que le garantiza estabilidad.

Jests confronto esta falsa seguridad al ensefiar que la
vida vale mas que el alimento y el cuerpo mas que el vestido.
No estaba despreciando lo material, sino devolviéndolo a su
lugar correcto. Cuando lo material se convierte en el centro,
la vida se encoge. Cuando Dios vuelve a ocupar el centro,
todo lo demds encuentra su proporcion. El problema no es
preocuparse por las necesidades, sino permitir que esas
preocupaciones gobiernen el corazon.

El dinero, cuando ocupa el lugar del Padre, comienza
a dictar decisiones. Se elige en funcion de lo que conviene
econdémicamente, no de lo que honra a Dios. Se mide la
obediencia segun el impacto financiero, no segiin la voluntad
divina. Asi, la fe queda subordinada a la seguridad
econdmica. El creyente sigue hablando de confianza, pero en
la practica vive desde la autoproteccion.

Este desplazamiento no ocurre de manera abrupta. Es
progresivo y casi imperceptible. Se comienza priorizando la
estabilidad “solo por un tiempo”, luego se posterga la
generosidad “hasta estar mejor”, y finalmente se normaliza
una vida donde dar es la excepcion y retener es la regla. El
corazOn se acostumbra a vivir sin riesgo espiritual, sin
dependencia real, sin desafios de fe. La comodidad
reemplaza a la confianza.

31

—
| —



La Escritura advierte que donde esta el tesoro, alli
estara el corazon (Mateo 6:21). No dice que el corazon sigue
a la fe que se profesa, sino a aquello que se protege. Lo que
mas se cuida revela lo que mas se ama. Por eso, el dinero se
convierte en un excelente termometro espiritual. No mide
cuan prospero es alguien, sino cuan confiado estd en Dios.

Cuando el dinero se transforma en sustituto del Padre,
se pierde la experiencia de la provision divina. Dios sigue
proveyendo, pero ya no se le reconoce como tal. Todo se
atribuye al esfuerzo personal, a la prevision, a la buena
administracion. La gratitud se debilita, la adoracion se enfria
y la dependencia se diluye. El corazén deja de esperar en
Dios porque ha aprendido a esperar en si mismo.

La inseguridad econdmica también produce un efecto
devastador en las relaciones. El corazéon avaro se vuelve
desconfiado, calcula incluso los vinculos y mide el valor de
las personas segun lo que representan en términos de costo o
beneficio. La generosidad relacional se reduce, la
hospitalidad se wvuelve selectiva y la compasion se
racionaliza. Asi, la idolatria del dinero no solo afecta la
relacion con Dios, sino también con el préjimo.

Jesus advirti6 que la ansiedad por el mafana no afiade
un solo dia a la vida. Al contrario, roba el presente. El
corazdon que no confia vive siempre proyectado hacia un
futuro incierto, sacrificando la obediencia del hoy. Se
posterga el bien, se demora la respuesta a Dios y se diluye el

32

—
| —



compromiso con el Remo. La fe se vuelve tedrica,
desconectada de la vida cotidiana.

La verdadera fe, en cambio, descansa en la fidelidad
de Dios. No niega la realidad econdémica, pero se niega a
someterse a ella. Reconoce la responsabilidad humana, pero
no reemplaza la dependencia divina. El creyente que confia
puede planificar sin ansiedad, ahorrar sin idolatrar y dar sin
temor. Su seguridad no esté en la abundancia ni en la escasez,
sino en la presencia de Dios.

Este discernimiento espiritual es indispensable en una
época donde la inseguridad econdémica se ha normalizado
incluso dentro de la Iglesia. Se ha ensefiado a sobrevivir
mejor que a confiar. Se ha promovido la autosuficiencia mas
que la dependencia. Pero el Reino de Dios no se edifica sobre
el miedo, sino sobre la fe que descansa en un Padre fiel.

Este capitulo no pretende negar la realidad de los
desafios econdmicos, sino exponer la raiz espiritual que los
agrava. Cuando el corazon vuelve a confiar, el dinero
recupera su lugar correcto. Deja de ser un idolo y vuelve a
ser un instrumento. Deja de ser un refugio y se convierte en
un medio para servir a Dios y bendecir a otros.

El problema del corazoén que no confia es que rara vez
se percibe a si mismo como tal. La desconfianza casi nunca
se confiesa abiertamente; se disfraza de sensatez, de
experiencia adquirida, de realismo frente a un mundo
incierto. Sin embargo, la Escritura insiste en llevarnos mas

(»)



alla de las apariencias y nos invita a examinarnos a la luz de
la verdad. Porque no todo lo que parece prudente nace de la
fe, y no todo lo que suena responsable honra a Dios.

El diagnostico espiritual comienza con una pregunta
honesta: ;en quién descansa realmente mi corazéon cuando
todo se sacude? No se trata de lo que decimos creer, sino de
aquello a lo que recurrimos cuando sentimos amenaza. El
corazon revela su verdadera confianza en los momentos de
presion. Alli donde la paz desaparece y la ansiedad gobierna,
algo ha ocupado el lugar que solo Dios puede sostener.

El escritor a los Hebreos exhorta a vivir sin avaricia y
con contentamiento, no como una meta emocional, sino
como una respuesta a una promesa: “No te desampararé ni te
dejaré” (Hebreos 13:5). El contentamiento no surge de una
situacion favorable, sino de una conviccidén profunda. Es la
certeza de que Dios permanece, aun cuando los recursos
fluctian. Cuando esta verdad se asienta en el corazon, la
necesidad de controlar disminuye y la fe recupera su espacio.

El corazén que confia aprende a discernir la diferencia
entre prevision y temor. Planifica, pero no se angustia.
Administra, pero no se aferra. Guarda, pero no idolatra. Da,
pero no presume. Este equilibrio no se logra por disciplina
financiera, sino por comunion con Dios. La confianza no se
fabrica; se cultiva en la intimidad con el Padre.

Jests ensefio que el afan diario no solo es innecesario,
sino dafiino. No porque el trabajo y la responsabilidad

([ »)



carezcan de valor, sino porque el afidn revela una vision
distorsionada del caracter de Dios. El Padre sabe lo que sus
hijos necesitan antes de que lo pidan. Cuando esta verdad se
pierde, el corazén se sobrecarga de preocupaciones que
nunca fue disefiado para llevar.

El discernimiento espiritual nos permite detectar
cuando el dinero ha comenzado a ocupar un lugar indebido.
No siempre se manifiesta en grandes cantidades, sino en
pequefias resistencias. Resistencia a dar, resistencia a
compartir, resistencia a obedecer cuando la obediencia
implica soltar. Estas resistencias son sefiales de alarma, no
para condenarnos, sino para llamarnos de regreso a la
confianza.

El ejemplo de Naaman y la codicia de Giezi expone
con crudeza esta realidad. Naaman recibi6 sanidad cuando
dejo de controlar el proceso y confio en la palabra del profeta.
Giezi, en cambio, no pudo soportar la idea de que la gracia
fuera gratuita. Su corazon no confiaba en la provision de
Dios, y por eso intentd asegurar beneficios personales. El
resultado fue devastador: gano bienes materiales, pero perdid
salud y honra. La desconfianza siempre cobra un precio
mayor del que promete evitar.

Cuando el creyente confia mas en sus recursos que en
Dios, comienza a vivir desde la sospecha. Sospecha del
mafiana, sospecha de los demas, incluso sospecha de Dios.
Pero cuando la confianza es restaurada, la vida se ordena
desde la fe. El dinero deja de ser una fuente de estrés y se

()



convierte en una herramienta de servicio. La generosidad
deja de ser una obligacion y se transforma en una expresion
natural de gratitud.

Dios no estd buscando corazones imprudentes ni
decisiones irresponsables, pero tampoco corazones atados al
miedo. Busca hijos que vivan conscientes de su cuidado. La
fe que agrada a Dios no es temeraria, pero tampoco es
defensiva. Es una fe que descansa, que obedece y que se
atreve a confiar incluso cuando no tiene todas las respuestas.

Este capitulo nos confronta con una verdad incomoda
pero liberadora: la raiz de la tacafieria no esta en la falta de
recursos, sino en la falta de confianza. Mientras el corazon
no sane en esta area, cualquier intento de ensefiar sobre dar
serd superficial. Pero cuando la confianza es restaurada, la
generosidad brota como fruto natural de una relacién sana
con Dios.

El llamado del Espiritu no es a vivir despreocupados,
sino confiados. No es a ignorar la realidad, sino a enfrentarla
desde la fe. El corazdn que confia no niega las dificultades,
pero se niega a permitir que ellas definan su obediencia. Vive
sabiendo que el mismo Dios que llama es el que sostiene.

Con esta base, el libro avanza hacia una comprension
mas profunda de la avaricia como pecado oculto y sutil.
Porque solo cuando la raiz queda expuesta, el fruto puede ser
transformado. La sanidad del corazon comienza cuando

36

—
| —



dejamos de confiar en lo que retenemos y aprendemos a
descansar en Aquel que nunca falla.

“Bendito el ser humano que confia en el Seiior.
El Seiior serd su confianza.
Sera como arbol plantado junto al agua,
que extiende sus raices hacia la corriente
y no teme cuando llega el calor.
No se preocupa en época de sequia
y nunca deja de dar fruto.”
Jeremias 17:7 y 8

37

—
| —



Capitulo tres

“Y les dijo: Mirad, y guardaos de toda avaricia; porque la
vida del hombre no consiste en la abundancia de los

bienes que posee.”
Lucas 12:15

La avaricia es uno de los pecados mas dificiles de
reconocer porque rara vez se presenta como pecado. No grita,
no escandaliza, no siempre se manifiesta en excesos visibles.
Se oculta detras de decisiones aparentemente razonables, de
discursos prudentes y de actitudes socialmente aceptadas.
Por eso la Escritura la expone con tanta severidad: no porque
sea evidente, sino porque es profundamente engafiosa.

El apostol Pablo no dudo en llamar a la avaricia por su
verdadero nombre: idolatria. Esta afirmacion resulta
incomoda, especialmente en una cultura que mide el éxito por
la acumulacion y la seguridad econdmica. Pero la Palabra no
se acomoda a los valores del sistema; los confronta. Cuando

38

—
| —



el deseo de tener mas ocupa el lugar de Dios, el corazén ya
ha construido un altar, aunque no lo reconozca como tal.

La avaricia no se limita a grandes fortunas ni a estilos
de vida ostentosos. Puede habitar con la misma fuerza en el
corazdn del rico y en el del pobre. El que tiene mucho puede
ser avaro por miedo a perder; el que tiene poco puede serlo
por obsesion con lo que no posee. En ambos casos, el
problema no es la cantidad, sino el deseo desordenado que
gobierna el interior. La avaricia es un apetito que nunca se
sacia, porque no se alimenta de recursos, sino de inseguridad.

La Escritura advierte que quienes desean enriquecerse
caen en tentacion y en muchos males que hunden a los
hombres en ruina y perdicion. No condena el trabajo ni la
prosperidad, sino el deseo desmedido que desplaza la
confianza en Dios. El deseo de tener més y el temor de dar
no son opuestos; son las dos caras del mismo idolo. Ambos
revelan un corazén que ha comenzado a medir la vida en
términos de posesion y no de obediencia.

La avaricia es peligrosa porque se justifica con
facilidad. Siempre encuentra argumentos que la defienden.
Se presenta como necesidad, como derecho adquirido, como
resultado del esfuerzo personal. Pero en su raiz hay una
negacion practica de la suficiencia de Dios. El corazén avaro
vive con la sensacion constante de que nunca es suficiente,
nunca alcanza, nunca se puede soltar. Asi, el alma se encierra
en una carrera interminable que promete seguridad y entrega
agotamiento.

—

39

'




Jests confront6 esta 16gica cuando advirtié que el que
ama el dinero no se sacia de dinero. Esta declaracion no es
una observacion econdmica, sino una verdad espiritual. El
dinero no tiene la capacidad de llenar el vacio que deja la
ausencia de confianza. Cuanto mas se busca en €l seguridad,
mas evidente se vuelve su incapacidad para otorgarla. La
avaricia promete plenitud, pero produce vacio.

El relato de Acan expone con crudeza el costo oculto
de este pecado. Lo que comenzo como un deseo silencioso
termin6 afectando a toda una comunidad. La avaricia nunca
se queda en el ambito privado; sus consecuencias se
expanden. Aunque se la intente justificar como un asunto
personal, siempre termina contaminando relaciones,
decisiones y destinos colectivos. El pecado oculto nunca
permanece oculto para siempre.

La gravedad de la avaricia no radica solo en lo que
toma, sino en lo que desplaza. Desplaza la gloria de Dios,
porque atribuye al esfuerzo humano lo que deberia
reconocerse como gracia. Desplaza la gratitud, porque el
corazon siempre estd enfocado en lo que falta y no en lo
recibido. Desplaza la compasion, porque la necesidad ajena
se percibe como una amenaza y no como una oportunidad de
amar.

La Escritura advierte que el ojo del avaro esta
apresurado por enriquecerse y no considera que la pobreza
vendra sobre €. Esta pobreza no siempre es material. Muchas
veces es espiritual, relacional y emocional. El corazén avaro

(=)



se empobrece aun cuando acumula, porque ha cambiado el
proposito de los recursos. Lo que debia ser instrumento de
bendicion se transforma en motivo de preocupacion.

La avaricia también roba la gloria a Dios porque instala
una falsa narrativa de autosuficiencia. El creyente comienza
a verse como el arquitecto exclusivo de su provision. La
oraciéon se debilita, la dependencia se diluye y la adoracion
pierde profundidad. Cuando el dinero ocupa el centro, Dios
queda relegado a los margenes del discurso religioso.

Este pecado es especialmente peligroso dentro de la
vida espiritual porque no siempre genera culpa inmediata. A
diferencia de otros pecados mas visibles, la avaricia se
acomoda en la conciencia. Se aprende a convivir con ella. Se
la tolera, se la racionaliza y se la protege. Pero su efecto
corrosivo es constante. Poco a poco, el corazon se vuelve
insensible a la voz de Dios y resistente a la correccion.

Este capitulo no busca sefialar con el dedo, sino
encender la luz. Porque solo aquello que es expuesto puede
ser sanado. Mientras la avaricia permanezca oculta, seguira
gobernando silenciosamente las decisiones del creyente. Pero
cuando se la nombra, se la confronta y se la somete a la
verdad del Evangelio, pierde su poder.

La avaricia se ha convertido en uno de los pecados
mejor tolerados dentro de la vida religiosa. No porque sea
menos dafiina, sino porque se adapta con facilidad a los
valores culturales dominantes. En una sociedad que celebra

()



la acumulacion, el éxito financiero y la autosuficiencia, la
avaricia deja de verse como una desviacion moral y comienza
a percibirse como una virtud encubierta. Incluso dentro de la
Iglesia, muchas actitudes avaras pasan desapercibidas porque
no contradicen abiertamente el discurso espiritual, sino que
conviven con €L

Esta normalizacion es peligrosa porque adormece la
conciencia. El creyente ya no se pregunta si su relacion con
el dinero honra a Dios; solo se pregunta si es aceptable
socialmente. Y cuando la cultura comienza a dictar los
parametros de lo que es correcto, la Palabra pierde su lugar
como criterio supremo. La avaricia prospera en ese terreno,
porque no necesita imponerse: solo necesita no ser
cuestionada.

“Inclina mi corazon a tus testimonios,
Y no a la avaricia.”
Salmos 119:36

El ap6stol Pablo advirtié que ninglin avaro heredara el
Reino de Dios. Esta afirmacion no busca sembrar temor, sino
revelar la incompatibilidad entre una vida gobernada por el
deseo desordenado y una vida sometida al sefiorio de Cristo.
No se trata de una falla ocasional, sino de una orientacion del
corazdn. El avaro vive centrado en si mismo, en su seguridad
y en su beneficio. El Reino, en cambio, se edifica desde la
entrega, la confianza y el amor al projimo.

—

42

'




La idolatria moderna rara vez se expresa con estatuas;
se expresa con prioridades. El dinero se convierte en idolo
cuando define lo que se valora, lo que se protege y lo que se
teme perder. No hace falta postrarse fisicamente ante €l; basta
con permitir que gobierne las decisiones. Alli donde el dinero
dicta el rumbo, Dios ha sido desplazado, aunque su nombre
siga siendo invocado.

Uno de los efectos mas visibles de la avaricia es la
pérdida progresiva de sensibilidad espiritual. El corazéon
avaro se vuelve menos receptivo a la voz de Dios, no porque
Dios deje de hablar, sino porque la atencion estd ocupada en
otra cosa. La obediencia comienza a negociarse, la
generosidad se posterga y la fe se vuelve condicional. El
Espiritu Santo confronta, pero el corazon ya no responde con
la misma prontitud.

La Escritura ensefia que “la raiz de todos los males es
el amor al dinero, el cual codiciando algunos, se
extraviaron de la fe, y fueron traspasados de muchos
dolores” (1 Timoteo 6:10). No dice que el dinero lo sea, sino
el amor desordenado hacia ¢él. Ese amor produce un
endurecimiento interno que afecta todas las areas de la vida
espiritual. El gozo se debilita, la gratitud se enfria y la
adoracion se vuelve mecénica. Se mantiene la forma externa
de la piedad, pero se pierde su poder transformador.

La avaricia también distorsiona la manera en que se

percibe a Dios. Se comienza a ver al Padre como un medio
para alcanzar estabilidad, no como el fin supremo de la vida.

()




La oracion se instrumentaliza, la fe se utiliza como
herramienta y la obediencia se condiciona al beneficio
esperado. Dios deja de ser el Sefior y pasa a ser un recurso
mas dentro de una estrategia personal.

Este desplazamiento tiene consecuencias profundas.
Cuando Dios deja de ocupar el centro, el alma se fragmenta.
Se vive dividido entre lo que se cree y lo que se practica. Se
confiesa confianza, pero se vive con miedo. Se habla de fe,
pero se decide desde la conveniencia. Esta incoherencia
interna produce desgaste espiritual y una sensacidon constante
de insatisfaccion.

La avaricia también afecta la comunion con los demas.
El corazén que ama el dinero comienza a ver a las personas
como competidores, cargas o amenazas. La generosidad
relacional se reduce, la hospitalidad se enfria y la empatia se
vuelve selectiva. El projimo deja de ser alguien a quien amar
y se convierte en alguien a quien evaluar. Asi, el pecado que
parece privado termina erosionando la vida comunitaria.

La Escritura advierte que el que ama el dinero no se
sacia con dinero (Eclesiastés 5:10). Esta verdad se confirma
una y otra vez. La avaricia nunca ofrece descanso. Siempre
hay una nueva meta, una nueva necesidad, un nuevo temor.
El corazén avaro vive en permanente tension, porque ha
colocado su esperanza en algo que no puede sostenerla. El
resultado es una vida espiritualmente empobrecida, aunque
materialmente estable.

44

—
| —



Este capitulo nos invita a recuperar la capacidad de ser
confrontados. A permitir que la Palabra penetre més alld de
las justificaciones y revele la verdadera condicidén del
corazon. Porque mientras la avaricia siga siendo tolerada,
seguird robando lo que més importa: la libertad interior y la
intimidad con Dios.

“Haced morir, pues, lo terrenal en vosotros: fornicacion,
impureza, pasiones desordenadas, malos deseos y avaricia,
que es idolatria...”

Colosenses 3:5

Las advertencias biblicas contra la avaricia no buscan
condenar, sino despertar. Dios no expone este pecado para
humillar al creyente, sino para liberarlo. La Palabra no sefiala
la avaricia como una falta menor, porque conoce su poder
corrosivo. Alli donde se la tolera, el corazon pierde
sensibilidad, la fe se debilita y la vida espiritual se vuelve
superficial. Por eso las Escrituras insisten una y otra vez en
confrontar este mal silencioso.

El llamado al arrepentimiento no nace del enojo
divino, sino del amor. Dios sabe que el corazon avaro vive
atrapado en una mentira: la ilusion de que retener es
protegerse. Pero la Biblia ensefa lo contrario. El que confia
en sus riquezas caera; el justo, en cambio, florecera como
ramas verdes. No porque el justo sea mas capaz, sino porque
su confianza esta correctamente orientada. La avaricia
promete estabilidad, pero produce caida. La fe promete
dependencia, pero produce vida.

()



El arrepentimiento biblico no es solo un cambio de
conducta, sino un cambio de mentalidad. Implica reconocer
que algo ha ocupado el lugar que solo Dios debe ocupar.
Implica admitir que el corazon ha comenzado a apoyarse en
recursos en lugar de apoyarse en el Sefior. Este
reconocimiento no es debilidad; es el inicio de la sanidad.
Mientras la avaricia se justifica, gobierna. Cuando se
confiesa, pierde su dominio.

El contraste entre avaricia y contentamiento es
profundo. El contentamiento no es resignacion ni
conformismo; es descanso. Es la capacidad de wvivir
agradecido en cualquier circunstancia, sabiendo que la
provision ultima no depende de lo que se tiene, sino de quién
sostiene la vida. El corazén contento puede disfrutar lo que
recibe sin aferrarse, y puede dar sin miedo a quedarse sin
nada. El avaro, en cambio, nunca disfruta plenamente, porque
siempre teme perder.

“Sé vivir humildemente, y sé tener abundancia; en todo y
por todo estoy enseriado, asi para estar saciado como para
tener hambre, asi para tener abundancia como para
padecer necesidad.”

Filipenses 4:12

La Escritura muestra que el contentamiento es
aprendido. No nace de manera natural, sino espiritual. Surge
cuando el creyente comprende que su valor no estd definido
por lo que posee, sino por su relacion con Dios. Cuando esta
verdad se asienta, el dinero pierde su poder emocional. Deja

()




de ser fuente de identidad y se convierte en un simple medio
para cumplir propositos mayores.

La avaricia roba la gloria a Dios porque instala una
narrativa falsa: la de un ser humano autosuficiente. El
contentamiento, en cambio, devuelve la gloria al Padre,
porque reconoce que todo proviene de El (1 Timoteo 6:7 y
8). Donde hay gratitud, hay adoracion. Donde hay avaricia,
hay olvido. El corazon avaro rara vez agradece, porque
siempre esta enfocado en lo que falta. El corazén agradecido
siempre encuentra motivos para honrar a Dios, aun en medio
de la escasez.

El llamado magisterial de este capitulo no es a vivir sin
recursos, sino sin idolos. No es a despreciar lo material, sino
a someterlo al sefiorio de Cristo. El dinero no es el enemigo;
el amor desordenado hacia €l lo es. Cuando el dinero vuelve
a su lugar correcto, la vida espiritual recupera fluidez. La fe
deja de ser un concepto y vuelve a ser una experiencia viva.

Este proceso requiere honestidad. No basta con
modificar habitos externos; es necesario permitir que el
Espiritu Santo examine las motivaciones internas. ;Por qué
se retiene? ;Por qué cuesta dar? ;Por qué genera temor la
posibilidad de perder? Estas preguntas no buscan acusar, sino
revelar. Porque solo lo que es revelado puede ser
transformado.

El arrepentimiento genuino produce fruto. El corazon
comienza a abrirse, la confianza se restaura y la generosidad

()




deja de ser forzada. No se da para obtener algo a cambio, sino
porque se ha entendido que todo lo recibido es gracia. La
obediencia ya no se vive como una amenaza a la seguridad,
sino como una expresion de fe madura.

Este capitulo deja al descubierto una verdad esencial:
la avaricia no es un problema econdémico, sino espiritual. No
se trata de cuanto se tiene, sino de cuanto se confia. Mientras
el corazon esté dividido, la fe sera fragil. Pero cuando Dios
recupera su lugar como Unica fuente de seguridad, el alma
encuentra descanso.

“Sean vuestras costumbres sin avaricia, contentos con lo
que tenéis ahora; porque él dijo: No te desampararé, ni te
dejaré.”

Hebreos 13:5

Con esta comprension, el camino queda preparado
para avanzar hacia las consecuencias profundas de este
pecado en la vida espiritual. Porque aquello que se tolera en
el corazon termina manifestandose en la vida. Y solo una fe
examinada, confrontada y rendida puede sostener una vida
que honre verdaderamente a Dios.

“Entonces Job se levanto, y rasgo su manto, y rasuro su
cabeza, y se postro en tierra y adoro, y dijo: Desnudo sali
del vientre de mi madre, y desnudo volveré alla. Jehova
dio, y Jehova quito; sea el nombre de Jehova bendito.”
Job 1:20-21

—

48

'




Capitulo cuatro

LA RUINA ESPIRITUAL
DEL TACANO

“Da con generosidad y serds mas rico; sé tacaiio y lo
perderdas todo.”
Proverbios 11;24 NTV

La ruina espiritual no siempre se manifiesta de manera
abrupta ni evidente. Rara vez llega como un colapso
repentino. En la mayoria de los casos, se instala lentamente,
de forma silenciosa, casi imperceptible. La tacafieria
participa de este mismo patrén: no irrumpe con escandalo,
sino que se infiltra con ldégica, prudencia aparente y
justificaciones razonables. Pero su efecto es devastador.
Donde se la tolera, la vida espiritual comienza a
empobrecerse, aunque externamente todo parezca estar en
orden.

Jests advirtid con claridad que la vida del hombre no
consiste en la abundancia de los bienes que posee. Esta
afirmacion no fue una reflexion filosofica, sino una
confrontacion directa a una mentalidad profundamente

(»)



arraigada en el corazon humano. El error no estd en poseer
bienes, sino en permitir que esos bienes definan la vida, el
valor personal y la seguridad interior. Cuando esto ocurre, el
alma comienza a deteriorarse, aun cuando las circunstancias
materiales mejoren.

La parabola del rico insensato expone con crudeza esta
ruina progresiva (Lucas 12:13 al 21). Aquel hombre no fue
condenado por producir ni por planificar, sino por vivir sin
referencia a Dios. Todo su razonamiento gird en torno a si
mismo. No hubo gratitud, no hubo generosidad, no hubo
conciencia del préjimo ni dependencia del Creador. Su
didlogo interior revela un corazén completamente cerrado
sobre si mismo. En ese encierro, la abundancia se transformo
en el escenario de su pérdida.

La ruina espiritual del tacafio comienza cuando el alma
deja de ser rica para con Dios. Esta expresion no se refiere a
practicas religiosas externas, sino a una relacion viva de
dependencia, gratitud y obediencia. El tacafio puede ser
activo en lo religioso, pero pobre en lo espiritual. Puede
conocer principios, asistir a reuniones y cumplir rutinas, pero
su corazdn ya no responde con libertad a la voz de Dios.

Una de las primeras consecuencias de esta ruina es el
endurecimiento del corazon. El tacano se vuelve cada vez
menos sensible. La necesidad ajena deja de conmoverlo, el
llamado de Dios deja de urgirlo y la Palabra deja de
confrontarlo. No porque haya perdido la fe de manera
consciente, sino porque ha desarrollado mecanismos internos

(%)



de defensa para proteger lo que considera su seguridad. El
corazén aprende a cerrar puertas para no ser desafiado.

“Pero eres terco y no quieres cambiar, asi que sigues
acumulando la ira de Dios. El castigo te llegara el dia en
que Dios muestre toda su ira. Ese mismo dia, claro que
Dios mostrara que juzga correctamente y con justicia.”
Romanos 2:5 PDT

Este endurecimiento no solo afecta la relacion con
Dios, sino también con las personas. El tacafio se aisla
progresivamente. No necesariamente se aleja fisicamente,
pero si emocional y espiritualmente. Comienza a medir los
vinculos, a calcular los costos, a evaluar las relaciones en
términos de conveniencia. El amor deja de ser entrega y se
transforma en transaccion. Asi, la tacafieria rompe
silenciosamente la comunion.

La Escritura ensefia que el amor al dinero es raiz de
muchos males. No dice que sea uno entre muchos, sino una
raiz profunda que da origen a multiples desviaciones. Cuando
el dinero ocupa el centro, la fe se subordina, la obediencia se
negocia y la verdad se acomoda. El corazon tacafio ya no
pregunta qué agrada a Dios, sino qué conviene preservar.
Esta inversion de prioridades es el comienzo de la ruina.

La pérdida del gozo es otra senal inequivoca de este
proceso. El tacafio puede experimentar satisfaccion
momentanea al retener, pero no conoce el gozo profundo que
nace de la confianza y la generosidad. Vive en permanente

()



tension, temiendo perder lo que guarda. La alegria del Reino,
que fluye de una relacion libre con el Padre, se va apagando
lentamente. El alma se vuelve pesada, preocupada y ansiosa.

La tacafieria sustituye la fe por la contabilidad. Cada
decision se reduce a nimeros, proyecciones y escenarios
posibles. No queda espacio para el riesgo de la obediencia ni
para el desafio de la fe. Dios es consultado, pero no seguido.
Se ora, pero se decide desde el miedo. Esta forma de vivir
engendra una espiritualidad estéril, sin fruto ni expansion.

Suelo ensefiar esto con firmeza a los pastores, porque
observo que muchos ministros se han acostumbrado a pedir,
pero al momento de dar, fallan. Es como si servir a Dios les
otorgara el derecho de recibir, pero no la responsabilidad de
dar. Quienes actlian asi no reconocen su propia tacafieria y
terminan culpando al pueblo, cuando en realidad el problema
estd en sus corazones.

Es sorprendente: en algunos talleres para grandes
grupos pastorales —no en todos, gracias a Dios— la ofrenda
recaudada resulta menor que la que suele recogerse entre
personas sin ningun rol ministerial. Esto deberia ser
exactamente al revés, pues los pastores ensefian sobre
finanzas y son quienes mas claramente deberian comprender
la importancia de dar con generosidad y valorar la Palabra.

Los ministros que sufren inconscientemente el pecado
de tacafieria se molestan mucho cuando ven a otros ministros
que simplemente les fluye la bendicion y no comprenden eso,

(=)



porque ellos sirven al mismo Dios y se frustran. Algunos no
lo dicen, pero les parece injusto que, sirviendo a Dios con
mucho esmero y dedicacion, no reciban una justa retribucion
por su trabajo. Lo que ellos no comprenden es que Dios no
puede dejar pasar por alto el pecado y no puede prosperarlos
hasta que no reconozcan su tacafieria y se despojen de ella.

Jests advirtid que no se puede servir a Dios y a las
riquezas, con lo cual todo siervo de Dios tiene la ineludible
responsabilidad de guardar su corazon y alinearlo para el Rey
(Proverbios 4:23). La ruina espiritual del tacafio se
manifiesta precisamente en este intento imposible de servir a
ambos. El corazdn se divide, la fe se debilita y la vida pierde
direccion. Aunque externamente todo parezca estable,
internamente el alma se va secando.

Este capitulo no busca describir un castigo divino, sino
una consecuencia espiritual. Dios no arruina al tacafio; el
tacafio se empobrece espiritualmente al desplazar a Dios de
su centro. La ruina no viene del cielo como juicio inmediato,
sino que brota desde el interior como fruto de una confianza
mal colocada.

La ruina espiritual del tacafio se profundiza cuando el
control reemplaza a la fe. Alli donde antes habia
dependencia, ahora hay célculo; donde habia descanso, ahora
hay vigilancia constante. El corazon tacafio vive en guardia
permanente, como si el mundo entero representara una
amenaza para su estabilidad. Esta actitud no solo desgasta el

—

53

'




alma, sino que la encierra en un circulo de autoproteccion que
impide la obra transformadora de Dios.

El control ofrece una falsa sensacion de seguridad. Al
medir, prever y anticipar cada escenario, el tacafio cree que
puede dominar el futuro. Pero esta ilusion tiene un alto costo
espiritual: elimina el espacio para la confianza. La fe, por
definicion, implica soltar el control. Cuando el control se
convierte en el principio rector de la vida, la fe se reduce a
una idea teoldgica sin expresion practica.

Este desplazamiento tiene consecuencias relacionales
profundas. El tacafio comienza a aislarse, no siempre de
manera visible, pero si afectiva y espiritual. Aprende a
relacionarse con cautela excesiva, a establecer limites
defensivos y a protegerse incluso de quienes ama. El projimo
deja de ser un don y se convierte en una posible pérdida. Asi,
la tacafieria erosiona la comunidén y empobrece la vida
comunitaria.

La Escritura muestra que el aislamiento no es un
disefio de Dios, sino una consecuencia del pecado. El corazon
que se cierra a dar termina cerrdndose también a recibir. El
tacafio no solo retiene recursos; retiene afecto, tiempo,
hospitalidad y compromiso. Poco a poco, su mundo se vuelve
mas pequefio. La vida se reduce a preservar lo propio, y el
gozo de compartir se pierde.

La pérdida de gozo es una sefial inequivoca de la ruina
espiritual. El gozo del Reino no depende de la abundancia

(%)



material, sino de la libertad interior. El tacano, aun rodeado
de seguridad aparente, vive inquieto. Su alegria es fragil,
condicionada y efimera. Depende de que nada cambie, de que
no haya imprevistos, de que el control se mantenga intacto.
Pero la vida no funciona asi, y el alma lo sabe.

La Escritura ensefia que el amor al dinero ahoga la
Palabra. No la contradice abiertamente, simplemente la
asfixia. El corazon sigue escuchando, pero ya no responde.
La verdad es recibida, pero no practicada. La obediencia se
posterga, se racionaliza o se adapta. Asi, la fe se vuelve
estéril. No produce fruto porque ha perdido la capacidad de
arriesgar.

El ejemplo de Judas Iscariote es una advertencia
solemne. Judas caminé con Jesus, escucho sus ensefianzas y
fue testigo de sus milagros. Sin embargo, su relacion con el
dinero reveld una grieta profunda en su corazon. La Escritura
muestra que el amor al dinero fue un factor determinante en
su caida. No fue un acto impulsivo, sino el desenlace de un
proceso interno no confrontado.

Judas no traicion6 a Jests solo por unas monedas; lo
hizo porque su corazon ya no estaba plenamente rendido. El
dinero habia ocupado un lugar que solo Cristo debia ocupar.
La ruina espiritual ya habia comenzado antes del acto visible
de traicién. El pecado oculto, no tratado, termino
manifestandose de la manera mas tragica. Recordemos que
Judas era tesorero de los recursos que utilizaban Jesus y sus

55

—
| —



discipulos y aparentemente ya venia robando (Juan 13:29;
Juan 12:6).

Este ejemplo revela una verdad inquietante: se puede
estar cerca de Jesus y aun asi estar lejos desde el corazon. La
cercania fisica o ministerial no garantiza salud espiritual.
Cuando el amor al dinero se tolera, se abre una brecha que,
con el tiempo, se ensancha. La tacafieria no siempre conduce
a una traicion visible, pero siempre conduce a una pérdida de
intimidad con Dios.

La ruina espiritual también se manifiesta en la
sustitucion de la fe por la 16gica del sistema. El tacafio adopta
los valores del mundo sin cuestionarlos. La acumulacion se
convierte en virtud, la retencion en sabiduria y la generosidad
en imprudencia. De este modo, la mente se amolda al
sistema, y el Reino pierde influencia sobre las decisiones
cotidianas.

La Escritura advierte que quien pone su confianza en
las riquezas cae. No porque Dios lo empuje, sino porque las
riquezas no pueden sostener lo que prometen. Cuando la
crisis llega, y siempre llega, el corazén que ha sido entrenado
para confiar en recursos queda desorientado. La fe no tiene
raices profundas, porque nunca fue ejercitada en Ia
dependencia real.

Este proceso de ruina no ocurre de un dia para otro. Es
progresivo, acumulativo y silencioso. Por eso es tan
peligroso. El creyente no se da cuenta de cuanto ha perdido

[ )



hasta que la sequedad espiritual se hace evidente. La oracion
se vuelve rutinaria, la Palabra pierde frescura y la adoracion
se vuelve mecanica. El alma clama, pero no siempre sabe por
que.

La confrontacion del Espiritu Santo nunca es para
destruir, sino para rescatar. Cuando Dios expone la ruina
espiritual del tacafio, no lo hace para sefialarlo sin salida, sino
para advertirle que atn hay tiempo de volver. La ruina no es
el final inevitable; es una consecuencia reversible cuando el
corazon se humilla y reconoce su extravio. El problema no es
haber confiado mal, sino persistir en esa confianza
equivocada después de haber sido confrontado por la verdad.

El Espiritu de Dios siempre llama antes de que el
corazdn se endurezca por completo. Llama a través de la
Palabra, de la conciencia, de las circunstancias y, muchas
veces, del vacio interior que el tacafio ya no puede ignorar.
Porque, aunque intente convencerse de que todo esta bajo
control, el alma sabe que algo se ha roto. La sequedad
espiritual no se puede ocultar eternamente. Llega un punto en
el que la contabilidad ya no alcanza para calmar el clamor
interno.

El arrepentimiento, en este contexto, no consiste
simplemente en comenzar a dar mas, sino en volver a confiar.
Es un giro profundo del corazén. Es reconocer que la
seguridad fue mal ubicada y que la fe fue reemplazada por el
control. El verdadero arrepentimiento no nace del miedo a
perder, sino del deseo de volver a descansar en Dios. Cuando

()




el corazon se rinde, la generosidad deja de ser una exigencia
externa y se convierte en un fruto natural.

La Escritura ensefia que Dios resiste a los soberbios,
pero da gracia a los humildes. El corazon tacafio, aunque no
siempre lo reconozca, vive desde una forma sutil de soberbia:
la 1lusién de autosuficiencia. El arrepentimiento desarma esa
ilusién. Reconoce que todo lo que se tiene es gracia y que
todo lo que se es depende de Dios. Alli comienza la
restauracion.

La esperanza del Evangelio es que ninguna ruina
espiritual es definitiva mientras haya disposicion a volver.
Dios no desecha al corazon quebrantado ni desprecia al que
reconoce su necesidad. Aquel que fue pobre en espiritu, pero
rico en autosuficiencia, puede volver a ser rico para con Dios
cuando su confianza es restaurada. La gracia no se mide por
lo que se perdid, sino por lo que atn puede ser transformado.

Cuando el corazon vuelve a confiar, el gozo regresa.
No necesariamente cambian de inmediato las circunstancias
externas, pero si cambia la manera de habitarlas. La ansiedad
se debilita, el temor pierde autoridad y la fe recupera su voz.
El creyente aprende nuevamente a vivir con las manos
abiertas, no solo para dar, sino también para recibir lo que
Dios desea poner en ellas.

La restauracion también alcanza las relaciones. El

corazdn que se abre a Dios se abre a los demas. La comunion
se renueva, la compasion reaparece y el projimo deja de ser

()




una amenaza para convertirse en una oportunidad de amar.
El aislamiento se rompe cuando la tacafieria pierde su
dominio. La vida vuelve a expandirse, no en posesiones, sino
en vinculos sanos.

Este capitulo no termina con condena, sino con
advertencia y esperanza. Advierte que la tacafieria conduce a
la ruina espiritual si no es confrontada, pero también afirma
que ningun corazon estd fuera del alcance de la gracia. Dios
no busca arruinar al creyente, sino liberarlo de aquello que lo
estd arruinando por dentro.

La fe que salva también sana. Sana la relacion con
Dios, sana la relacion con el dinero y sana la relacion con los
demas. Cuando el creyente deja de confiar en lo que retiene
y vuelve a confiar en el Padre, la ruina se detiene y comienza
un proceso de restauracion profunda. El alma vuelve a
respirar, la fe vuelve a moverse y la vida espiritual recupera
direccion.

Este capitulo deja una verdad clara y urgente: la ruina
espiritual del tacafio no es un castigo divino, sino el resultado
de un corazén que dejé de confiar. Pero esa ruina no es
irreversible. Alli donde hay arrepentimiento, Dios levanta.
Alli donde hay humildad, Dios restaura. Alli donde el
corazon vuelve a abrirse, el Reino vuelve a fluir.

Con esta comprension, esta enseflanza se encamina

hacia una verdad atin mas confrontante: que aquello que no
se sana en el corazén termina afectando toda la vida

59

—
| —



espiritual. Porque el dinero no es neutral cuando gobierna, y
la fe no puede florecer donde el temor dirige. Solo un corazén
libre puede vivir la plenitud del Reino.

“Pero el que mira atentamente a la ley perfecta, la ley de
la libertad, y permanece en ella, no habiéndose vuelto un
oidor olvidadizo sino un hacedor eficaz, éste serd
bienaventurado en lo que hace.”

Santiago 1:25

60

—
| —



Capitulo cinco

GENEROSIDAD EL
ANTIDOTO DEL ALMA

“El que es generoso prospera;
el que reanima a otros serd reanimado.”
Proverbios 11:25

Hay heridas que no se ven, pero que condicionan todo
lo que una persona es capaz de amar, creer y entregar. La
tacafieria es una de ellas. No siempre se manifiesta con
dureza visible, pero como hemos visto, siempre deja un rastro
de temor, control y desconfianza. Por eso la Escritura no
presenta la generosidad como una simple virtud ética, sino
como una medicina espiritual. Dar no es solo una accion; es
una terapia del alma. Y como toda terapia profunda, no actia
primero sobre las manos, sino sobre el corazon.

Pablo, escribiendo a los corintios, no les habla de
ofrendas como una obligacidén, sino como una siembra
espiritual: “El que siembra escasamente, escasamente
también segarda; y el que siembra generosamente,
generosamente también segara” (2 Corintios 9:6). Esta

(o)




afirmacion no es una formula mecénica para enriquecerse,
sino una revelacion sobre como funciona el Reino. La
generosidad no compra a Dios, pero abre al ser humano a
experimentar la vida de Dios. Cuando alguien se acostumbra
a retener, su mundo se vuelve pequefio. Cuando alguien
aprende a dar, su mundo se expande.

El corazén humano tiende a creer que posee lo que
tiene, pero la generosidad lo corrige, recordandole que nada
es suyo, que todo ha sido recibido. En ese sentido, dar es un
acto profundamente teologico: declara que Dios es la fuente
y que nosotros somos simplemente canales. El espiritu
tacafio, en cambio, intenta convertirse en su propia fuente.
Por eso vive en tension, en ansiedad y en permanente defensa
de lo que acumula.

Jests lo expresé con una claridad que desarma
cualquier ambigiiedad: “Mds bienaventurado es dar que
recibir” (Hechos 20:35). No dijo que es mas rentable, ni mas
estratégico, ni mas conveniente, sino mas bienaventurado. Es
decir, mas alineado con la felicidad profunda del alma.
Porque el gozo verdadero no nace de lo que uno guarda, sino
de lo que uno entrega con fe.

La generosidad no es una pérdida; es una liberacion.
Libera del miedo a no tener suficiente. Libera de la ilusion de
control. Libera del peso de creerse duefio de lo que en
realidad solo se administra por un breve tiempo. Cuando una
persona aprende a dar con libertad, algo se quiebra dentro: se
rompe el hechizo de la escasez, esa voz interior que susurra

(@)



constantemente que no alcanza, que no es prudente, que es
peligroso confiar.

En el Reino de Dios, dar no es un acto financiero; es
un acto espiritual. Jesus lo ensefi6 al observar a una viuda que
echaba dos pequefias monedas en el arca del templo (Lucas
21:1 al 4). Humanamente hablando, era insignificante.
Espiritualmente hablando, era una ofrenda gigantesca. Ella
no dio de lo que le sobraba; dio de lo que necesitaba. Y al
hacerlo, declard algo que estremeci6 el cielo: que confiaba
mas en Dios que en sus ultimas monedas.

La misma dindmica aparece en la historia de la viuda
de Sarepta. Cuando Elias lleg6 a su casa, ella estaba a punto
de preparar su ultima comida para ella y su hijo antes de
morir (1 Reyes 17:8 al 12). No tenia reservas, no tenia
ahorros, no tenia un plan B. Solo tenia un pufiado de harina
y un poco de aceite. Y Dios la confrontd, no con una
exigencia cruel, sino con una invitacion a confiar: “Hazme a
mi primero” (1 Reyes 17:13). No porque Dios sea egoista,
sino porque la fe necesita ser puesta a prueba para ser
liberada.

La viuda dio lo que no tenia. Y al darlo, descubrié que
en realidad si lo tenia, porque Dios estaba con ella. La harina
no se acabo y el aceite no escased durante toda la sequia (1
R 17:14 al 16). Ese milagro no fue producido por una
férmula econdmica, sino por una decision espiritual: confiar.
La generosidad fue el puente entre su necesidad y la
provision divina.

63

—
| —



Cuando una persona se atreve a dar en medio de la
escasez, no esta negando la realidad; estd afirmando una
realidad superior. Esta diciendo: “Dios es mas real que mis
numeros”. Y ese acto de fe abre una dimension del Reino que
no se puede experimentar de otra manera. La tacafieria cierra
esa puerta. La generosidad la abre.

Pablo describe algo similar cuando habla de la iglesia
de Macedonia. Eran pobres, perseguidos y afligidos, pero
dieron con una abundancia que sorprendié a todos (2
Corintios 8:1 y 2). No dieron porque tenian mucho, sino
porque tenian gracia. La Escritura dice que “dieron mas alla
de sus fuerzas” y que lo hicieron “primeramente al Sefior”
(2 Corintios 8:3 al 5). Esa frase es clave: primero al Sefior.
Porque cuando alguien se entrega a Dios, entregar sus
recursos deja de ser una amenaza.

La generosidad no comienza en la billetera; comienza
en el corazon. Cuando el corazdn se rinde, la mano se abre.
Cuando el yo deja de gobernar, el dar deja de doler. Por eso
la verdadera generosidad no es impulsiva ni manipulada, sino
voluntaria. “Cada uno dé como propuso en su corazon, no
con tristeza ni por necesidad, porque Dios ama al dador
alegre” (2 Corintios 9:7). El gozo no es una emocion que
aparece después de dar; es la sefial de que se dio
correctamente.

La tristeza al dar revela que algo todavia estd siendo

retenido internamente. El gozo revela que se ha soltado algo
mas que dinero: se ha soltado control, se ha soltado miedo,

(o)




se ha soltado 1dolatria. La generosidad sana porque rompe la
logica del ego, esa voz que dice: “Guarda para ti”. El Espiritu
dice: “Confia y entrega”.

No es casual que Pablo relacione la generosidad con
una abundancia que no es solo material. El habla de ser
enriquecidos “en todo” para toda liberalidad (2 Corintios
9:11). Es una riqueza que incluye paz, libertad interior,
confianza en Dios, sensibilidad espiritual. El avaro puede
tener dinero, pero vive pobre por dentro. El generoso puede
tener poco, pero vive rico en lo que realmente importa.

El antidoto del alma contra la tacafieria no es aprender
a ganar mas, sino aprender a soltar mejor. Porque la raiz del
problema no es la cantidad, sino el apego. Y el apego se
rompe cuando se practica la entrega. Cada acto de
generosidad es un pequefio exorcismo contra el espiritu de
avaricia.

En este punto del camino espiritual, muchos creyentes
descubren algo incobmodo: que han orado por bendicion, pero
no han permitido que Dios sane su relacion con el dinero.
Quieren provision sin rendicion. Quieren multiplicacion sin
transformacion. Pero el Reino no funciona asi. Dios no solo
quiere llenar nuestras manos; primeramente quiere liberar
nuestro corazon.

Por eso la generosidad no es un tema secundario en la

vida cristiana. Es un termometro espiritual. Revela en qué
confiamos, a qué tememos y quién gobierna realmente

()




nuestra vida. Donde estd nuestro tesoro, alli estd nuestro
corazon (Mateo 6:21). Y donde estd nuestro corazon, alli
fluye nuestra fe.

La generosidad no empobrece. Empobrece la ilusion
de control. Empobrece el ego. Empobrece el miedo. Pero en
ese empobrecimiento ocurre algo glorioso: el alma se vuelve
ligera, libre, capaz de creer otra vez que Dios es bueno y fiel.
iEse es el comienzo de toda verdadera riqueza!

La generosidad no solo sana al individuo; sana al
cuerpo. Cuando una comunidad aprende a dar, algo cambia
en su atmosfera espiritual. La iglesia deja de ser un espacio
de consumo religioso y se convierte en un organismo vVivo
que comparte vida. En ese punto, el dinero deja de ser un
tema incomodo y pasa a ser una herramienta sagrada. Ya no
se trata de “cuanto damos”, sino de “qué espiritu gobierna lo
que tenemos”.

La Escritura muestra que la iglesia primitiva no vivia
bajo un sistema de presion, sino bajo una cultura de gracia.
Los creyentes no eran forzados a desprenderse de sus bienes,
pero tampoco estaban dominados por ellos. Habian
descubierto que la comunion verdadera no se sostiene solo
con palabras, sino con entrega concreta. Cuando alguien tenia
necesidad, otro encontraba gozo en suplirla. Y en ese flujo de
dar y recibir, Cristo se hacia visible.

Pablo comprendia esto con claridad cuando dijo que
Dios es poderoso para hacer que abunde en nosotros toda

(o)



gracia, a fin de que, teniendo siempre en todas las cosas lo
suficiente, abundemos para toda buena obra (2 Corintios
9:8). El proposito de la provision divina no es la
acumulacion, sino la participacion. Dios no nos bendice para
aislarnos, sino para integrarnos en Su obra redentora.

El espiritu tacafio, en cambio, construye muros. Hace
que la persona se encierre en su pequefio reino privado,
defendiendo lo que cree que es suyo. Pero la generosidad
construye puentes. Une corazones, restaura dignidades, hace
visible el amor de Dios en acciones concretas. Donde hay
generosidad, el Evangelio se vuelve creible.

La iglesia de Macedonia es una prueba viva de esto.
Pablo no la presenta como un ejemplo de prosperidad
econdmica, sino como un ejemplo de gracia en accidon. Dice
que “en grande prueba de tribulacion, la abundancia de su
gozo y su profunda pobreza abundaron en riquezas de su
generosidad” (2 Corintios 8:2). Es una frase que desafia
toda logica humana: profunda pobreza produciendo riqueza
de generosidad. No porque el dinero hubiera aparecido de la
nada, sino porque el corazon habia sido liberado del miedo.

Cuando una comunidad vive asi, ocurre algo poderoso:
se rompe el ciclo de la escasez espiritual. Ya no se ora solo
por provision, sino por oportunidades de dar. Ya no se mide
el éxito por lo que se acumula, sino por lo que se comparte.
Y en ese cambio de enfoque, Dios se mueve con libertad. En
mi experiencia personal he visto la gran diferencia espiritual
que hay entre una congregacion instruida en el dar y otra

(o)



gobernada por el espiritu de tacaiieria. En la primera se
percibe el gozo y la excelencia que brinda la abundancia, en
la segunda, la frustracion y la mediocridad que genera la
escasez.

La generosidad también tiene un efecto profético. En
un mundo gobernado por la avaricia, una iglesia generosa es
una sefal del Reino. Proclama, sin palabras, que hay otra
manera de vivir. Que no estamos sujetos al sistema del
miedo, sino a la economia de la gracia. Que no dependemos
de lo que guardamos, sino de Aquel que provee.

Por eso Pablo afirma que la generosidad produce
acciones de gracias a Dios (2 Corintios 9:11 y 12). No solo
porque alguien recibié ayuda, sino porque el caracter del
Padre fue revelado. Cada acto de dar se convierte en una
doxologia encarnada. La gloria de Dios se manifiesta cuando
su pueblo refleja Su corazén.

Y el corazon de Dios es profundamente generoso.
Desde el principio hasta el fin de la Escritura, vemos a un
Dios que da. Da vida, da promesas, da perdon, da su Espiritu.
Y finalmente, se da a si mismo en la cruz. “Porque de tal
manera amo Dios al mundo, que dio...” (Juan 3:16). Ese
es el ADN del Reino. El amor verdadero siempre se expresa
entregandose.

Cuando un creyente practica la generosidad, no esta
simplemente obedeciendo un principio; esta participando del
caracter de Dios. Esta siendo formado a la imagen del Padre.

(o)



Esta dejando que el Espiritu Santo desarraigue la tacaferia y
plante en su lugar una nueva naturaleza.

Esto no ocurre de un dia para otro. La generosidad se
aprende. Se ejercita. Se fortalece con cada decision de
confiar. A veces comienza con pequeiios pasos: compartir 1o
que se tiene, ayudar a alguien en necesidad, sostener la obra
de Dios con fidelidad. Pero cada acto, por pequefio que
parezca, va reeducando el alma.

Con el tiempo, el creyente descubre algo maravilloso:
que ya no da con miedo, sino con expectativa. No porque
espere una retribucion automatica, sino porque ha aprendido
que Dios es fiel. Que nunca se queda con lo que entregamos,
sino que lo transforma en bendicion, de maneras que muchas
veces superan lo material.

El espiritu tacafio siempre pregunta: “; Y si me falta?”.
La fe generosa pregunta: “;Y si Dios es mas grande que mi
temor?”. Esa es la verdadera batalla. Y cada vez que damos
con fe, esa batalla se inclina a favor del Reino. En este punto,
la generosidad deja de ser un tema econdmico y se convierte
en un camino de discipulado. Es una de las formas mas
practicas de morir al yo y vivir para Dios. Porque el dinero
toca fibras profundas del corazon. Donde aprendemos a
soltar, alli aprendemos a confiar. Y donde aprendemos a
confiar, alli el Reino se manifiesta.

La generosidad transforma comunidades porque
transforma personas. Libera lideres de la manipulacion.

(o)



Libera creyentes de la dependencia. Libera a la iglesia del
espiritu de supervivencia. Y la lleva a vivir desde la
abundancia de la gracia. Y esa es, en ultima instancia, la
mayor riqueza que puede existir.

“Den y se les dara: se les echara en el regazo una medida
llena, apretada, sacudida y desbordante. Porque con la
medida con que midan a otros, se les medirad a ustedes.”

Lucas 6:38

La generosidad, cuando se convierte en un estilo de
vida, deja de ser un acto ocasional y pasa a ser una postura
del corazén. Ya no es algo que se hace cuando sobra, sino
algo que define quién se es. En ese punto, el alma ha sido
reconfigurada. El miedo ha perdido autoridad. La fe ha
aprendido a respirar con libertad y en ese punto, la
abundancia de Dios comienza a derramarse.

Uno de los grandes engafios del espiritu tacafio es
hacer creer que dar es un riesgo. Pero el Reino revela lo
contrario: no dar es el verdadero peligro. Porque todo lo que
no se entrega termina por poseernos. No porque el dinero sea
malo o diabdlico en si mismo, sino porque sus beneficios
exigen lealtad. La generosidad rompe esa esclavitud. Cada
vez que damos, declaramos a quién pertenecemos.

Cuando el creyente comienza a practicar el dar como
una disciplina espiritual, algo profundo sucede: su
percepcion de la provision cambia. Ya no vive esperando que
las circunstancias mejoren para ser generoso; es generoso aun

(™)




en medio de la incertidumbre. Y en esa entrega, descubre que
Dios no falla. Tal vez no siempre como uno imagina, pero
siempre como El promete.

Pablo lo expresa con una belleza casi litiirgica cuando
dice que Dios “da semilla al que siembra y pan al que come”
(2 Corintios 9:10). Primero da semilla. Es decir, nos confia
algo que no es para retener, sino para plantar. Y cuando esa
semilla es sembrada, Dios la multiplica. La logica del Reino
es clara: lo que se guarda se estanca, lo que se siembra se
reproduce.

La generosidad también purifica la motivacion. Al
principio, muchos dan esperando algo a cambio. Con el
tiempo, aprenden a dar porque es bueno, porque es justo,
porque es conforme al corazédn de Dios. Y ese cambio es una
sefial de madurez espiritual. El dar deja de ser una estrategia
y se convierte en una expresion de amor.

La iglesia que vive asi se vuelve un lugar de refugio en
un mundo marcado por la competencia y el egoismo. Donde
otros compiten, ella comparte. Donde otros acumulan, ella
reparte. Y esa diferencia no pasa desapercibida. Es una
predicacion silenciosa, pero poderosa.

Cuando la generosidad gobierna una comunidad, los
recursos fluyen, pero también fluyen la confianza, la unidad
y el gozo. Ya no hay temor de que falte, porque todos saben
que Dios es la fuente. Ya no hay sospecha de que alguien se
aproveche, porque el Espiritu Santo guarda los corazones. La

()



generosidad crea un ambiente donde la gracia puede moverse
sin obstaculos.

Por eso el enemigo ataca tanto este terreno. Sabe que
una iglesia generosa es una iglesia peligrosa para su reino.
Sabe que donde el dinero ha sido rendido, el corazén también
lo ha sido. Y donde el corazon es de Dios, el Reino avanza.

La practica constante del dar es una de las formas mas
efectivas de mantener el alma sana. Es un ejercicio de
humildad, de fe y de amor. Nos recuerda que no somos el
centro, que no somos la fuente, que no somos los duefos.
Somos hijos. Y un hijo que confia no teme quedarse sin nada.

La generosidad no promete una vida sin dificultades,
pero si promete una vida libre del yugo de la avaricia.
Promete un corazén ligero, una fe activa, una comunion
profunda con el Padre. Y eso es una riqueza que ningun
banco puede guardar.

Al final, el creyente generoso descubre una verdad
simple y gloriosa: que nunca perdi6 nada al dar. Que todo lo
que entrego en fe fue transformado en algo mayor. Que el
Dios que dio a su Hijo no es mezquino con los suyos. Y que
vivir con las manos abiertas es la forma mas segura de
caminar en el Reino. Porque en la economia de Dios, el que
da no se queda vacio. Se queda libre. Y esa libertad es el
mayor tesoro que un alma puede poseer.

72

—
| —



“Ustedes seran enriquecidos en todo sentido para que en
toda ocasion puedan ser generosos, y para que por medio
de nosotros la generosidad de ustedes resulte en acciones
de gracias a Dios.”
2 Corintios 9:11

73

—
| —



Capitulo seis

SOMOS ADMINISTRADORES
NO DUENOS

“Ahora bien, se requiere de los administradores, que cada
uno sea hallado fiel.”
1 Corintios 4:2

Una de las ilusiones mas persistentes del corazén
humano es creer que posee lo que tiene. La Escritura, sin
embargo, comienza derrumbando esa fantasia con una
afirmacion simple y absoluta: “De Jehova es la tierra y su
plenitud, el mundo y los que en él habitan” (Salmo 24:1).
Nada es nuestro en sentido ultimo. Ni el dinero, ni el tiempo,
ni las capacidades, ni siquiera la vida. Todo pertenece a Dios.
Nosotros no somos propietarios; somos administradores. Y
esa verdad, cuando es comprendida, redefine por completo la
manera en que vivimos.

La mayordomia no es un concepto econdémico; es una
cosmovision espiritual. Significa entender que estamos
viviendo en una creacién que tiene Duefio, y que todo lo que
pasa por nuestras manos lo hace en calidad de encargo. Esta

()



conciencia transforma la relacion con los recursos. El dinero
deja de ser una posesion privada y se convierte en una
responsabilidad sagrada. El tiempo deja de ser algo que
gastamos como queremos y pasa a ser algo que debemos
rendir. La vida deja de ser un proyecto personal y se convierte
en una mision confiada por Dios.

Jests ensend esta verdad una y otra vez. En la pardbola
del mayordomo fiel y prudente, pregunt6 quién seria aquel a
quien el sefior pondria sobre su casa para dar alimento a
tiempo a los demas (Lucas 12:42). La fidelidad no se media
por cudnto retenia, sino por coémo distribuia. El mayordomo
no existe para si mismo; existe para cumplir la voluntad del
duefo.

El problema surge cuando el mayordomo comienza a
comportarse como duefio. Cuando olvida que lo que
administra no le pertenece. Entonces aparecen la avaricia, el
abuso, la negligencia y la corrupcion. Lo mismo ocurre en la
vida espiritual. Cuando un creyente olvida que todo es de
Dios, empieza a usar los recursos del Reino para edificar su
propio pequeiio imperio. La tacafieria es una forma de
rebelion encubierta: es decirle a Dios “esto es mio™.

La buena mayordomia sana esa distorsion. Nos
recuerda que la vida cristiana no consiste en acumular
bendiciones, sino en administrarlas para la gloria de Dios.
Por eso Jesus dijo que el que es fiel en lo muy poco, también
es fiel en lo mucho, y el que es injusto en lo muy poco,
también lo es en lo mucho (Lucas 16:10). La prueba de la

()



fidelidad no esta en los grandes momentos, sino en las
pequenas decisiones diarias: codmo uso lo que tengo, cémo
trato lo que recibi, como honro al Duefio con lo que me
confio.

El dinero, en ese sentido, es una de las herramientas
mas reveladoras del corazén, porque el dinero reclama
sefiorio y quienes debemos administrarlo no podemos ocultar
ante Dios, cual es el lugar que le estamos dando en nuestro
corazon. La mayordomia declara que el unico Sefior es Dios.
El dinero es solo un siervo. Sin embargo, es claro que los
seres humanos tenemos por l6gico trabajar para el dinero, en
lugar de poner el dinero a trabajar para nosotros.

El dinero deberia esforzarse por darnos todo lo que
necesitamos, pero en lugar de eso, nosotros nos esforzamos
tan solo para tenerlo. El dinero deberia cuidarnos; sin
embargo, somos nosotros los que hacemos grandes cajas
fuertes para protegerlo a ¢l. El dinero deberia amarnos y
brindarnos servicio durante su existencia; sin embargo, es
claro que somos los seres humanos los que dejamos hasta el
ultimo aliento para obtenerlo.

Dios no tiene problema con que nosotros tengamos
dinero, lo que El no desea es que el dinero nos esclavice, y
no negociara eso. El prefiere hijos libres en escasez, que hijos
esclavos viviendo con abundancia. Es muy comin que la
gente haga cualquier cosa por dinero, tal como si en verdad
fuera el amor de su vida. Las carceles estan llenas de personas

—

76

'




que se la jugaron por dinero, que robaron, que mataron o
hicieron cualquier tipo de fechoria con tal de obtenerlo.

El mundo esta lleno de personas que trabajan de lo que
no les gusta, gente que se corrompe, que se degrada, que se
humilla con tal de obtener dinero. Sin embargo, el dinero no
ama a nadie, es absolutamente infiel y ademas se va con
cualquiera. No importa lo que podamos hacer por ¢él,
simplemente se va con el que lo adora, por mas corrupto o
sucio que sea. El dinero es infiel y nadie puede ser feliz
viviendo con alguien infiel, simplemente estara sometido por
siempre al dolor.

Cuando la verdad de Dios nos hace despertar a esta
realidad presente, desciende del intelecto al espiritu, y
entonces ocurre algo poderoso: desaparece la ansiedad. El
amor se va, solo queda la tarea de someter el dinero a
servidumbre. Los mayordomos no viven preocupados como
el duefio y hacen productivo, todo lo que tienen a su cargo.
El duefio teme perder; el mayordomo confia en que el duefio
proveerd. El duefio se aferra; el mayordomo distribuye. El
duefo se angustia; el mayordomo descansa.

Esta es una de las grandes libertades del Reino: saber
que no cargamos con el peso de sostener nuestra propia vida.
Jests lo ensefid cuando dijo que miraramos a las aves del
cielo y a los lirios del campo, que no siembran ni cosechan,
pero son sustentados por el Padre (Mateo 6:26 al 30). No es
una invitacion a la irresponsabilidad, sino a la confianza. El

77

—
| —



mayordomo trabaja, pero no vive esclavo del resultado. Hace
su parte, pero sabe que el Sefor es quien da el crecimiento.

La mayordomia también revela propdsito. Cuando
entendemos que todo lo que tenemos es de Dios,
preguntamos naturalmente: “;Para qué me fue dado?”. Los
dones no son para el lucimiento personal. Los recursos no son
para el confort aislado. Las oportunidades no son para el ego.
Todo es para el Reino, por lo tanto, nuestra prioridad cambia
y nuestros recursos son consagrados primeramente al
proposito divino. Cuando eso ocurre, no nos queda mas que
recibir abundancia.

En ese punto, la vida se vuelve coherente. Ya no esta
dividida entre lo espiritual y lo material. Todo se convierte
en adoracion. Trabajar, ganar, ahorrar, dar, invertir, ayudar,
planificar... todo entra bajo el sefiorio de Cristo. El
mayordomo vive delante de Dios, no solo cuando ora, sino
cuando maneja cada aspecto de su existencia.

Este es el fundamento sobre el cual se edifica una
economia del Reino sana. No una economia basada en el
miedo, sino en la confianza. No en la acumulacion, sino en la
administracion. No en el yo, sino en la gloria de Dios. Y
cuando esta verdad se establece en el corazon, el espiritu
tacafio pierde su lugar. Porque el mayordomo sabe que nada
€s suyo... y que, precisamente por eso, puede usarlo todo con
libertad.

78

—
| —



La fidelidad, en el Reino de Dios, no es una virtud
menor; es una ley espiritual. Jesus lo dejo claro cuando
afirmo6 que quien es fiel en lo poco es fiel en lo mucho, y
quien es injusto en lo poco también lo serd cuando reciba
mayor responsabilidad (Lucas 16:10). Esta afirmaciéon no
habla solamente de dinero, sino de una postura del corazon.
Dios no observa tanto la magnitud de lo que administramos,
sino la manera en que lo hacemos.

La vida de los hijos de Dios estd llena de “cosas
pequenas” que en realidad son grandes pruebas. Un salario,
una oportunidad, una relacion, una habilidad, un ministerio.
Todo llega como semilla. Todo puede crecer o puede
enterrarse. Y aqui es donde la mayordomia se vuelve una
revelacion incomoda: no somos evaluados por lo que
recibimos, sino por lo que hacemos con lo que recibimos.

La parédbola de los talentos expone esta verdad con una
claridad estremecedora. Un sefior entrega a sus siervos
diferentes cantidades conforme a su capacidad y se va de
viaje (Mateo 25:14 y 15). No les pide que todos produzcan
lo mismo, pero si que todos sean fieles. Dos de ellos
negocian, arriesgan, trabajan y multiplican lo que se les
confio. El tercero, dominado por el temor, esconde su talento.
No lo pierde, pero tampoco lo usa.

Y ese es uno de los grandes engafios del espiritu tacafio
espiritual: creer que mientras no se pierda nada, no hay
problema. Pero en el Reino, no usar es una forma de
infidelidad. No invertir es una forma de desobediencia. El

79

—
| —



siervo que enterrd el talento fue llamado malo y negligente,
no porque robod, sino porque no produjo (Mateo 25:26). La
mayordomia no se mide por lo que se conserva, sino por lo
que se fructifica.

El temor siempre es el enemigo de la buena
administracion. El siervo infiel dijo: “Tuve miedo” (Mateo
25:25). El miedo lo llevo a paralizarse. A protegerse. A jugar
seguro. Pero el Reino no avanza por personas que solo
quieren protegerse. Avanza por personas que confian lo
suficiente en el Sefior como para arriesgar lo que El les dio.

Cuando alguien entiende que Dios es el Duefio, puede
invertir con libertad. Porque sabe que, si algo se pierde en el
camino de la obediencia, Dios sigue siendo fiel. Pero cuando
alguien se cree duefio, vive aterrado ante la posibilidad de
perder. Y ese terror produce esterilidad. EI Reino se compone
de riesgos para la mente natural, pero para la mente espiritual
esta lleno de desafios extraordinarios.

La mayordomia fiel también abre puertas espirituales.
Jests dijo que, si no somos fieles en las riquezas injustas,
nadie nos confiara las verdaderas riquezas (Luas 16:11). Hay
dimensiones del Reino, autoridad espiritual, revelacion,
impacto eterno, que estan conectadas con coOmo manejamos
lo material. No porque Dios sea materialista, sino porque lo
material revela quién gobierna nuestro corazon.

Por eso tantos creyentes se estancan. No porque no
oren, no porque no tengan dones, sino porque no han

(%)



aprendido a administrar con fidelidad lo que ya recibieron.
Esperan mads, pero no han sido fieles con lo poco. Quieren
promocion espiritual, pero todavia usan los recursos del
Reino como si fueran propios.

El mayordomo fiel vive de otra manera. Vive con una
conciencia constante de rendicion de cuentas. Sabe que un
dia el Sefior pedird cuentas, no para condenar, sino para
evaluar. Y esa conciencia no produce temor, sino proposito.
Cada decision importa. Cada peso, cada hora, cada
oportunidad, cada relacion es una semilla que puede
glorificar a Dios o ser desperdiciada.

Cuando esta verdad se asienta, el creyente deja de
preguntarse “‘;cuanto puedo quedarme?” y empieza a
preguntarse “;cémo puedo usar esto para el Reino?”. Y ese
cambio de pregunta transforma la vida. La fidelidad no es
perfeccion. Es lealtad. Es usar lo que tenemos con la
intencion correcta. Es buscar la gloria de Dios en lo
cotidiano. Es vivir sabiendo que todo lo que pasa por nuestras
manos es una oportunidad de honrar al Duefio.

Vivir como mayordomos es vivir con la eternidad en
el corazén. Cada dia, cada decision, cada recurso
administrado se convierte en una respuesta silenciosa a una
pregunta que algun dia sera audible: ;qué hiciste con lo que
te confié? Esta no es una pregunta para producir miedo, sino
para producir proposito. La rendicién de cuentas no es una
amenaza; es una honra. Significa que nuestra vida importa lo
suficiente como para ser evaluada.

()



Jests hablo de este momento cuando describio al sefior
que regresO para ajustar cuentas con sus siervos (Mateo
25:19). No regres6 para humillarlos, sino para revelar
quiénes habian entendido su corazon. Los que habian sido
fieles no solo fueron felicitados; fueron promovidos. “Sobre
poco has sido fiel, sobre mucho te pondré; entra en el gozo
de tu seiior” (Mateo 25:21). La fidelidad en la tierra abre
participacion en el gozo del cielo.

El mayordomo que vive a la luz de ese dia no se
obsesiona con la acumulacion, sino con la administracion. No
pregunta cuanto puede guardar, sino cuanto puede invertir
para el Reino. No vive para impresionar a otros, sino para
agradar al Dueflo. Y eso trae una paz que el mundo no puede
dar.

Esta conciencia también libera del orgullo. Porque el
mayordomo sabe que todo lo que produjo fue con recursos
que no eran suyos. No puede jactarse de la cosecha, porque
la semilla fue un regalo. No puede atribuirse la gloria, porque
la capacidad también fue confiada. Todo lo bueno apunta a
Dios.

Al mismo tiempo, la mayordomia libera de la culpa.
Porque no se trata de haber tenido mucho o poco, sino de
haber sido fiel. El siervo con dos talentos recibié la misma
aprobacion que el de cinco. Dios no compara cantidades;
examina corazones. La verdadera pregunta no es cuanto
administraste, sino como lo hiciste.

82

—
| —



Vivir asi transforma la relacion con el dinero, con el
tiempo y con la vida misma. Nada es trivial. Nada es
insignificante. Cada oportunidad es un encargo sagrado.
Cada recurso es una herramienta del Reino. Cada dia es una
nueva posibilidad de honrar al Duefio. Y cuando esta verdad
gobierna, el espiritu tacafio no tiene donde arraigarse. Porque
el mayordomo no vive aferrado; vive disponible. No vive en
modo de defensa; vive en modo de misién. No vive para si;
vive para Dios.

Esta es una de las grandes libertades del Evangelio:
saber que no somos duefios de nada... y por eso podemos
usarlo todo para la gloria de Aquel que nos lo confid. El
dinero deja de ser un amo y se convierte en un siervo. El
tiempo deja de ser un enemigo y se convierte en una ofrenda.
La vida deja de ser un proyecto personal y se convierte en
una historia redentora.

Al final, el mayordomo fiel no anhela oir elogios
humanos, sino una sola voz. La voz del Sefnor diciendo que
su vida no fue en vano, que su entrega no fue desperdiciada,
que su fidelidad tuvo peso eterno. Y ese dia, cuando todo lo
temporal se desvanezca, solo quedara lo que fue
administrado para el Reino. jEso es verdadera riqueza!

“Porque de él, y por él, y para él, son todas las cosas. A él

sea la gloria por siempre. Amén.”
Romanos 11:36

83

—
| —



Capitulo siete

“Y les dijo: Estad atentos y guardaos de toda forma de
avaricia; porque aun cuando alguien tenga abundancia,

su vida no consiste en sus bienes.”
Lucas 12:15

Hay dos economias operando en el mundo, aunque no
siempre se las reconoce como tales. Una es la economia del
sistema humano, gobernada por la escasez, la competencia y
el miedo. La otra es la economia del Reino de Dios,
gobernada por la abundancia, la fe y la gracia. Vivir en una u
otra no depende de cudnto dinero se tenga, sino de a qué reino
pertenece el corazon.

Jesus lo expres6 con una claridad radical cuando dijo:
“No os hagdis tesoros en la tierra... sino hacéos tesoros en
el cielo” (Mateo 6:19 y 20). No estaba despreciando lo
material, sino revelando una verdad mas profunda: que el
lugar donde depositamos nuestro tesoro define el sistema

84

—
| —



bajo el cual vivimos. El corazon sigue al tesoro. Donde uno
invierte su vida, alli se forma su identidad.

La economia del mundo ensefia a retener para
sobrevivir. La del Reino ensefia a dar para vivir. El mundo
dice: “El que guarda, gana”. El Reino dice: “El que da,
recibe”. El mundo dice: “El que acumula, esta seguro”. El
Reino dice: “El que confia, es libre”. En el mundo hay un
dicho muy popular: “Mejor un pajaro en mano que cientos
volando...” En el Reino eso es al revés. Es mejor que haya
cientos volando, porque estan bajo el gobierno de Dios y El
los deposita en nuestras manos cuando quiere.

Esta logica no es poética; es espiritual. Jesus la vivio,
la ensefio y la encarn6. Cuando mir6 a las multitudes
hambrientas en el desierto, no dijo que era un problema de
recursos, sino de fe. Cinco panes y dos peces eran
absolutamente insuficientes segiin la economia humana. Pero
en manos del Reino, fueron mas que suficientes para
alimentar a miles (Juan 6:1 al 13). La multiplicacién no
comenzd cuando el pan se partio, sino cuando el muchacho
lo entrego.

Eso es una de las leyes mas profundas del Reino: nada
se multiplica mientras permanece retenido. Todo se
multiplica cuando es puesto en las manos de Dios. Lo que se
guarda se limita. Lo que se entrega se transforma. Muchos
hermanos desconfian y se ofenden cuando los ministros les
alentamos a dar, pero eso es lo que puede destrabar sus
finanzas, tan solo si pudieran comprenderlo no se enojarian

[ )




sino que avanzarian hacia la prosperidad que Dios pretende
para ellos.

Créanme, que en el Reino manejar finanzas es mucho
mas espiritual de lo que algunos pretenden. De hecho, se lo
vincula con lo carnal, con la vanidad, con la codicia y esas
cosas, pero cuando se vive una economia de Reino y uno se
vuelve un administrador, no hay nada de eso en la
abundancia. Por el contrario, se logra un equilibrio que es
muy dificil de sobrellevar, porque se necesita ser bien
espiritual y sabio para manejar finanzas sin que nuestro
corazon se contamine.

Cuando la sabiduria hablé en primera persona dijo:
“Yo amo a los que me aman, y me hallan los que temprano
me buscan. Las riquezas y la honra estin conmigo;
riquezas duraderas, y justicia” (Proverbios 8:17 y 18). Si
queremos encontrar las riquezas duraderas del Reino,
debemos saber que habita con la sabiduria divina. Los necios
no logran riquezas duraderas obtenidas con justicia.

Jestis nunca ensend a sus discipulos a acumular, sino a
confiar, porque acumular, cualquier impio acumula, pero
confiar y utilizar finanzas libres que lleguen a nuestras manos
cuando Dios disponga, es otra cosa. Jesus dijo que el Padre
sabia de qué cosas tenian necesidad (Mateo 6:32) y eso es
mas que suficiente. El problema es que la gente razona mas
con la mente addmica que con la mente de Cristo, y el sistema
nos ha ensefiado a pensar que debemos generar todo con el
sudor de nuestra frente, y no recibir por medio de la

[ )




bendicion de Dios que enriquece y que no afiade tristeza
(Proverbios 10:22).

Los hermanos deben aprender, que buscar primero el
Reino trae como anadidura todo lo demas (Mateo 6:33). Esto
no es una promesa de lujo, sino de provision fiel. El sistema
otorga todo con la intencidon de sostener esclavitud, tanto
desde la abundancia como desde la escasez. Por su parte, la
economia del Reino no promete exceso; promete suficiencia
acompanada de paz.

En esta economia, la riqueza no se mide por lo que se
posee, sino por la capacidad de circular que tengan los
recursos. La iglesia primitiva lo entendi6 de manera tan
profunda que “tenian todas las cosas en comun” y “no
habia entre ellos ningun necesitado” (Hechos 4:32 al 34).
No porque todos fueran ricos, sino porque nadie era
indiferente, ni procuraba acumular para si, sabiendo que
habia necesidad en otros. La abundancia del Reino no es
individualista; sino que esta impregnada de proposito.

Cuando una comunidad vive bajo esta logica, la
pregunta deja de ser “;cudnto es mio?” y pasa a ser “;a quién
puedo bendecir?”’. Y ese cambio de enfoque es
revolucionario. Rompe el espiritu de competencia. Sana las
comparaciones. Establece una cultura de honra y de cuidado
mutuo. Hoy en dia el individualismo y la ambicion personal,
hace que muchos ignoren sin carga alguna, lo que otros
pueden estar viviendo, y lo que es peor, segun la cultura
actual, esto es 16gico y normal.

(%)



La economia del Reino también confronta una de las
idolatrias mas sutiles: la seguridad basada en lo material.
Jesus fue directo: “La vida del hombre no consiste en la
abundancia de los bienes que posee” (Lucas 12:15). El alma
no se nutre de cuentas bancarias. Se nutre de confianza en
Dios. Es verdad, que tener acopio econdmico sirve para no
padecer dificultades ante los compromisos, pero una cosa es
la buena administracidon y otra muy diferente es la ambicion
desmedida.

Es claro que no estoy sugiriendo vivir con las cuentas
en rojo, tal como si tener un ahorro fuera algo malo. Por el
contrario, ser un buen administrador agrada a Dios. Lo que
debemos tener siempre presentes es que, si Dios nos demanda
recursos por determinado propdsito, no debemos cerrar
nuestra mano. El tacafio acopia y se vuelve indiferente, pero
el sabio acopia para avanzar y nunca cierra su mano si el
Sefior asi lo demanda.

Cuando alguien vive bajo la economia del Reino,
puede trabajar, planificar y administrar con sabiduria, pero
sin ansiedad. Puede ahorrar, pero sin idolatria. Puede
prosperar, pero sin orgullo. Porque su seguridad no estéd en lo
que tiene, sino en quién lo sustenta. Esa es la verdadera
riqueza del Reino: vivir sabiendo que el Padre gobierna.

Cuando la economia del Reino se establece en una
comunidad, lo primero que cae es el individualismo. Ya no
se vive bajo la l6gica del “salvese quien pueda”, sino bajo la
conviccidn de que pertenecemos unos a otros en Cristo. Esto

()



no es una ideologia social; es una realidad espiritual. La
iglesia no es una suma de individuos, es un cuerpo. Y un
cuerpo sano no permite que uno de sus miembros sufra
mientras otro se excede. Asi mismo, los proyectos
evangelisticos, misioneros o de expansion, no deben ser
ignorados.

La Escritura describe a la iglesia primitiva con
palabras que hoy parecen casi utopicas: “la multitud de los
que habian creido era de un corazon y un alma; y ninguno
decia ser suyo propio nada de lo que poseia, sino que tenian
todas las cosas en comun” (Hechos 4:32). No se trata de un
sistema impuesto, sino de un fruto del Espiritu. Cuando el
corazon es uno, los recursos también se alinean.

En ese ambiente, la generosidad deja de ser heroica y
pasa a ser normal. Nadie da para sobresalir, nadie retiene por
temor. El amor gobierna. Y cuando el amor gobierna, la
provision fluye. La economia del Reino no elimina la
propiedad privada, pero si elimina la indiferencia. Nadie vive
aislado de la necesidad del otro.

Esto tiene un impacto profundo en la misién. Una
iglesia que vive bajo la economia del Reino no puede ser
estéril espiritualmente. Sus recursos no se estancan; circulan.
Y donde hay circulacion, hay vida. Donde hay vida, hay
crecimiento.

Jesus lo demostrd una y otra vez. No multiplicod panes
para enriquecer a unos pocos, sino para alimentar a una

(%)



multitud. No convirti6 el agua en vino para crear lujo, sino
para restaurar una celebracion. En el Reino, la provision
siempre tiene un proposito redentor.

La economia del mundo produce acumulacion y
desigualdad. La del Reino produce distribucion y dignidad.
Cuando alguien es sostenido en su necesidad, no recibe solo
pan; recibe honra. Se le recuerda que no esta solo, que es
parte de una familia, que su vida importa. Por eso la
generosidad comunitaria es una de las mayores expresiones
del Evangelio. El mundo puede discutir nuestras doctrinas,
pero no puede negar una comunidad que ama de manera
concreta. Donde hay pan compartido, hay un Cristo presente.

La economia del Reino también crea una nueva
relacion con el trabajo. Ya no se trabaja solo para uno mismo,
sino para tener “qué compartir con el que padece
necesidad” (Efesios 4:28). El trabajo se convierte en una
herramienta de bendicidn, no solo en un medio de
supervivencia.

Cuando una iglesia entiende esto, deja de preguntarse
cuanto cuesta ayudar y empieza a preguntarse cudnto cuesta
no hacerlo. Porque sabe que la retencion produce sequia
espiritual, pero la generosidad produce lluvia. En este punto,
la fe deja de ser tedrica. Se vuelve visible. Se vuelve palpable.
Se vuelve una fuerza que transforma barrios, familias y
ciudades. Y esa es la sefial de que la economia del Reino esta
operando: cuando nadie queda olvidado, y cuando lo que uno
tiene se convierte en provision para muchos.

()



Vivir bajo la economia del Reino es, en esencia,
aprender a vivir sin miedo al mafiana. No porque el mafana
no exista, sino porque Dios ya estd en ¢l. La ansiedad
pertenece al sistema de este mundo; la confianza pertenece al
Reino. Jesus fue claro cuando dijo que no nos afanaramos por
lo que habriamos de comer, beber o vestir, porque el Padre
conoce nuestras necesidades (Mateo 6:31 y 32). El afan es
una confesion de desconfianza. La fe es una confesion de
1eposo.

Cuando alguien entra en la economia del Reino, deja
de medir su vida por la cantidad de recursos disponibles y
comienza a medirla por la fidelidad de Dios. Eso no produce
pasividad, sino una actividad diferente: se trabaja con
diligencia, pero se vive sin desesperacion. Se planifica, pero
no se idolatra el plan. Se siembra, pero se confia en el dador
de la cosecha.

El temor al futuro es una de las raices mas profundas
de la tacafieria. Se retiene porque se teme. Se acumula porque
se desconfia. Pero cuando el Reino gobierna, el futuro deja
de ser una amenaza y se convierte en una promesa. El
creyente sabe que Aquel que lo llamé es fiel, y que su
provision no depende solo de las circunstancias, sino de la
gracia.

Esta es una de las razones por las que Jesus vincul6 el

buscar primero el Reino con la provision diaria (Mateo
6:33). No es una transaccion; es una alineacion. Cuando el

91

—
| —



corazdn se ordena, las cosas se ordenan. Cuando Dios ocupa
el primer lugar, todo lo deméas encuentra su lugar correcto.

La economia del Reino también produce una libertad
profunda frente a la pérdida. Quien vive para acumular vive
aterrorizado por perder. Quien vive para el Reino sabe que
nada verdaderamente valioso puede perderse. Porque su
tesoro no esta en lo que se guarda, sino en lo que se invierte
en el cielo.

Por eso el creyente del Reino puede dar aun cuando no
ve el resultado inmediato. Puede compartir aun cuando no
tiene garantia humana. Puede soltar aun cuando el mundo le
diga que es una locura. Porque sabe que la l6gica del Reino
no falla. Al final, vivir bajo la economia del Reino no es una
técnica financiera; es una forma de adoracion. Es declarar
con cada decision que Dios es digno de confianza. Que El es
la fuente. Que El es el sustentador. Que El es el Sefior.

Y cuando una vida se alinea con esa verdad, el dinero
deja de ser una cadena y se convierte en una herramienta. El
futuro deja de ser un temor y se convierte en una esperanza.
Y el alma encuentra un reposo que ninguna cuenta bancaria
puede ofrecer. Esa es la verdadera prosperidad del Reino.

“Y mi Dios proveera a todas vuestras necesidades,

conforme a sus riquezas en gloria en Cristo Jesus.”
Filipenses 4:19

92

—
| —



Capitulo ocho

LA LIBERACION DEL
ESPIRITU TACANO

“Porque no tenemos lucha contra sangre y carne, sino
contra principados, contra potestades, contra los
gobernadores de las tinieblas de este siglo, contra huestes
espirituales de maldad en las regiones celestes.”
Efesios 6:12

Hay cadenas que no se ven, pero gobiernan
silenciosamente la vida de una persona. El espiritu tacafio es
una de ellas. No siempre se manifiesta en pobreza visible;
muchas veces se esconde detrds de una aparente prosperidad.
Pero como ensefi¢ en los capitulos anteriores, siempre
produce el mismo fruto: un corazon atrapado por el miedo, el
control y la desconfianza. Por eso la liberacion no comienza
en la billetera, sino en la vida espiritual.

La historia de Ananias y Safira no fue registrada en el
libro de los Hechos como una advertencia financiera, sino
como una revelacidn espiritual. Ellos no fueron juzgados por
no darlo todo, sino por mentir al Espiritu Santo (Hechos 5:3

()



y 4). Su pecado no fue retener una parte, sino fingir que lo
habian entregado todo. Fue el autoengafio lo que los
destruy6. Querian el reconocimiento de la generosidad sin el
precio de la entrega.

Este es uno de los aspectos mas peligrosos del espiritu
tacafo: su capacidad de disfrazarse de piedad. Puede cantar,
puede ofrendar, puede hablar de fe, pero sigue aferrado al
control. Quiere parecer generoso sin dejar de ser duefio.
Quiere la reputaciéon de libertad sin la rendicion que la
produce.

Pedro confrontd a Ananias con una pregunta que
atraviesa los siglos: “;Por qué lleno Satands tu corazon
para que mintieses al Espiritu Santo?” (Hechos 5:3). La
tacafieria no es solo un mal habito; es una influencia
espiritual que busca ocupar el corazon. Cuando alguien
retiene por miedo, ese miedo se convierte en un espacio
donde el enemigo opera.

La liberacion comienza cuando la verdad expone la
mentira. Ananias y Safira se engafiaron a si mismos antes de
engafiar a la iglesia. Dijeron con su boca lo que su corazén
no habia decidido. La hipocresia econdomica es una de las
formas mas sutiles de hipocresia espiritual.

Dios no necesita nuestro dinero. Necesita nuestro
corazon. Y el dinero es una de las llaves que més facilmente
revela donde esta ese corazon. Por eso Jesus hablo tanto de
este tema. No porque quisiera recursos, sino porque queria

()



libertad para sus discipulos y a través de ensenarles a ellos,
sabia que nos alcanzaria a todos nosotros.

La tacafieria es una forma de idolatria silenciosa. No
se postra ante una estatua, pero si ante una cuenta bancaria.
No canta himnos, pero si confia. Y donde hay confianza, hay
adoracion. La liberacion ocurre cuando esa adoracidon es
redirigida a Dios. Si yo les hubiera ensefiado durante todo el
libro sobre idolatria a falsos dioses, nadie dudaria del pecado
y del aspecto espiritual de dicho pecado. Bueno, asi es con la
tacafieria, no solo es pecado, sino que claramente es una
condicion espiritual muy delicada.

El Espiritu Santo no confronta para destruir, sino para
sanar. Cuando expone el espiritu tacafio, no lo hace para
avergonzar, sino para liberar. Quiere sacar a la luz lo que esta
atando al alma, para que la gracia pueda romperlo. Yo me
doy cuenta cuando ensefio sobre el tema, la rigidez de
algunos hermanos. Cuando escuchan sobre el tema dinero,
pasan de la grata recepcion a la hostilidad espiritual. No es
que lo hacen a propdsito, pero sus rostros son mudados y
miran con evidente malestar, rechazando toda ensefianza
financiera. Es entonces cuando se puede ver claramente la
operacion espiritual de las tinieblas.

La historia de Ananias y Safira no pertenece al Antiguo
Testamento, sino al Nuevo Pacto. Es una historia dura, pero
también es misericordiosa. Dios mostrd cuan serio es este
asunto, para que otros no cayeran en el mismo engano. La
iglesia naciente fue preservada de una corrupcidn que habria

(o)



contaminado su corazdn. Hoy en dia, parece haberse perdido
ese temor reverente de lo que hacemos con la ofrenda, pero
creo que en estos tiempos debemos recuperarlo.

La liberacion comienza cuando dejamos de fingir.
Cuando decimos la verdad sobre nuestra relacion con el
dinero. Cuando dejamos de justificar el miedo. Cuando
confesamos que hemos confiado mas en lo que tenemos que
en Aquel que nos lo dio. Este es el primer paso hacia la
liberacion: “La verdad ante el Sefior y ante uno mismo”.

La verdad abre la puerta, pero la obediencia es la que
permite que la libertad entre. Una vez que el espiritu tacafio
ha sido expuesto, comienza un proceso que no es instantaneo,
pero si profundamente transformador. La Escritura no
presenta la sanidad del corazén como un acto magico, sino
como un camino de rendicion.

La confesion es el primer acto de esa rendicion. No una
confesion superficial, sino una honesta. Reconocer delante de
Dios que hemos amado el control, que hemos confiado en los
recursos mas que en su fidelidad, que hemos usado el dinero
como refugio emocional. “El que encubre sus pecados no
prosperard, mds el que los confiesa y se aparta alcanzara
misericordia” (Proverbios 28:13). La confesion rompe el
poder del secreto, y donde la luz entra, las tinieblas pierden
su autoridad.

Pero la confesion verdadera siempre conduce a la
restitucion. Zaqueo lo entendié cuando, al encontrarse con

9



Jests, declar6 que devolveria cuatro veces lo que habia
tomado injustamente (Lucas 19:8). No fue una exigencia
externa; fue un fruto interno. El corazén que ha sido tocado
por la gracia ya no puede seguir reteniendo lo que no le
pertenece. La restitucion es una forma de decirle a Dios: “Ya
no quiero vivir bajo el viejo sistema”.

En el ambito del espiritu tacafio, la restitucion no
siempre es solo devolver dinero. A veces es comenzar a
sostener lo que antes se ignoraba. A veces es bendecir donde
antes se era indiferente. A veces es dejar de esconder lo que
Dios nos pidid6 que entregaramos. La restitucion no
empobrece; sana.

Luego viene la practica constante del dar. No como un
sacrificio forzado, sino como una disciplina espiritual. Asi
como el ayuno disciplina el cuerpo y la oracion disciplina el
alma, el dar disciplina el corazon. Lo entrena para confiar. Lo
entrena para soltar. Lo entrena para vivir en la logica del
Reino. Con el tiempo, lo que al principio puede parecernos
dificil se vuelve natural. La mano se abre sin dolor. El
corazon ya no tiembla ante la posibilidad de dar. La fe ha
aprendido que Dios no falla.

La oracion también es parte de este proceso. No una
oracidn para que Dios nos haga ricos, sino para que nos haga
libres. Para que sane las heridas de inseguridad que muchas
veces alimentan la tacafieria. Para que arranque las raices del
miedo que se esconden detras del control.

—

97

'




El Espiritu Santo es el inico que puede hacer esta obra
profunda. Ninguna ensefianza, por buena que sea, puede
sustituir su trabajo interno. Pero la obediencia le da espacio.
Cada acto de fe es una invitacion a que El siga limpiando el
corazon.

La liberacion del espiritu tacafio no produce solo una
nueva relacion con el dinero; produce una nueva relacion con
Dios. La confianza se vuelve mas intima. La dependencia se
vuelve mas real. La vida se vuelve mds liviana. Y en ese
proceso, el creyente descubre algo precioso: que dar ya no es
una carga, sino una alegria. No porque siempre sea facil, sino
porque ahora esta alineado con el cielo.

Hay un gozo que no puede ser comprado. No depende
de cuanto se tiene, sino de cuan libre se es. Ese gozo es el
fruto final de la liberacion del espiritu tacafio. Cuando el alma
deja de aferrarse, comienza a respirar. Cuando el corazon
deja de protegerse, comienza a confiar. Y cuando la fe ocupa
el lugar del miedo, la vida entra en una dimension nueva.

El desprendimiento no es pérdida; es recuperacion. Se
recupera la paz. Se recupera la sencillez. Se recupera la
capacidad de creer sin reservas. Jesus dijo que donde esta
nuestro tesoro, alli estara nuestro corazon (Mateo 6:21). Pero
también es cierto lo inverso: cuando el corazon es sanado, el
tesoro deja de esclavizar.

La persona verdaderamente libre puede dar sin
ansiedad y recibir sin culpa. Ya no necesita demostrar nada.
Ya no necesita acumular para sentirse segura. Sabe que su

()



vida esta escondida en Dios, y que ninguna escasez puede
tocar lo que El guarda.

Este es el punto donde la fe deja de ser un concepto y
se convierte en una experiencia. La provision ya no es solo
algo que se espera; es algo que se conoce. El creyente ha visto
a Dios obrar. Ha visto como, una y otra vez, lo que fue
entregado volvid transformado en gracia.

El espiritu tacafio siempre promete seguridad, pero
nunca la da. La fe promete descanso, y lo cumple. Cuando
una persona aprende a vivir con las manos abiertas, descubre
que nunca estuvo realmente en peligro. Que el Padre siempre
estuvo alli. Por eso la liberacion no termina con una cuenta
mas grande, sino con un corazén mas liviano. No termina con
mas posesiones, sino con menos cadenas. El gozo del
desprendimiento es uno de los regalos mas profundos del
Reino.

En una iglesia donde este espiritu ha sido roto, la
generosidad deja de ser un tema y se convierte en una cultura.
La honra fluye. La provision fluye. La mision avanza. Y Dios
es glorificado no solo en palabras, sino en hechos. Al final,
la mayor evidencia de que alguien ha sido liberado no es
cuanto da, sino cudn en paz vive al dar. Ya no teme quedarse
sin nada, porque ha descubierto que en Dios nunca falta nada.

Y esa es la verdadera victoria: vivir sin miedo, con el corazén
lleno y las manos abiertas.

—

99

'




Ademas, cuando esa libertad llega, también llega la
abundancia. Cuando alguien es un dador alegre, es porque ha
comprendido lo que implica el privilegio de hacerlo. Cuando
digo que se pierde el temor a quedarse sin nada, no es porque
eso puede pasar, sino porque es imposible que alguien
dadivoso quede sin nada. Dios siempre da semilla al que
siembra (2 Corintios 9:10), y el que siembra generosamente
en el Reino, siempre tiene cosecha en abundancia (2
Corintios 9:6).

La liberacion financiera no solo trae recursos para la
obra de Dios, sino que desata una fuente inagotable de
recursos para todos los hermanos. Si tan solo, los hijos de
Dios comprendieran la dindmica financiera del Reino,
abririan su mano de manera extraordinaria, y eso también
generaria una expansion impresionante de la obra. Créanme
que nadie pierde dandole al Sefior de la obra. Nunca jamas
podremos superar Su amor y Su generosidad. Eso deberia
ahuyentar todo temor. Comprender todo lo que nos ha dado
en Cristo, deberia ser mas que suficiente para reconocerlo
como amo y Seior de todo lo que somos y tenemos.

Debemos estar claros que Dios nunca disefio a sus
hijos para vivir bajo el yugo de la escasez, del miedo o de la
estrechez del alma. Desde el principio, Su proposito fue
formar una familia que caminara bajo la bendicidon, no como
un privilegio egoista, sino como una expresion visible de Su
fidelidad. Esto lo vemos con claridad en la vida de los
hombres y mujeres que caminaron con fe en su tiempo. Si

[100]



ellos lograron proezas en pactos limitados y precarios, cuanto
mas nosotros debemos acceder a la bendicion en Cristo.

Hay varios ejemplos que puedo citar, pero quisiera
cerrar el libro con el ejemplo de Isaac, el hijo de la promesa,
porque €l no fue el resultado de una posibilidad humana, sino
de una promesa divina y creo que es una clara figura de
nuestra regeneracion en Cristo. El fue concebido cuando ya
no habia esperanza natural, y por eso toda su vida estuvo
marcada por un principio espiritual inquebrantable: donde
hay promesa, hay provision. El no solo heredd una
descendencia numerosa; heredo una identidad de bendicion.
La Escritura declara:

“Cuando Isaac sembro en aquella tierra, cosecho ese aiio
al ciento por uno, porque el Seiior lo bendijo. El varon se
enriquecio, y fue prosperando y engrandeciéndose hasta
hacerse muy poderoso.”
Génesis 26:12y 13

Isaac comprendia algo que muchos olvidan: la
bendicién de Dios no anula el trabajo, lo potencia. La fe no
produce pasividad; produce movimiento. Los hombres de fe
no se quedan esperando que las cosas cambien por si solas,
sino que se alinean con el cielo y actian en la tierra. Por eso
Isaac cavaba pozos. Alli donde otros veian desierto, €l veia
una oportunidad. Alli donde otros aceptaban sequedad, él
buscaba agua.

Cada pozo que Isaac abria revelaba una verdad
profunda: la provision ya estaba alli, esperando a alguien que

[101]



creyera lo suficiente como para cavar. El agua no aparecio
porque el suelo cambiara, sino porque Isaac no se conformo.
El espiritu contrario al Reino no es la pobreza material; es el
conformismo del corazén. La tacafieria no comienza en la
billetera, comienza en una mentalidad que teme perder y no
cree que Dios pueda proveer.

Los filisteos, que no trabajaban la tierra, veian los
pozos de Isaac y los reclamaban. Querian apropiarse de lo
que no habian sembrado. Esa historia sigue repitiéndose en
todos los tiempos: personas que no quieren pagar el precio
del esfuerzo, pero si desean los frutos de la perseverancia
ajena. Sin embargo, Isaac no entrd en conflicto. Sabia que la
fuente de su bendicion no era un pozo, sino el Dios que lo
acompafaba. Por eso, cuando le quitaban uno, ¢l cavaba
otro... y alli volvia a brotar el agua.

Esa es una de las mayores libertades espirituales que
puede experimentar un hijo de Dios: cuando sabemos que la
bendicidon camina con nosotros, no necesitamos pelear por
territorios, porque donde vayamos el cielo abrira fuentes. La
escasez pelea; la abundancia fluye ante los benditos
obedientes. El ego se aferra; la fe confia.

Jests confirmo este mismo principio cuando dijo: “Al
que te quite la capa, dale también la tunica... Traten a los
demads como les gustaria que ellos los trataran a ustedes”
(Lucas 6:29 al 31). No es debilidad; es identidad. Los que
sabemos quiénes somos en Dios no necesitamos defendernos

[102]

J



con dureza, porque sabemos que nuestra provision no
depende de los hombres, sino del Padre.

La vida es un regalo sagrado. El enemigo siempre
intentard robarnos ese tiempo por medio de contiendas,
ofensas, juicios y amargura. Pero los hijos de Dios no
estamos llamados a vivir en conflicto, sino a transformar la
realidad que nos rodea, trayendo el cielo a la tierra. Somos
bendecidos para bendecir. Somos prosperados para ser un
canal. Somos enriquecidos para reflejar la bondad de Dios en
un mundo seco.

Isaac fue tan bendecido que incluso el rey que antes lo
habia rechazado tuvo que reconocerlo y buscar la paz con é€l.
Cuando la bendicion de Dios reposa sobre una vida, hasta los
adversarios deben admitirlo. Y esa misma gracia sigue
vigente hoy.

Este libro no fue escrito para producir culpa, sino
libertad. No para condenar, sino para sanar. Dios no quiere
quitarnos cosas; quiere quitarnos el miedo, la tacafieria y la
desconfianza que nos impide recibir todo lo que El ya ha
preparado para nosotros. Cuando caminamos en fidelidad, no
solo somos liberados: somos impulsados hacia la
productividad, la creatividad y la abundancia del Reino.

Hay manantiales preparados por Dios en medio de
todo desierto. Hay fuentes esperando nuestra obediencia.
Hay provision esperando nuestra fe. Tomemos la pala de la

[ 103 )



accion, cavemos los pozos con la generosidad y descubramos
que ya hay bendiciones de todo tipo esperando por nosotros.

Amados hermanos, la tacafieria es uno de los mayores
impedimentos para recibir y avanzar en la fe. Algunos se
escudan en la idea equivocada de que a Dios no le importa
nuestro dinero. Es cierto: lo que a El realmente le importa es
nuestro corazon. Por eso nos pide, porque no permitira que
nuestro corazén sea gobernado por nada ni por nadie. El
dinero, sin embargo, suele ser el primer tirano que pretende
entronarse.

jJesucristo es el unico Senor! No permitamos que las
finanzas gobiernen nuestra vida ni determinen nuestro
accionar. No entreguemos a Dios solo oraciones y alabanzas:
entreguémosle todo lo que nos pida. Abramos nuestras
manos y dejemos que nuestros recursos sean también una
fuente de adoracion y expresion del Reino.

“Honra al Seiior con tus riquezas
y con lo mejor de todo lo que produces.
Entonces él llenard tus graneros,
y tus tinajas se desbordardan de buen vino.”
Proverbios 3:9y 10 NTV




EPILOGO

“Mejor es adquirir sabiduria que oro preciado;
Y adquirir inteligencia vale mas que la plata.”
Proverbios 16:16

A lo largo de estas paginas hemos hablado de dinero,
pero en realidad siempre hemos estado hablando del corazon.
Porque el dinero nunca es el verdadero problema. Es solo el
espejo. Lo que revela es donde esta nuestra seguridad, a qué
tenemos miedo y en quién realmente confiamos.

Ser tacafio no es simplemente gastar poco. No es ser
ordenado. No es ser prudente. Ser tacafo es vivir con el alma
cerrada, con el pufio apretado y con el corazon dominado por
el temor. Es intentar proteger la vida reteniéndola, cuando
Dios nos ensefid que la vida se guarda entregandola.

El Evangelio del Reino no comienza con una orden,
sino con una dadiva. “De tal manera amo Dios al mundo,
que dio...” (Juan 3:16). El amor verdadero siempre se
expresa dando. Por eso, cuando el dar desaparece, algo mas
profundo ha desaparecido: la revelacion del amor.

Dios no nos llama a dar para empobrecernos, sino para
liberarnos. No nos invita a soltar para perder, sino para dejar
de estar atados. La generosidad no es una técnica financiera;
es una sefal de sanidad espiritual. Un corazén sano puede

[105]



confiar. Un corazon sano puede compartir. Un corazon sano
puede descansar.

Este libro no fue escrito para producir culpa, sino para
abrir puertas. Puertas a una vida mas liviana. Puertas a una fe
mas profunda. Puertas a una comunion mas real con el Padre.
El dinero deja de ser una amenaza cuando deja de ser un dios.
Y deja de ser un dios cuando vuelve a ser solo una
herramienta.

Cada creyente debe hacerse una pregunta sencilla y
honesta: ;lo que poseo me posee a mi, o yo lo administro para
Dios? La respuesta no se encuentra en una cifra, sino en una
actitud. En como se da. En como se retiene. En como se
confia.

La libertad que Cristo compré en la cruz incluye
nuestra relacion con lo material. E1 no vino solo a perdonar
pecados, sino a romper yugos. Y la avaricia es uno de los
yugos mas antiguos y mas pesados que existen.

Hoy, Dios sigue llamando a su pueblo a vivir con las
manos abiertas y el corazén lleno. No porque El necesite
algo, sino porque nosotros necesitamos ser libres.

“Cristo nos liberto para que vivamos en libertad. Por lo
tanto, manténganse firmes y no se sometan nuevamente al
yugo de esclavitud.”

Galatas 5:1

[ 106 )

J



Oracion final:

Padre amado, venimos delante de Ti con un corazon abierto.
Reconociendo que muchas veces hemos confiado mas en lo
que tenemos que en Ti. Hemos retenido por miedo. Hemos
guardado por inseguridad. Hemos querido controlar lo que
solo Tu puedes sostener ...

Hoy renunciamos a toda actitud e influencia del espiritu de
tacaneria, al temor al manana y a toda forma de avaricia que
haya tocado nuestro corazon. Entregamos delante de Ti
nuestra relacion con el dinero, con los recursos, con el futuro
y con la provision....

Limpianos, Serior, sananos y mantennos en libertad...
Ensérianos a vivir como hijos y no como huérfanos...
Ensénanos a confiar como quienes saben que el Padre es fiel.
Ensénianos a dar con gozo, a sembrar con fe y a vivir con

libertad ...

Declaramos que Tu eres la fuente de nuestra bendicion,
nuestro sustento y nuestra seguridad, y declaramos que nada
me falta porque Tu estds, y estards con nosotros todos los
dias hasta el fin del mundo...

En el nombre de Jesus jAmén!




“Quisiera agradecer por este libro a mi Padre celestial,
porque me amo de tal manera que envio a su Hijo Jesucristo
mi redentor.

Quisiera agradecer a Cristo por hacerse hombre, por morir
en mi lugar y por dejarme sus huellas bien marcadas para
que no pueda perderme.

Quisiera agradecer al glorioso Espiritu Santo mi fiel amigo,
que en su infinita gracia y paciencia,
me fue revelando todo esto...”

“Quisiera como en cada libro agradecer a mi compaiera de
vida, a mi amada esposa Claudia por su amor y paciencia
ante mis largas horas de trabajo, sé que es dificil vivir con
alguien tan enfocado en su proposito y seria imposible sin

su comprension”




Como en cada uno de mis libros, he tomado muchos
versiculos de la biblia en diferentes versiones. Asi como
también he tomado algunos conceptos, comentarios o
parrafos de otros libros o manuales de referencia. Lo hago
con libertad y no detallo cada una de las citas, porque tengo
la total conviccion de que todo, absolutamente todo, en el
Reino, es del Senor.

Los libros de literatura, obedecen al talento y la
capacidad humana, pero los libros cristianos, solo son el
resultado de la gracia divina. Ya que nada, podriamos
entender sin Su soberana intervencion.

Por tal motivo, tampoco reclamo la autoria o el
derecho de nada. Todos mis libros, se pueden bajar
gratuitamente en mi pagina personal
www.osvaldorebolleda.com y lo pueden utilizar con toda
libertad. Los libros no tienen copyright, para que puedan
utilizar toda parte que les pueda servir.

El Sefior desate toda su bendicion sobre cada lector y
sobre cada hermano que, a través de su trabajo, también haya
contribuido, con un concepto, con una idea o simplemente
con una frase. Dios recompense a cada uno y podamos todos
arribar a la consumacién del magno propdsito eterno en
Cristo.



http://www.osvaldorebolleda.com/

Doctor v maestro de la Palabra

Ohvalde Rebolloda

El Pastor y maestro Osvaldo Rebolleda hoy cuenta con
miles de titulos en mensajes de ensefanza para el
perfeccionamiento de los santos y diversos Libros de
estudios con temas variados y vitales para una vida cristiana
victoriosa.

El maestro Osvaldo Rebolleda es el creador de la Escuela de
Gobierno espiritual (EGE) y ha sido reconocido con un
Doctorado Honoris Causa en Divinidades de
La Universidad teoldgica de Estados Unidos.
Hasta hoy en dia ministra de manera itinerante en Argentina
Y hasta lo altimo de la tierra.

rebolleda@hotmail.com

www.osvaldorebolleda.com

[ 110 )


mailto:rebolleda@hotmail.com
http://www.osvaldorebolleda.com/

El alto costodeno

consultara fie ADMMNSTRACON

DE REMO

© Je}|NSU0I OU AP 0302 oje |3
onid UODUGNHIM’OU

vaanosdy 0Q1VASO

amoud OO A

FORJANDO LA
PERSONALIDAD
DEL LIDER

=
5
z
-
*
H
=
®




El cuerpode |

Cristo revelado

opejanal 01511 °P odian |3

El alto costode no
consultara i

=
9
-
o
o
o
w
-~
°
o
o
s
)
[a]
o
3
w
=
-
o
=
o

va3inos3y 0Q1VASO



http://www.osvaldorebolleda.com/

E1 espiritu
del _l\mlcnsto

F1 gobierno de
puestra herencia

vaaToa3dd 0QVASO

s‘l,n}umunnn ‘;
’$Esm muu

AL
=

@1 eterno poder
be la Cruz

II!IHIIJS!Iliﬂﬂoi

P
il
!
ty
by
>
S

va3tos3dd 0a1VASO




-
>
=
>
>
&
>
A
>
@)
=
>
=
c
N

yaaT1088d OQTVASO



http://www.osvaldorebolleda.com/

