10S RIESGOS DEL
PRAGMATISMO

OSVALDO REBOLLEDA



LOS RIESGOS DEL
PRAGMATISMO

OSVALDO REBOLLEDA

—
[EEY
| —




Este libro No fue impreso
con anterioridad
Ahora es publicado en
Formato PDF para ser
Leido o bajado en:
www.osvaldorebolleda.com

Provincia de La Pampa

rebolleda@hotmail.com

Todos los derechos de este material son reservados para el
Sefior, quién los ofrece con la generosidad que lo caracteriza
a todos aquellos que desean capacitarse mas y lo consideran
de utilidad.

No se permite la transformacion de este libro, en cualquier
forma o por cualquier medio, para ser publicado
comercialmente.

Se puede utilizar con toda libertad, para uso de la ensefianza,
sin necesidad de hacer referencia del mismo.

Se permite leer y compartir este libro con todos los que mas
pueda y tomar todo concepto que le sea de bendicién.
Edicion general: EGE

Revision literaria: Autores argentinos

Revision solo ortogréfica - 1A

Disefio de portada: EGEAD

Todas las citas Biblicas fueron tomadas de la Biblia version
Reina Valera, salvo que se indique otra version.

(2)



INErOdUCCION. ..o e 5

Capitulo uno:

¢ Qué es el pragmatismo y como llegé a la Iglesia?.......... 10
Capitulo dos:
Pragmatismo biblico Vs. Pragmatismo peligroso......... 16

Capitulo tres:
El evangelio reducido a producto............................ 22

Capitulo cuatro:
Adoracion o experienciaemocional......................... 27

Capitulo cinco:
Elcultoal método.........ccovvniiiii i, 32

Capitulo seis:
Iglesias llenas corazones vacios................cceevevenn... 38

Capitulo siete:
El desgaste oculto del liderazgo.............................. 43

Capitulo ocho:
Un evangelio centrado en el hombre........................ 50




Capitulo nueve:

Cuando el ministerio ocupael lugar de Dios............... 55
Capitulo diez:
El pragmatismo del stper ungido........................... 59

Capitulo once:
Recuperar la centralidad de Cristo.......................... 65

Capitulo doce:
Una Iglesia fiel aunque no sea popular..................... 70

Capitulo trece:

El llamado a un liderazgo discernido........................ 75
EPIlOQO .., 79
ReconoCimMientos. .........oovviiiiiie e 83
Sobreelautor..........cooiiii i 85
Bl
e




Vivimos tiempos en los que la palabra éxito ha
adquirido un peso casi sagrado. Se la pronuncia con
reverencia, se la persigue con ansiedad y se la exhibe como
prueba irrefutable de aprobacion divina. En muchos espacios
de la iglesia contempordnea, lo que produce resultados
visibles se asume automaticamente como correcto, y lo que
no los genera con rapidez es descartado como ineficaz,
obsoleto o carente de vision. Asi, sin darnos cuenta, hemos
comenzado a evaluar la obra de Dios con criterios que El
nunca establecid.

El pragmatismo, entendido como la tendencia a valorar
lo verdadero por lo que “funciona”, se ha infiltrado
silenciosamente en la vida de la iglesia. No lo ha hecho con
rostro hostil ni con intencién declarada de desviar la fe, sino
revestido de buenas intenciones, lenguaje espiritual y una
profunda preocupacion por alcanzar a las personas. Sin
embargo, cuando este pragmatismo deja de estar sometido a
la revelacion biblica y a la dependencia del Espiritu Santo, se
convierte en un riesgo serio, capaz de erosionar la esencia
misma del evangelio del Reino.

No todo pragmatismo es malo. La Escritura nos ensefia
una sabiduria practica que nace de la comunién con Dios, del
discernimiento espiritual y de la obediencia a Su voluntad.
La iglesia necesita orden, responsabilidad, claridad y




compromiso. Pero existe una diferencia fundamental entre
servir con sabiduria y someterse a la l6gica del resultado.

El problema comienza cuando los métodos dejan de
ser instrumentos y pasan a convertirse en fines; cuando lo que
“da resultados” se vuelve incuestionable; cuando la fidelidad
es sacrificada en el altar de la eficacia.

En este contexto, la iglesia corre el peligro de
transformarse en una empresa religiosa, el liderazgo en una
gerencia de crecimiento, y la adoracion en una experiencia
disefiada para satisfacer expectativas humanas mas que para
exaltar la gloria de Dios. Se mide la bendicion por la cantidad
de asistentes, la salud espiritual por el presupuesto, y la
uncion por la popularidad. El lenguaje cambia, los objetivos
se redefinen y, poco a poco, la obediencia deja de ser el
criterio central.

Uno de los sintomas mas preocupantes de este
pragmatismo peligroso es que ya no esta enfocado en
discernir la voluntad de Dios, sino en sostener estructuras,
métodos y sistemas que deben funcionar a toda costa. En
muchos casos, el compromiso que se exige no es con el
Sefior, sino con el modelo ministerial.

Se trabaja intensamente, se multiplican las actividades
y se demanda productividad constante, pero la vida espiritual
se empobrece y la dependencia del Espiritu Santo se vuelve
secundaria. El método avanza, pero la presencia retrocede.




Este enfoque no solo afecta a la iglesia como
comunidad, sino que desgasta profundamente a los lideres.
Pastores y obreros viven bajo la presion permanente de
sostener resultados visibles, reinventar estrategias y
mantener el interés de la gente.

El ministerio se vuelve agotador porque ha dejado de
ser una respuesta a la voz de Dios para convertirse en una
carrera interminable por no perder relevancia. Alli donde
deberia haber descanso en la comunion, hay ansiedad por el
rendimiento.

Ademas, el pragmatismo tiende a desplazar el centro
del mensaje. El evangelio es suavizado, reducido o adaptado
para no incomodar. Se enfatizan las promesas, pero se evita
la cruz; se habla de bendicion, pero no de arrepentimiento; se
ofrece a Cristo como solucion inmediata, pero no como Sefior
absoluto. El resultado es una fe superficial, fragil y
vulnerable, incapaz de resistir la prueba, la correccion y el
sufrimiento.

Este libro nace de una carga apostélica y magisterial:
advertir sin condenar, discernir sin destruir y llamar al
liderazgo a volver al centro. No es un rechazo a los recursos,
a la creatividad ni a la contextualizacidn, sino una invitacion
urgente a examinar los fundamentos. Porque cuando la
iglesia prioriza lo que funciona por sobre lo que es fiel, corre
el riesgo de ganar multitudes y perder discipulos; de crecer
en numeros y decrecer en profundidad; de avanzar en
actividad y retroceder en santidad.




La pregunta que atraviesa estas paginas no es si algo
da resultados, sino si agrada a Dios. No es si atrae multitudes,
sino si forma discipulos. No es si sostiene una estructura, sino
si exalta a Cristo. Porque al final, no seremos evaluados por
el impacto visible de nuestros métodos, sino por la fidelidad
con la que obedecimos la voz del Sefior.

Volver a esta centralidad no es retroceder; es volver al
origen. No es perder relevancia; es recuperar autoridad
espiritual. Y no es abandonar la mision, sino alinearla
nuevamente con el corazon del Reino.

“La sabiduria que desciende del cielo es ante todo pura y
ademas pacifica, respetuosa, docil, llena de compasion y
de buenos frutos, imparcial y sincera.”
Santiago 3:17

(o] T Jp o

—
| —



PARTE |

COMPRENDIENDO
EL PRAGMATISMO




Capitulo uno

V & -

“Y el mundo pasa, y sus deseos; pero el que hace la

voluntad de Dios permanece para siempre.”
1 Juan 2:17

El pragmatismo, en su forma mas simple, propone que
el valor de una idea, una accién o una creencia se mide por
su utilidad préactica y por los resultados que produce. Algo es
considerado bueno, verdadero o valido si “funciona”.

En el mundo secular, esta logica ha moldeado
profundamente la educacion, la economia, la politica y la
cultura contemporanea. El problema no es su existencia en
esos ambitos, sino su traslado acritico al terreno espiritual,
donde los criterios del Reino de Dios no se rigen por la
eficacia inmediata, sino por la obediencia y la verdad.

Cuando el pragmatismo entra en la iglesia sin ser
filtrado por la revelacion biblica, comienza a redefinir
silenciosamente las prioridades. Ya no se pregunta primero

(o)



qué ha dicho Dios, sino qué método produce mejores
resultados. La fidelidad deja de ser el eje y es reemplazada
por la efectividad. Asi, la iglesia corre el riesgo de adoptar
una mentalidad funcionalista, donde lo espiritual es evaluado
con métricas humanas.

Este proceso no ocurre de manera abrupta ni
malintencionada. Generalmente se inicia como una respuesta
a desafios reales: iglesias que desean crecer, lideres que
quieren alcanzar a mas personas, pastores que anhelan ver
transformacion en sus comunidades.

Sin embargo, cuando la presion por ver resultados
visibles se vuelve dominante, el discernimiento espiritual
comienza a debilitarse. Se empiezan a justificar practicas no
por su alineacion con la Palabra, sino por su capacidad de
atraer, retener y producir.

La cultura contemporanea, marcada por la inmediatez,
el consumo y la tecnologia, ha contribuido enormemente a
esta distorsion. Vivimos en una sociedad que rechaza los
procesos largos, desconfia de lo invisible y valora solo
aquello que puede medirse y exhibirse.

En ese contexto, la iglesia enfrenta una tentacion
constante: adaptarse para no quedar relegada, competir por
atencion y traducir el mensaje eterno en formatos que no
exijan compromiso profundo.

11

—
| —



Asi, conceptos como crecimiento, impacto y
relevancia comienzan a ser interpretados exclusivamente en
términos cuantitativos. Las bancas llenas se convierten en
sefial de bendicion. Los presupuestos elevados se asocian con
aprobacion divina. La visibilidad en redes y plataformas se
confunde con autoridad espiritual. Sin darnos cuenta,
comenzamos a pensar que si algo produce nimeros, entonces
Dios debe estar detras de ello.

Sin embargo, esto deberia ser muy claro para los
cristianos, porque Jesucristo nuestro maestro y Sefior, nos
dej6é una clara evidencia que resultados visibles no son la
evidencia de un disefio divino. No olvidemos que su vida
estuvo marcada por el rechazo, el abandono, la traicion y la
critica constante. Es cierto que las multitudes lo buscaban,
pero El no dio lugar a esa busqueda como si fuera un
beneficio. Por el contrario, ayudd a las personas, pero les
marcé claramente el desenfoque del interés que expresaban.

“Les digo la verdad: ustedes no me estan buscando porque
vieron las sefales milagrosas. Me buscan porque

comieron pan y quedaron llenos.”
Juan 6:26 PDT

Dios no mide como mide el hombre. A lo largo de la
historia biblica, vemos repetidamente que el Sefior no se
impresiono por las multitudes, ni por la fuerza, ni por la
organizacion humana. El buscaba corazones obedientes,
fidelidad en lo pequeiio y dependencia absoluta de Su

12

—
| —



Espiritu. Muchas de Sus obras méas profundas nacieron en
contextos de aparente debilidad, anonimato y fracaso visible.

El pragmatismo peligroso surge cuando la iglesia
adopta la légica del “fin justifica los medios”. Bajo esta
premisa, cualquier método es valido si produce crecimiento,
cualquier mensaje es aceptable si no genera rechazo, y
cualquier ajuste doctrinal es tolerable si facilita la expansion.
De esta manera, el método deja de ser un siervo y pasa a
convertirse en un sefior. Lo que deberia estar sometido a la
Palabra comienza a condicionarla.

Uno de los efectos mas sutiles de este enfoque es la
inversion del orden espiritual. En lugar de buscar la direccion
de Dios y luego actuar, se acta primero y se busca respaldo
espiritual después. Se implementan estrategias y luego se ora
para que Dios las bendiga, en lugar de esperar que El revele
Su voluntad. La dependencia del Espiritu Santo es
reemplazada por planificacién humana intensiva, y la oracion
se convierte en un complemento, no en el fundamento.

Este tipo de pragmatismo también redefine el concepto
de éxito ministerial. El pastor ya no es valorado por su
fidelidad a la Palabra, su vida de oracion o su caracter
espiritual, sino por su capacidad de liderar estructuras
complejas y producir resultados visibles. La iglesia comienza
a formar lideres eficientes, pero no necesariamente
espirituales; organizados, pero no siempre ungidos; activos,
pero no siempre sensibles a la voz de Dios.

13

—
| —



Es importante sefialar que el problema no reside en la
organizacion, la excelencia o la planificacion. La Escritura
no promueve el desorden ni la improvisacion irresponsable.
El verdadero conflicto aparece cuando estas herramientas
ocupan el lugar que solo le corresponde al Espiritu Santo.
Cuando la estructura se vuelve méas importante que la
presencia, y el sistema mas valioso que la obediencia, la
iglesia entra en una peligrosa ilusion de avance.

El pragmatismo peligroso promete crecimiento, pero
exige un precio alto: la renuncia progresiva a la profundidad
espiritual. Promete eficacia, pero debilita la fe. Promete
impacto, pero diluye la verdad. Y lo mas grave es que muchas
veces no se percibe como un desvio, Sino como una
evolucion necesaria. Asi, la iglesia puede estar avanzando
rapidamente... pero en una direccion equivocada.

Este capitulo introductorio, no busca demonizar
métodos ni condenar a quienes, con sinceridad, desean ver
fruto en la obra del Sefior. Busca, mas bien, encender una luz
de discernimiento. Porque no todo lo que crece esta vivo, y
no todo lo que funciona es fiel.

Lo que deseo ensefiar es que antes de preguntarnos qué
es lo que da resultados, nos preguntemos qué ha ordenado
Dios. Solo asi podremos edificar una iglesia que no solo
crezca, sino que permanezca. Los disefios de Dios no siempre
son simpaticos, no siempre son rapidos en resultados, no
siempre son efectivos de manera inmediata, no siempre son

14

—
| —



del agrado humano y en la mayoria de las ocasiones, ni tienen
I6gica para nuestra razon.

De todas maneras, esos disefios son inexplicablemente
gloriosos. Dios nunca estd afanado por demostrar
absolutamente nada. El no necesita ser comprendido. El
puede evidenciar resultados incluso después de algunos
siglos. Ademas, siendo Omnipresente y Todopoderoso,
puede permitirse aparentes fracasos. Por supuesto, solo
aparentes, porque El nunca pierde, siempre termina
cumpliendo Su proposito, aunque se demoren muchos arios.

“Porque os es necesaria la paciencia, para que habiendo

hecho la voluntad de Dios, obtengdis la promesa.”
Hebreos 10:36




Capitulo dos

EI [ l]'hl-

“Ensériame a hacer tu voluntad, porque tu eres mi Dios;

Tu buen espiritu me guie a tierra de rectitud.”
Salmo 143:10

No toda accion préactica en la iglesia es una desviacion
espiritual. La fe biblica no es abstracta ni desconectada de la
realidad; por el contrario, se encarna en decisiones concretas,
en obediencias visibles y en una sabiduria que se expresa en
la vida diaria.

La Escritura no promueve una espiritualidad
desordenada, improvisada o irresponsable. Dios es un Dios
de orden, propdsito y direccién. Por eso, es necesario hacer
una distincion clara entre un pragmatismo nacido de la
comunién con Dios y un pragmatismo gobernado por la
obsesion por los resultados.

El pragmatismo biblico surge de la obediencia. No
comienza con una pregunta metodoldgica, sino con una

(1)



busqueda espiritual: ¢qué quiere Dios? La accion es
consecuencia de la revelacién, no su reemplazo. En este
sentido, la practica no contradice la fe, sino que la expresa.
La iglesia actua, decide y se organiza porque ha oido la voz
del Sefior, no porque necesita demostrar eficacia ante los
hombres.

Este pragmatismo saludable reconoce que Dios obra
en la historia, en contextos reales y con personas limitadas.
Por eso, utiliza recursos, administra tiempos, delega
responsabilidades y toma decisiones sabias. Pero siempre lo
hace desde una postura de dependencia. La practica esta
subordinada a la Palabra, y la estrategia esta sometida al
Espiritu Santo. EI método nunca se absolutiza; permanece
flexible, revisable y secundario.

El pragmatismo peligroso, en cambio, invierte este
orden. Comienza con la necesidad de ver resultados y luego
busca la manera de justificarlos espiritualmente. Ya no se
pregunta primero qué agrada a Dios, sino qué atrae a la gente.

No se discierne la voluntad del Sefior, sino que se
analizan tendencias, estadisticas y modelos exitosos. La
revelacion deja de ser la fuente y se convierte en un recurso
que se adapta segun la conveniencia.

Aqui aparece una diferencia crucial: el pragmatismo
biblico confia en Dios aun cuando los resultados no son
inmediatos, mientras que el pragmatismo peligroso desconfia
de Dios cuando los resultados no son visibles.

17

—
| —



El primero esta dispuesto a obedecer aunque el camino
sea estrecho y poco atractivo. El segundo necesita evidencias
constantes de éxito para sostener su conviccion. Donde el
pragmatismo biblico espera, ora y persevera, el pragmatismo
peligroso ajusta, simplifica o elimina todo aquello que pueda
frenar el crecimiento.

Otro contraste importante estad en la relacion con el
Espiritu Santo. En el pragmatismo biblico, el Espiritu es el
protagonista. El guia, corrige, incomoda y, muchas veces,
interrumpe los planes humanos. La iglesia aprende a vivir
con margen para lo imprevisible de Dios.

En el pragmatismo peligroso, en cambio, el Espiritu
Santo es tolerado mientras no altere el programa. Se le da un
espacio controlado, pero no se le permite gobernar. La
espontaneidad espiritual se percibe como desorden, y la
dependencia como falta de profesionalismo.

Este tipo de pragmatismo suele justificarse con frases
aparentemente piadosas: “hay que adaptarse a los tiempos”,
“no podemos quedarnos atras”, “lo importante es llegar a la
gente”. Sin embargo, detrds de estas expresiones muchas
veces se esconde una profunda inseguridad espiritual: el
temor de que la Palabra, la oracién y la obra del Espiritu no
sean suficientes por si mismas.

El pragmatismo peligroso también redefine el
concepto de fruto. En la logica del Reino, el fruto es el
resultado de una vida conectada a Dios: -caracter

(1)



transformado, obediencia, santidad, perseverancia y amor
genuino.

En la l6gica pragmatica, el fruto se reduce a numeros,
visibilidad y expansion estructural. Asi, se puede hablar de
crecimiento sin arrepentimiento, de avivamiento sin
quebranto y de impacto sin transformacion profunda.

Un signo revelador de esta desviacion es la rigidez
metodoldgica. Paraddjicamente, lo que se presenta como
innovacion termina convirtiéndose en legalismo. Los
métodos se defienden con méas pasion que la verdad, y
cualquier cuestionamiento es visto como resistencia al
crecimiento o falta de vision. El sistema ya no sirve a la
iglesia; la iglesia sirve al sistema. Y en ese proceso, la
libertad del Espiritu es sacrificada en nombre de la eficacia.

El pragmatismo biblico, por el contrario, produce
humildad. Reconoce que ningun método garantiza el mover
de Dios y que toda herramienta es insuficiente sin Su
presencia. Por eso, no se aferra a formulas ni a modelos
exitosos. Esta dispuesto a soltar lo que funciono ayer si hoy
el Sefior conduce por otro camino. No teme parecer débil,
porgue su confianza no esté en la técnica, sino en la fidelidad
de Dios.

Este capitulo nos confronta con una pregunta esencial:
¢Estamos sirviendo a Dios con métodos, o estamos sirviendo
a los métodos en el nombre de Dios?

19

—
| —



Responder esta pregunta con honestidad requiere
valentia espiritual. Porque no se trata de cambiar actividades,
sino de examinar motivaciones. No se trata de abandonar
toda estrategia, sino de devolverle a Cristo el lugar que nunca
debid perder: el centro absoluto de la vida y la mision de la
iglesia.

Solo cuando el pragmatismo esta sometido al Reino
puede ser una herramienta til. Cuando se independiza de la
revelacion, se convierte en un idolo silencioso. Y todo idolo,
por més eficiente que parezca, termina exigiendo sacrificios
que Dios nunca pidid.

“No sirviendo al ojo, como los que quieren agradar a los
hombres, sino como siervos de Cristo, de corazon

haciendo la voluntad de Dios.”
Efesios 6:6




PARTE Il
MANIFESTACIONES
DEL PRAGMATISMO PELIGROSO

21

—
| —



Capitulo tres

“No os conformeis a este siglo, sino transformaos por
medio de la renovacidn de vuestro entendimiento, para
que comprobéis cudl sea la buena voluntad de Dios,
agradable y perfecta. ”

Romanos 12:2

Uno de los efectos maés visibles y preocupantes del
pragmatismo peligroso en la iglesia es la transformacion del
evangelio en un producto espiritual. Ya no se lo proclama
como una verdad eterna que confronta, salva y gobierna la
vida del creyente, sino que se lo presenta como una propuesta
atractiva, disefiada para responder a necesidades inmediatas
y expectativas humanas. En este proceso, el mensaje pierde
peso, profundidad y autoridad, aungque gane aceptacion y
popularidad.

Cuando el resultado se convierte en el criterio
principal, el contenido inevitablemente se ajusta. El
evangelio comienza a ser evaluado no por su fidelidad a la

(2)



revelacion biblica, sino por su capacidad de agradar, retener
y no incomodar. Asi, el mensaje es simplificado, suavizado
y, en muchos casos, fragmentado. Se predican verdades
parciales, promesas aisladas y principios motivacionales,
pero se omite el llamado radical del Reino de Dios.

El evangelio reducido a producto suele presentarse
como una herramienta de solucion rapida: una respuesta para
el estrés, una ayuda para mejorar la autoestima, una via para
alcanzar prosperidad o bienestar emocional.

Cristo es ofrecido como un medio para lograr una vida
mas comoda, no como el Sefior que exige rendicion total. La
cruz es mencionada, pero despojada de su escandalo; el
arrepentimiento es sugerido, pero no demandado; el pecado
es relativizado para no generar rechazo.

Este tipo de mensaje no niega explicitamente la
verdad, pero la diluye. No confronta al oyente con su
condicion espiritual, sino que lo tranquiliza. No lo llama a
morir al yo, sino a potenciarlo. No lo invita a seguir a Cristo
cargando la cruz, sino a sumar a Cristo a su proyecto
personal. El resultado es una fe centrada en el beneficio, no
en la obediencia; una relacion utilitaria con Dios, no una
comunidn transformadora.

El pragmatismo justifica esta reduccion con
argumentos aparentemente compasivos: “la gente no esta

preparada”, “no podemos ser tan duros”, “primero hay que
atraerlos”. Sin embargo, este enfoque asume implicitamente

(&)



que el evangelio, tal como fue revelado, no es suficiente para
tocar los corazones. Se confia més en la adaptacion del
mensaje que en el poder del Espiritu Santo para convencer,
redarguir y transformar.

Cuando el evangelio se convierte en producto, el
oyente deja de ser un discipulo en formacién y pasa a ser un
consumidor espiritual. Asiste mientras el mensaje le resulta
atil, se involucra mientras se siente comodo y se retira
cuando es confrontado. La iglesia, en lugar de formar
caracter, comienza a gestionar expectativas. Y el pulpito, en
lugar de ser un lugar de proclamacion profética, se
transforma en un espacio de motivacion constante.

Este fendmeno tiene consecuencias profundas. Se
generan congregaciones numerosas, pero espiritualmente
fragiles. Personas que conocen promesas, pero no principios;
que celebran bendiciones, pero rehdyen el proceso; que
buscan experiencias, pero evitan el compromiso. En tiempos
de prueba, correccidén o persecucion, esta fe superficial se
desmorona, porque nunca fue arraigada en una verdad sélida.

Ademas, el evangelio reducido a producto desplaza la
centralidad de la cruz. La cruz no es solo un simbolo de amor,
sino el lugar donde el ego es confrontado, el pecado es
juzgado vy el viejo hombre es crucificado. Quitarle ese peso
es quitarle su poder transformador. Sin cruz no hay
discipulado; sin arrepentimiento no hay conversion; sin
verdad no hay libertad.

24

—
| —



Este tipo de pragmatismo también afecta al predicador.
Poco a poco, el mensaje deja de ser discernido en la intimidad
con Dios y comienza a ser construido en funcion de la
reaccion del publico. Se predica lo que funciona, no
necesariamente lo que fue recibido en oracion. La Palabra es
seleccionada, editada y presentada como contenido, no como
fuego. El temor de perder gente reemplaza el temor del
Sefior.

El problema no es la claridad ni la contextualizacion
del mensaje. Jesus hablé de manera comprensible y cercana,
pero nunca sacrificd la verdad para ganar aprobacion.
Multitudes lo seguian, pero El no adapt6 el mensaje para
retenerlas; al contrario, muchas veces lo profundizo hasta
provocar desercion. Para El, la fidelidad siempre estuvo por
encima de la popularidad.

Reducir el evangelio a un producto puede producir
crecimiento visible, pero no transformacion profunda. Puede
llenar auditorios, pero no formar discipulos. Puede generar
entusiasmo momentaneo, pero no perseverancia. Y, o mas
grave, puede dar la ilusion de éxito espiritual mientras el
corazon del mensaje se vacia.

Este capitulo nos confronta con una pregunta
ineludible: ¢Estamos anunciando un evangelio que
transforma, o promocionando uno que simplemente agrada?

Recuperar el evangelio del Reino implica devolverle
su peso, su verdad y su llamado radical. Implica confiar

()



nuevamente en que la Palabra, acompafiada por la obra del
Espiritu Santo, es suficiente. No necesita ser vendida, ni
maquillada, ni suavizada. Necesita ser proclamada con
fidelidad, aun cuando eso implique perder aplausos para
ganar vidas verdaderamente transformadas.

“Procura con diligencia presentarte a Dios aprobado,

como obrero que no tiene de qué avergonzarse, que usa

bien la palabra de verdad.”
2 Timoteo 2:15

ol
B T

26

—
| —



Capitulo cuatro

“Mas la hora viene, y ahora es, cuando los verdaderos
adoradores adoraran al Padre en espiritu y en verdad;
porque también el Padre tales adoradores busca que le
adoren. Dios es Espiritu; y los que le adoran, en espiritu y
en verdad es necesario que adoren.”
Juan 4:23y 24

La adoracion es uno de los espacios donde el
pragmatismo peligroso ha producido cambios mas visibles y,
a la vez, més sutiles. No porque la adoracion haya dejado de
existir, sino porque ha sido progresivamente redefinida. En
muchos contextos, ya no se la concibe principalmente como
un acto reverente de rendicion delante de Dios, sino como
una experiencia disefiada para generar impacto emocional en
las personas.

Este desplazamiento no ocurrio de un dia para otro.
Comenzé con el deseo legitimo de involucrar a la
congregacion, de facilitar la participacion y de expresar la fe

(o)



de maneras comprensibles para las nuevas generaciones. Sin
embargo, cuando el criterio principal pas6 a ser lo que
“conecta”, lo que “mueve” o lo que “atrae”, la adoracion
comenzd a girar mas alrededor de la respuesta humana que
de la gloria divina.

El pragmatismo introduce una pregunta peligrosa en el
corazon del culto: ¢;qué siente la gente? Mientras que la
verdadera adoracidén se pregunta primero: ¢qué agrada a
Dios?

Cuando la experiencia emocional se convierte en el
centro, la adoracion corre el riesgo de transformarse en un
evento cuidadosamente producido. La musica, las luces, los
tiempos y las dinamicas son planificados con precision para
provocar determinadas emociones. Nada queda librado al
silencio, a la espera o al quebranto. Todo debe fluir, avanzar
y mantener la atencion. En este contexto, la adoracion deja
de ser un encuentro santo y se convierte en una vivencia
estimulante.

El problema no esta en la excelencia ni en el uso de
recursos contemporaneos. Dios no es glorificado por el
descuido ni por la mediocridad. El problema surge cuando la
estética reemplaza a la reverencia, cuando el ambiente
suplanta a la presencia, y cuando la emocion se confunde con
la uncién. Alli donde antes habia temor del Sefior, comienza
a haber expectativa por la proxima sensacion espiritual.

28

—
| —



Este tipo de adoracion genera una espiritualidad
dependiente del estimulo. Las personas aprenden a buscar
momentos intensos, pero no desarrollan una vida profunda de
comunion. Si el culto es “fuerte”, sienten que Dios estuvo; si
no lo es, asumen que El no se manifesto. Asi, la fe comienza
a depender de la atmosfera, y no de la certeza interior de la
presencia de Dios. ,.

El pragmatismo refuerza esta dinamica al medir la
adoracion por su impacto visible. Se evalta si fue “buena”
segun la respuesta del pablico: lagrimas, euforia, aplausos o
comentarios positivos. Pero la Escritura nos muestra que la
verdadera adoracion no siempre se manifiesta a traves de
canciones, no siempre es ruidosa ni emocionalmente intensa.
A veces es silenciosa, profunda y confrontativa. A veces
produce gozo, y otras veces quebranto. Su valor no esta en lo
que provoca en nosotros, sino en a quién exalta.

Otro efecto preocupante de esta transformacién es la
pérdida del contenido espiritual en las formas que se
pretenden. Las canciones, en muchos casos, se vuelven
repetitivas, centradas en la experiencia personal y pobres en
revelacion. Se habla mucho de lo que sentimos, pero poco de
quién es Dios. Se exaltan emociones, pero no siempre se
proclaman verdades. La adoracion deja de formar doctrina en
el corazon del creyente y se limita a acompariar estados de
animo.

29

—
| —



Ademés, cuando la experiencia es el centro, la
adoracion se vuelve selectiva. Se privilegia lo que agrada a
ciertos grupos, especialmente a los mas jovenes o a los mas
numerosos, y se descuida la edificacion integral del cuerpo.
La iglesia, en lugar de ser una comunidad que aprende a
adorar junta, se fragmenta en preferencias y estilos. La
unidad se sacrifica en nombre de la eficacia.

Las pantallas dictan la letra, todo deja de ser
espontaneo, las luces se bajan, el sonido se eleva y las
emociones son invocadas por los que dirigen. En ocasiones
nos hacen levantar las manos, gritar, dar vueltas, saltar o
motivar al compafero de banca, pero la idea es no quedar
pasivos, porque eso es un indicativo de no estar recibiendo la
presencia de Dios.

Sentir 0 no sentir es la cuestion. Se invoca a Dios para
que descienda, para que toque, para que sople, para que
encienda, para que llene, para que visite, pero no se
contempla la dinamica del Nuevo Pacto, ni se lo pone a El
como el receptor de lo que nosotros debemos impartir.

El pragmatismo también tiende a desplazar la obra
soberana del Espiritu Santo. En lugar de dejar espacio para
que El dirija, confronte o interrumpa, se lo encierra dentro de
un programa preestablecido. Todo esta cronometrado,
ensayado y controlado. El Espiritu es bienvenido mientras se
mueva dentro de los margenes previstos. Pero la verdadera
adoracion, la que nace del cielo, no siempre se ajusta a
nuestras planificaciones.

30

—
| —



La adoracion autentica no busca producir una
experiencia, sino responder a una revelacion. Brota de la
contemplacion de Dios, de la conciencia de Su santidad y de
la rendicién del corazon. No necesita estimulos externos para
ser genuina, porque nace de una vida transformada. Cuando
la adoracion es verdadera, puede haber emocion, pero la
emocion no es el fin; es una consecuencia, no un objetivo.

Este capitulo nos confronta con una pregunta profunda
y necesaria: ¢Estamos guiando a la iglesia a adorar a Dios, 0
a buscar sensaciones espirituales?

Recuperar la adoracion biblica implica volver al
centro: la gloria de Dios, la reverencia, la verdad y la
obediencia. Implica ensefiar que adorar no es sentir, sino
rendirse; no es consumir un momento, sino ofrecer la vida.
Cuando la adoracion deja de ser un medio para satisfacer al
hombre y vuelve a ser un acto para honrar a Dios, la iglesia
recupera su salud espiritual.

“Mi boca rebosa de tu alabanza

y todo el dia proclama tu grandeza.”
Salmo 71:8

31

—
| —



Capitulo cinco

El Culto
Al Metodo

“Porque todas las cosas proceden de él,
y existen por ély para él.
iA él sea la gloria por siempre! Amén.”
Romanos 11:36

Uno de los rostros mas sofisticados del pragmatismo
peligroso en la iglesia es el culto al método. No se trata
simplemente del uso de estrategias ministeriales, sino de la
absolutizacién de sistemas que, habiendo dado resultados en
algun momento, pasan a ocupar un lugar central y casi
incuestionable en la vida de la iglesia. EI método deja de ser
una herramienta al servicio de la mision y se convierte en el
eje alrededor del cual todo debe girar.

Este fendmeno suele comenzar con buenas
intenciones. Un modelo parece funcionar, facilita la
organizacion, promueve la participacion y produce
crecimiento visible. Pronto se lo adopta con entusiasmo y se

32

—
| —



lo presenta como una respuesta eficaz a los desafios del
ministerio.

Sin embargo, cuando el método deja de ser evaluado a
la luz de la Palabra y del discernimiento espiritual, comienza
a consolidarse como una estructura rigida, dificil de
cuestionar y aun mas dificil de abandonar.

El problema no es el método en si, sino el lugar que
ocupa. Cuando se lo defiende con mas pasion que la verdad,
cuando se exige fidelidad al sistema como sefial de
compromiso espiritual, y cuando se mide la madurez del
creyente por su nivel de involucramiento en la estructura, el
método ha dejado de servir a Dios y ha comenzado a competir
con EL.

Uno de los signos mas claros de este desvio es la
confusion entre obediencia y productividad. En lugar de
formar discipulos sensibles a la voz del Sefior, se forman
colaboradores eficientes del sistema.

La espiritualidad se mide por la capacidad de cumplir
funciones, sostener actividades y responder a las demandas
del programa. El tiempo para la oracion, el silencio, la
reflexion y la comunion personal con Dios se reduce, porque
“la obra no puede detenerse y supuestamente, servir al disefio
es servir a Dios”.

En muchos contextos, el método no solo organiza la
vida de la iglesia, sino que define la espiritualidad. Se ensefia

(%)



cOmo pensar, cOmo servir y hasta como relacionarse con Dios
dentro de los méargenes del modelo. Todo aquello que no
encaja es visto como resistencia, rebeldia, falta de vision o
Inmadurez espiritual. De esta manera, el sistema se protege a
si mismo, aun cuando empobrece la vida espiritual de las
personas.

Paraddjicamente, este tipo de pragmatismo produce
una nueva forma de legalismo. Aunque se presenta como
moderno y dindmico, termina imponiendo reglas implicitas
tan rigidas como las que dice haber superado. Hay formas
correctas de servir, tiempos establecidos para crecer y
caminos Unicos para comprometerse. El Espiritu Santo ya no
sorprende; debe adaptarse. Ya no conduce; acompafia.

Por supuesto, todo se envasa en un disefio moderno,
dinamico, con buenos edificios, hermosas reuniones, masica
actualizada y mensajes motivacionales. Los lideres
transmiten la vision como formadores o instructores de
Coaching. EIl discipulado convencional es visto como
anticuado y en todo lo que se ensefia se imparte la vision del
método Yy el trabajo como adoracién a Dios.

Es muy comun que en estos movimientos se exalte al
apostol, y sea un movimiento con tendencias proféticas,
porque eso es lo que les permite dirigir a las personas
emocionalmente. En todo momento ensefian sobre
paternidad, honra y ADN de la casa, porque eso produce
entrega y obediencia total.

34

—
| —



Otro aspecto preocupante es que el culto al método
desplaza la confianza en la soberania de Dios. En lugar de
descansar en que El edifica Su iglesia, se desarrolla una
ansiedad constante por sostener el funcionamiento del
sistema. Si el método falla, todo parece derrumbarse. Esto
revela una verdad incomoda: la fe ha sido transferida del
Sefior al modelo.

Este enfoque también afecta la relacion entre liderazgo
y congregacién. Los lideres se convierten en guardianes del
sistema, mas preocupados por su preservacion que por el
cuidado de las almas. La correccidn pastoral se reemplaza por
ajustes estructurales, y el acompafiamiento espiritual por
capacitacion funcional. La iglesia funciona, pero no
necesariamente vive.

El culto al método suele justificarse con la frase: “si no
hacemos esto, no creceremos”. Sin embargo, esta afirmacion
encierra una grave distorsion teoldgica. El crecimiento de la
iglesia no depende de la perfeccion del sistema, sino de la
obra de Dios. Cuando olvidamos esto, comenzamos a actuar
como si el éxito dependiera exclusivamente de nuestra
capacidad organizativa, y no de la gracia divina.

La Escritura nos muestra que Dios nunca se ata a
formulas. El puede usar estructuras, pero no depende de ellas.
Puede bendecir métodos, pero no se somete a ellos. A lo largo
de la historia biblica, vemos como el Sefior interrumpe
esquemas, rompe patrones y desarma expectativas humanas

35

—
| —



para recordarnos que Su poder no esté en la técnica, sino en
Su presencia.

El pragmatismo peligroso teme soltar el meétodo
porque ha confundido estabilidad con fidelidad. Pero la
fidelidad biblica no consiste en sostener sistemas, sino en
seguir al Sefior aun cuando El conduzca por caminos
distintos a los conocidos. Cuando la iglesia aprende a soltar
lo que funcion6 ayer para obedecer lo que Dios esta diciendo
hoy, recupera su libertad espiritual.

Volver a un lugar saludable no implica abandonar toda
organizacion, sino restaurar el orden correcto. EI método
debe volver a ser siervo, no sefior. Debe ser flexible,
revisable y siempre secundario. Solo asi la iglesia podra
moverse con libertad, discernimiento y dependencia real del
Espiritu Santo.

Porgue cuando el método ocupa el centro, Cristo es
desplazado. Y cuando Cristo es desplazado, por mas que todo
funcione, algo esencial ya se ha perdido.




PARTE IlI
CONSECUENCIAS ESPIRITUALES

37

—
| —



Capitulo seis

I I [ II

“Jesus le dijo: Amaras al Serior tu Dios con todo tu

corazon, y con toda tu alma, y con toda tu mente.”
Mateo 22:37

Uno de los resultados méas engafiosos del pragmatismo
peligroso es la capacidad de producir iglesias visiblemente
llenas, pero espiritualmente vacias. El crecimiento numérico,
cuando no esta acompafado por transformacion profunda,
puede generar una peligrosa ilusion de salud espiritual. Se
confunde asistencia con discipulado, participacion con
conversion, y actividad con vida espiritual.

En este escenario, la iglesia parece prosperar. Hay
movimiento constante, agendas llenas, maltiples actividades
y una notable afluencia de personas. Sin embargo, bajo esa
superficie activa, comienza a evidenciarse una realidad
preocupante: creyentes con poco arraigo en la Palabra, escasa
vida de oracion y una fe altamente dependiente del entorno.
El corazon no ha sido formado; solo ha sido entretenido.

(=)



El pragmatismo prioriza la atraccion, pero no siempre
cuida la profundidad. Se logra que las personas lleguen, pero
no necesariamente que permanezcan en la verdad. Se facilita
el acceso, pero se debilita el proceso. La iglesia se convierte
en un espacio cémodo, pero no en un lugar de
transformacion. Y cuando la fe no echa raices profundas,
cualquier viento de dificultad, correccion o sufrimiento la
arranca con facilidad.

Este tipo de crecimiento suele producir creyentes
espiritualmente inmaduros. Personas que conocen el lenguaje
cristiano, participan de las actividades y se identifican con la
comunidad, pero no han experimentado una verdadera
rendicion al sefiorio de Cristo. Hay entusiasmo, pero no
conviccidn; hay emocion, pero no caracter; hay expectativa
de bendicidn, pero poca disposicion a la obediencia.

Las iglesias llenas, pero con corazones vacios, suelen
manifestar una fe selectiva. Se acepta lo que edifica
emocionalmente, pero se rechaza lo que confronta. Se celebra
la gracia, pero se evita el arrepentimiento. Se habla de amor,
pero se relativiza la verdad. En este contexto, la Palabra deja
de ser un instrumento de formacién y se convierte en un
recurso de afirmacion personal.

El pragmatismo contribuye a esta superficialidad al
reducir el discipulado a programas o ciclos breves. Se ofrecen
procesos rapidos, accesibles y poco exigentes, bajo la
premisa de no “cansar” a la gente. Pero el discipulado biblico
no es rapido ni comodo; es un camino de formacion

(®)



profunda, de renuncias, de perseverancia y de crecimiento
progresivo. Cuando este proceso se simplifica en exceso, se
vacia de contenido.

Otro signo evidente de corazones vacios es la
inestabilidad espiritual. Las personas entran y salen con
facilidad, se entusiasman por un tiempo y luego desaparecen.
Buscan constantemente nuevas experiencias, nuevas
propuestas y nuevos estimulos. La fe se vuelve itinerante, sin
raices ni compromiso duradero. La iglesia deja de ser una
familia espiritual y se transforma en un espacio de consumo
religioso.

Este fenomeno tambien impacta en la ética cristiana.
Cuando no hay formacién profunda, la fe se desconecta de la
vida cotidiana. Se puede participar activamente en la iglesia
y, al mismo tiempo, vivir sin un compromiso real con la
santidad, la justicia y la integridad. La fe se reduce a un
ambito dominical, sin incidencia real en las decisiones
diarias.

Lo mas grave es que esta situacién suele normalizarse.
Mientras los nUmeros acompafien y la estructura funcione, se
asume que todo esta bien. Las sefiales de alarma espiritual
son ignoradas porque no afectan la estadistica. Pero una
iglesia puede estar creciendo en cantidad y, al mismo tiempo,
debilitandose en esencia. Puede avanzar en visibilidad y
retroceder en profundidad.

40

—
| —



La Escritura nos muestra que Dios no se impresiona
por las multitudes. El observa el corazon. Una iglesia puede
ser pequeiia y estar llena de vida, o grande y estar
espiritualmente anémica. El Reino de Dios no se mide por
afluencia, sino por fruto. Y el fruto verdadero siempre es
interno antes de ser visible.

En estas iglesias la gente no llega a percibir esa
deficiencia espiritual. EI hecho de que los lideres asocien
asistencia y abundancia con éxito espiritual, la gente lo
asume de la misma forma. Esto es muy logico, si nuestros
lideres nos dicen que vamos bien, es porque vamos bien.

Es mas, los lideres estan ensefiados en medir la
espiritualidad de los hermanos con la asistencia a los cultos,
con el trabajo en favor del sistema de crecimiento y el dar
financieramente. Dicen abiertamente que los hermanos que
hacen esto estan bien y quienes fallan en algunos de estos
puntos estdn mal. Todos asumen que es asi y por supuesto,
nadie lo cuestiona.

Este capitulo nos enfrenta a una pregunta incobmoda
pero necesaria: ¢Estamos formando discipulos llenos del
Espiritu, o simplemente reuniendo personas alrededor de una
propuesta atractiva?

Recuperar la profundidad espiritual implica aceptar
gue no todo crecimiento es saludable y que no toda multitud
es sefial de bendicion. Implica volver a invertir tiempo,
paciencia y esfuerzo en la formacion del corazon, aunque eso

()



signifique crecer mas lento. Porque una iglesia que avanza
despacio, pero con raices profundas, resistira las tormentas.
Una que crece rapido, pero sin profundidad, corre el riesgo
de derrumbarse cuando llegue la prueba.

“Que habite en ustedes la palabra de Cristo con toda su
riqueza: instrdyanse y aconséjense unos a otros con toda

sabiduria...”
Colosenses 3:16

P
B a5l

42

—
| —



Capitulo siete

“Pues los labios del sacerdote deben guardar |la sabiduria,
y los hombres deben buscar la instruccion de su boca,
porque él es el mensajero del Seiior de los ejércitos.”

Malaquias 2:7

Una de las consecuencias menos visibles, pero mas
devastadoras del pragmatismo peligroso en la iglesia, es el
desgaste profundo del liderazgo. No se trata de un cansancio
ocasional ni del agotamiento natural que implica servir con
entrega, sino de una fatiga espiritual silenciosa, persistente y
muchas veces negada. Es el cansancio de quienes sostienen
estructuras que funcionan, pero que ya no los nutren
espiritualmente.

En muchos casos, este desgaste no se manifiesta
externamente. EIl ministerio sigue creciendo, las actividades
continuan, los resultados se mantienen y la imagen publica
permanece intacta. Sin embargo, en el interior del lider algo
se ha ido apagando. La comunion con Dios se vuelve

(%)



funcional, la oracion se transforma en preparacion ministerial
y la Palabra deja de ser alimento personal para convertirse
casi exclusivamente en material de trabajo.

Quienes tenemos un rol dentro del liderazgo,
ministramos siendo atravesados por la uncion y por la
Palabra. Cuando los meétodos no nos permiten fluir
espiritualmente, el manantial se va secando. Los lideres que
no tienen la oportunidad de fluir en el Espiritu se notaran
secos, llenos de conocimiento pero sin uncion. Eso es muy
desgastante, porque el peso espiritual sigue vigente, pero
dejan de tener gozo espiritual y por tal motivo, tampoco
tienen fortaleza.

El pragmatismo impone una presién constante: los
resultados no pueden detenerse. Siempre hay algo que
sostener, mejorar o superar. El lider ya no sirve desde el
reposo en Dios, sino desde la urgencia del sistema. No se le
permite detenerse, porque detenerse seria poner en riesgo el
funcionamiento del método, pero tampoco pueden fluir. Asi,
el ministerio deja de ser un llamado y se convierte en una
responsabilidad que pesa mas de lo que el alma puede
soportar.

Muchos pastores y lideres no estan agotados por el
cuidado de las personas, sino por la exigencia de sostener
modelos que demandan productividad permanente. Se les
exige vision, innovacion, energia constante y disponibilidad
total. Pero rara vez se les permite fragilidad, silencio o

44

—
| —



procesos personales. El sistema necesita lideres fuertes,
aungue estén espiritualmente vacios.

Este desgaste suele ir acompafiado de una culpa
silenciosa. El lider sabe que algo no esta bien, pero no puede
expresarlo. (Cémo admitir cansancio cuando el ministerio
“va bien”? ;Cémo reconocer sequedad espiritual cuando los
nameros crecen? Asi, el pragmatismo no solo agota, sino que
invalida el sufrimiento del lider, porque el éxito externo
parece desmentir cualquier crisis interior.

Con el tiempo, la relacion con Dios corre el riesgo de
instrumentalizarse. Se ora para que las cosas salgan bien, se
busca direccion para resolver problemas, se ayuna para
enfrentar desafios. Pero se pierde el espacio de intimidad sin
objetivos, de comunidn sin agenda, de estar con Dios sin
necesidad de producir nada. El lider sigue hablando de Dios,
pero cada vez esta menos con El.

Otro sintoma del desgaste pragmatico es la pérdida de
sensibilidad espiritual. Cuando la agenda esta saturada y la
presion es constante, el corazon se endurece sin darse cuenta.
El lider comienza a reaccionar mas desde la logica que desde
la compasién, mas desde la estrategia que desde el
discernimiento. La escucha pastoral se debilita, la paciencia
se acorta y el gozo del servicio se reemplaza por una
sensacion de carga.

Paraddjicamente, este tipo de agotamiento no suele
llevar al descanso, sino a més actividad. El lider intenta
compensar el vacio interior con mas trabajo, mas proyectos,

()



méas control. El silencio incomoda, porque expone la
sequedad. La quietud confronta, porque deja al descubierto
la distancia interior con Dios. Asi, el pragmatismo empuja al
lider a huir de si mismo.

En este contexto, muchos lideres comienzan a
cuestionar su llamado. No porque Dios los haya dejado, sino
porque el sistema los ha consumido. Algunos consideran
abandonar el ministerio, otros se vuelven cinicos, y otros
contintian funcionando sin vida, como si el servicio fuera una
obligacion gque ya no brota del amor, sino del deber.

Por supuesto que, las congregaciones que funcionan
con sistemas pragmaticos, tienen al menos un lider espiritual
fuerte. Este lider generalmente llamado como apostol, nunca
demuestra desgaste, porque generalmente predica las
reuniones principales, pero no ejercen actividades constantes
dentro del sistema. Mas que servir, suelen ser servidos,
honrados y reconocidos como el padre de la casa. Por tal
motivo suelen ser prosperos y dinamicos en su ensefianza,
pero la gente no tiene llegada a ellos.

Estos supuestos apostoles o padres de la casa, suelen
tratar solamente con el liderazgo, ensefiandoles lo mismo que
los lideres deben ensefiar a toda la gente. La fidelidad al
sistema, la entrega, el compromiso y la generosidad. Por
supuesto, quienes no actdan asi, no pueden ser considerados
lideres, pero quienes se sujetan suelen terminar muy
agotados.

46

—
| —



El pragmatismo también distorsiona el concepto de
fidelidad ministerial. Permanecer en el sistema se confunde
con ser fiel a Dios. Resistir el agotamiento se interpreta como
madurez espiritual. Pero la Escritura nunca presenta el
agotamiento cronico como sefial de obediencia. Jesis mismo
invitd a Sus discipulos a apartarse y descansar, no para dejar
de servir, sino para preservar el corazon.

Cuando el liderazgo pierde la capacidad de detenerse
delante de Dios, algo esencial se ha quebrado. EI ministerio
puede seguir funcionando, pero ya no fluye desde la vida,
sino desde la inercia. Y ningun llamado fue pensado para ser
sostenido sin comunion profunda.

Este capitulo busca dar nombre a una realidad que
muchos lideres viven en silencio. No para justificar la
renuncia al llamado, sino para rescatarlo hacia el
fortalecimiento en Dios. Porque el problema no es servir
demasiado, sino servir desconectados de la fuente. No es el
trabajo ministerial, sino el reemplazo de la dependencia del
Espiritu por la presion del resultado.

Ademas, necesito aclarar que no pretendo describir
ningun ministerio en particular. La verdad es que conozco
varios ministerios que funcionan de esta manera. No intento
pegarle a ninguno de ellos. No soy quien para hacerlo y
ademas, creo que la gran mayoria estan persuadidos de que
ese tipo de sistema pragmatico y efectivo es del Reino.

47

—
| —



De hecho, la sanidad del liderazgo no comienza con un
cambio de estrategia, sino con un regreso al lugar secreto.
Comienza cuando el lider vuelve a encontrarse con Dios no
como ministro, sino como hijo. Cuando la comunién deja de
ser un medio para sostener el ministerio y vuelve a ser el
centro de la vida.

Ninguna estructura vale el alma de un servidor. Ningin
método justifica la pérdida del gozo. Y ningun resultado, por
Impresionante que parezca, puede reemplazar una vida
ministerial nacida del descanso en Dios.

“Porque satisfaré al alma cansada, y saciaré a toda alma

entristecida.”
Jeremias 31:25

et

48

—
| —



PARTE IV
DESVIACIONES DEL ENFOQUE

49

—
| —



Capitulo ocho

Un evangelio centrado
En el hombre

“Entonces llamo a la multitud y a sus discipulos. Si
alguien quiere ser mi discipulo, dijo, que se niegue a si
mismo, tome su cruz y me siga.”

Marcos 8:34

Una de las distorsiones mas profundas y menos
evidentes que produce el pragmatismo peligroso es el
desplazamiento del centro del evangelio. Dios sigue siendo
mencionado, Cristo sigue siendo nombrado y la Biblia
continua siendo citada, pero el eje ya no es la gloria de Dios,
sino la satisfaccion del hombre. Este giro no siempre es
intencional ni explicito; ocurre de manera progresiva, casi
imperceptible, hasta que la fe deja de girar en torno al Sefior
y comienza a organizarse alrededor de las necesidades
humanas.

Un evangelio centrado en el hombre no se presenta
como herejia abierta. Por el contrario, suele vestirse de
compasion, sensibilidad pastoral y preocupacion por las

(=)



personas. Habla de bienestar, proposito, sanidad emocional y
realizacion personal. El problema no es que estos temas sean
falsos o irrelevantes, sino que se conviertan en el punto de
partida y en el objetivo final del mensaje. Dios deja de ser el
centro y pasa a ser el medio.

En este enfoque, la pregunta fundamental ya no es:
cquién es Dios y qué demanda Su santidad?, sino: ¢qué
necesita la gente para sentirse mejor? El mensaje se organiza
en torno a carencias humanas, no en torno a la revelacion
divina. La predicacion comienza con el hombre y termina con
el hombre, mientras Dios es presentado como aquel que viene
a respaldar sus aspiraciones.

El pragmatismo favorece esta desviacion porque es
mas facil atraer personas cuando el mensaje las coloca en el
centro. Un evangelio humanista y motivacional resulta
comodo, accesible y poco confrontativo. Afirma al oyente,
valida sus deseos y promete mejoras visibles en su calidad de
vida. Pero en ese proceso, se pierde una verdad fundamental:
el evangelio no fue dado para engrandecer al hombre, sino
para reconciliarlo con el Sefiorio de Dios.

Cuando el hombre ocupa el centro, el pecado se
redefine. Ya no es una rebeliéon contra la santidad de Dios,
sino una limitacion emocional o una herida del pasado. El
arrepentimiento deja de ser un acto de rendicion y se
convierte en un ajuste interno. La cruz pierde su caracter
judicial y redentor, y se transforma en un simbolo de apoyo

o1

—
| —



emocional. Todo se suaviza para no incomodar la autoestima
del oyente.

Este tipo de evangelio produce creyentes enfocados
principalmente en si mismos. Buscan a Dios mientras El
satisface sus expectativas, pero se frustran cuando el camino
implica negacion, espera o sufrimiento. La fe se vuelve
transaccional: se ora para recibir, se sirve para obtener, se
adora para sentir. Dios es amado por lo que da, no por quién
es, y cuando no se recibe, se produce gran frustracion.

Un evangelio centrado en el hombre también redefine
el discipulado. Seguir a Cristo ya no significa negarse a si
mismo, sino aprender a potenciar el yo. El lenguaje de la cruz
es reemplazado por el lenguaje del crecimiento personal. Se
habla méas de desarrollar el potencial que de morir al ego; mas
de alcanzar suefios que de someter la voluntad; mas de
empoderamiento que de obediencia.

Cuando se hace esto, el alma se siente bien, porque no
estan tratando de someterla al gobierno del Espiritu Santo,
sino que estan tratando de educarla, impulsarla y de alguna
manera entronarla, diciéndole que es capaz de ser efectiva.
En lugar de eso, deberian ensefiarle a reconocer su
incapacidad y morir a su propio gobierno.

Esta desviacion no solo afecta al creyente individual,
sino a toda la vida comunitaria de la iglesia. Las decisiones
se toman en funcion de lo que la gente quiere escuchar, no de
lo que necesita ser confrontado. Se evita todo aquello que

(=)



pueda generar incomodidad, tension o pérdida de asistentes.
La verdad es filtrada por la aceptacion, y la correccién es
postergada indefinidamente.

El pragmatismo refuerza este enfoque al medir el éxito
del mensaje por la respuesta emocional que produce. Si la
gente se siente bien, se asume que el mensaje fue bueno. Si
hay resistencia o incomodidad, se considera que algo fallo en
la comunicacidn. Pero la Escritura nos muestra que la verdad,
cuando es proclamada con fidelidad, no siempre produce
agrado inmediato. Muchas veces hiere antes de sanar y
confronta antes de restaurar.

Un evangelio centrado en el hombre genera una
espiritualidad fragil, incapaz de sostenerse en medio de la
prueba. Cuando llegan la perdida, el sufrimiento o la
disciplina divina, este tipo de fe se resquebraja, porque no fue
formada para rendirse, sino para recibir. Dios es cuestionado
cuando no cumple expectativas, y la fe se debilita cuando la
vida no responde a las promesas interpretadas de manera
superficial.

En contraste, el evangelio centrado en Dios comienza
con Su santidad, Su soberania y Su gloria. El hombre es visto
a la luz de quién es Dios, no al reves. El pecado es reconocido
como separacion real, la cruz como necesidad absoluta y la
gracia como un regalo inmerecido. En este marco, la vida
cristiana no gira alrededor de sentirse bien, sino de vivir
conforme a la verdad.

53

—
| —



Este capitulo nos confronta con una pregunta esencial
y profundamente espiritual: ¢Estamos predicando un
evangelio que exalta a Dios o uno que tranquiliza al hombre?
Lo practico o lo aparentemente efectivo ¢Es verdaderamente
lo mejor? Claro que no, pero esto es lo que vemos en las
iglesias, de manera, cada vez mas frecuente.

Volver a un evangelio teocéntrico no implica perder
sensibilidad pastoral, sino recuperarla en su forma mas
genuina. Porque solo cuando Dios ocupa el centro, el hombre
puede ser verdaderamente restaurado. Cuando el evangelio
deja de girar alrededor del yo y vuelve a girar alrededor de
Cristo, la fe recupera su profundidad, su poder transformador
y su capacidad de formar discipulos firmes.

“Le contesto Jesus: El que me ama obedecerda mi palabra
y mi Padre lo amara; vendremos a él y haremos nuestra

morada en él.”
Juan 14:23




Capitulo nueve

“Cada uno segun el don que ha recibido, ministrelo a los
otros, como buenos administradores de la multiforme
gracia de Dios. Si alguno habla, hable conforme a las

palabras de Dios; si alguno ministra, ministre conforme al
poder que Dios da, para que en todo sea Dios glorificado
por Jesucristo, a quien pertenecen la gloria y el imperio
por los siglos de los siglos. Amén.”
1 Pedro4:10y 11

Una de las sustituciones mas sutiles y peligrosas que
puede ocurrir en la vida cristiana es confundir el ministerio
con Dios. No se trata de abandonar la fe ni de negar la
centralidad de Cristo de manera explicita, sino de desplazar
silenciosamente el corazon. El servicio continua, la actividad
se intensifica y el lenguaje espiritual se mantiene, pero la
devocion ya no esta dirigida principalmente al Sefior, sino a
la obra que se realiza en Su nombre.

55

—
| —



Este desvio rara vez comienza con malas intenciones.
Al contrario, suele nacer de una pasion genuina por servir, de
un compromiso profundo con la misién y de un deseo sincero
de ver fruto. Sin embargo, cuando el pragmatismo se instala,
el ministerio deja de ser una expresion de obediencia y se
convierte en un fin en si mismo. La obra comienza a
demandar lo que solo Dios deberia recibir: tiempo, afecto,
lealtad y confianza absoluta.

En este contexto, la fidelidad se redefine. Ser fiel ya no
significa escuchar la voz del Sefior, sino sostener el
funcionamiento del ministerio. La obediencia se mide por la
disponibilidad, la entrega y la productividad. El descanso
espiritual se percibe como debilidad, y la quietud delante de
Dios como pérdida de tiempo. El altar es reemplazado por la
agenda, y la comunion por la eficiencia.

Cuando el ministerio ocupa el lugar de Dios, la
identidad del creyente, y especialmente del lider, queda
profundamente ligada a lo que hace. El valor personal
comienza a depender del desempefio ministerial. Si la obra
crece, hay gozo; si se estanca, hay frustracion. La aprobacién
ya no se busca en la intimidad con Dios, sino en los resultados
visibles del servicio.

Esta sustitucion también afecta la manera en que se
guia a la congregacion. Se fomenta una cultura de trabajo
constante, donde el compromiso se mide por la participacion
en actividades. Las personas son animadas a servir, pero no
siempre a detenerse para cultivar su relacion personal con

(=)



Dios. El hacer desplaza al ser, y el servicio pierde su caracter
de respuesta amorosa para convertirse en una exigencia
espiritualizada.

El pragmatismo refuerza esta dindmica al presentar el
ministerio como una causa que no puede detenerse. Siempre
hay una necesidad, un evento, una meta que alcanzar. El
lenguaje del sacrificio es utilizado para justificar la
sobrecarga. Se apela a la urgencia de la obra para silenciar el
cansancio del alma. Pero cuando el ministerio exige lo que
Dios nunca pidid, deja de ser santo.

Otro sintoma revelador de esta desviacion es la
resistencia a toda correccion o cuestionamiento. Cuando
alguien sefiala que el ritmo es insostenible, que la estructura
estd dafiando la vida espiritual o que el enfoque se ha
desviado, se lo percibe como una amenaza. Cuestionar el
sistema es interpretado como falta de compromiso con Dios.
Asi, el ministerio se protege a si mismo, incluso a costa de
las personas.

Esta confusion produce un profundo dafio espiritual.
Personas sinceras terminan agotadas, frustradas y, en algunos
casos, heridas. Se sienten culpables por necesitar descanso,
por cuestionar practicas o por no poder sostener el ritmo. La
gracia es reemplazada por la presion, y el gozo del servicio
por la obligacion.

La Escritura nos muestra una verdad clara y liberadora:
Dios no necesita ser servido para existir, ni Su obra depende

€3



de nuestra capacidad. El invita a participar, no a sustituirlo.
Cuando el servicio deja de fluir desde la comunién, se
convierte en una carga que EI nunca impuso.

Jesus fue claro con Sus discipulos: antes de enviarlos
a servir, los llamo a estar con El. El orden nunca fue servir
para luego estar, sino estar para luego servir. Invertir ese
orden es el principio de todo desgaste y de toda distorsion
ministerial.

Este capitulo nos confronta con una pregunta
profundamente reveladora: ;Estamos sirviendo a Dios desde
la comunién, o estamos sirviendo al ministerio en Su
nombre?

Volver a un lugar saludable implica reordenar
prioridades. Implica recordar que el ministerio es un regalo,
no un dios; una expresion de obediencia, no una fuente de
identidad; un campo de servicio, no un sustituto de la
presencia. Cuando Dios vuelve a ocupar Su lugar, el
ministerio se purifica, se aligera y recupera su propoésito
original.

Porque la obra de Dios jamas fue disefiada para
reemplazar a Dios. Y ningdn ministerio, por exitoso que
parezca, vale el precio de un corazon desplazado de la
comunion con El.




Capitulo diez

“Sobre todas las cosas cuida tu corazon,

Porque este determina el rumbo de tu vida.”
Proverbios 4:23 (NTV)

Una de las expresiones mas visibles del pragmatismo
peligroso en la iglesia contemporanea es la exaltacion del
ministro por encima del mensaje, y de la figura publica por
encima de la obra de Dios. En este escenario, el liderazgo
deja de ser un servicio silencioso y se convierte en una
plataforma de protagonismo. EI ministro ya no es un siervo
que sefala a Cristo, sino una figura central alrededor de la
cual gira la vida del ministerio.

Este fendmeno no surge de la nada. Es el resultado de
una cultura que celebra la fama, el carisma y la visibilidad, y
gue ha infiltrado esos valores en la iglesia. EI pragmatismo
alimenta esta logica porque los nombres conocidos atraen
multitudes, generan confianza inmediata y producen
resultados rapidos. Asi, la presencia del ministro se vuelve

(%)



un recurso estratégico, y su imagen, una herramienta de
crecimiento.

El problema no es que Dios use personas con dones
visibles o con fuerte capacidad de liderazgo. A lo largo de la
historia biblica, El ha levantado hombres y mujeres con
Ilamados puablicos y responsabilidades claras. El peligro
aparece cuando el foco deja de estar en la obra de Dios y se
desplaza hacia la persona; cuando el ministro comienza a
ocupar un lugar que solo le corresponde a Cristo.

El pragmatismo del ministro-estrella o del super
ungido, se caracteriza por una dependencia excesiva de la
figura central. Las personas no se conectan con la
comunidad, sino con el lider. La fe se asocia al carisma, no a
la Palabra.

La autoridad espiritual se confunde con popularidad, y
la uncion con capacidad de convocatoria. Cuando el ministro
no esta, todo se resiente; cuando él aparece, todo se activa.
Esto revela una verdad incomoda: la confianza ha sido
depositada en el hombre y no en Dios.

Este enfoque también distorsiona la manera en que se
comunica el evangelio. EI mensaje comienza a adaptarse al
estilo, la personalidad y la marca personal del ministro. Se
predica desde la identidad construida, no desde la revelacion
recibida. La Palabra corre el riesgo de ser utilizada para
reforzar la imagen del predicador, en lugar de confrontar al
oyente con la verdad de Dios.

(&)



El pragmatismo refuerza este protagonismo al premiar
la visibilidad. Cuanto méas conocido es el ministro, mas se lo
invita, mas se lo promociona y mas se lo expone. La logica
es simple: funciona. Pero en ese proceso, se pierde algo
esencial: el espiritu de siervo. El liderazgo deja de ser un
Ilamado al anonimato fiel y se convierte en una carrera por
sostener relevancia.

Otro efecto preocupante de este modelo es la
centralizacion del poder espiritual. Las decisiones, la vision
y la direccion dependen casi exclusivamente de una persona.
El discernimiento comunitario se debilita, y la correccion se
vuelve dificil. Cuestionar al ministro se interpreta como
rebeldia, y toda advertencia es vista como ataque. El
liderazgo deja de estar bajo la autoridad de la Palabra y
comienza a funcionar desde una autoridad personal
incuestionable.

Este tipo de pragmatismo también afecta
profundamente al propio ministro. La presion por sostener la
imagen publica, mantener el impacto y responder a las
expectativas se vuelve una carga pesada. El lider ya no puede
mostrarse fragil, dudar ni detenerse. Vive expuesto,
observado y evaluado constantemente. La fama, lejos de ser
una bendicion, se convierte en una prision espiritual.

Ademas, el ministro que se muestra como super
ungido, corre el riesgo de confundir fruto con aprobacién.
Los aplausos reemplazan al testimonio interior del Espiritu
Santo. El reconocimiento externo comienza a validar

(o)



decisiones que no siempre han sido discernidas en oracion.
Poco a poco, la dependencia de Dios es sustituida por la
dependencia de la respuesta del publico.

La Escritura presenta un modelo radicalmente distinto
de liderazgo. Jesus, siendo el Hijo de Dios, rechazo
sistematicamente el protagonismo humano. No busc6 fama,
no construyo una imagen publica y no se dejé coronar por las
multitudes. Su liderazgo se expreso en servicio, humildad y
obediencia absoluta al Padre. El lavd pies, no cultivo
seguidores personales.

Los apdstoles siguieron ese mismo camino. Predicaron
a Cristo, no a si mismos. Rechazaron la exaltacion personal
y entendieron que su autoridad provenia de la fidelidad al
mensaje, no de su carisma. Cuando la iglesia comienza a
exaltar ministros, inevitablemente comienza a debilitar su
vida espiritual.

Recuperar un liderazgo saludable implica desmantelar
el culto a la personalidad y volver al modelo del siervo.
Implica entender que el ministro no es el centro, sino un
instrumento; no es la fuente, sino un canal; no es la estrella,
sino un servidor del Reino. La gloria siempre debe regresar a
Dios.

Cuando el pragmatismo convierte al ministro en

marca, la iglesia pierde profundidad. Pero cuando el
liderazgo vuelve a la humildad, la comunidad se fortalece.

62

—
| —



Porque el verdadero liderazgo no necesita ser visto para ser
efectivo, ni reconocido para ser fiel.

“'Que todo el honor y toda la gloria sean para Dios por
siempre y para siempre! El es el Rey eterno, el invisible
que nunca muere; solamente él es Dios.”

1 Timoteo 1:17 (NTV)

o

63

—
| —



PARTE V
VOLVIENDO AL CAMINO
DEL REINO

64

—
| —



Capitulo once

“También debes saber esto: que en los postreros dias
vendran tiempos peligrosos. Porque habra hombres
amadores de si mismos, avaros, vanagloriosos,
soberbios...”

2 Timoteo 3:1y 2

Después de toda confrontacion verdadera, el Espiritu
Santo no deja al corazon en el vacio. La correccién divina
nunca es un fin en si mismo; siempre apunta a la restauracion
del orden correcto. Por eso, luego de exponer los riesgos del
pragmatismo y sus multiples desviaciones, es imprescindible
volver al fundamento inamovible de la vida y mision de la
iglesia: la centralidad absoluta de Jesucristo.

No necesitamos ser motivados a amarnos a nosotros
mismos; ese amor es peligroso y ya esta en nosotros por
naturaleza. Tampoco debemos ser ensefiados a odiarnos a
nosotros mismos, pero como dijo Pablo en Romanos 12:3:
Digo, pues, por la gracia que me es dada, a cada cual que esta

(&)



entre vosotros, que no tenga mas alto concepto de si que el
que debe tener, sino que piense de si con cordura, conforme
a la medida de fe que Dios repartio a cada uno. Debemos
vernos como lo que realmente somos, tanto lo malo que
somos en la carne, como la gloria de lo que somos en Cristo
Jesus.

Debemos tener cuidado de nosotros mismos y dejar
que el Sefior sea el centro de nuestra vida y de Su Iglesia.
Hablar de Cristo como centro puede sonar familiar, incluso
repetitivo. Sin embargo, una cosa es confesarlo con los labios
y otra muy distinta es organizar la vida, el liderazgo y el
ministerio alrededor de Su sefiorio real.

El pragmatismo no suele negar a Cristo; simplemente
lo desplaza. Lo mantiene presente en el discurso, pero
ausente en la toma de decisiones. Recuperar Su centralidad
implica mas que afirmaciones doctrinales: requiere un
reordenamiento espiritual profundo.

Cuando Cristo ocupa el centro, todo lo demas
encuentra su lugar. Los métodos se subordinan, los lideres
sirven con humildad, la adoracion recupera reverencia y el
evangelio vuelve a tener peso. Pero cuando El es desplazado,
aun levemente, todo se desajusta. EI pragmatismo no quita a
Cristo del escenario; lo convierte en acompafante de
proyectos que ya fueron decididos sin El.

Recuperar la centralidad de Cristo comienza con una
verdad fundamental: la iglesia no nos pertenece. No es

(&)



nuestra vision, ni nuestro proyecto, ni nuestro legado. Es Su
cuerpo. El es la cabeza, no un asesor. El gobierna, no
colabora. Cuando esta verdad se diluye, el liderazgo asume
funciones que nunca le fueron delegadas y el ministerio se
convierte en una construccion humana con lenguaje
espiritual.

Cristo en el centro significa que Su Palabra vuelve a
ser la autoridad suprema, no una referencia que se adapta
segun la conveniencia. Significa que la obediencia pesa mas
que los resultados, y que la fidelidad es més valiosa que la
visibilidad. Implica aceptar que seguir a Cristo puede
llevarnos por caminos que no siempre parecen exitosos a los
0jos humanos, pero que son plenamente agradables a Dios.

Este regreso al centro también redefine la forma en que
discernimos la voluntad de Dios. En lugar de preguntar
primero qué es viable, atractivo o eficiente, la iglesia vuelve
a preguntar qué honra a Cristo. No se decide en funcion de
tendencias, sino de convicciones. No se avanza por presion
cultural, sino por direccion espiritual. La oracion deja de ser
un cierre simbolico y vuelve a ser el punto de partida.

Cuando Cristo es central, la obra del Espiritu Santo
recupera su lugar. Ya no es un complemento emocional ni un
recurso ocasional, sino el agente activo que guia, corrige y
transforma. La iglesia aprende nuevamente a depender, a
esperar y a obedecer, incluso cuando no hay garantias
visibles de éxito. La fe deja de ser una herramienta para
lograr objetivos y vuelve a ser una confianza radical en Dios.

(o)



Recuperar la centralidad de Cristo también sana al
liderazgo. El pastor deja de ser el protagonista y vuelve a ser
un siervo. La identidad ya no se construye a partir del
rendimiento ministerial, sino de la relacion con el Sefior. El
descanso espiritual deja de ser culpa y vuelve a ser
obediencia. El lider aprende a decir no a lo urgente para decir
si a lo esencial.

Este proceso no ocurre sin resistencia. VVolver a Cristo
implica renunciar a controles, soltar seguridades humanas y
aceptar la vulnerabilidad de depender de Dios. Implica
reconocer que algunas cosas que funcionaban tal vez no
deben continuar. Implica aceptar que la iglesia puede crecer
mas lento, pero crecer mejor. Y eso confronta profundamente
una mentalidad pragmatica acostumbrada a medir todo en
términos de impacto inmediato.

Sin embargo, cuando Cristo vuelve al centro, algo
profundo sucede en la comunidad. La adoracion recupera su
sentido, el discipulado se profundiza, la comunion se
fortalece y el testimonio se vuelve mas auténtico. La iglesia
deja de correr detras de la aprobacion del mundo y comienza
a caminar en la autoridad espiritual que nace de la
obediencia.

Cristo en el centro no significa ausencia de orden,
vision o planificacion. Significa que todo eso fluye desde El
y para El. Significa que los métodos pueden cambiar sin que
la identidad se pierda. Significa que la iglesia puede

68

—
| —



adaptarse sin diluirse. Significa que el Reino vuelve a ser el
marco, y no el éxito.

Volver a ponerlo en el centro no es un acto simbolico,
sino una rendicion continua. Es permitir que El revise
agendas, confronte motivaciones y redefina prioridades. Es
volver al lugar donde la iglesia no depende de su capacidad,
sino de Su presencia.

Porque cuando Cristo es el centro, la iglesia puede
perder relevancia ante el mundo, pero jamas perdera
autoridad espiritual. Y cuando El gobierna, aun en medio de
debilidad, Su Reino avanza con poder verdadero.

“Porque contigo esta el manantial de la vida; En tu luz

veremos la luz.”
Salmo 36:9

et

69

—
| —



Capitulo doce

“Puede ser que algunas personas nos contradigan, pero lo
gue enseflamos es la sana ensefianza de nuestro Sefior
Jesucristo, la cual conduce a una vida de sumision a
Dios.”

1 Timoteo 6:3 NTV

Uno de los mayores desafios de la iglesia en cada
generacion ha sido resistir la tentacion de buscar aceptacion
a cualquier precio. En un mundo que valora la visibilidad, la
influencia y la aprobacion social, la fidelidad biblica suele
parecer un camino poco atractivo. Sin embargo, a lo largo de
la historia de la fe, Dios nunca llam6 a Su pueblo a ser
popular, sino a ser fiel.

El pragmatismo peligroso ha instalado una idea sutil
pero poderosa: que para ser relevante, la iglesia debe ser
aceptada; que para impactar, debe agradar; y que para crecer,
debe evitar todo aquello que incomoda. Bajo esta ldgica, la
fidelidad comienza a verse como un obstaculo para el avance,

(™)



y la verdad como un riesgo innecesario. Pero el Reino de
Dios nunca se expandié por consenso cultural, sino por
obediencia.

Una iglesia fiel entiende que su llamado no es reflejar
la cultura, sino confrontarla con amor y verdad. No desde una
postura de superioridad moral, sino desde una conviccion
profunda: la verdad que salva también confronta. Cuando la
iglesia intenta eliminar toda friccion con el mundo, termina
perdiendo su capacidad profética. Se vuelve aceptable, pero
irrelevante espiritualmente.

La popularidad es una medida engafosa. Puede indicar
visibilidad, pero no necesariamente aprobacion divina. Jesus
mismo fue seguido por multitudes, pero también rechazado
por ellas. Nunca ajustd Su mensaje para sostener la
aceptacion; al contrario, muchas veces lo profundizo, aun
sabiendo que eso provocaria abandono. Para El, la fidelidad
al Padre siempre estuvo por encima del respaldo humano.

Una iglesia fiel acepta que el evangelio no siempre sera
bien recibido. La cruz sigue siendo escandalo y locura para
una mentalidad que busca comodidad y control. EI llamado
al arrepentimiento, la negacion del yo y el sefiorio de Cristo
confrontan profundamente al corazon humano. Pretender que
este mensaje sea siempre celebrado es desconocer su
naturaleza.

El pragmatismo presenta la popularidad como una
sefial de efectividad. Pero la Escritura presenta la fidelidad

()



como una sefial de obediencia. Mientras el éxito humano se
mide por aplausos, el Reino se mide por perseverancia.
Mientras el mundo celebra la adaptacion, Dios honra la
coherencia. Y muchas veces, esa coherencia implica caminar
contra la corriente.

Una iglesia fiel, aunque no sea popular, se distingue
por su claridad doctrinal. No negocia verdades esenciales
para evitar conflictos, ni suaviza el mensaje para sostener
nameros. No redefine el pecado para ser inclusiva. Ama
profundamente a las personas, pero no confunde amor con
complacencia. Sabe que la verdadera compasidn no consiste
en ocultar la verdad, sino en anunciarla con gracia.

En mi experiencia pastoral, pude comprobarlo.
Durante los afios en que servimos, ensefié mediante series de
mensajes que resultaron reveladores, aunque confrontaron al
pueblo. Eran mensajes del Reino, libres de religiosidad, pero
cargados de un llamado ineludible al compromiso, a la
entrega y al renunciamiento personal. En esos dias, muchos
hermanos dejaron de asistir.

Me sorprendid, porque en cada reunion les pedia que
participaran, asegurando que lo que compartia lo habia
recibido de Dios, y que no podian perder esas ensefianzas.
Sin embargo, varios hicieron lo contrario. Al contactarlos,
algunos reconocieron que las series eran dificiles de
sobrellevar. A veces, la predicacién de la verdad en amor
puede ser ardua de asimilar, pero es indispensable no
abandonar la mision.

72

—
| —



Una iglesia fiel a la doctrina del Reino aprende a
convivir con la tension. No busca el rechazo deliberado, pero
tampoco huye del conflicto cuando la verdad esté en juego.
Entiende que agradar a Dios y agradar al mundo no siempre
es compatible. Y cuando debe elegir, elige la obediencia, aun
si eso implica perder prestigio o visibilidad.

La fidelidad también redefine el concepto de
crecimiento. No todo crecimiento es numeérico, ni todo
avance es visible. Una iglesia puede crecer en profundidad,
madurez, caracter y discernimiento, aun cuando no
experimente un aumento significativo en asistentes. Este
crecimiento, aunque silencioso, es solido y duradero. Forma
creyentes firmes, capaces de resistir la presion cultural y
permanecer en la verdad.

Aceptar no ser popular libera a la iglesia de una carga
innecesaria. La libera de la ansiedad por agradar, de la
presién por reinventarse constantemente y del temor a perder
relevancia. Cuando la fidelidad es el objetivo, la iglesia
descansa. Puede proclamar la verdad con amor, confiar en la
obra del Espiritu Santo y dejar los resultados en manos de
Dios.

Este capitulo confronta una mentalidad profundamente
arraigada: ¢Preferimos una iglesia aceptada por el mundo o
una iglesia aprobada por Dios?

La historia biblica y la experiencia espiritual nos
ensefian que Dios siempre ha obrado poderosamente a través

()



de remanentes fieles. No necesité multitudes comprometidas
superficialmente, sino corazones rendidos profundamente. Y
cuando la iglesia ha elegido la fidelidad, aun en medio del
rechazo, ha experimentado la verdadera autoridad espiritual.

Una iglesia fiel, aunque no sea popular, puede parecer
pequefia a los ojos del mundo, pero es grande en el Reino.
Puede no ocupar titulares, pero ocupa el corazén de Dios.
Puede avanzar lentamente, pero avanza en la direccion
correcta.

Porque al final, no seremos llamados a dar cuentas por
cuantos nos aplaudieron, sino por cuan fieles fuimos a la
verdad que nos fue confiada.

“Cualquiera que se extravia, y no persevera en la doctrina
de Cristo, no tiene a Dios; el que persevera en la doctrina
de Cristo, ese si tiene al Padre y al Hijo.”

2 Juan 1:9




Capitulo trece

“Esfuérzate para poder presentarte delante de Dios y
recibir su aprobacion. Sé un buen obrero, alguien que no
tiene de qué avergonzarse y que explica correctamente la

palabra de verdad.”
2 Timoteo 2:15

Despues de atravesar los riesgos, las desviaciones y las
consecuencias del pragmatismo peligroso, el Espiritu Santo
nos conduce a una pregunta inevitable: ;qué tipo de liderazgo
necesita la iglesia en este tiempo? No uno mas eficiente, ni
mas visible, ni mas influyente segun los parametros del
mundo, sino un liderazgo discernido, formado en la presencia
de Dios y gobernado por Su verdad.

El discernimiento espiritual no es una habilidad
técnica ni una capacidad intelectual; es el fruto de una vida
rendida al Sefior. Nace de la comunién profunda, del temor
de Dios y de una sensibilidad afinada por la Palabra y la
oracion. Un liderazgo discernido no se define por lo rapido
gue actua, sino por lo bien que escucha. No por su capacidad

()



de ejecutar planes, sino por su disposicion a obedecer la voz
de Dios, aun cuando esa voz confronte sus propias
expectativas.

El pragmatismo ha entrenado a muchos lideres para
reaccionar ante la presion, pero no para discernir en la
quietud. Se decide rapido para no perder oportunidades, se
implementa para no quedar atras, se ajusta para sostener
resultados. Sin embargo, el liderazgo biblico siempre fue
llamado a esperar, a consultar y a discernir. Moisés subid al
monte, David pregunto al Sefior, Jesus se retiraba a orar. La
prisa nunca fue una virtud espiritual.

Un liderazgo discernido entiende que no todo lo
posible es licito, y que no todo lo efectivo es obediente.
Aprende a decir no a propuestas atractivas si estas
comprometen la verdad. Aprende a resistir la presion del
éxito inmediato para cuidar la fidelidad a largo plazo. No se
deja seducir por lo que funciona, sino que se somete a lo que
agrada a Dios.

Este tipo de liderazgo también reconoce sus propias
limitaciones. No se apoya en la autosuficiencia ni en la
imagen construida, sino en la gracia de Dios. Puede admitir
cansancio, pedir ayuda y detenerse sin culpa. Sabe que la
autoridad espiritual no se sostiene por control, sino por
coherencia entre lo que se predica y lo que se vive.

El liderazgo discernido cuida el corazon antes que la
estructura. Entiende que una iglesia sana no se edifica solo

()



con buenos sistemas, sino con lideres integros. Por eso,
prioriza la vida espiritual, la formacion del caracter y la salud
interior. Prefiere perder velocidad antes que perder
profundidad; prefiere revisar el rumbo antes que sostener una
direccion equivocada.

Este liderazgo también forma discipulos, no
dependientes. No centraliza la fe en su persona ni en su
visién, sino que apunta constantemente a Cristo. Ensefia a
escuchar a Dios, no solo a seguir instrucciones. Fomenta la
madurez espiritual, no la obediencia ciega. Porque sabe que
una iglesia fuerte no es la que gira alrededor de un lider
fuerte, sino la que camina bajo el sefiorio de Cristo.

Un liderazgo discernido entiende que el Espiritu Santo
No es un recurso, sino el Guia. No se lo invoca para respaldar
decisiones ya tomadas, sino que se lo busca para recibir
direccion. Se deja corregir, interrumpir y redirigir. Aprende
a vivir con margen para Dios, aun cuando eso desafie la
planificacion humana.

Este capitulo es una invitacion a recuperar una virtud
esencial que el pragmatismo ha debilitado: el temor del
Sefior. No como miedo paralizante, sino como reverencia que
ordena el corazdn. Cuando el temor de Dios vuelve a ocupar
su lugar, el liderazgo se purifica, las motivaciones se alinean
y las decisiones se vuelven mas claras.

El llamado de este tiempo no es a lideres mas exitosos,
sino a lideres mas fieles. No a ministros mas conocidos, sino

[7)



a siervos mas obedientes. No a iglesias que impresionen, sino
a comunidades que reflejen el caracter de Cristo.

Este capitulo nos deja frente a una pregunta final,
profundamente personal: ;Qué estamos dispuestos a perder
para no perder la voz de Dios?

Porque el liderazgo discernido sabe algo que el
pragmatismo olvida: es mejor avanzar lentamente con Dios
que correr lejos de El. Es mejor una iglesia pequefia y
obediente que una multitud desorientada. Es mejor un
liderazgo quebrantado delante del Sefior que una estructura
impecable sin Su presencia.

El discernimiento no se improvisa; se cultiva. Y se
cultiva en el lugar secreto, donde no hay aplausos, métricas
ni resultados que mostrar. Alli, en la intimidad con Dios, el
liderazgo vuelve a ser lo que siempre debid ser: una respuesta
humilde al Ilamado del Reino.

“Que todos nos consideren servidores de Cristo,
encargados de administrar los misterios de Dios. Ahora
bien, a los que reciben un encargo se les exige que
demuestren ser dignos de confianza.”

1 Corintios 4:1y 2 NVI




“Cuando la fidelidad vuelve a ser el camino”

“Por tanto, no seais insensatos, sino entendidos de cual
sea la voluntad del Sefior.”
Efesios 5:17

A lo largo de estas paginas hemos recorrido un
diagndstico necesario, aunque incomodo. No para sefialar
con el dedo ni para levantar banderas de superioridad
espiritual, sino para discernir con honestidad un riesgo real
que atraviesa a la iglesia de nuestro tiempo: el pragmatismo
qgue, en nombre de la eficacia, puede desplazar
silenciosamente la obediencia, la comunién y la centralidad
de Cristo.

El pragmatismo peligroso no se presenta como
enemigo del evangelio, sino como su supuesto aliado.
Promete alcance, impacto y crecimiento, pero muchas veces
exige como precio la profundidad espiritual, la verdad sin
concesiones y la dependencia del Espiritu Santo. No destruye
la iglesia de golpe; la va vaciando lentamente mientras todo
parece funcionar.

Este libro no es una invitacion a retroceder ni a
rechazar toda forma de organizacion, innovacion o
contextualizacion. Tampoco es un llamado a la nostalgia
espiritual ni a idealizar el pasado. Es, mas bien, una

()



exhortacion a volver al fundamento, a revisar desde donde
hacemos lo que hacemos, y a quién estamos sirviendo
realmente.

La iglesia no fue llamada a competir con el mundo,
sino a ser sal y luz. No fue enviada a entretener, sino a
discipular. No fue disefiada para sostener sistemas, sino para
manifestar el Reino de Dios en la tierra. Cuando pierde este
horizonte, aun con buenas intenciones, corre el riesgo de
convertirse en una estructura activa pero espiritualmente
debilitada.

A lo largo de este recorrido hemos visto como el
pragmatismo puede afectar el mensaje, la adoracion, el
liderazgo, la vida comunitaria y el corazon de los ministros.
Hemos visto iglesias llenas pero sin profundidad, lideres
agotados pero silenciosos, métodos que funcionan pero que
gobiernan, y una fe que corre el riesgo de centrarse més en el
hombre que en Dios.

Pero también hemos visto que hay un camino de
regreso. Un camino que no comienza con nuevas estrategias,
sino con arrepentimiento. No con ajustes externos, sino con
un reordenamiento interno. VVolver a Cristo como centro no
es una consigna teoldgica; es una rendicion diaria. ES
permitir que El vuelva a gobernar nuestras decisiones,
nuestras prioridades y nuestras motivaciones.

La fidelidad biblica nunca fue el camino maés facil ni
el mas popular. Pero siempre fue el camino que produjo fruto

(=)



eterno. A lo largo de la historia, Dios ha obrado
poderosamente no a través de multitudes impresionantes,
sino mediante remanentes fieles. Personas que eligieron
obedecer aun cuando eso implicara ir contracorriente.

Este libro es una invitacion a elegir ese camino. A
aceptar que tal vez creceremos mas lento, pero creceremos
mejor. A entender que perder aceptacion no es perder
relevancia espiritual. A descansar en que la obra es de Dios
y que El no necesita ser reemplazado por nuestra eficiencia.

El llamado final no es a hacer menos, sino a volver a
hacer desde el lugar correcto. No a abandonar el ministerio,
sino a rescatarlo del desgaste. No a silenciar la voz profética,
sino a liberarla de la presién del resultado. Porque cuando la
iglesia vuelve a la fidelidad, recupera su autoridad espiritual.
Y cuando Cristo vuelve al centro, todo lo demas encuentra su
lugar.




Oracion final:

Padre, nos volvemos a Ti con el corazén expuesto y humilde,
reconociendo que muchas veces hemos hecho cosas para el
Reino sin detenernos a estar primeramente contigo...
Confesamos que, en nuestra busqueda de resultados, hemos
perdido sensibilidad espiritual, y que, en nombre de la obra,
hemos descuidado la comunion espiritual...

Perddnanos, Sefior, por cada vez que reemplazamos la
obediencia por la eficiencia, la dependencia por el control, y
la fidelidad por el éxito visible...

Limpia nuestro corazén de toda idolatria encubierta, aun de
aquella que se disfraza de celo ministerial...

Devuélvenos el temor de Tu nombre. No el miedo que
paraliza, sino la reverencia que ordena el alma y nos vuelve
sensibles a Tu voz...

Enséfianos a escucharte antes de actuar, a esperar antes de
decidir, y a obedecer aun cuando el camino no sea popular-...
Sana a los pastores cansados, a los lideres agotados, a los
siervos que han sostenido estructuras mientras su corazén se
iba vaciando...

Restauranos en el lugar secreto, donde no hay aplausos ni
exigencias, solo Tu presencia y Tu gracia...

Porque preferimos agradarte a Ti antes que impresionar a
los hombres. Y sabemos que, cuando Ta estas en el centro,
Tu Reino avanza con poder verdadero...

En el nombre de Jesucristo jAmén!

82

—
| —



“Quisiera agradecer por este libro a mi Padre celestial,
porgue me amo de tal manera que envié a su Hijo Jesucristo
mi redentor.

Quisiera agradecer a Cristo por hacerse hombre, por morir
en mi lugar y por dejarme sus huellas bien marcadas para
gue no pueda perderme.

Quisiera agradecer al glorioso Espiritu Santo mi fiel amigo,
gue en su infinita gracia y paciencia,
me fue revelando todo esto...”

“Quisiera como en cada libro agradecer a mi compafiera de
vida, a mi amada esposa Claudia por su amor y paciencia
ante mis largas horas de trabajo, sé que es dificil vivir con
alguien tan enfocado en su proposito y seria imposible sin

su comprension”

83

—
| —



Como en cada uno de mis libros, he tomado muchos
versiculos de la biblia en diferentes versiones. Asi como
también he tomado algunos conceptos, comentarios o
parrafos de otros libros 0 manuales de referencia. Lo hago
con libertad y no detallo cada una de las citas, porque tengo
la total conviccion de que todo, absolutamente todo, en el
Reino, es del Sefior.

Los libros de literatura, obedecen al talento y la
capacidad humana, pero los libros cristianos, solo son el
resultado de la gracia divina. Ya que nada, podriamos
entender sin Su soberana intervencion.

Por tal motivo, tampoco reclamo la autoria o el
derecho de nada. Todos mis libros, se pueden bajar
gratuitamente en mi pagina personal
www.osvaldorebolleda.com y lo pueden utilizar con toda
libertad. Los libros no tienen copyright, para que puedan
utilizar toda parte que les pueda servir.

El Sefior desate toda su bendicién sobre cada lector y
sobre cada hermano que, a traves de su trabajo, también haya
contribuido, con un concepto, con una idea o simplemente
con una frase. Dios recompense a cada uno y podamos todos
arribar a la consumacion del magno propésito eterno en
Cristo.

84

—
| —


http://www.osvaldorebolleda.com/

Doctor y maestro de la Palabra

COhvalde Rebolloda

El Pastor y maestro Osvaldo Rebolleda hoy cuenta con
miles de titulos en mensajes de ensefianza para el
perfeccionamiento de los santos y diversos Libros de
estudios con temas variados y vitales para una vida cristiana
victoriosa.

El maestro Osvaldo Rebolleda es el creador de la Escuela de
Gobierno espiritual (EGE) y ha sido reconocido con un
Doctorado Honoris Causa en Divinidades de
La Universidad teoldgica de Estados Unidos.

Hasta hoy en dia ministra de manera itinerante en Argentina
Y hasta lo altimo de la tierra.

rebolleda@hotmail.com

www.osvaldorebolleda.com

85

—
| —


mailto:rebolleda@hotmail.com
http://www.osvaldorebolleda.com/

El alto costodeno

consultara fie ADMMNSTRACON

DE REMO

© Je}|NSU0I OU AP 0302 oje |3
onid UODUGNHIM’OU

vaanosdy 0Q1VASO

amoud OO A

FORJANDO LA
PERSONALIDAD
DEL LIDER

=
5
z
-
*
H
=
®

86

—
| —




El cuerpode |

Cristo revelado

opejanal 01511 °P odian |3

El alto costode no
consultara i

e J€1|I’\SU09 ou 3ap 01502 0}|e 13

va3inos3y 0Q1VASO

87

Pr—
Nt



http://www.osvaldorebolleda.com/

!\H

-
o
=
E|
=
=
L]
o |
== |
=
=
g‘
=

va3tos3dd 0a1VASO

E1 espiritu
del _l\mlcnsto

F1 gobierno de
puestra herencia

vaaToa3dd 0QVASO

s‘l,n}umunnn ‘;
’$Esm muu

.

@1 eterno poder
be la Cruz

tmp) ) 7P wpoy M 132




-
>
=
>
>
&
>
A
>
@)
=
>
=
c
N

Pr—

89

'

yaaT1088d OQTVASO



http://www.osvaldorebolleda.com/

