
 

0 

 

  

 



 

1 

 
 

     
 

 

OSVALDO REBOLLEDA 



 

2 

 
Este libro No fue impreso 

con anterioridad 
Ahora es publicado en 
Formato PDF para ser 

Leído o bajado en: 
                        www.osvaldorebolleda.com 

 

Provincia de La Pampa 
 

rebolleda@hotmail.com 
 

 
 

Todos los derechos de este material son reservados para el 

Señor, quién los ofrece con la generosidad que lo caracteriza 

a todos aquellos que desean capacitarse más y lo consideran 

de utilidad. 

No se permite la transformación de este libro, en cualquier 

forma o por cualquier medio, para ser publicado 

comercialmente. 

Se puede utilizar con toda libertad, para uso de la enseñanza, 

sin necesidad de hacer referencia del mismo.  

Se permite leer y compartir este libro con todos los que más 

pueda y tomar todo concepto que le sea de bendición. 

Edición general: EGE 

Revisión literaria: Autores argentinos 

Revisión solo ortográfica - IA   

Diseño de portada: EGEAD 

Todas las citas Bíblicas fueron tomadas de la Biblia versión 

Reina Valera, salvo que se indique otra versión.  



 

3 

Contenido 
 

 

 
Introducción………………………………………………5 

 

Capítulo uno: 

¿Qué es el pragmatismo y cómo llegó a la Iglesia?..........10 

 

Capítulo dos: 

Pragmatismo bíblico Vs. Pragmatismo peligroso……...16 

 

Capítulo tres: 

El evangelio reducido a producto……………………….22 

 

Capítulo cuatro: 

Adoración o experiencia emocional…………………….27 

 

Capítulo cinco: 

El culto al método………………………………………..32 

 

Capítulo seis: 

Iglesias llenas corazones vacíos…………………………38 

 

Capítulo siete: 

El desgaste oculto del liderazgo…………………………43 

 

Capítulo ocho: 

Un evangelio centrado en el hombre……………………50 

 



 

4 

Capítulo nueve: 

Cuando el ministerio ocupa el lugar de Dios……………55 

 

Capítulo diez: 

El pragmatismo del súper ungido………………………59 

 

Capítulo once: 

Recuperar la centralidad de Cristo……………………..65 

 

Capítulo doce: 

Una Iglesia fiel aunque no sea popular…………………70 

 

Capítulo trece: 

El llamado a un liderazgo discernido…………………...75 

 

 

Epílogo …………………………………………………...79 

 

 

Reconocimientos…………………………………………83 

 

 

Sobre el autor………………………………………….....85 

 

 

 

 

 



 

5 

Introducción 
 

 

Vivimos tiempos en los que la palabra éxito ha 

adquirido un peso casi sagrado. Se la pronuncia con 

reverencia, se la persigue con ansiedad y se la exhibe como 

prueba irrefutable de aprobación divina. En muchos espacios 

de la iglesia contemporánea, lo que produce resultados 

visibles se asume automáticamente como correcto, y lo que 

no los genera con rapidez es descartado como ineficaz, 

obsoleto o carente de visión. Así, sin darnos cuenta, hemos 

comenzado a evaluar la obra de Dios con criterios que Él 

nunca estableció. 

 

El pragmatismo, entendido como la tendencia a valorar 

lo verdadero por lo que “funciona”, se ha infiltrado 

silenciosamente en la vida de la iglesia. No lo ha hecho con 

rostro hostil ni con intención declarada de desviar la fe, sino 

revestido de buenas intenciones, lenguaje espiritual y una 

profunda preocupación por alcanzar a las personas. Sin 

embargo, cuando este pragmatismo deja de estar sometido a 

la revelación bíblica y a la dependencia del Espíritu Santo, se 

convierte en un riesgo serio, capaz de erosionar la esencia 

misma del evangelio del Reino. 

 

No todo pragmatismo es malo. La Escritura nos enseña 

una sabiduría práctica que nace de la comunión con Dios, del 

discernimiento espiritual y de la obediencia a Su voluntad. 

La iglesia necesita orden, responsabilidad, claridad y 



 

6 

compromiso. Pero existe una diferencia fundamental entre 

servir con sabiduría y someterse a la lógica del resultado.  

 

El problema comienza cuando los métodos dejan de 

ser instrumentos y pasan a convertirse en fines; cuando lo que 

“da resultados” se vuelve incuestionable; cuando la fidelidad 

es sacrificada en el altar de la eficacia. 

 

En este contexto, la iglesia corre el peligro de 

transformarse en una empresa religiosa, el liderazgo en una 

gerencia de crecimiento, y la adoración en una experiencia 

diseñada para satisfacer expectativas humanas más que para 

exaltar la gloria de Dios. Se mide la bendición por la cantidad 

de asistentes, la salud espiritual por el presupuesto, y la 

unción por la popularidad. El lenguaje cambia, los objetivos 

se redefinen y, poco a poco, la obediencia deja de ser el 

criterio central. 

 

Uno de los síntomas más preocupantes de este 

pragmatismo peligroso es que ya no está enfocado en 

discernir la voluntad de Dios, sino en sostener estructuras, 

métodos y sistemas que deben funcionar a toda costa. En 

muchos casos, el compromiso que se exige no es con el 

Señor, sino con el modelo ministerial.  

 

Se trabaja intensamente, se multiplican las actividades 

y se demanda productividad constante, pero la vida espiritual 

se empobrece y la dependencia del Espíritu Santo se vuelve 

secundaria. El método avanza, pero la presencia retrocede. 

 



 

7 

Este enfoque no solo afecta a la iglesia como 

comunidad, sino que desgasta profundamente a los líderes. 

Pastores y obreros viven bajo la presión permanente de 

sostener resultados visibles, reinventar estrategias y 

mantener el interés de la gente.  

 

El ministerio se vuelve agotador porque ha dejado de 

ser una respuesta a la voz de Dios para convertirse en una 

carrera interminable por no perder relevancia. Allí donde 

debería haber descanso en la comunión, hay ansiedad por el 

rendimiento. 

 

Además, el pragmatismo tiende a desplazar el centro 

del mensaje. El evangelio es suavizado, reducido o adaptado 

para no incomodar. Se enfatizan las promesas, pero se evita 

la cruz; se habla de bendición, pero no de arrepentimiento; se 

ofrece a Cristo como solución inmediata, pero no como Señor 

absoluto. El resultado es una fe superficial, frágil y 

vulnerable, incapaz de resistir la prueba, la corrección y el 

sufrimiento. 

 

Este libro nace de una carga apostólica y magisterial: 

advertir sin condenar, discernir sin destruir y llamar al 

liderazgo a volver al centro. No es un rechazo a los recursos, 

a la creatividad ni a la contextualización, sino una invitación 

urgente a examinar los fundamentos. Porque cuando la 

iglesia prioriza lo que funciona por sobre lo que es fiel, corre 

el riesgo de ganar multitudes y perder discípulos; de crecer 

en números y decrecer en profundidad; de avanzar en 

actividad y retroceder en santidad. 



 

8 

La pregunta que atraviesa estas páginas no es si algo 

da resultados, sino si agrada a Dios. No es si atrae multitudes, 

sino si forma discípulos. No es si sostiene una estructura, sino 

si exalta a Cristo. Porque al final, no seremos evaluados por 

el impacto visible de nuestros métodos, sino por la fidelidad 

con la que obedecimos la voz del Señor. 

 

Volver a esta centralidad no es retroceder; es volver al 

origen. No es perder relevancia; es recuperar autoridad 

espiritual. Y no es abandonar la misión, sino alinearla 

nuevamente con el corazón del Reino. 

 

“La sabiduría que desciende del cielo es ante todo pura y 

además pacífica, respetuosa, dócil, llena de compasión y 

de buenos frutos, imparcial y sincera.” 
Santiago 3:17 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

9 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PARTE I 
 

COMPRENDIENDO 

EL PRAGMATISMO 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

10 

Capítulo uno 

 

 

¿Qué es el pragmatismo  

y cómo llegó a la iglesia? 
 

 

“Y el mundo pasa, y sus deseos; pero el que hace la 

voluntad de Dios permanece para siempre.” 

1 Juan 2:17 

 

 

El pragmatismo, en su forma más simple, propone que 

el valor de una idea, una acción o una creencia se mide por 

su utilidad práctica y por los resultados que produce. Algo es 

considerado bueno, verdadero o válido si “funciona”.  

 

En el mundo secular, esta lógica ha moldeado 

profundamente la educación, la economía, la política y la 

cultura contemporánea. El problema no es su existencia en 

esos ámbitos, sino su traslado acrítico al terreno espiritual, 

donde los criterios del Reino de Dios no se rigen por la 

eficacia inmediata, sino por la obediencia y la verdad. 

 

Cuando el pragmatismo entra en la iglesia sin ser 

filtrado por la revelación bíblica, comienza a redefinir 

silenciosamente las prioridades. Ya no se pregunta primero 



 

11 

qué ha dicho Dios, sino qué método produce mejores 

resultados. La fidelidad deja de ser el eje y es reemplazada 

por la efectividad. Así, la iglesia corre el riesgo de adoptar 

una mentalidad funcionalista, donde lo espiritual es evaluado 

con métricas humanas. 

 

Este proceso no ocurre de manera abrupta ni 

malintencionada. Generalmente se inicia como una respuesta 

a desafíos reales: iglesias que desean crecer, líderes que 

quieren alcanzar a más personas, pastores que anhelan ver 

transformación en sus comunidades.  

 

Sin embargo, cuando la presión por ver resultados 

visibles se vuelve dominante, el discernimiento espiritual 

comienza a debilitarse. Se empiezan a justificar prácticas no 

por su alineación con la Palabra, sino por su capacidad de 

atraer, retener y producir. 

 

La cultura contemporánea, marcada por la inmediatez, 

el consumo y la tecnología, ha contribuido enormemente a 

esta distorsión. Vivimos en una sociedad que rechaza los 

procesos largos, desconfía de lo invisible y valora solo 

aquello que puede medirse y exhibirse.  

 

En ese contexto, la iglesia enfrenta una tentación 

constante: adaptarse para no quedar relegada, competir por 

atención y traducir el mensaje eterno en formatos que no 

exijan compromiso profundo. 

 



 

12 

Así, conceptos como crecimiento, impacto y 

relevancia comienzan a ser interpretados exclusivamente en 

términos cuantitativos. Las bancas llenas se convierten en 

señal de bendición. Los presupuestos elevados se asocian con 

aprobación divina. La visibilidad en redes y plataformas se 

confunde con autoridad espiritual. Sin darnos cuenta, 

comenzamos a pensar que si algo produce números, entonces 

Dios debe estar detrás de ello. 

 

Sin embargo, esto debería ser muy claro para los 

cristianos, porque Jesucristo nuestro maestro y Señor, nos 

dejó una clara evidencia que resultados visibles no son la 

evidencia de un diseño divino. No olvidemos que su vida 

estuvo marcada por el rechazo, el abandono, la traición y la 

crítica constante. Es cierto que las multitudes lo buscaban, 

pero Él no dio lugar a esa búsqueda como si fuera un 

beneficio. Por el contrario, ayudó a las personas, pero les 

marcó claramente el desenfoque del interés que expresaban.  

 

“Les digo la verdad: ustedes no me están buscando porque 

vieron las señales milagrosas. Me buscan porque 

comieron pan y quedaron llenos.” 

Juan 6:26 PDT 

 

Dios no mide como mide el hombre. A lo largo de la 

historia bíblica, vemos repetidamente que el Señor no se 

impresionó por las multitudes, ni por la fuerza, ni por la 

organización humana. Él buscaba corazones obedientes, 

fidelidad en lo pequeño y dependencia absoluta de Su 



 

13 

Espíritu. Muchas de Sus obras más profundas nacieron en 

contextos de aparente debilidad, anonimato y fracaso visible. 

 

El pragmatismo peligroso surge cuando la iglesia 

adopta la lógica del “fin justifica los medios”. Bajo esta 

premisa, cualquier método es válido si produce crecimiento, 

cualquier mensaje es aceptable si no genera rechazo, y 

cualquier ajuste doctrinal es tolerable si facilita la expansión. 

De esta manera, el método deja de ser un siervo y pasa a 

convertirse en un señor. Lo que debería estar sometido a la 

Palabra comienza a condicionarla. 

 

Uno de los efectos más sutiles de este enfoque es la 

inversión del orden espiritual. En lugar de buscar la dirección 

de Dios y luego actuar, se actúa primero y se busca respaldo 

espiritual después. Se implementan estrategias y luego se ora 

para que Dios las bendiga, en lugar de esperar que Él revele 

Su voluntad. La dependencia del Espíritu Santo es 

reemplazada por planificación humana intensiva, y la oración 

se convierte en un complemento, no en el fundamento. 

 

Este tipo de pragmatismo también redefine el concepto 

de éxito ministerial. El pastor ya no es valorado por su 

fidelidad a la Palabra, su vida de oración o su carácter 

espiritual, sino por su capacidad de liderar estructuras 

complejas y producir resultados visibles. La iglesia comienza 

a formar líderes eficientes, pero no necesariamente 

espirituales; organizados, pero no siempre ungidos; activos, 

pero no siempre sensibles a la voz de Dios. 

 



 

14 

Es importante señalar que el problema no reside en la 

organización, la excelencia o la planificación. La Escritura 

no promueve el desorden ni la improvisación irresponsable. 

El verdadero conflicto aparece cuando estas herramientas 

ocupan el lugar que solo le corresponde al Espíritu Santo. 

Cuando la estructura se vuelve más importante que la 

presencia, y el sistema más valioso que la obediencia, la 

iglesia entra en una peligrosa ilusión de avance. 

 

El pragmatismo peligroso promete crecimiento, pero 

exige un precio alto: la renuncia progresiva a la profundidad 

espiritual. Promete eficacia, pero debilita la fe. Promete 

impacto, pero diluye la verdad. Y lo más grave es que muchas 

veces no se percibe como un desvío, sino como una 

evolución necesaria. Así, la iglesia puede estar avanzando 

rápidamente… pero en una dirección equivocada. 

 

Este capítulo introductorio, no busca demonizar 

métodos ni condenar a quienes, con sinceridad, desean ver 

fruto en la obra del Señor. Busca, más bien, encender una luz 

de discernimiento. Porque no todo lo que crece está vivo, y 

no todo lo que funciona es fiel.  

 

Lo que deseo enseñar es que antes de preguntarnos qué 

es lo que da resultados, nos preguntemos qué ha ordenado 

Dios. Solo así podremos edificar una iglesia que no solo 

crezca, sino que permanezca. Los diseños de Dios no siempre 

son simpáticos, no siempre son rápidos en resultados, no 

siempre son efectivos de manera inmediata, no siempre son 



 

15 

del agrado humano y en la mayoría de las ocasiones, ni tienen 

lógica para nuestra razón. 

 

De todas maneras, esos diseños son inexplicablemente 

gloriosos. Dios nunca está afanado por demostrar 

absolutamente nada. Él no necesita ser comprendido. Él 

puede evidenciar resultados incluso después de algunos 

siglos. Además, siendo Omnipresente y Todopoderoso, 

puede permitirse aparentes fracasos. Por supuesto, solo 

aparentes, porque Él nunca pierde, siempre termina 

cumpliendo Su propósito, aunque se demoren muchos años. 

 

“Porque os es necesaria la paciencia, para que habiendo 

hecho la voluntad de Dios, obtengáis la promesa.” 

Hebreos 10:36 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

16 

Capítulo dos 

 

 

El pragmatismo bíblico vs. 

El pragmatismo peligroso 
 

 

“Enséñame a hacer tu voluntad, porque tú eres mi Dios; 

Tu buen espíritu me guíe a tierra de rectitud.” 

Salmo 143:10 

 

 

No toda acción práctica en la iglesia es una desviación 

espiritual. La fe bíblica no es abstracta ni desconectada de la 

realidad; por el contrario, se encarna en decisiones concretas, 

en obediencias visibles y en una sabiduría que se expresa en 

la vida diaria.  

 

La Escritura no promueve una espiritualidad 

desordenada, improvisada o irresponsable. Dios es un Dios 

de orden, propósito y dirección. Por eso, es necesario hacer 

una distinción clara entre un pragmatismo nacido de la 

comunión con Dios y un pragmatismo gobernado por la 

obsesión por los resultados. 

 

El pragmatismo bíblico surge de la obediencia. No 

comienza con una pregunta metodológica, sino con una 



 

17 

búsqueda espiritual: ¿qué quiere Dios? La acción es 

consecuencia de la revelación, no su reemplazo. En este 

sentido, la práctica no contradice la fe, sino que la expresa. 

La iglesia actúa, decide y se organiza porque ha oído la voz 

del Señor, no porque necesita demostrar eficacia ante los 

hombres. 

 

Este pragmatismo saludable reconoce que Dios obra 

en la historia, en contextos reales y con personas limitadas. 

Por eso, utiliza recursos, administra tiempos, delega 

responsabilidades y toma decisiones sabias. Pero siempre lo 

hace desde una postura de dependencia. La práctica está 

subordinada a la Palabra, y la estrategia está sometida al 

Espíritu Santo. El método nunca se absolutiza; permanece 

flexible, revisable y secundario. 

 

El pragmatismo peligroso, en cambio, invierte este 

orden. Comienza con la necesidad de ver resultados y luego 

busca la manera de justificarlos espiritualmente. Ya no se 

pregunta primero qué agrada a Dios, sino qué atrae a la gente.  

 

No se discierne la voluntad del Señor, sino que se 

analizan tendencias, estadísticas y modelos exitosos. La 

revelación deja de ser la fuente y se convierte en un recurso 

que se adapta según la conveniencia. 

 

Aquí aparece una diferencia crucial: el pragmatismo 

bíblico confía en Dios aun cuando los resultados no son 

inmediatos, mientras que el pragmatismo peligroso desconfía 

de Dios cuando los resultados no son visibles. 



 

18 

El primero está dispuesto a obedecer aunque el camino 

sea estrecho y poco atractivo. El segundo necesita evidencias 

constantes de éxito para sostener su convicción. Donde el 

pragmatismo bíblico espera, ora y persevera, el pragmatismo 

peligroso ajusta, simplifica o elimina todo aquello que pueda 

frenar el crecimiento. 

 

Otro contraste importante está en la relación con el 

Espíritu Santo. En el pragmatismo bíblico, el Espíritu es el 

protagonista. Él guía, corrige, incomoda y, muchas veces, 

interrumpe los planes humanos. La iglesia aprende a vivir 

con margen para lo imprevisible de Dios.  

 

En el pragmatismo peligroso, en cambio, el Espíritu 

Santo es tolerado mientras no altere el programa. Se le da un 

espacio controlado, pero no se le permite gobernar. La 

espontaneidad espiritual se percibe como desorden, y la 

dependencia como falta de profesionalismo. 

 

Este tipo de pragmatismo suele justificarse con frases 

aparentemente piadosas: “hay que adaptarse a los tiempos”, 

“no podemos quedarnos atrás”, “lo importante es llegar a la 

gente”. Sin embargo, detrás de estas expresiones muchas 

veces se esconde una profunda inseguridad espiritual: el 

temor de que la Palabra, la oración y la obra del Espíritu no 

sean suficientes por sí mismas. 

 

El pragmatismo peligroso también redefine el 

concepto de fruto. En la lógica del Reino, el fruto es el 

resultado de una vida conectada a Dios: carácter 



 

19 

transformado, obediencia, santidad, perseverancia y amor 

genuino.  

 

En la lógica pragmática, el fruto se reduce a números, 

visibilidad y expansión estructural. Así, se puede hablar de 

crecimiento sin arrepentimiento, de avivamiento sin 

quebranto y de impacto sin transformación profunda. 

 

Un signo revelador de esta desviación es la rigidez 

metodológica. Paradójicamente, lo que se presenta como 

innovación termina convirtiéndose en legalismo. Los 

métodos se defienden con más pasión que la verdad, y 

cualquier cuestionamiento es visto como resistencia al 

crecimiento o falta de visión. El sistema ya no sirve a la 

iglesia; la iglesia sirve al sistema. Y en ese proceso, la 

libertad del Espíritu es sacrificada en nombre de la eficacia. 

 

El pragmatismo bíblico, por el contrario, produce 

humildad. Reconoce que ningún método garantiza el mover 

de Dios y que toda herramienta es insuficiente sin Su 

presencia. Por eso, no se aferra a fórmulas ni a modelos 

exitosos. Está dispuesto a soltar lo que funcionó ayer si hoy 

el Señor conduce por otro camino. No teme parecer débil, 

porque su confianza no está en la técnica, sino en la fidelidad 

de Dios. 

 

Este capítulo nos confronta con una pregunta esencial: 

¿Estamos sirviendo a Dios con métodos, o estamos sirviendo 

a los métodos en el nombre de Dios? 

 



 

20 

Responder esta pregunta con honestidad requiere 

valentía espiritual. Porque no se trata de cambiar actividades, 

sino de examinar motivaciones. No se trata de abandonar 

toda estrategia, sino de devolverle a Cristo el lugar que nunca 

debió perder: el centro absoluto de la vida y la misión de la 

iglesia. 

 

Solo cuando el pragmatismo está sometido al Reino 

puede ser una herramienta útil. Cuando se independiza de la 

revelación, se convierte en un ídolo silencioso. Y todo ídolo, 

por más eficiente que parezca, termina exigiendo sacrificios 

que Dios nunca pidió. 

 

“No sirviendo al ojo, como los que quieren agradar a los 

hombres, sino como siervos de Cristo, de corazón 

haciendo la voluntad de Dios.” 

Efesios 6:6 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

21 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PARTE II 

MANIFESTACIONES 

DEL PRAGMATISMO PELIGROSO 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

22 

Capítulo tres 

 

 

El Evangelio reducido 

A producto 
 

 

“No os conforméis a este siglo, sino transformaos por 

medio de la renovación de vuestro entendimiento, para 

que comprobéis cuál sea la buena voluntad de Dios, 

agradable y perfecta.” 

Romanos 12:2 

 

 

Uno de los efectos más visibles y preocupantes del 

pragmatismo peligroso en la iglesia es la transformación del 

evangelio en un producto espiritual. Ya no se lo proclama 

como una verdad eterna que confronta, salva y gobierna la 

vida del creyente, sino que se lo presenta como una propuesta 

atractiva, diseñada para responder a necesidades inmediatas 

y expectativas humanas. En este proceso, el mensaje pierde 

peso, profundidad y autoridad, aunque gane aceptación y 

popularidad. 

 

Cuando el resultado se convierte en el criterio 

principal, el contenido inevitablemente se ajusta. El 

evangelio comienza a ser evaluado no por su fidelidad a la 



 

23 

revelación bíblica, sino por su capacidad de agradar, retener 

y no incomodar. Así, el mensaje es simplificado, suavizado 

y, en muchos casos, fragmentado. Se predican verdades 

parciales, promesas aisladas y principios motivacionales, 

pero se omite el llamado radical del Reino de Dios. 

 

El evangelio reducido a producto suele presentarse 

como una herramienta de solución rápida: una respuesta para 

el estrés, una ayuda para mejorar la autoestima, una vía para 

alcanzar prosperidad o bienestar emocional.  

 

Cristo es ofrecido como un medio para lograr una vida 

más cómoda, no como el Señor que exige rendición total. La 

cruz es mencionada, pero despojada de su escándalo; el 

arrepentimiento es sugerido, pero no demandado; el pecado 

es relativizado para no generar rechazo. 

 

Este tipo de mensaje no niega explícitamente la 

verdad, pero la diluye. No confronta al oyente con su 

condición espiritual, sino que lo tranquiliza. No lo llama a 

morir al yo, sino a potenciarlo. No lo invita a seguir a Cristo 

cargando la cruz, sino a sumar a Cristo a su proyecto 

personal. El resultado es una fe centrada en el beneficio, no 

en la obediencia; una relación utilitaria con Dios, no una 

comunión transformadora. 

 

El pragmatismo justifica esta reducción con 

argumentos aparentemente compasivos: “la gente no está 

preparada”, “no podemos ser tan duros”, “primero hay que 

atraerlos”. Sin embargo, este enfoque asume implícitamente 



 

24 

que el evangelio, tal como fue revelado, no es suficiente para 

tocar los corazones. Se confía más en la adaptación del 

mensaje que en el poder del Espíritu Santo para convencer, 

redargüir y transformar. 

 

Cuando el evangelio se convierte en producto, el 

oyente deja de ser un discípulo en formación y pasa a ser un 

consumidor espiritual. Asiste mientras el mensaje le resulta 

útil, se involucra mientras se siente cómodo y se retira 

cuando es confrontado. La iglesia, en lugar de formar 

carácter, comienza a gestionar expectativas. Y el púlpito, en 

lugar de ser un lugar de proclamación profética, se 

transforma en un espacio de motivación constante. 

 

Este fenómeno tiene consecuencias profundas. Se 

generan congregaciones numerosas, pero espiritualmente 

frágiles. Personas que conocen promesas, pero no principios; 

que celebran bendiciones, pero rehúyen el proceso; que 

buscan experiencias, pero evitan el compromiso. En tiempos 

de prueba, corrección o persecución, esta fe superficial se 

desmorona, porque nunca fue arraigada en una verdad sólida. 

 

Además, el evangelio reducido a producto desplaza la 

centralidad de la cruz. La cruz no es solo un símbolo de amor, 

sino el lugar donde el ego es confrontado, el pecado es 

juzgado y el viejo hombre es crucificado. Quitarle ese peso 

es quitarle su poder transformador. Sin cruz no hay 

discipulado; sin arrepentimiento no hay conversión; sin 

verdad no hay libertad. 

 



 

25 

Este tipo de pragmatismo también afecta al predicador. 

Poco a poco, el mensaje deja de ser discernido en la intimidad 

con Dios y comienza a ser construido en función de la 

reacción del público. Se predica lo que funciona, no 

necesariamente lo que fue recibido en oración. La Palabra es 

seleccionada, editada y presentada como contenido, no como 

fuego. El temor de perder gente reemplaza el temor del 

Señor. 

 

El problema no es la claridad ni la contextualización 

del mensaje. Jesús habló de manera comprensible y cercana, 

pero nunca sacrificó la verdad para ganar aprobación. 

Multitudes lo seguían, pero Él no adaptó el mensaje para 

retenerlas; al contrario, muchas veces lo profundizó hasta 

provocar deserción. Para Él, la fidelidad siempre estuvo por 

encima de la popularidad. 

 

Reducir el evangelio a un producto puede producir 

crecimiento visible, pero no transformación profunda. Puede 

llenar auditorios, pero no formar discípulos. Puede generar 

entusiasmo momentáneo, pero no perseverancia. Y, lo más 

grave, puede dar la ilusión de éxito espiritual mientras el 

corazón del mensaje se vacía. 

 

Este capítulo nos confronta con una pregunta 

ineludible: ¿Estamos anunciando un evangelio que 

transforma, o promocionando uno que simplemente agrada? 

 

Recuperar el evangelio del Reino implica devolverle 

su peso, su verdad y su llamado radical. Implica confiar 



 

26 

nuevamente en que la Palabra, acompañada por la obra del 

Espíritu Santo, es suficiente. No necesita ser vendida, ni 

maquillada, ni suavizada. Necesita ser proclamada con 

fidelidad, aun cuando eso implique perder aplausos para 

ganar vidas verdaderamente transformadas. 

 

“Procura con diligencia presentarte a Dios aprobado, 

como obrero que no tiene de qué avergonzarse, que usa 

bien la palabra de verdad.” 
2 Timoteo 2:15 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

27 

Capítulo cuatro 

 

 

 Adoración o experiencia 

Emocional 
 

 

“Más la hora viene, y ahora es, cuando los verdaderos 

adoradores adorarán al Padre en espíritu y en verdad; 

porque también el Padre tales adoradores busca que le 

adoren. Dios es Espíritu; y los que le adoran, en espíritu y 

en verdad es necesario que adoren.” 
Juan 4:23 y 24 

 

 

La adoración es uno de los espacios donde el 

pragmatismo peligroso ha producido cambios más visibles y, 

a la vez, más sutiles. No porque la adoración haya dejado de 

existir, sino porque ha sido progresivamente redefinida. En 

muchos contextos, ya no se la concibe principalmente como 

un acto reverente de rendición delante de Dios, sino como 

una experiencia diseñada para generar impacto emocional en 

las personas. 

 

Este desplazamiento no ocurrió de un día para otro. 

Comenzó con el deseo legítimo de involucrar a la 

congregación, de facilitar la participación y de expresar la fe 



 

28 

de maneras comprensibles para las nuevas generaciones. Sin 

embargo, cuando el criterio principal pasó a ser lo que 

“conecta”, lo que “mueve” o lo que “atrae”, la adoración 

comenzó a girar más alrededor de la respuesta humana que 

de la gloria divina. 

 

El pragmatismo introduce una pregunta peligrosa en el 

corazón del culto: ¿qué siente la gente? Mientras que la 

verdadera adoración se pregunta primero: ¿qué agrada a 

Dios? 

 

Cuando la experiencia emocional se convierte en el 

centro, la adoración corre el riesgo de transformarse en un 

evento cuidadosamente producido. La música, las luces, los 

tiempos y las dinámicas son planificados con precisión para 

provocar determinadas emociones. Nada queda librado al 

silencio, a la espera o al quebranto. Todo debe fluir, avanzar 

y mantener la atención. En este contexto, la adoración deja 

de ser un encuentro santo y se convierte en una vivencia 

estimulante. 

 

El problema no está en la excelencia ni en el uso de 

recursos contemporáneos. Dios no es glorificado por el 

descuido ni por la mediocridad. El problema surge cuando la 

estética reemplaza a la reverencia, cuando el ambiente 

suplanta a la presencia, y cuando la emoción se confunde con 

la unción. Allí donde antes había temor del Señor, comienza 

a haber expectativa por la próxima sensación espiritual. 

 



 

29 

Este tipo de adoración genera una espiritualidad 

dependiente del estímulo. Las personas aprenden a buscar 

momentos intensos, pero no desarrollan una vida profunda de 

comunión. Si el culto es “fuerte”, sienten que Dios estuvo; si 

no lo es, asumen que Él no se manifestó. Así, la fe comienza 

a depender de la atmósfera, y no de la certeza interior de la 

presencia de Dios. ,. 

 

 

El pragmatismo refuerza esta dinámica al medir la 

adoración por su impacto visible. Se evalúa si fue “buena” 

según la respuesta del público: lágrimas, euforia, aplausos o 

comentarios positivos. Pero la Escritura nos muestra que la 

verdadera adoración no siempre se manifiesta a través de 

canciones, no siempre es ruidosa ni emocionalmente intensa. 

A veces es silenciosa, profunda y confrontativa. A veces 

produce gozo, y otras veces quebranto. Su valor no está en lo 

que provoca en nosotros, sino en a quién exalta. 

 

Otro efecto preocupante de esta transformación es la 

pérdida del contenido espiritual en las formas que se 

pretenden. Las canciones, en muchos casos, se vuelven 

repetitivas, centradas en la experiencia personal y pobres en 

revelación. Se habla mucho de lo que sentimos, pero poco de 

quién es Dios. Se exaltan emociones, pero no siempre se 

proclaman verdades. La adoración deja de formar doctrina en 

el corazón del creyente y se limita a acompañar estados de 

ánimo. 

 



 

30 

Además, cuando la experiencia es el centro, la 

adoración se vuelve selectiva. Se privilegia lo que agrada a 

ciertos grupos, especialmente a los más jóvenes o a los más 

numerosos, y se descuida la edificación integral del cuerpo. 

La iglesia, en lugar de ser una comunidad que aprende a 

adorar junta, se fragmenta en preferencias y estilos. La 

unidad se sacrifica en nombre de la eficacia. 

 

Las pantallas dictan la letra, todo deja de ser 

espontáneo, las luces se bajan, el sonido se eleva y las 

emociones son invocadas por los que dirigen. En ocasiones 

nos hacen levantar las manos, gritar, dar vueltas, saltar o 

motivar al compañero de banca, pero la idea es no quedar 

pasivos, porque eso es un indicativo de no estar recibiendo la 

presencia de Dios. 

 

Sentir o no sentir es la cuestión. Se invoca a Dios para 

que descienda, para que toque, para que sople, para que 

encienda, para que llene, para que visite, pero no se 

contempla la dinámica del Nuevo Pacto, ni se lo pone a Él 

como el receptor de lo que nosotros debemos impartir.  

 

El pragmatismo también tiende a desplazar la obra 

soberana del Espíritu Santo. En lugar de dejar espacio para 

que Él dirija, confronte o interrumpa, se lo encierra dentro de 

un programa preestablecido. Todo está cronometrado, 

ensayado y controlado. El Espíritu es bienvenido mientras se 

mueva dentro de los márgenes previstos. Pero la verdadera 

adoración, la que nace del cielo, no siempre se ajusta a 

nuestras planificaciones. 



 

31 

La adoración auténtica no busca producir una 

experiencia, sino responder a una revelación. Brota de la 

contemplación de Dios, de la conciencia de Su santidad y de 

la rendición del corazón. No necesita estímulos externos para 

ser genuina, porque nace de una vida transformada. Cuando 

la adoración es verdadera, puede haber emoción, pero la 

emoción no es el fin; es una consecuencia, no un objetivo. 

 

Este capítulo nos confronta con una pregunta profunda 

y necesaria: ¿Estamos guiando a la iglesia a adorar a Dios, o 

a buscar sensaciones espirituales? 

 

Recuperar la adoración bíblica implica volver al 

centro: la gloria de Dios, la reverencia, la verdad y la 

obediencia. Implica enseñar que adorar no es sentir, sino 

rendirse; no es consumir un momento, sino ofrecer la vida. 

Cuando la adoración deja de ser un medio para satisfacer al 

hombre y vuelve a ser un acto para honrar a Dios, la iglesia 

recupera su salud espiritual. 

 

“Mi boca rebosa de tu alabanza 

y todo el día proclama tu grandeza.” 

Salmo 71:8 

 

 

 

 

 

 

 



 

32 

Capítulo cinco 

 

 

El Culto  

Al Método 
 

 

“Porque todas las cosas proceden de él, 

y existen por él y para él. 

¡A él sea la gloria por siempre! Amén.” 
Romanos 11:36 

 

 

Uno de los rostros más sofisticados del pragmatismo 

peligroso en la iglesia es el culto al método. No se trata 

simplemente del uso de estrategias ministeriales, sino de la 

absolutización de sistemas que, habiendo dado resultados en 

algún momento, pasan a ocupar un lugar central y casi 

incuestionable en la vida de la iglesia. El método deja de ser 

una herramienta al servicio de la misión y se convierte en el 

eje alrededor del cual todo debe girar. 

 

Este fenómeno suele comenzar con buenas 

intenciones. Un modelo parece funcionar, facilita la 

organización, promueve la participación y produce 

crecimiento visible. Pronto se lo adopta con entusiasmo y se 



 

33 

lo presenta como una respuesta eficaz a los desafíos del 

ministerio.  

 

Sin embargo, cuando el método deja de ser evaluado a 

la luz de la Palabra y del discernimiento espiritual, comienza 

a consolidarse como una estructura rígida, difícil de 

cuestionar y aún más difícil de abandonar. 

 

El problema no es el método en sí, sino el lugar que 

ocupa. Cuando se lo defiende con más pasión que la verdad, 

cuando se exige fidelidad al sistema como señal de 

compromiso espiritual, y cuando se mide la madurez del 

creyente por su nivel de involucramiento en la estructura, el 

método ha dejado de servir a Dios y ha comenzado a competir 

con Él. 

 

Uno de los signos más claros de este desvío es la 

confusión entre obediencia y productividad. En lugar de 

formar discípulos sensibles a la voz del Señor, se forman 

colaboradores eficientes del sistema.  

 

La espiritualidad se mide por la capacidad de cumplir 

funciones, sostener actividades y responder a las demandas 

del programa. El tiempo para la oración, el silencio, la 

reflexión y la comunión personal con Dios se reduce, porque 

“la obra no puede detenerse y supuestamente, servir al diseño 

es servir a Dios”. 

 

En muchos contextos, el método no solo organiza la 

vida de la iglesia, sino que define la espiritualidad. Se enseña 



 

34 

cómo pensar, cómo servir y hasta cómo relacionarse con Dios 

dentro de los márgenes del modelo. Todo aquello que no 

encaja es visto como resistencia, rebeldía, falta de visión o 

inmadurez espiritual. De esta manera, el sistema se protege a 

sí mismo, aun cuando empobrece la vida espiritual de las 

personas. 

 

Paradójicamente, este tipo de pragmatismo produce 

una nueva forma de legalismo. Aunque se presenta como 

moderno y dinámico, termina imponiendo reglas implícitas 

tan rígidas como las que dice haber superado. Hay formas 

correctas de servir, tiempos establecidos para crecer y 

caminos únicos para comprometerse. El Espíritu Santo ya no 

sorprende; debe adaptarse. Ya no conduce; acompaña. 

 

Por supuesto, todo se envasa en un diseño moderno, 

dinámico, con buenos edificios, hermosas reuniones, música 

actualizada y mensajes motivacionales. Los líderes 

transmiten la visión como formadores o instructores de 

Coaching. El discipulado convencional es visto como 

anticuado y en todo lo que se enseña se imparte la visión del 

método y el trabajo como adoración a Dios. 

 

 Es muy común que en estos movimientos se exalte al 

apóstol, y sea un movimiento con tendencias proféticas, 

porque eso es lo que les permite dirigir a las personas 

emocionalmente. En todo momento enseñan sobre 

paternidad, honra y ADN de la casa, porque eso produce 

entrega y obediencia total. 

 



 

35 

Otro aspecto preocupante es que el culto al método 

desplaza la confianza en la soberanía de Dios. En lugar de 

descansar en que Él edifica Su iglesia, se desarrolla una 

ansiedad constante por sostener el funcionamiento del 

sistema. Si el método falla, todo parece derrumbarse. Esto 

revela una verdad incómoda: la fe ha sido transferida del 

Señor al modelo. 

 

Este enfoque también afecta la relación entre liderazgo 

y congregación. Los líderes se convierten en guardianes del 

sistema, más preocupados por su preservación que por el 

cuidado de las almas. La corrección pastoral se reemplaza por 

ajustes estructurales, y el acompañamiento espiritual por 

capacitación funcional. La iglesia funciona, pero no 

necesariamente vive. 

 

El culto al método suele justificarse con la frase: “si no 

hacemos esto, no creceremos”. Sin embargo, esta afirmación 

encierra una grave distorsión teológica. El crecimiento de la 

iglesia no depende de la perfección del sistema, sino de la 

obra de Dios. Cuando olvidamos esto, comenzamos a actuar 

como si el éxito dependiera exclusivamente de nuestra 

capacidad organizativa, y no de la gracia divina. 

 

La Escritura nos muestra que Dios nunca se ata a 

fórmulas. Él puede usar estructuras, pero no depende de ellas. 

Puede bendecir métodos, pero no se somete a ellos. A lo largo 

de la historia bíblica, vemos cómo el Señor interrumpe 

esquemas, rompe patrones y desarma expectativas humanas 



 

36 

para recordarnos que Su poder no está en la técnica, sino en 

Su presencia. 

 

El pragmatismo peligroso teme soltar el método 

porque ha confundido estabilidad con fidelidad. Pero la 

fidelidad bíblica no consiste en sostener sistemas, sino en 

seguir al Señor aun cuando Él conduzca por caminos 

distintos a los conocidos. Cuando la iglesia aprende a soltar 

lo que funcionó ayer para obedecer lo que Dios está diciendo 

hoy, recupera su libertad espiritual. 

 

Volver a un lugar saludable no implica abandonar toda 

organización, sino restaurar el orden correcto. El método 

debe volver a ser siervo, no señor. Debe ser flexible, 

revisable y siempre secundario. Solo así la iglesia podrá 

moverse con libertad, discernimiento y dependencia real del 

Espíritu Santo. 

 

Porque cuando el método ocupa el centro, Cristo es 

desplazado. Y cuando Cristo es desplazado, por más que todo 

funcione, algo esencial ya se ha perdido. 

 

 

 

 

 

 

 



 

37 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PARTE III 

CONSECUENCIAS ESPIRITUALES 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

38 

Capítulo seis 

 

 

Iglesias llenas, 

Corazones vacíos 
 

 

“Jesús le dijo: Amarás al Señor tu Dios con todo tu 

corazón, y con toda tu alma, y con toda tu mente.” 

Mateo 22:37 

 

 

Uno de los resultados más engañosos del pragmatismo 

peligroso es la capacidad de producir iglesias visiblemente 

llenas, pero espiritualmente vacías. El crecimiento numérico, 

cuando no está acompañado por transformación profunda, 

puede generar una peligrosa ilusión de salud espiritual. Se 

confunde asistencia con discipulado, participación con 

conversión, y actividad con vida espiritual. 

 

En este escenario, la iglesia parece prosperar. Hay 

movimiento constante, agendas llenas, múltiples actividades 

y una notable afluencia de personas. Sin embargo, bajo esa 

superficie activa, comienza a evidenciarse una realidad 

preocupante: creyentes con poco arraigo en la Palabra, escasa 

vida de oración y una fe altamente dependiente del entorno. 

El corazón no ha sido formado; solo ha sido entretenido. 



 

39 

El pragmatismo prioriza la atracción, pero no siempre 

cuida la profundidad. Se logra que las personas lleguen, pero 

no necesariamente que permanezcan en la verdad. Se facilita 

el acceso, pero se debilita el proceso. La iglesia se convierte 

en un espacio cómodo, pero no en un lugar de 

transformación. Y cuando la fe no echa raíces profundas, 

cualquier viento de dificultad, corrección o sufrimiento la 

arranca con facilidad. 

 

Este tipo de crecimiento suele producir creyentes 

espiritualmente inmaduros. Personas que conocen el lenguaje 

cristiano, participan de las actividades y se identifican con la 

comunidad, pero no han experimentado una verdadera 

rendición al señorío de Cristo. Hay entusiasmo, pero no 

convicción; hay emoción, pero no carácter; hay expectativa 

de bendición, pero poca disposición a la obediencia. 

 

Las iglesias llenas, pero con corazones vacíos, suelen 

manifestar una fe selectiva. Se acepta lo que edifica 

emocionalmente, pero se rechaza lo que confronta. Se celebra 

la gracia, pero se evita el arrepentimiento. Se habla de amor, 

pero se relativiza la verdad. En este contexto, la Palabra deja 

de ser un instrumento de formación y se convierte en un 

recurso de afirmación personal. 

 

El pragmatismo contribuye a esta superficialidad al 

reducir el discipulado a programas o ciclos breves. Se ofrecen 

procesos rápidos, accesibles y poco exigentes, bajo la 

premisa de no “cansar” a la gente. Pero el discipulado bíblico 

no es rápido ni cómodo; es un camino de formación 



 

40 

profunda, de renuncias, de perseverancia y de crecimiento 

progresivo. Cuando este proceso se simplifica en exceso, se 

vacía de contenido. 

 

Otro signo evidente de corazones vacíos es la 

inestabilidad espiritual. Las personas entran y salen con 

facilidad, se entusiasman por un tiempo y luego desaparecen. 

Buscan constantemente nuevas experiencias, nuevas 

propuestas y nuevos estímulos. La fe se vuelve itinerante, sin 

raíces ni compromiso duradero. La iglesia deja de ser una 

familia espiritual y se transforma en un espacio de consumo 

religioso. 

 

Este fenómeno también impacta en la ética cristiana. 

Cuando no hay formación profunda, la fe se desconecta de la 

vida cotidiana. Se puede participar activamente en la iglesia 

y, al mismo tiempo, vivir sin un compromiso real con la 

santidad, la justicia y la integridad. La fe se reduce a un 

ámbito dominical, sin incidencia real en las decisiones 

diarias. 

 

Lo más grave es que esta situación suele normalizarse. 

Mientras los números acompañen y la estructura funcione, se 

asume que todo está bien. Las señales de alarma espiritual 

son ignoradas porque no afectan la estadística. Pero una 

iglesia puede estar creciendo en cantidad y, al mismo tiempo, 

debilitándose en esencia. Puede avanzar en visibilidad y 

retroceder en profundidad. 

 



 

41 

La Escritura nos muestra que Dios no se impresiona 

por las multitudes. Él observa el corazón. Una iglesia puede 

ser pequeña y estar llena de vida, o grande y estar 

espiritualmente anémica. El Reino de Dios no se mide por 

afluencia, sino por fruto. Y el fruto verdadero siempre es 

interno antes de ser visible. 

 

En estas iglesias la gente no llega a percibir esa 

deficiencia espiritual. El hecho de que los líderes asocien 

asistencia y abundancia con éxito espiritual, la gente lo 

asume de la misma forma. Esto es muy lógico, si nuestros 

líderes nos dicen que vamos bien, es porque vamos bien. 

 

Es más, los líderes están enseñados en medir la 

espiritualidad de los hermanos con la asistencia a los cultos, 

con el trabajo en favor del sistema de crecimiento y el dar 

financieramente. Dicen abiertamente que los hermanos que 

hacen esto están bien y quienes fallan en algunos de estos 

puntos están mal. Todos asumen que es así y por supuesto, 

nadie lo cuestiona. 

 

Este capítulo nos enfrenta a una pregunta incómoda 

pero necesaria: ¿Estamos formando discípulos llenos del 

Espíritu, o simplemente reuniendo personas alrededor de una 

propuesta atractiva? 

 

Recuperar la profundidad espiritual implica aceptar 

que no todo crecimiento es saludable y que no toda multitud 

es señal de bendición. Implica volver a invertir tiempo, 

paciencia y esfuerzo en la formación del corazón, aunque eso 



 

42 

signifique crecer más lento. Porque una iglesia que avanza 

despacio, pero con raíces profundas, resistirá las tormentas. 

Una que crece rápido, pero sin profundidad, corre el riesgo 

de derrumbarse cuando llegue la prueba. 

 

“Que habite en ustedes la palabra de Cristo con toda su 

riqueza: instrúyanse y aconséjense unos a otros con toda 

sabiduría…” 

Colosenses 3:16 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

43 

Capítulo siete 

 

 

El desgaste oculto  

Del liderazgo 
 

 

“Pues los labios del sacerdote deben guardar la sabiduría, 

y los hombres deben buscar la instrucción de su boca, 

porque él es el mensajero del Señor de los ejércitos.” 
Malaquías 2:7 

 

 

Una de las consecuencias menos visibles, pero más 

devastadoras del pragmatismo peligroso en la iglesia, es el 

desgaste profundo del liderazgo. No se trata de un cansancio 

ocasional ni del agotamiento natural que implica servir con 

entrega, sino de una fatiga espiritual silenciosa, persistente y 

muchas veces negada. Es el cansancio de quienes sostienen 

estructuras que funcionan, pero que ya no los nutren 

espiritualmente. 

 

En muchos casos, este desgaste no se manifiesta 

externamente. El ministerio sigue creciendo, las actividades 

continúan, los resultados se mantienen y la imagen pública 

permanece intacta. Sin embargo, en el interior del líder algo 

se ha ido apagando. La comunión con Dios se vuelve 



 

44 

funcional, la oración se transforma en preparación ministerial 

y la Palabra deja de ser alimento personal para convertirse 

casi exclusivamente en material de trabajo. 

 

Quienes tenemos un rol dentro del liderazgo, 

ministramos siendo atravesados por la unción y por la 

Palabra. Cuando los métodos no nos permiten fluir 

espiritualmente, el manantial se va secando. Los líderes que 

no tienen la oportunidad de fluir en el Espíritu se notarán 

secos, llenos de conocimiento pero sin unción. Eso es muy 

desgastante, porque el peso espiritual sigue vigente, pero 

dejan de tener gozo espiritual y por tal motivo, tampoco 

tienen fortaleza. 

 

El pragmatismo impone una presión constante: los 

resultados no pueden detenerse. Siempre hay algo que 

sostener, mejorar o superar. El líder ya no sirve desde el 

reposo en Dios, sino desde la urgencia del sistema. No se le 

permite detenerse, porque detenerse sería poner en riesgo el 

funcionamiento del método, pero tampoco pueden fluir. Así, 

el ministerio deja de ser un llamado y se convierte en una 

responsabilidad que pesa más de lo que el alma puede 

soportar. 

 

Muchos pastores y líderes no están agotados por el 

cuidado de las personas, sino por la exigencia de sostener 

modelos que demandan productividad permanente. Se les 

exige visión, innovación, energía constante y disponibilidad 

total. Pero rara vez se les permite fragilidad, silencio o 



 

45 

procesos personales. El sistema necesita líderes fuertes, 

aunque estén espiritualmente vacíos. 

Este desgaste suele ir acompañado de una culpa 

silenciosa. El líder sabe que algo no está bien, pero no puede 

expresarlo. ¿Cómo admitir cansancio cuando el ministerio 

“va bien”? ¿Cómo reconocer sequedad espiritual cuando los 

números crecen? Así, el pragmatismo no solo agota, sino que 

invalida el sufrimiento del líder, porque el éxito externo 

parece desmentir cualquier crisis interior. 

 

Con el tiempo, la relación con Dios corre el riesgo de 

instrumentalizarse. Se ora para que las cosas salgan bien, se 

busca dirección para resolver problemas, se ayuna para 

enfrentar desafíos. Pero se pierde el espacio de intimidad sin 

objetivos, de comunión sin agenda, de estar con Dios sin 

necesidad de producir nada. El líder sigue hablando de Dios, 

pero cada vez está menos con Él. 

 

Otro síntoma del desgaste pragmático es la pérdida de 

sensibilidad espiritual. Cuando la agenda está saturada y la 

presión es constante, el corazón se endurece sin darse cuenta. 

El líder comienza a reaccionar más desde la lógica que desde 

la compasión, más desde la estrategia que desde el 

discernimiento. La escucha pastoral se debilita, la paciencia 

se acorta y el gozo del servicio se reemplaza por una 

sensación de carga. 

 

Paradójicamente, este tipo de agotamiento no suele 

llevar al descanso, sino a más actividad. El líder intenta 

compensar el vacío interior con más trabajo, más proyectos, 



 

46 

más control. El silencio incomoda, porque expone la 

sequedad. La quietud confronta, porque deja al descubierto 

la distancia interior con Dios. Así, el pragmatismo empuja al 

líder a huir de sí mismo. 

 

En este contexto, muchos líderes comienzan a 

cuestionar su llamado. No porque Dios los haya dejado, sino 

porque el sistema los ha consumido. Algunos consideran 

abandonar el ministerio, otros se vuelven cínicos, y otros 

continúan funcionando sin vida, como si el servicio fuera una 

obligación que ya no brota del amor, sino del deber. 

 

Por supuesto que, las congregaciones que funcionan 

con sistemas pragmáticos, tienen al menos un líder espiritual 

fuerte. Este líder generalmente llamado como apóstol, nunca 

demuestra desgaste, porque generalmente predica las 

reuniones principales, pero no ejercen actividades constantes 

dentro del sistema. Más que servir, suelen ser servidos, 

honrados y reconocidos como el padre de la casa. Por tal 

motivo suelen ser prósperos y dinámicos en su enseñanza, 

pero la gente no tiene llegada a ellos. 

 

Estos supuestos apóstoles o padres de la casa, suelen 

tratar solamente con el liderazgo, enseñándoles lo mismo que 

los líderes deben enseñar a toda la gente. La fidelidad al 

sistema, la entrega, el compromiso y la generosidad. Por 

supuesto, quienes no actúan así, no pueden ser considerados 

líderes, pero quienes se sujetan suelen terminar muy 

agotados. 

 



 

47 

El pragmatismo también distorsiona el concepto de 

fidelidad ministerial. Permanecer en el sistema se confunde 

con ser fiel a Dios. Resistir el agotamiento se interpreta como 

madurez espiritual. Pero la Escritura nunca presenta el 

agotamiento crónico como señal de obediencia. Jesús mismo 

invitó a Sus discípulos a apartarse y descansar, no para dejar 

de servir, sino para preservar el corazón. 

 

Cuando el liderazgo pierde la capacidad de detenerse 

delante de Dios, algo esencial se ha quebrado. El ministerio 

puede seguir funcionando, pero ya no fluye desde la vida, 

sino desde la inercia. Y ningún llamado fue pensado para ser 

sostenido sin comunión profunda. 

 

Este capítulo busca dar nombre a una realidad que 

muchos líderes viven en silencio. No para justificar la 

renuncia al llamado, sino para rescatarlo hacia el 

fortalecimiento en Dios. Porque el problema no es servir 

demasiado, sino servir desconectados de la fuente. No es el 

trabajo ministerial, sino el reemplazo de la dependencia del 

Espíritu por la presión del resultado. 

 

Además, necesito aclarar que no pretendo describir 

ningún ministerio en particular. La verdad es que conozco 

varios ministerios que funcionan de esta manera. No intento 

pegarle a ninguno de ellos. No soy quien para hacerlo y 

además, creo que la gran mayoría están persuadidos de que 

ese tipo de sistema pragmático y efectivo es del Reino. 

 



 

48 

De hecho, la sanidad del liderazgo no comienza con un 

cambio de estrategia, sino con un regreso al lugar secreto. 

Comienza cuando el líder vuelve a encontrarse con Dios no 

como ministro, sino como hijo. Cuando la comunión deja de 

ser un medio para sostener el ministerio y vuelve a ser el 

centro de la vida. 

 

Ninguna estructura vale el alma de un servidor. Ningún 

método justifica la pérdida del gozo. Y ningún resultado, por 

impresionante que parezca, puede reemplazar una vida 

ministerial nacida del descanso en Dios. 

 

“Porque satisfaré al alma cansada, y saciaré a toda alma 

entristecida.” 

Jeremías 31:25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

49 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PARTE IV 

DESVIACIONES DEL ENFOQUE 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

50 

Capítulo ocho 

 

 

Un evangelio centrado 

En el hombre 
 

 

“Entonces llamó a la multitud y a sus discípulos. Si 

alguien quiere ser mi discípulo, dijo, que se niegue a sí 

mismo, tome su cruz y me siga.” 
Marcos 8:34 

 

 

Una de las distorsiones más profundas y menos 

evidentes que produce el pragmatismo peligroso es el 

desplazamiento del centro del evangelio. Dios sigue siendo 

mencionado, Cristo sigue siendo nombrado y la Biblia 

continúa siendo citada, pero el eje ya no es la gloria de Dios, 

sino la satisfacción del hombre. Este giro no siempre es 

intencional ni explícito; ocurre de manera progresiva, casi 

imperceptible, hasta que la fe deja de girar en torno al Señor 

y comienza a organizarse alrededor de las necesidades 

humanas. 

 

Un evangelio centrado en el hombre no se presenta 

como herejía abierta. Por el contrario, suele vestirse de 

compasión, sensibilidad pastoral y preocupación por las 



 

51 

personas. Habla de bienestar, propósito, sanidad emocional y 

realización personal. El problema no es que estos temas sean 

falsos o irrelevantes, sino que se conviertan en el punto de 

partida y en el objetivo final del mensaje. Dios deja de ser el 

centro y pasa a ser el medio. 

 

En este enfoque, la pregunta fundamental ya no es: 

¿quién es Dios y qué demanda Su santidad?, sino: ¿qué 

necesita la gente para sentirse mejor? El mensaje se organiza 

en torno a carencias humanas, no en torno a la revelación 

divina. La predicación comienza con el hombre y termina con 

el hombre, mientras Dios es presentado como aquel que viene 

a respaldar sus aspiraciones. 

 

El pragmatismo favorece esta desviación porque es 

más fácil atraer personas cuando el mensaje las coloca en el 

centro. Un evangelio humanista y motivacional resulta 

cómodo, accesible y poco confrontativo. Afirma al oyente, 

valida sus deseos y promete mejoras visibles en su calidad de 

vida. Pero en ese proceso, se pierde una verdad fundamental: 

el evangelio no fue dado para engrandecer al hombre, sino 

para reconciliarlo con el Señorío de Dios. 

 

Cuando el hombre ocupa el centro, el pecado se 

redefine. Ya no es una rebelión contra la santidad de Dios, 

sino una limitación emocional o una herida del pasado. El 

arrepentimiento deja de ser un acto de rendición y se 

convierte en un ajuste interno. La cruz pierde su carácter 

judicial y redentor, y se transforma en un símbolo de apoyo 



 

52 

emocional. Todo se suaviza para no incomodar la autoestima 

del oyente. 

 

Este tipo de evangelio produce creyentes enfocados 

principalmente en sí mismos. Buscan a Dios mientras Él 

satisface sus expectativas, pero se frustran cuando el camino 

implica negación, espera o sufrimiento. La fe se vuelve 

transaccional: se ora para recibir, se sirve para obtener, se 

adora para sentir. Dios es amado por lo que da, no por quién 

es, y cuando no se recibe, se produce gran frustración. 

 

Un evangelio centrado en el hombre también redefine 

el discipulado. Seguir a Cristo ya no significa negarse a sí 

mismo, sino aprender a potenciar el yo. El lenguaje de la cruz 

es reemplazado por el lenguaje del crecimiento personal. Se 

habla más de desarrollar el potencial que de morir al ego; más 

de alcanzar sueños que de someter la voluntad; más de 

empoderamiento que de obediencia. 

 

Cuando se hace esto, el alma se siente bien, porque no 

están tratando de someterla al gobierno del Espíritu Santo, 

sino que están tratando de educarla, impulsarla y de alguna 

manera entronarla, diciéndole que es capaz de ser efectiva. 

En lugar de eso, deberían enseñarle a reconocer su 

incapacidad y morir a su propio gobierno.   

 

Esta desviación no solo afecta al creyente individual, 

sino a toda la vida comunitaria de la iglesia. Las decisiones 

se toman en función de lo que la gente quiere escuchar, no de 

lo que necesita ser confrontado. Se evita todo aquello que 



 

53 

pueda generar incomodidad, tensión o pérdida de asistentes. 

La verdad es filtrada por la aceptación, y la corrección es 

postergada indefinidamente. 

 

El pragmatismo refuerza este enfoque al medir el éxito 

del mensaje por la respuesta emocional que produce. Si la 

gente se siente bien, se asume que el mensaje fue bueno. Si 

hay resistencia o incomodidad, se considera que algo falló en 

la comunicación. Pero la Escritura nos muestra que la verdad, 

cuando es proclamada con fidelidad, no siempre produce 

agrado inmediato. Muchas veces hiere antes de sanar y 

confronta antes de restaurar. 

 

Un evangelio centrado en el hombre genera una 

espiritualidad frágil, incapaz de sostenerse en medio de la 

prueba. Cuando llegan la pérdida, el sufrimiento o la 

disciplina divina, este tipo de fe se resquebraja, porque no fue 

formada para rendirse, sino para recibir. Dios es cuestionado 

cuando no cumple expectativas, y la fe se debilita cuando la 

vida no responde a las promesas interpretadas de manera 

superficial. 

 

En contraste, el evangelio centrado en Dios comienza 

con Su santidad, Su soberanía y Su gloria. El hombre es visto 

a la luz de quién es Dios, no al revés. El pecado es reconocido 

como separación real, la cruz como necesidad absoluta y la 

gracia como un regalo inmerecido. En este marco, la vida 

cristiana no gira alrededor de sentirse bien, sino de vivir 

conforme a la verdad. 

 



 

54 

Este capítulo nos confronta con una pregunta esencial 

y profundamente espiritual: ¿Estamos predicando un 

evangelio que exalta a Dios o uno que tranquiliza al hombre? 

Lo práctico o lo aparentemente efectivo ¿Es verdaderamente 

lo mejor? Claro que no, pero esto es lo que vemos en las 

iglesias, de manera, cada vez más frecuente.  

 

Volver a un evangelio teocéntrico no implica perder 

sensibilidad pastoral, sino recuperarla en su forma más 

genuina. Porque solo cuando Dios ocupa el centro, el hombre 

puede ser verdaderamente restaurado. Cuando el evangelio 

deja de girar alrededor del yo y vuelve a girar alrededor de 

Cristo, la fe recupera su profundidad, su poder transformador 

y su capacidad de formar discípulos firmes. 

 

“Le contestó Jesús: El que me ama obedecerá mi palabra 

y mi Padre lo amará; vendremos a él y haremos nuestra 

morada en él.” 

Juan 14:23 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

55 

Capítulo nueve 

 

 

Cuando el ministerio  

Ocupa el lugar de Dios 
 

 

“Cada uno según el don que ha recibido, minístrelo a los 

otros, como buenos administradores de la multiforme 

gracia de Dios. Si alguno habla, hable conforme a las 

palabras de Dios; si alguno ministra, ministre conforme al 

poder que Dios da, para que en todo sea Dios glorificado 

por Jesucristo, a quien pertenecen la gloria y el imperio 

por los siglos de los siglos. Amén.” 
1 Pedro 4:10 y 11 

 

 

Una de las sustituciones más sutiles y peligrosas que 

puede ocurrir en la vida cristiana es confundir el ministerio 

con Dios. No se trata de abandonar la fe ni de negar la 

centralidad de Cristo de manera explícita, sino de desplazar 

silenciosamente el corazón. El servicio continúa, la actividad 

se intensifica y el lenguaje espiritual se mantiene, pero la 

devoción ya no está dirigida principalmente al Señor, sino a 

la obra que se realiza en Su nombre. 

 



 

56 

Este desvío rara vez comienza con malas intenciones. 

Al contrario, suele nacer de una pasión genuina por servir, de 

un compromiso profundo con la misión y de un deseo sincero 

de ver fruto. Sin embargo, cuando el pragmatismo se instala, 

el ministerio deja de ser una expresión de obediencia y se 

convierte en un fin en sí mismo. La obra comienza a 

demandar lo que solo Dios debería recibir: tiempo, afecto, 

lealtad y confianza absoluta. 

 

En este contexto, la fidelidad se redefine. Ser fiel ya no 

significa escuchar la voz del Señor, sino sostener el 

funcionamiento del ministerio. La obediencia se mide por la 

disponibilidad, la entrega y la productividad. El descanso 

espiritual se percibe como debilidad, y la quietud delante de 

Dios como pérdida de tiempo. El altar es reemplazado por la 

agenda, y la comunión por la eficiencia. 

 

Cuando el ministerio ocupa el lugar de Dios, la 

identidad del creyente, y especialmente del líder, queda 

profundamente ligada a lo que hace. El valor personal 

comienza a depender del desempeño ministerial. Si la obra 

crece, hay gozo; si se estanca, hay frustración. La aprobación 

ya no se busca en la intimidad con Dios, sino en los resultados 

visibles del servicio. 

 

Esta sustitución también afecta la manera en que se 

guía a la congregación. Se fomenta una cultura de trabajo 

constante, donde el compromiso se mide por la participación 

en actividades. Las personas son animadas a servir, pero no 

siempre a detenerse para cultivar su relación personal con 



 

57 

Dios. El hacer desplaza al ser, y el servicio pierde su carácter 

de respuesta amorosa para convertirse en una exigencia 

espiritualizada. 

 

El pragmatismo refuerza esta dinámica al presentar el 

ministerio como una causa que no puede detenerse. Siempre 

hay una necesidad, un evento, una meta que alcanzar. El 

lenguaje del sacrificio es utilizado para justificar la 

sobrecarga. Se apela a la urgencia de la obra para silenciar el 

cansancio del alma. Pero cuando el ministerio exige lo que 

Dios nunca pidió, deja de ser santo. 

 

Otro síntoma revelador de esta desviación es la 

resistencia a toda corrección o cuestionamiento. Cuando 

alguien señala que el ritmo es insostenible, que la estructura 

está dañando la vida espiritual o que el enfoque se ha 

desviado, se lo percibe como una amenaza. Cuestionar el 

sistema es interpretado como falta de compromiso con Dios. 

Así, el ministerio se protege a sí mismo, incluso a costa de 

las personas. 

 

Esta confusión produce un profundo daño espiritual. 

Personas sinceras terminan agotadas, frustradas y, en algunos 

casos, heridas. Se sienten culpables por necesitar descanso, 

por cuestionar prácticas o por no poder sostener el ritmo. La 

gracia es reemplazada por la presión, y el gozo del servicio 

por la obligación. 

 

La Escritura nos muestra una verdad clara y liberadora: 

Dios no necesita ser servido para existir, ni Su obra depende 



 

58 

de nuestra capacidad. Él invita a participar, no a sustituirlo. 

Cuando el servicio deja de fluir desde la comunión, se 

convierte en una carga que Él nunca impuso. 

 

Jesús fue claro con Sus discípulos: antes de enviarlos 

a servir, los llamó a estar con Él. El orden nunca fue servir 

para luego estar, sino estar para luego servir. Invertir ese 

orden es el principio de todo desgaste y de toda distorsión 

ministerial. 

 

Este capítulo nos confronta con una pregunta 

profundamente reveladora: ¿Estamos sirviendo a Dios desde 

la comunión, o estamos sirviendo al ministerio en Su 

nombre? 

 

Volver a un lugar saludable implica reordenar 

prioridades. Implica recordar que el ministerio es un regalo, 

no un dios; una expresión de obediencia, no una fuente de 

identidad; un campo de servicio, no un sustituto de la 

presencia. Cuando Dios vuelve a ocupar Su lugar, el 

ministerio se purifica, se aligera y recupera su propósito 

original. 

 

Porque la obra de Dios jamás fue diseñada para 

reemplazar a Dios. Y ningún ministerio, por exitoso que 

parezca, vale el precio de un corazón desplazado de la 

comunión con Él. 

 



 

59 

Capítulo diez 

 

 

El pragmatismo del  

Súper ungido 
 

 

“Sobre todas las cosas cuida tu corazón, 

Porque este determina el rumbo de tu vida.” 

Proverbios 4:23 (NTV) 

 

 

Una de las expresiones más visibles del pragmatismo 

peligroso en la iglesia contemporánea es la exaltación del 

ministro por encima del mensaje, y de la figura pública por 

encima de la obra de Dios. En este escenario, el liderazgo 

deja de ser un servicio silencioso y se convierte en una 

plataforma de protagonismo. El ministro ya no es un siervo 

que señala a Cristo, sino una figura central alrededor de la 

cual gira la vida del ministerio. 

 

Este fenómeno no surge de la nada. Es el resultado de 

una cultura que celebra la fama, el carisma y la visibilidad, y 

que ha infiltrado esos valores en la iglesia. El pragmatismo 

alimenta esta lógica porque los nombres conocidos atraen 

multitudes, generan confianza inmediata y producen 

resultados rápidos. Así, la presencia del ministro se vuelve 



 

60 

un recurso estratégico, y su imagen, una herramienta de 

crecimiento. 

 

El problema no es que Dios use personas con dones 

visibles o con fuerte capacidad de liderazgo. A lo largo de la 

historia bíblica, Él ha levantado hombres y mujeres con 

llamados públicos y responsabilidades claras. El peligro 

aparece cuando el foco deja de estar en la obra de Dios y se 

desplaza hacia la persona; cuando el ministro comienza a 

ocupar un lugar que solo le corresponde a Cristo. 

 

El pragmatismo del ministro-estrella o del súper 

ungido, se caracteriza por una dependencia excesiva de la 

figura central. Las personas no se conectan con la 

comunidad, sino con el líder. La fe se asocia al carisma, no a 

la Palabra.  

 

La autoridad espiritual se confunde con popularidad, y 

la unción con capacidad de convocatoria. Cuando el ministro 

no está, todo se resiente; cuando él aparece, todo se activa. 

Esto revela una verdad incómoda: la confianza ha sido 

depositada en el hombre y no en Dios. 

 

Este enfoque también distorsiona la manera en que se 

comunica el evangelio. El mensaje comienza a adaptarse al 

estilo, la personalidad y la marca personal del ministro. Se 

predica desde la identidad construida, no desde la revelación 

recibida. La Palabra corre el riesgo de ser utilizada para 

reforzar la imagen del predicador, en lugar de confrontar al 

oyente con la verdad de Dios. 



 

61 

El pragmatismo refuerza este protagonismo al premiar 

la visibilidad. Cuanto más conocido es el ministro, más se lo 

invita, más se lo promociona y más se lo expone. La lógica 

es simple: funciona. Pero en ese proceso, se pierde algo 

esencial: el espíritu de siervo. El liderazgo deja de ser un 

llamado al anonimato fiel y se convierte en una carrera por 

sostener relevancia. 

 

Otro efecto preocupante de este modelo es la 

centralización del poder espiritual. Las decisiones, la visión 

y la dirección dependen casi exclusivamente de una persona. 

El discernimiento comunitario se debilita, y la corrección se 

vuelve difícil. Cuestionar al ministro se interpreta como 

rebeldía, y toda advertencia es vista como ataque. El 

liderazgo deja de estar bajo la autoridad de la Palabra y 

comienza a funcionar desde una autoridad personal 

incuestionable. 

 

Este tipo de pragmatismo también afecta 

profundamente al propio ministro. La presión por sostener la 

imagen pública, mantener el impacto y responder a las 

expectativas se vuelve una carga pesada. El líder ya no puede 

mostrarse frágil, dudar ni detenerse. Vive expuesto, 

observado y evaluado constantemente. La fama, lejos de ser 

una bendición, se convierte en una prisión espiritual. 

 

Además, el ministro que se muestra como súper 

ungido, corre el riesgo de confundir fruto con aprobación. 

Los aplausos reemplazan al testimonio interior del Espíritu 

Santo. El reconocimiento externo comienza a validar 



 

62 

decisiones que no siempre han sido discernidas en oración. 

Poco a poco, la dependencia de Dios es sustituida por la 

dependencia de la respuesta del público. 

 

La Escritura presenta un modelo radicalmente distinto 

de liderazgo. Jesús, siendo el Hijo de Dios, rechazó 

sistemáticamente el protagonismo humano. No buscó fama, 

no construyó una imagen pública y no se dejó coronar por las 

multitudes. Su liderazgo se expresó en servicio, humildad y 

obediencia absoluta al Padre. Él lavó pies, no cultivó 

seguidores personales. 

 

Los apóstoles siguieron ese mismo camino. Predicaron 

a Cristo, no a sí mismos. Rechazaron la exaltación personal 

y entendieron que su autoridad provenía de la fidelidad al 

mensaje, no de su carisma. Cuando la iglesia comienza a 

exaltar ministros, inevitablemente comienza a debilitar su 

vida espiritual. 

 

Recuperar un liderazgo saludable implica desmantelar 

el culto a la personalidad y volver al modelo del siervo. 

Implica entender que el ministro no es el centro, sino un 

instrumento; no es la fuente, sino un canal; no es la estrella, 

sino un servidor del Reino. La gloria siempre debe regresar a 

Dios. 

 

Cuando el pragmatismo convierte al ministro en 

marca, la iglesia pierde profundidad. Pero cuando el 

liderazgo vuelve a la humildad, la comunidad se fortalece. 



 

63 

Porque el verdadero liderazgo no necesita ser visto para ser 

efectivo, ni reconocido para ser fiel. 

 

“¡Que todo el honor y toda la gloria sean para Dios por 

siempre y para siempre! Él es el Rey eterno, el invisible 

que nunca muere; solamente él es Dios.” 

1 Timoteo 1:17 (NTV) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

64 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PARTE V 

VOLVIENDO AL CAMINO 

DEL REINO 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

65 

Capítulo once 

 

 

Recuperar la centralidad  

De Cristo 
 

 

“También debes saber esto: que en los postreros días 

vendrán tiempos peligrosos. Porque habrá hombres 

amadores de sí mismos, avaros, vanagloriosos, 

soberbios…” 

2 Timoteo 3:1 y 2 

 

 

Después de toda confrontación verdadera, el Espíritu 

Santo no deja al corazón en el vacío. La corrección divina 

nunca es un fin en sí mismo; siempre apunta a la restauración 

del orden correcto. Por eso, luego de exponer los riesgos del 

pragmatismo y sus múltiples desviaciones, es imprescindible 

volver al fundamento inamovible de la vida y misión de la 

iglesia: la centralidad absoluta de Jesucristo. 

 

No necesitamos ser motivados a amarnos a nosotros 

mismos; ese amor es peligroso y ya está en nosotros por 

naturaleza. Tampoco debemos ser enseñados a odiarnos a 

nosotros mismos, pero como dijo Pablo en Romanos 12:3: 

Digo, pues, por la gracia que me es dada, a cada cual que está 



 

66 

entre vosotros, que no tenga más alto concepto de sí que el 

que debe tener, sino que piense de sí con cordura, conforme 

a la medida de fe que Dios repartió a cada uno. Debemos 

vernos como lo que realmente somos, tanto lo malo que 

somos en la carne, como la gloria de lo que somos en Cristo 

Jesús. 

 

Debemos tener cuidado de nosotros mismos y dejar 

que el Señor sea el centro de nuestra vida y de Su Iglesia. 

Hablar de Cristo como centro puede sonar familiar, incluso 

repetitivo. Sin embargo, una cosa es confesarlo con los labios 

y otra muy distinta es organizar la vida, el liderazgo y el 

ministerio alrededor de Su señorío real.  

 

El pragmatismo no suele negar a Cristo; simplemente 

lo desplaza. Lo mantiene presente en el discurso, pero 

ausente en la toma de decisiones. Recuperar Su centralidad 

implica más que afirmaciones doctrinales: requiere un 

reordenamiento espiritual profundo. 

 

Cuando Cristo ocupa el centro, todo lo demás 

encuentra su lugar. Los métodos se subordinan, los líderes 

sirven con humildad, la adoración recupera reverencia y el 

evangelio vuelve a tener peso. Pero cuando Él es desplazado, 

aun levemente, todo se desajusta. El pragmatismo no quita a 

Cristo del escenario; lo convierte en acompañante de 

proyectos que ya fueron decididos sin Él. 

 

Recuperar la centralidad de Cristo comienza con una 

verdad fundamental: la iglesia no nos pertenece. No es 



 

67 

nuestra visión, ni nuestro proyecto, ni nuestro legado. Es Su 

cuerpo. Él es la cabeza, no un asesor. Él gobierna, no 

colabora. Cuando esta verdad se diluye, el liderazgo asume 

funciones que nunca le fueron delegadas y el ministerio se 

convierte en una construcción humana con lenguaje 

espiritual. 

 

Cristo en el centro significa que Su Palabra vuelve a 

ser la autoridad suprema, no una referencia que se adapta 

según la conveniencia. Significa que la obediencia pesa más 

que los resultados, y que la fidelidad es más valiosa que la 

visibilidad. Implica aceptar que seguir a Cristo puede 

llevarnos por caminos que no siempre parecen exitosos a los 

ojos humanos, pero que son plenamente agradables a Dios. 

 

Este regreso al centro también redefine la forma en que 

discernimos la voluntad de Dios. En lugar de preguntar 

primero qué es viable, atractivo o eficiente, la iglesia vuelve 

a preguntar qué honra a Cristo. No se decide en función de 

tendencias, sino de convicciones. No se avanza por presión 

cultural, sino por dirección espiritual. La oración deja de ser 

un cierre simbólico y vuelve a ser el punto de partida. 

 

Cuando Cristo es central, la obra del Espíritu Santo 

recupera su lugar. Ya no es un complemento emocional ni un 

recurso ocasional, sino el agente activo que guía, corrige y 

transforma. La iglesia aprende nuevamente a depender, a 

esperar y a obedecer, incluso cuando no hay garantías 

visibles de éxito. La fe deja de ser una herramienta para 

lograr objetivos y vuelve a ser una confianza radical en Dios. 



 

68 

Recuperar la centralidad de Cristo también sana al 

liderazgo. El pastor deja de ser el protagonista y vuelve a ser 

un siervo. La identidad ya no se construye a partir del 

rendimiento ministerial, sino de la relación con el Señor. El 

descanso espiritual deja de ser culpa y vuelve a ser 

obediencia. El líder aprende a decir no a lo urgente para decir 

sí a lo esencial. 

 

Este proceso no ocurre sin resistencia. Volver a Cristo 

implica renunciar a controles, soltar seguridades humanas y 

aceptar la vulnerabilidad de depender de Dios. Implica 

reconocer que algunas cosas que funcionaban tal vez no 

deben continuar. Implica aceptar que la iglesia puede crecer 

más lento, pero crecer mejor. Y eso confronta profundamente 

una mentalidad pragmática acostumbrada a medir todo en 

términos de impacto inmediato. 

 

Sin embargo, cuando Cristo vuelve al centro, algo 

profundo sucede en la comunidad. La adoración recupera su 

sentido, el discipulado se profundiza, la comunión se 

fortalece y el testimonio se vuelve más auténtico. La iglesia 

deja de correr detrás de la aprobación del mundo y comienza 

a caminar en la autoridad espiritual que nace de la 

obediencia. 

 

Cristo en el centro no significa ausencia de orden, 

visión o planificación. Significa que todo eso fluye desde Él 

y para Él. Significa que los métodos pueden cambiar sin que 

la identidad se pierda. Significa que la iglesia puede 



 

69 

adaptarse sin diluirse. Significa que el Reino vuelve a ser el 

marco, y no el éxito. 

 

Volver a ponerlo en el centro no es un acto simbólico, 

sino una rendición continua. Es permitir que Él revise 

agendas, confronte motivaciones y redefina prioridades. Es 

volver al lugar donde la iglesia no depende de su capacidad, 

sino de Su presencia. 

 

Porque cuando Cristo es el centro, la iglesia puede 

perder relevancia ante el mundo, pero jamás perderá 

autoridad espiritual. Y cuando Él gobierna, aun en medio de 

debilidad, Su Reino avanza con poder verdadero. 

 

“Porque contigo está el manantial de la vida; En tu luz 

veremos la luz.” 

Salmo 36:9 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

70 

Capítulo doce 

 

 

Una iglesia fiel,  

Aunque no sea popular 
 

 

“Puede ser que algunas personas nos contradigan, pero lo 

que enseñamos es la sana enseñanza de nuestro Señor 

Jesucristo, la cual conduce a una vida de sumisión a 

Dios.” 

1 Timoteo 6:3 NTV  

 

 

Uno de los mayores desafíos de la iglesia en cada 

generación ha sido resistir la tentación de buscar aceptación 

a cualquier precio. En un mundo que valora la visibilidad, la 

influencia y la aprobación social, la fidelidad bíblica suele 

parecer un camino poco atractivo. Sin embargo, a lo largo de 

la historia de la fe, Dios nunca llamó a Su pueblo a ser 

popular, sino a ser fiel. 

 

El pragmatismo peligroso ha instalado una idea sutil 

pero poderosa: que para ser relevante, la iglesia debe ser 

aceptada; que para impactar, debe agradar; y que para crecer, 

debe evitar todo aquello que incomoda. Bajo esta lógica, la 

fidelidad comienza a verse como un obstáculo para el avance, 



 

71 

y la verdad como un riesgo innecesario. Pero el Reino de 

Dios nunca se expandió por consenso cultural, sino por 

obediencia. 

 

Una iglesia fiel entiende que su llamado no es reflejar 

la cultura, sino confrontarla con amor y verdad. No desde una 

postura de superioridad moral, sino desde una convicción 

profunda: la verdad que salva también confronta. Cuando la 

iglesia intenta eliminar toda fricción con el mundo, termina 

perdiendo su capacidad profética. Se vuelve aceptable, pero 

irrelevante espiritualmente. 

 

La popularidad es una medida engañosa. Puede indicar 

visibilidad, pero no necesariamente aprobación divina. Jesús 

mismo fue seguido por multitudes, pero también rechazado 

por ellas. Nunca ajustó Su mensaje para sostener la 

aceptación; al contrario, muchas veces lo profundizó, aun 

sabiendo que eso provocaría abandono. Para Él, la fidelidad 

al Padre siempre estuvo por encima del respaldo humano. 

 

Una iglesia fiel acepta que el evangelio no siempre será 

bien recibido. La cruz sigue siendo escándalo y locura para 

una mentalidad que busca comodidad y control. El llamado 

al arrepentimiento, la negación del yo y el señorío de Cristo 

confrontan profundamente al corazón humano. Pretender que 

este mensaje sea siempre celebrado es desconocer su 

naturaleza. 

 

El pragmatismo presenta la popularidad como una 

señal de efectividad. Pero la Escritura presenta la fidelidad 



 

72 

como una señal de obediencia. Mientras el éxito humano se 

mide por aplausos, el Reino se mide por perseverancia. 

Mientras el mundo celebra la adaptación, Dios honra la 

coherencia. Y muchas veces, esa coherencia implica caminar 

contra la corriente. 

 

Una iglesia fiel, aunque no sea popular, se distingue 

por su claridad doctrinal. No negocia verdades esenciales 

para evitar conflictos, ni suaviza el mensaje para sostener 

números. No redefine el pecado para ser inclusiva. Ama 

profundamente a las personas, pero no confunde amor con 

complacencia. Sabe que la verdadera compasión no consiste 

en ocultar la verdad, sino en anunciarla con gracia. 

 

En mi experiencia pastoral, pude comprobarlo. 

Durante los años en que servimos, enseñé mediante series de 

mensajes que resultaron reveladores, aunque confrontaron al 

pueblo. Eran mensajes del Reino, libres de religiosidad, pero 

cargados de un llamado ineludible al compromiso, a la 

entrega y al renunciamiento personal. En esos días, muchos 

hermanos dejaron de asistir. 

 

Me sorprendió, porque en cada reunión les pedía que 

participaran, asegurando que lo que compartía lo había 

recibido de Dios, y que no podían perder esas enseñanzas. 

Sin embargo, varios hicieron lo contrario. Al contactarlos, 

algunos reconocieron que las series eran difíciles de 

sobrellevar. A veces, la predicación de la verdad en amor 

puede ser ardua de asimilar, pero es indispensable no 

abandonar la misión. 



 

73 

Una iglesia fiel a la doctrina del Reino aprende a 

convivir con la tensión. No busca el rechazo deliberado, pero 

tampoco huye del conflicto cuando la verdad está en juego. 

Entiende que agradar a Dios y agradar al mundo no siempre 

es compatible. Y cuando debe elegir, elige la obediencia, aun 

si eso implica perder prestigio o visibilidad. 

 

La fidelidad también redefine el concepto de 

crecimiento. No todo crecimiento es numérico, ni todo 

avance es visible. Una iglesia puede crecer en profundidad, 

madurez, carácter y discernimiento, aun cuando no 

experimente un aumento significativo en asistentes. Este 

crecimiento, aunque silencioso, es sólido y duradero. Forma 

creyentes firmes, capaces de resistir la presión cultural y 

permanecer en la verdad. 

 

Aceptar no ser popular libera a la iglesia de una carga 

innecesaria. La libera de la ansiedad por agradar, de la 

presión por reinventarse constantemente y del temor a perder 

relevancia. Cuando la fidelidad es el objetivo, la iglesia 

descansa. Puede proclamar la verdad con amor, confiar en la 

obra del Espíritu Santo y dejar los resultados en manos de 

Dios. 

 

Este capítulo confronta una mentalidad profundamente 

arraigada: ¿Preferimos una iglesia aceptada por el mundo o 

una iglesia aprobada por Dios? 

 

La historia bíblica y la experiencia espiritual nos 

enseñan que Dios siempre ha obrado poderosamente a través 



 

74 

de remanentes fieles. No necesitó multitudes comprometidas 

superficialmente, sino corazones rendidos profundamente. Y 

cuando la iglesia ha elegido la fidelidad, aun en medio del 

rechazo, ha experimentado la verdadera autoridad espiritual. 

 

Una iglesia fiel, aunque no sea popular, puede parecer 

pequeña a los ojos del mundo, pero es grande en el Reino. 

Puede no ocupar titulares, pero ocupa el corazón de Dios. 

Puede avanzar lentamente, pero avanza en la dirección 

correcta. 

 

Porque al final, no seremos llamados a dar cuentas por 

cuántos nos aplaudieron, sino por cuán fieles fuimos a la 

verdad que nos fue confiada. 

 

“Cualquiera que se extravía, y no persevera en la doctrina 

de Cristo, no tiene a Dios; el que persevera en la doctrina 

de Cristo, ese sí tiene al Padre y al Hijo.” 

2 Juan 1:9 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

75 

Capítulo trece 

 

 

El llamado a un  

Liderazgo discernido 
 

 

“Esfuérzate para poder presentarte delante de Dios y 

recibir su aprobación. Sé un buen obrero, alguien que no 

tiene de qué avergonzarse y que explica correctamente la 

palabra de verdad.” 

2 Timoteo 2:15 

 

Después de atravesar los riesgos, las desviaciones y las 

consecuencias del pragmatismo peligroso, el Espíritu Santo 

nos conduce a una pregunta inevitable: ¿qué tipo de liderazgo 

necesita la iglesia en este tiempo? No uno más eficiente, ni 

más visible, ni más influyente según los parámetros del 

mundo, sino un liderazgo discernido, formado en la presencia 

de Dios y gobernado por Su verdad. 

 

El discernimiento espiritual no es una habilidad 

técnica ni una capacidad intelectual; es el fruto de una vida 

rendida al Señor. Nace de la comunión profunda, del temor 

de Dios y de una sensibilidad afinada por la Palabra y la 

oración. Un liderazgo discernido no se define por lo rápido 

que actúa, sino por lo bien que escucha. No por su capacidad 



 

76 

de ejecutar planes, sino por su disposición a obedecer la voz 

de Dios, aun cuando esa voz confronte sus propias 

expectativas. 

 

El pragmatismo ha entrenado a muchos líderes para 

reaccionar ante la presión, pero no para discernir en la 

quietud. Se decide rápido para no perder oportunidades, se 

implementa para no quedar atrás, se ajusta para sostener 

resultados. Sin embargo, el liderazgo bíblico siempre fue 

llamado a esperar, a consultar y a discernir. Moisés subió al 

monte, David preguntó al Señor, Jesús se retiraba a orar. La 

prisa nunca fue una virtud espiritual. 

 

Un liderazgo discernido entiende que no todo lo 

posible es lícito, y que no todo lo efectivo es obediente. 

Aprende a decir no a propuestas atractivas si estas 

comprometen la verdad. Aprende a resistir la presión del 

éxito inmediato para cuidar la fidelidad a largo plazo. No se 

deja seducir por lo que funciona, sino que se somete a lo que 

agrada a Dios. 

 

Este tipo de liderazgo también reconoce sus propias 

limitaciones. No se apoya en la autosuficiencia ni en la 

imagen construida, sino en la gracia de Dios. Puede admitir 

cansancio, pedir ayuda y detenerse sin culpa. Sabe que la 

autoridad espiritual no se sostiene por control, sino por 

coherencia entre lo que se predica y lo que se vive. 

 

El liderazgo discernido cuida el corazón antes que la 

estructura. Entiende que una iglesia sana no se edifica solo 



 

77 

con buenos sistemas, sino con líderes íntegros. Por eso, 

prioriza la vida espiritual, la formación del carácter y la salud 

interior. Prefiere perder velocidad antes que perder 

profundidad; prefiere revisar el rumbo antes que sostener una 

dirección equivocada. 

 

Este liderazgo también forma discípulos, no 

dependientes. No centraliza la fe en su persona ni en su 

visión, sino que apunta constantemente a Cristo. Enseña a 

escuchar a Dios, no solo a seguir instrucciones. Fomenta la 

madurez espiritual, no la obediencia ciega. Porque sabe que 

una iglesia fuerte no es la que gira alrededor de un líder 

fuerte, sino la que camina bajo el señorío de Cristo. 

 

Un liderazgo discernido entiende que el Espíritu Santo 

no es un recurso, sino el Guía. No se lo invoca para respaldar 

decisiones ya tomadas, sino que se lo busca para recibir 

dirección. Se deja corregir, interrumpir y redirigir. Aprende 

a vivir con margen para Dios, aun cuando eso desafíe la 

planificación humana. 

 

Este capítulo es una invitación a recuperar una virtud 

esencial que el pragmatismo ha debilitado: el temor del 

Señor. No como miedo paralizante, sino como reverencia que 

ordena el corazón. Cuando el temor de Dios vuelve a ocupar 

su lugar, el liderazgo se purifica, las motivaciones se alinean 

y las decisiones se vuelven más claras. 

 

El llamado de este tiempo no es a líderes más exitosos, 

sino a líderes más fieles. No a ministros más conocidos, sino 



 

78 

a siervos más obedientes. No a iglesias que impresionen, sino 

a comunidades que reflejen el carácter de Cristo. 

 

Este capítulo nos deja frente a una pregunta final, 

profundamente personal: ¿Qué estamos dispuestos a perder 

para no perder la voz de Dios? 

 

Porque el liderazgo discernido sabe algo que el 

pragmatismo olvida: es mejor avanzar lentamente con Dios 

que correr lejos de Él. Es mejor una iglesia pequeña y 

obediente que una multitud desorientada. Es mejor un 

liderazgo quebrantado delante del Señor que una estructura 

impecable sin Su presencia. 

 

El discernimiento no se improvisa; se cultiva. Y se 

cultiva en el lugar secreto, donde no hay aplausos, métricas 

ni resultados que mostrar. Allí, en la intimidad con Dios, el 

liderazgo vuelve a ser lo que siempre debió ser: una respuesta 

humilde al llamado del Reino. 

 

“Que todos nos consideren servidores de Cristo, 

encargados de administrar los misterios de Dios. Ahora 

bien, a los que reciben un encargo se les exige que 

demuestren ser dignos de confianza.” 

1 Corintios 4:1 y 2 NVI 

 

 

 



 

79 

Epílogo 
“Cuando la fidelidad vuelve a ser el camino” 

 

 

“Por tanto, no seáis insensatos, sino entendidos de cuál 

sea la voluntad del Señor.” 
Efesios 5:17 

 

 

A lo largo de estas páginas hemos recorrido un 

diagnóstico necesario, aunque incómodo. No para señalar 

con el dedo ni para levantar banderas de superioridad 

espiritual, sino para discernir con honestidad un riesgo real 

que atraviesa a la iglesia de nuestro tiempo: el pragmatismo 

que, en nombre de la eficacia, puede desplazar 

silenciosamente la obediencia, la comunión y la centralidad 

de Cristo. 

 

El pragmatismo peligroso no se presenta como 

enemigo del evangelio, sino como su supuesto aliado. 

Promete alcance, impacto y crecimiento, pero muchas veces 

exige como precio la profundidad espiritual, la verdad sin 

concesiones y la dependencia del Espíritu Santo. No destruye 

la iglesia de golpe; la va vaciando lentamente mientras todo 

parece funcionar. 

 

Este libro no es una invitación a retroceder ni a 

rechazar toda forma de organización, innovación o 

contextualización. Tampoco es un llamado a la nostalgia 

espiritual ni a idealizar el pasado. Es, más bien, una 



 

80 

exhortación a volver al fundamento, a revisar desde dónde 

hacemos lo que hacemos, y a quién estamos sirviendo 

realmente. 

 

La iglesia no fue llamada a competir con el mundo, 

sino a ser sal y luz. No fue enviada a entretener, sino a 

discipular. No fue diseñada para sostener sistemas, sino para 

manifestar el Reino de Dios en la tierra. Cuando pierde este 

horizonte, aun con buenas intenciones, corre el riesgo de 

convertirse en una estructura activa pero espiritualmente 

debilitada. 

 

A lo largo de este recorrido hemos visto cómo el 

pragmatismo puede afectar el mensaje, la adoración, el 

liderazgo, la vida comunitaria y el corazón de los ministros. 

Hemos visto iglesias llenas pero sin profundidad, líderes 

agotados pero silenciosos, métodos que funcionan pero que 

gobiernan, y una fe que corre el riesgo de centrarse más en el 

hombre que en Dios. 

 

Pero también hemos visto que hay un camino de 

regreso. Un camino que no comienza con nuevas estrategias, 

sino con arrepentimiento. No con ajustes externos, sino con 

un reordenamiento interno. Volver a Cristo como centro no 

es una consigna teológica; es una rendición diaria. Es 

permitir que Él vuelva a gobernar nuestras decisiones, 

nuestras prioridades y nuestras motivaciones. 

 

La fidelidad bíblica nunca fue el camino más fácil ni 

el más popular. Pero siempre fue el camino que produjo fruto 



 

81 

eterno. A lo largo de la historia, Dios ha obrado 

poderosamente no a través de multitudes impresionantes, 

sino mediante remanentes fieles. Personas que eligieron 

obedecer aun cuando eso implicara ir contracorriente. 

 

Este libro es una invitación a elegir ese camino. A 

aceptar que tal vez creceremos más lento, pero creceremos 

mejor. A entender que perder aceptación no es perder 

relevancia espiritual. A descansar en que la obra es de Dios 

y que Él no necesita ser reemplazado por nuestra eficiencia. 

 

El llamado final no es a hacer menos, sino a volver a 

hacer desde el lugar correcto. No a abandonar el ministerio, 

sino a rescatarlo del desgaste. No a silenciar la voz profética, 

sino a liberarla de la presión del resultado. Porque cuando la 

iglesia vuelve a la fidelidad, recupera su autoridad espiritual. 

Y cuando Cristo vuelve al centro, todo lo demás encuentra su 

lugar. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

82 

Oración final: 

 

Padre, nos volvemos a Ti con el corazón expuesto y humilde, 

reconociendo que muchas veces hemos hecho cosas para el 

Reino sin detenernos a estar primeramente contigo… 

Confesamos que, en nuestra búsqueda de resultados, hemos 

perdido sensibilidad espiritual, y que, en nombre de la obra, 

hemos descuidado la comunión espiritual... 

Perdónanos, Señor, por cada vez que reemplazamos la 

obediencia por la eficiencia, la dependencia por el control, y 

la fidelidad por el éxito visible... 

Limpia nuestro corazón de toda idolatría encubierta, aun de 

aquella que se disfraza de celo ministerial…  

Devuélvenos el temor de Tu nombre. No el miedo que 

paraliza, sino la reverencia que ordena el alma y nos vuelve 

sensibles a Tu voz… 

Enséñanos a escucharte antes de actuar, a esperar antes de 

decidir, y a obedecer aun cuando el camino no sea popular… 

Sana a los pastores cansados, a los líderes agotados, a los 

siervos que han sostenido estructuras mientras su corazón se 

iba vaciando… 

Restáuranos en el lugar secreto, donde no hay aplausos ni 

exigencias, solo Tu presencia y Tu gracia… 

Porque preferimos agradarte a Ti antes que impresionar a 

los hombres. Y sabemos que, cuando Tú estás en el centro, 

Tu Reino avanza con poder verdadero… 

En el nombre de Jesucristo ¡Amén! 

 

 

 



 

83 

Reconocimientos 
 

 

“Quisiera agradecer por este libro a mi Padre celestial, 

porque me amó de tal manera que envió a su Hijo Jesucristo 

mi redentor. 

Quisiera agradecer a Cristo por hacerse hombre, por morir 

en mi lugar y por dejarme sus huellas bien marcadas para 

que no pueda perderme. 

Quisiera agradecer al glorioso Espíritu Santo mi fiel amigo, 

que en su infinita gracia y paciencia,  

me fue revelando todo esto…” 

 

“Quisiera como en cada libro agradecer a mi compañera de 

vida, a mi amada esposa Claudia por su amor y paciencia 

ante mis largas horas de trabajo, sé que es difícil vivir con 

alguien tan enfocado en su propósito y sería imposible sin 

su comprensión” 

 

 

 
 

 

 



 

84 

 

 Como en cada uno de mis libros, he tomado muchos 

versículos de la biblia en diferentes versiones. Así como 

también he tomado algunos conceptos, comentarios o 

párrafos de otros libros o manuales de referencia. Lo hago 

con libertad y no detallo cada una de las citas, porque tengo 

la total convicción de que todo, absolutamente todo, en el 

Reino, es del Señor. 

 

 Los libros de literatura, obedecen al talento y la 

capacidad humana, pero los libros cristianos, solo son el 

resultado de la gracia divina. Ya que nada, podríamos 

entender sin Su soberana intervención. 

 

 Por tal motivo, tampoco reclamo la autoría o el 

derecho de nada. Todos mis libros, se pueden bajar 

gratuitamente en mí página personal 

www.osvaldorebolleda.com y lo pueden utilizar con toda 

libertad. Los libros no tienen copyright, para que puedan 

utilizar toda parte que les pueda servir. 

 

 El Señor desate toda su bendición sobre cada lector y 

sobre cada hermano que, a través de su trabajo, también haya 

contribuido, con un concepto, con una idea o simplemente 

con una frase. Dios recompense a cada uno y podamos todos 

arribar a la consumación del magno propósito eterno en 

Cristo. 

 

 

 

http://www.osvaldorebolleda.com/


 

85 

Doctor y maestro de la Palabra 

Osvaldo Rebolleda 
 

 

 

El Pastor y maestro Osvaldo Rebolleda hoy cuenta con 

miles de títulos en mensajes de enseñanza para el 

perfeccionamiento de los santos y diversos Libros de 

estudios con temas variados y vitales para una vida cristiana 

victoriosa. 

El maestro Osvaldo Rebolleda es el creador de la Escuela de 

Gobierno espiritual (EGE) y ha sido reconocido con un 

Doctorado Honoris Causa en Divinidades de  

La Universidad teológica de Estados Unidos. 
Hasta hoy en día ministra de manera itinerante en Argentina 

Y hasta lo último de la tierra. 

 

rebolleda@hotmail.com 

 

www.osvaldorebolleda.com 

 

mailto:rebolleda@hotmail.com
http://www.osvaldorebolleda.com/


 

86 

www.osvaldorebolleda.com 

        
 



 

87 

     

www.osvaldorebolleda.com 

 

http://www.osvaldorebolleda.com/


 

88 

      
www.osvaldorebolleda.com

 



 

89 

 
www.osvaldorebolleda.com 

 

http://www.osvaldorebolleda.com/

