LA NUEVA
JERUSALEN
REVELADA

OSVALDO REBOLLEDA



LA NUEVA
JERUSALEN
REVELADA

OSVALDO REBOLLEDA

(1)




Este libro No fue impreso
con anterioridad
Ahora es publicado en
Formato PDF para ser
Leido o bajado en:
www.osvaldorebolleda.com

Provincia de La Pampa

rebolleda@hotmail.com

Todos los derechos de este material son reservados para el
Sefior, quién los ofrece con la generosidad que lo caracteriza
a todos aquellos que desean capacitarse mas y lo consideran
de utilidad.

No se permite la transformacion de este libro, en cualquier
forma o por cualquier medio, para ser publicado
comercialmente.

Se puede utilizar con toda libertad, para uso de la ensefianza,
sin necesidad de hacer referencia del mismo.

Se permite leer y compartir este libro con todos los que mas
pueda y tomar todo concepto que le sea de bendicion.
Edicién general: EGE

Revision literaria: Autores argentinos

Revision solo ortografica - IA

Diseio de portada: EGEAD

Todas las citas Biblicas fueron tomadas de la Biblia version
Reina Valera, salvo que se indique otra version.




CONTENIDO

Introduccion....................ooiiii 5
Capitulo uno:
Naturaleza, identidad y propésito............................. 9

Capitulo dos:

ElplaneternodeDios.....................oo 25
Capitulo tres:
Escudrifiando la esencia de la ciudad....................... 37

Capitulo cuatro:

Latierrarenovada............oooieniiniininiiiiaaannnnn. 52

Capitulo cinco:
La Iglesiay su destino eterno................................. 65
Capitulo seis:

El poder delaesperanza...............................o. 79




Capitulo siete:

Implicaciones ministeriales................................... 95

Epilogo. ... ..o 109

Reconocimientos..............................oi, 115

Sobreelautor........................iiii 117
o




INTRODUCCION

“El que estaba sentado en el trono dijo: ;Yo hago nuevas
todas las cosas!. Y aniadio: Escribe, porque estas palabras
son verdaderas y dignas de confianza.”
Apocalipsis 21:5

Hay temas que duermen en las paginas de la Biblia
como tesoros sellados, esperando que una generacion se
atreva a abrirlos nuevamente. Entre ellos, quizd uno de los
mas olvidados, ignorados o subestimados es la revelacion de
la Nueva Jerusalén. Un concepto inmenso, glorioso, central
en la consumacion del Reino... y, sin embargo, casi ausente
en la predicacion moderna.

No solemos escucharlo en nuestras iglesias. No
aparece en la formacion basica de los creyentes. No figura
entre los mensajes “practicos”, tan valorados en tiempos
donde todo debe ser inmediato y util. Pero parad6jicamente,
se trata de una de las revelaciones mas importantes del final
de la Biblia, y una de las piezas clave para comprender la
esperanza eterna de todos los hijos de Dios.

Nos hemos acostumbrado a decir que “iremos al
cielo”. Hemos imaginado la eternidad como un estado etéreo,
espiritual, casi gaseoso. Reducimos la esperanza cristiana a
“salvar el alma” para escapar del dolor. Pero la Escritura
describe otra cosa: nuevos cielos y nueva tierra donde more




la justicia; una creacion restaurada; un Reino eterno donde
los santos reinaran con Cristo; una ciudad gloriosa preparada
por Dios; el momento en que Dios mismo habitard con
nosotros de manera literal (Apocalipsis 21:3).

Esa ciudad tiene nombre, estructura, medidas, puertas
y fundamento. Es presentada como el escenario final del
proposito eterno de Dios. Es anunciada como la morada
definitiva de la Iglesia, no como metafora distante, sino como
realidad consumada.

Sin embargo, para muchos cristianos, la Nueva
Jerusalén sigue siendo algo difuso, simbolico, relegado a
interpretaciones poéticas o alegoricas, como si fuera apenas
un lenguaje figurado para describir “la bendicion de ser
salvos”. Pero no es asi.

La Biblia no trata la Nueva Jerusalén como un simple
simbolo. La presenta como una ciudad real, disefiada en el
cielo y descendida sobre la tierra renovada; una ciudad
preparada para ser el centro del Reino eterno. Espiritual en
su naturaleza, pero concreta en su existencia. Glorificada, no
material segin los parametros actuales, pero absolutamente
literal en el nuevo orden creado por Dios.

Para comprender la Nueva Jerusalén debemos volver a
la Escritura sin los lentes reduccionistas que la modernidad
nos impuso. No debemos acercarnos a este tema como si los
textos fueran mera poesia, sino sumergirnos en la escatologia
con humildad y reverencia. No se trata de metaforas: se trata




de nuestro destino eterno. No son alegorias: es el
cumplimiento del propoésito divino preparado desde antes de
la fundacion del mundo.

Este libro nace como una invitacion clara y necesaria.
Un llamado a redescubrir una esperanza que muchos dejaron
olvidada; un impulso para volver a mirar la consumacion del
Reino con ojos de fe. Porque la Nueva Jerusalén no es un
tema decorativo: es el corazén del final de la historia biblica.

Al explorar este tema iremos comprendiendo que la
eternidad no sera un cielo etéreo, sino una creacion renovada;
que la Iglesia no es solo un pueblo rescatado, sino una esposa
preparada; que el destino final de los santos no es “ir al cielo
a tocar el arpa sobre las nubes”, sino habitar y reinar con
Cristo en la tierra redimida, y que la Nueva Jerusalén no
reemplaza la tierra: la corona.

El Reino que predicamos hoy encontrara alli su plena
manifestacion. Comprender la Nueva Jerusalén es
reencontrarnos con la esencia misma de nuestra esperanza. Y
cuando la esperanza se ordena, todo en la vida cristiana se
ordena: la mision, la santidad, el servicio, el propodsito y el
caracter. Por eso creo que este libro serd de gran bendicion
para muchos.

Mi oracidn es que, mientras avancen en estas paginas,
el Espiritu Santo les otorgue revelacion espiritual para
contemplar lo que Juan vio: una ciudad viva, resplandeciente,
santa, palpitante de gloria, esperando el momento de




descender. Una ciudad que no representa simplemente una
idea, sino un futuro real. Una ciudad revelada hoy a través de
las Escrituras para dar impulso a nuestra fe presente.

Es evidente que este libro no pretende agotar el tema:
la Nueva Jerusalén es demasiado grande para ser contenida
en unas pocas paginas. Pero si busca abrir una puerta hacia
una comprension mas biblica, mas profunda y mas reverente
de lo que Dios prepard para quienes lo amamos. Porque
cuando entendemos hacia donde vamos, aprendemos a vivir
con mas sabiduria y proposito en el presente.

“Le pido a Dios, el glorioso Padre de nuestro Seiior
Jesucristo, que les dé sabiduria espiritual y revelacion
para que crezcan en el conocimiento de El. Pido que les
inunde de luz el corazon para que puedan entender la
esperanza segura que El ha dado a los que llamé, es decir,
su pueblo santo, quienes son su rica y gloriosa herencia.”
Efesios 1:17 y 18 PDB




Capitulo uno

NATURALEZA, IDENTIDAD
Y PROPOSITO

“Yo Juan vi la santa ciudad, la nueva Jerusalén,
descender del cielo, de Dios, dispuesta como una esposa
ataviada para su marido.”

Apocalipsis 21:2

Hay realidades que parecen tan gloriosas, tan
extraordinarias, que la mente humana intenta reducirlas a
metaforas para poder manejarlas. Creo que eso es lo que nos
ocurre con el tema de la nueva Jerusalén. Quiza por eso, a lo
largo de los siglos, muchos maestros bien intencionados la
han interpretado exclusivamente como un simbolo de la
Iglesia, una especie de alegoria poética que busca describir la
identidad del pueblo de Dios.

La imagen es hermosa, por supuesto. Pero no agota ni
de cerca la profundidad de lo que la Escritura declara.
Cuando Juan escribe en Apocalipsis 21:2 que vio descender
del cielo, de parte de Dios, a la ciudad santa, la nueva
Jerusalén, preparada como una novia ataviada para su esposo,
porque no estaba describiendo solo una figura literaria:

[ 9 )

\ J



estaba anunciando la irrupcion de una realidad que supera
todo lo que podemos imaginar.

Juan no vio una idea: vio una ciudad. No oy un
concepto: oy6 una voz diciéndole: “Ven, que te mostraré la
novia, la esposa del Cordero” (Apocalipsis 21:9). Y lo que
se le mostro fue, precisamente, una ciudad. En la vision de
Juan, la esposa y la ciudad aparecen relacionadas, pero no
confundidas. La esposa es la Iglesia glorificada; la ciudad es
la capital del Reino de Dios que descendera sobre la tierra.

Por eso es necesario comenzar este capitulo dejando en
claro que la Nueva Jerusalén no puede ser reducida solo a un
simbolo de la Iglesia. Si asi fuera, no tendria sentido que la
Escritura la describiera con medidas, cimientos, materiales,
puertas, proporciones y gloria especifica. Nadie toma
medidas de un simbolo. Nadie conoce la longitud de una
metafora.

Lo que Juan estaba viendo era una realidad concreta
del mundo venidero, revelada mediante imagenes que
expresaban su naturaleza glorificada. En Apocalipsis, el
simbolismo nunca reemplaza la realidad; sino que la revela.
Cuando Juan habla de un Cordero que abre sellos, de copas
de ira, de una mujer vestida de sol o de dragones, no estd
inventando cuentos fantasticos de esencia espiritual, esta
exponiendo verdades espirituales, eventos historicos y
dimensiones del Reino eterno mediante lenguaje profético.
Lo simbdlico en la Escritura no anula lo literal, sino que lo
1lumina. Por eso la Nueva Jerusalén es, a la vez, simbolica en

(0)




su lenguaje y literal en su existencia: un simbolo de verdades
reales que describen una ciudad real.

Al leer la descripcion de Apocalipsis 21 y 22, la
primera reaccion suele ser pensar: “Esto no puede ser literal”.
Y, en un sentido, es verdad; pero no porque sea ficcidn, sino
porque es mas literal de lo que podemos comprender. No es
una ciudad fisica como Buenos Aires, Barcelona o Roma. Es
una ciudad construida por Dios mismo, con un orden de
existencia diferente, glorificado, eterno, purificado de toda
corrupcion.

Juan habla de muros cuyos cimientos estan adornados
con piedras preciosas, de puertas hechas de una sola perla, de
calles de oro transparente como vidrio. Es evidente que Juan
esta describiendo materiales que no pertenecen a nuestra
tabla periddica, pero que si pertenecen al orden de la nueva
creacion.

El oro transparente no es una hipérbole poética; es la
expresion humana de un material real cuyo brillo y pureza
superan cualquier realidad fisica conocida. Cuando Juan dice
que la ciudad es de “oro puro, semejante al vidrio limpio”
(Apocalipsis 21:18), no esta inventando un recurso literario:
estd haciendo lo mejor posible para describir lo
indescriptible.

Cuando afirma que la ciudad es un cubo perfecto, doce
mil estadios de largo, ancho y alto (Apocalipsis 21:16), no
esta usando un nimero arbitrario. Los doce mil estadios, que

()



son aproximadamente 2.200 kilémetros, hablan de magnitud,
perfeccion y plenitud, pero no niegan que Juan esta
describiendo una proporcidon que vio realmente, una
geometria perfecta que conecta la ciudad con el Lugar
Santisimo del antiguo templo, cuya forma también era
cubica. La ciudad, entonces, es el Lugar Santisimo ampliado,
eterno.

Esto nos introduce en una verdad que cambia todo: la
Nueva Jerusalén no es un invento final, sino una realidad
preexistente en el cielo. Hebreos 11:10 dice que Abraham
esperaba la ciudad que tiene fundamentos, cuyo arquitecto y
constructor es Dios, y Hebreos 11:16 declara que Dios
mismo la prepard para los suyos. No es una ciudad que recién
sera creada al final de los tiempos; es una ciudad celestial que
existe ya, pero que sera manifestada en la nueva creacion
cuando descienda.

Los santos de todos los tiempos esperaron una ciudad
real, no un simbolo de comunién espiritual. Abraham no se
quedd esperando una metafora; esperaba una patria
verdadera. La Nueva Jerusalén, entonces, es una ciudad
presente en la esfera celestial, que se mostrara plenamente
cuando la creacion sea renovada.

El descenso de esta ciudad marca un antes y un
después en la historia del cosmos. No desciende para destruir
la tierra, sino para habitar en ella. No reemplaza a la creacion,
sino que la corona. La Biblia no ensefia que los creyentes
pasaran la eternidad flotando en un cielo abstracto; ensefia

()



que los hijos de Dios reinaran en una tierra renovada
(Apocalipsis 22:5), y que la Nueva Jerusalén sera el centro
de ese Reino eterno. La ciudad no es un escape hacia arriba,
sino una invasion de lo alto hacia abajo. El climax de la
historia no es el hombre yendo al cielo, sino el cielo
descendiendo para habitar con los hombres.

En este punto, es necesario detenerse un momento para
contemplar el caréacter espiritual y glorificado de esta ciudad.
Aunque es una ciudad real, su naturaleza no es la de una
ciudad terrenal. Juan usa imagenes fisicas para describir
realidades espirituales.

El muro representa seguridad eterna; las puertas de
perla, acceso mediante el sufrimiento redentor de Cristo; las
piedras preciosas de los cimientos, la multiforme obra de
gracia y caracter en el pueblo de Dios; el oro transparente, la
pureza en la que no hay sombra ni engafio. Todo tiene
significado espiritual. Nada es arbitrario. Sin embargo, ese
significado espiritual no elimina la realidad tangible: es una
ciudad donde se entra, se camina y se podra estar en la
presencia de Dios. No es s6lo un estado espiritual; es un lugar
concreto del mundo renovado.

Aqui conviene hacer una aclaracion: cuando hablamos
de “espiritual”’, no estamos hablando de algo etéreo o
intangible. La espiritualidad biblica nunca esta desconectada
de lo real. En la Escritura, lo espiritual es mas sélido que lo
material. Lo visible pasa; lo invisible permanece. Por eso la
Nueva Jerusalén, siendo espiritual y glorificada, no es menos

()



real: es mas real. Como decia Pablo, “lo que se ve es
temporal, pero lo que no se ve es eterno” (2 Corintios 4:18).
La Nueva Jerusalén pertenece al orden de lo eterno, no al de
lo temporal. Y eso la hace infinitamente mas concreta, mas
duradera y mas auténtica que cualquier ciudad que hayamos
conocido.

La ciudad representa, entonces, la union perfecta entre
lo espiritual y lo tangible. No es un simbolo sin cuerpo ni una
estructura sin alma. Es el lugar donde la gloria del Reino de
Dios toma forma; el espacio donde lo eterno se hace visible;
la sintesis perfecta de la creacion restaurada.

Alli, la luz de la gloria divina reemplazara al sol; la
santidad reemplazara la sombra; la vida reemplazard la
muerte. Juan dice: “La ciudad no tiene necesidad de ser
alumbrada por el sol ni por la luna, porque la gloria de Dios
la ilumina, y el Cordero es su lumbrera” (Apocalipsis
21:23). No se trata de un amanecer eterno, sino de la
irradiacion continua de la presencia de Cristo llenandolo
todo.

En esta primera parte del capitulo solo estamos
abriendo la puerta para comprender la identidad de esta
ciudad. Pero ya podemos percibir algo fundamental: la
Nueva Jerusalén no es una fantasia piadosa ni un simbolo
simplificado. Es la expresiéon mas plena del proyecto eterno
de Dios. Es la morada que El disefié antes de la fundacion del
mundo para su pueblo. Es la obra maestra del Arquitecto
divino, la capital del Reino que viene.

()



Por eso, apenas la ciudad aparece en la vision, una voz
poderosa declara: “He aqui el taberndculo de Dios con los
hombres; y El morard con ellos, y ellos serdn su pueblo, y
Dios mismo estara con ellos” (Apocalipsis 21:3). Esta no es
una frase hermosa para cerrar el Apocalipsis; es la meta hacia
la que toda la historia de la redencion ha sido dirigida. Desde
Génesis hasta Apocalipsis, Dios ha ido preparando
progresivamente un espacio donde encontrarse con la
humanidad.

Lo hizo en el huerto, donde caminaba con Adan al aire
del dia. Lo hizo en el tabernaculo del desierto, cuando su
gloria habité en medio de Israel. Lo hizo en el templo, donde
Su presencia lleno el Lugar Santisimo. Y lo hizo en Cristo, el
verdadero tabernaculo encarnado, en quien “habito
corporalmente toda la plenitud de la Deidad” (Colosenses
2:9).

Sin embargo, la Nueva Jerusalén no es solo otro paso
en esa progresion. Es la consumacion del disefio divino. No
serd un tabernaculo que descansarad en un mundo adn caido;
es una ciudad que descendera sobre un mundo renovado. No
es un espacio de encuentro temporal; es una expresion de la
eternidad divina. Y no es una presencia velada, como lo era
en el Antiguo Pacto; es la presencia absoluta, plena, sin
mediacion, sin sombra, sin distancia.

El climax de la visioén no es el oro, ni las medidas, ni
las puertas: es que veremos Su rostro (Apocalipsis 22:4). De
todos los pasajes de Apocalipsis, quizd ese sea el mas

()



impresionante, el mas estremecedor, el mas revolucionario.
Ver el rostro de Dios es la promesa mas grande y la necesidad
mas profunda del corazéon humano. Moisés clam6 por verlo;
Isaias se deshizo ante la gloria; los profetas hablaron de esto
como de una esperanza reservada. En la Nueva Jerusalén, esa
vision serd nuestra atmosfera y nuestra luz.

Por eso la ciudad no es solamente un espacio; es una
comunion hecha visible. No es solo la morada de Dios: es el
simbolo tangible del matrimonio eterno entre Cristo y su
Iglesia. La ciudad desciende ataviada como una novia, y esa
descripcidon no es casual. En la antigiiedad, la casa donde
vivia una esposa recién casada era considerada parte del
honor del esposo. La calidad, la belleza, la seguridad y la
riqueza de esa casa hablaban del amor del esposo hacia ella.

Que la morada de la esposa sea una ciudad construida
por Dios mismo nos muestra el valor que la Iglesia tiene para
Cristo. La gloria de la ciudad es, en cierto modo, la gloria del
amor divino hacia su pueblo. Cada piedra preciosa, cada
cimiento, cada puerta brillante, cada dimension perfecta es
un testimonio de la gracia que nos alcanz6. La ciudad
expresa, de manera concreta, la relacion eterna entre Cristo y
quienes somos suyos.

A esta altura de la ensefianza, me es necesario insistir
en esto: En algunas de mis ensefianzas yo he dicho que
nosotros somos la Nueva Jerusalén y lo he dicho, para
golpear la idolatria que algunos expresan respecto de la
Jerusalén terrenal. Sin embargo, aunque hay unidad, no

[ 1e)



debemos confundir a la esposa con la ciudad. La esposa es el
pueblo redimido; la ciudad es la morada que Dios prepard
como la sede central de Su Reino.

Esta distincién es esencial para evitar dos errores
comunes: por un lado, espiritualizar la ciudad hasta volverla
irreconocible; por el otro, materializarla hasta convertirla en
un simple objeto arquitectonico. La Escritura no hace
ninguna de las dos cosas. Presenta una ciudad glorificada y,
a la vez, cargada de significado espiritual y presenta a una
esposa radiante que espera la consumacion de su amor eterno.

Por eso Juan describe la ciudad con una precision que
desconcierta. Doce mil estadios de longitud. Doce puertas,
cada una con el nombre de una tribu de Israel. Doce
cimientos, cada uno con el nombre de un apdstol. Doce
angeles guardando cada punto de acceso. El numero doce
aparece repetido como eco, recordandonos que Dios esta
uniendo en una misma ciudad la totalidad de su pueblo: Israel
como raiz histérica y la Iglesia como cuerpo redimido.

No es casual que los nombres de las tribus estén en las
puertas, porque por Israel entrd la historia de la redencion,
mientras que los nombres de los apostoles estén en los
cimientos, porque en la predicacidon apostolica se cimentd la
Iglesia. La ciudad representa la unidad perfecta del pueblo de
Dios. No es una ciudad sélo para una €poca, un grupo o un
pacto; es la ciudad de todos los redimidos, desde Abel hasta
el ultimo creyente que sea hallado fiel. Su arquitectura es, a
la vez, geografia eterna e historia redentora.

()



Pero mas alla de sus medidas colosales, la ciudad tiene
un disefio que revela su esencia: es un cubo perfecto. Un cubo
no es arquitectura comun. Ninguna de nuestras ciudades, ni
antiguas ni modernas, tiene esa forma. En toda la Biblia, el
unico espacio cubico es el Lugar Santisimo. Esto no es un
detalle menor. La Nueva Jerusalén no tiene templo porque
toda la ciudad es un templo.

Su forma expresa su funcion: es el santuario definitivo,
el espacio donde la presencia de Dios llena todo sin limites,
sin cortinas, sin sacrificios, sin sacerdotes humanos. En el
antiguo templo, solo el sumo sacerdote podia entrar una vez
al afio al Lugar Santisimo. En la Nueva Jerusalén, todos los
redimidos tendran acceso a ese espacio para siempre. No
habra dias de expiacion ni velos que descorrer.

Esta comprension nos lleva a considerar el tipo de
existencia que la ciudad posee. Es una ciudad celestial, pero
no “celestial” en el sentido etéreo, sino en el sentido de
pertenecer al orden divino. No es terrenal porque no esta
sujeta a corrupcion, pecado, deterioro o muerte. Pero es
tangible, real y experimentable.

Es espiritual, no porque sea intangible, sino porque
todo en ella es gobernado por el Espiritu, permeado por la
gloria y saturado de vida eterna. La ciudad no es una idea: es
un ecosistema glorificado. No es un suefio: es el corazéon
mismo del Reino de Dios manifestado. Alli, lo que hoy
entendemos como “espiritual” se volvera visible, palpable,
cotidiano. El culto no sera un momento, sino un ambiente. La

()



adoracidbn no serda una actividad, sino el aire que
respiraremos.

LY qué proposito tendra esta ciudad? ;Por qué Dios
quiso construir una ciudad de tales dimensiones y belleza? La
respuesta es profunda, pero a la vez simple: porque Dios
quiso formar un pueblo para Si, y ese pueblo necesita una
cede celestial en la tierra. No la casa de gobierno de alguna
nacion, sino un lugar celestial con la misma esencia del
Reino, no un refugio simbdlico, sino una ciudad que refleje
su caracter, y ese rol tampoco lo puede cumplir la Jerusalén
terrenal después de tanta historia de corrupcion y dolor.

En la Biblia, Dios nunca hace nada sin propésito. Si El
quiso una ciudad, es porque esa ciudad expresa algo esencial
del Reino venidero. En un hogar se experimenta intimidad,
pertenencia y cercania; en una ciudad se experimenta
gobierno, orden y plenitud comunitaria. La Nueva Jerusalén
es la capital del Reino, la sede del gobierno que llenara la
tierra con su gloria, el lugar desde donde saldran las
directivas de gobierno para cada nacion.

La pregunta inevitable surge entonces: ;qué significa
esta ciudad para nosotros hoy? ;Qué cambia en nuestra
manera de vivir, servir, predicar o discipular? ;Es necesario
que aprendamos de ella? Bueno, creo que mucho mas de lo
que imaginamos. De todas maneras, antes de llegar a esa
conclusion, iremos mas hondo en la naturaleza glorificada de
la ciudad, y en como esa realidad moldea nuestra identidad,
purifica nuestra esperanza y ordena nuestra vision del futuro.

()




La Nueva Jerusalén es un espacio que no pertenece al
orden presente de la materia, sino al orden venidero de la
gloria. Una ciudad que no surgi6 del polvo como las nuestras,
pero que es mas real que todo lo que hoy conocemos. Una
morada que no se desgasta, no se quiebra, no pierde brillo, y
que no tiene sombra. Una ciudad donde no hay noche porque
la luz no procede de lamparas ni de astros, sino de la
presencia misma de Dios.

Juan describe esto con una frase que deberia detener
nuestra respiracion: “La gloria de Dios la ilumina, y el
Cordero es su lumbrera” (Apocalipsis 21:23). Que Cristo
sea la luz de la ciudad significa que todo en ella vive a la luz
de Su caracter. Nada queda oculto, nada queda opaco, nada
queda distorsionado. Alli, lo que El es, se vuelve atmosfera,
clima, ambiente. La luz del Cordero es la luz de la santidad,
de la verdad, de la paz, de la justicia, de la plenitud. La ciudad
no solo es iluminada por Cristo: es sostenida por Cristo.

Ese cardcter glorificado aparece también en los
materiales con los que la ciudad es descrita. El oro
transparente, por ejemplo, no existe en nuestra realidad
actual. Es un tipo de oro que pertenece a la nueva creacion.
Es oro sin impurezas, oro atravesado por la luz, oro sin
sombra. Su transparencia habla de un ambiente donde no hay
mentira, no hay doblez, no hay oscuridades internas. Es un
simbolo perfecto del Reino donde todo es manifiesto, donde
la pureza es norma, donde la transparencia es cultura. En esta
vida luchamos contra la opacidad del corazon humano; en la
ciudad venidera, la luz sera total y permanente.

(=)



Algo similar ocurre con las piedras preciosas que
forman los cimientos. Juan describe doce tipos diferentes,
cada una con sus propios colores, brillos y refracciones. Las
piedras preciosas en la Biblia representan la revelacion del
caracter de Dios. El sumo sacerdote llevaba doce piedras en
el pectoral, cada una correspondiente a una tribu, como
recordatorio de que el pueblo era guardado delante del Sefior.

En la Nueva Jerusalén, esas piedras no estan en el
pecho de un sacerdote humano, sino formando los cimientos
de la ciudad eterna. Es como si Dios estuviera diciendo: “Mi
pueblo estda cimentado en mi gloria, sostenido por mi
naturaleza, fundado en mi caracter”. Los cimientos no
representan la grandeza humana, sino la fidelidad divina. No
somos nosotros los que sostenemos la ciudad; es la gracia la
que nos sostiene a nosotros.

Pero hay un detalle que requiere atencidn especial: las
puertas de perla. Cada una esta hecha de una sola perla. Las
perlas se forman a partir de una herida; el molusco, lastimado
por un cuerpo extraiio, segrega una sustancia para cubrir el
dolor, y de esa respuesta nace la perla. ;Qué nos dice eso de
la ciudad eterna? Que cada entrada al Reino es fruto del
sufrimiento del Cordero. Nadie entra por méritos propios, ni
por esfuerzo humano, ni por religiosidad. Entramos por la
herida de Cristo, por Su sacrificio, por Su sangre. Las puertas
de perla son puertas de gracia.

Sin embargo, esas puertas permanecen abiertas. Juan
dice: “Sus puertas nunca serdn cerradas de dia, pues alli

()



no habra noche” (Apocalipsis 21:25). Puertas abiertas en
una ciudad eterna... ;para qué? Para recibir, para enviar, para
comunicar. Porque la ciudad no es un castillo cerrado; es un
centro de vida, un lugar de intercambio, un eje desde el cual
fluye la bendicion hacia la tierra renovada.

La Nueva Jerusalén no es un destino estatico; es el
corazdén palpitante del Reino eterno. Alli los redimidos
reinardn, servirdn, adoraran, aprenderan, y desde alli
ejerceran su funcion sacerdotal y gubernamental sobre las
naciones. La eternidad no serd una inactividad, sino una vida
plena, llena de sentido, llena de proposito.

Por eso Juan dice que “las naciones caminardn a la
luz de ella” (Apocalipsis 21:24). Esto no puede referirse a
una eternidad individualista, donde cada alma flota en un
cielo abstracto. Habla de un Reino en funcionamiento, de
pueblos que existen, de culturas restauradas, de una
humanidad redimida que disfruta la luz del Cordero. Habla
de actividad, de movimiento, de misién cumplida. La Nueva
Jerusalén no desplaza a la tierra renovada; la ilumina. No
anula la historia humana; la redime. No destruye lo bueno
que Dios sembr6 en la creacion; lo lleva a su plenitud.

Comprender esta naturaleza glorificada transforma
profundamente nuestra esperanza. Muchos creyentes viven
con una vision pobre de la eternidad: un cielo estatico,
aburrido, etéreo, casi como un limbo santo. Pero la Biblia no
describe eso. Describe una ciudad vibrante, un Reino activo,
una humanidad resucitada, una tierra restaurada, un proposito

(=)



eterno que contina desarrolldndose. Describe una vida que
no se apaga, no se gasta, no se aburre. Describe plenitud.

Esta vision no es un mero conocimiento doctrinal; es
un fuego que purifica la vida presente. Porque el que ve la
ciudad futura no puede vivir atado a las pequetieces del
mundo. El que contempla la gloria venidera no negocia su
santidad. El que sabe hacia donde va no se conforma con
migajas espirituales.

Cuando Abraham esperaba la ciudad cuyo arquitecto
es Dios (Hebreos 11:10), no vivié resignado; vivid en fe.
Cuando los patriarcas confesaron que eran peregrinos
(Hebreos 11:13), no huyeron del mundo; caminaron con
proposito. Cuando la Iglesia primitiva vivia aguardando la
manifestacion del Reino, no se refugiaban del presente;
servian con valentia. Esa es la funcién de la Nueva Jerusalén
hoy: levantar la mirada del creyente, sacudir la pasividad,
romper el conformismo espiritual, inspirar santidad,
encender obediencia.

Por eso, cuando ensefiamos sobre la Nueva Jerusalén,
no estamos hablando de un tema esotérico, ni de un detalle
del futuro, ni de una curiosidad teoldgica. Estamos hablando
de la identidad futura de la Iglesia, del destino eterno del
pueblo de Dios, de la capital del Reino al que pertenecemos.
Y un creyente que sabe a donde pertenece vive de manera
diferente. Vive con esperanza, con pureza, con proposito.

23

—
| —



“Alabado sea Dios, el Padre de nuestro Serior Jesucristo.
Por su gran misericordia, nos ha hecho nacer de nuevo a
una vida llena de esperanza, por la resurreccion de
Jesucristo. Asi que ahora tenemos una herencia que no
puede destruirse, ni mancharse, ni marchitarse. Esta
herencia estd reservada en los cielos para ustedes.”

1 Pedro 1:3 al 5




Capitulo dos

EL PLAN ETERNO
DE DIOS

“1Ah, mi Seiior y Dios! Tu, con tu gran fuerza y tu brazo
poderoso, has hecho los cielos y la tierra. Para ti no hay
nada imposible.”

Jeremias 32:17

Desde el primer versiculo de la Escritura hasta la
ultima promesa del Apocalipsis, Dios se ha revelado como
un Dios que avanza hacia Su propoésito. Nada en la historia
biblica esta suelto, nada es improvisado, nada responde a un
impulso repentino del cielo. Toda la narracion de la Palabra
nos conduce a un destino cuidadosamente trazado desde la
eternidad pasada, como un rio que, desde su nacimiento en
las montafas del proposito divino, va descendiendo hasta
desembocar en la plenitud de la nueva creacion. Y en el
centro de ese destino final, como la perla mas preciosa de la
corona de Dios, se encuentra la Nueva Jerusalén.

Cuando Juan la vio descender del cielo, preparada
como una novia ataviada para su esposo, no estaba
simplemente presenciando un evento aislado. Estaba

[ 25 )

\ J



contemplando el climax del plan eterno. Estaba siendo
testigo de aquello que Dios sofio antes de que existiera el
polvo de la tierra. Estaba viendo el final de una historia que
comenzd mucho antes del Edén y que encontr6 su punto mas
alto en la cruz del Calvario, pero que s6lo se consumara
cuando Dios “haga nuevas todas las cosas” y establezca su
morada definitiva con la humanidad redimida.

Para entender la Nueva Jerusalén, no so6lo como
ciudad, sino como la gran consumaciéon del Reino,
necesitamos volver al principio. No para repetir la historia,
sino para observar el hilo del propédsito divino que atraviesa
la creacion, la redencion y la nueva creacion. Porque nada de
lo que Dios hace es fragmentado: El no abandona la obra de
sus manos. Lo que inicia, lo completa; lo que promete, lo
cumple; lo que disefia, lo lleva a la perfeccion. Y la Nueva
Jerusalén es justamente eso: la creacion terminada, la
redencién concluida, la historia abrazada por su propio
Autor.

Cuando abrimos Génesis, nos encontramos con un
escenario casi inocente: un huerto plantado por Dios mismo,
un hombre formado del polvo, una mujer edificada de su
costado, y un propésito claro: que la tierra fuera llena de la
gloria de Dios a través de su imagen. El Edén no era
simplemente un jardin con belleza natural; era el primer
santuario. Alli, Dios caminaba con el hombre. Alli, cielo y
tierra se tocaban. Alli comenzaba un proposito que debia
extenderse a toda la creacion. Pero ese proposito fue
interrumpido, no destruido, por la entrada del pecado. Y

()



aunque la rebelion del ser humano oscurecio la tierra, la voz
del proposito eterno nunca se apago.

Desde ese momento, comienza la segunda gran etapa
del plan: la redencidon. Dios levanta patriarcas, profetas,
reyes, sacerdotes; establece pactos, revela su Ley, instruye a
su pueblo; y sobre todo anuncia repetidamente que llegara el
dia en que El mismo restaurara lo que el pecado fracturé. La
redencion no es un plan alternativo: es la continuacion del
mismo proposito eterno. La cruz no es un parche; es la
cimentacion del Reino. La sangre del Cordero no s6lo nos
limpia: abre el camino hacia la recreacion de todas las cosas.

Por eso, cuando pensamos en la Nueva Jerusalén, no
podemos imaginarla desconectada de la historia biblica. No
es una ciudad “que aparece” al final del Apocalipsis como un
elemento extrafio o futurista. Es la culminacion del Edén. Es
la restauracion del disefo original. Es el huerto convertido en
ciudad. Es Dios llevando a su maxima expresion aquello que
comenz6 en Génesis: un lugar donde El pueda habitar con su
pueblo para siempre, sin mediaciones, sin velos, sin templos
terrenales, sin sombras ni simbolos temporales.

La Escritura lo afirma con una claridad conmovedora:
“He aqui el taberndculo de Dios con los hombres... y El
morard con ellos” (Apocalipsis 21:3). Cada palabra es un
martillo golpeando sobre el yunque de la historia. Cada silaba
revela el anhelo eterno de Dios. No fuimos creados s6lo para
servirlo, ni s6lo para obedecerlo, ni siquiera solo para
adorarlo. Fuimos creados para tener comunién con El. Para

()



compartir Su presencia. Para vivir cerca, no lejos. Para
escuchar Su voz sin nubes, sin culpas, sin temores. Para
caminar en la luz de Su rostro sin interrupciones. Y la Nueva
Jerusalén es justamente eso: Dios cumpliendo Su propdsito
fundamental de manifestar Su plenitud a la humanidad
redimida.

Es interesante notar que en la Biblia todo santuario
siempre fue un anticipo, una maqueta, una sombra. El huerto,
el tabernaculo, el templo de Salomoén, incluso la figura del
Lugar Santisimo... todos apuntaban a una realidad superior.
La presencia de Dios siempre estuvo, pero nunca en su
plenitud. Siempre habia un velo, un sacerdote, un dia
especial, un rito, un limite. Pero en la Nueva Jerusalén, todo
eso desaparecerd. La ciudad entera se convertira en el Lugar
Santisimo. Toda la atmoésfera sera presencia. Toda la luz sera
gloriosa. No habra noche, no habra templo, no habré velos.
No habré distancia. Dios finalmente descansa con su pueblo
en una comunion que ya no podra ser quebrada.

Mientras avanzamos en el plan eterno vemos que la
redencion no termina en la cruz, ni en la resurreccion, ni
siquiera en Pentecostés. Todo eso es el camino, no la meta.
La meta es la nueva creacion. Dios no cred la tierra para
abandonarla. No cre6 el cuerpo para descartarlo. No cre6 la
historia para destruirla. El renueva todas las cosas. El hace
nuevas todas las cosas. Y en ese universo renovado, la Nueva
Jerusalén aparece como el centro, como la capital del Reino
eterno, como el punto desde donde irradiara la gloria del
Cordero hacia toda la creacion restaurada.

—

28

'




Por eso, cuando hablamos de la ciudad, no estamos
hablando solamente de un lugar: estamos hablando del
corazon del propodsito de Dios. Alli se ve con claridad lo que
El quiso desde el principio: una humanidad transformada,
una tierra renovada, una relacion perfecta, una comunion
eterna. La Nueva Jerusalén es el final de un proceso, pero
también el inicio de una eternidad activa, viva, llena de
proposito. No es un final estatico: es un comienzo glorioso.

La Biblia nos muestra algo que, si no fuera porque
Dios mismo lo afirmd, nos resultaria casi imposible de creer:
el anhelo mas profundo del corazén divino es la comunion
con Su pueblo. El quiere que disfrutemos de Su presencia.
Quiere hacer de Su esencia la atmosfera que podamos
respirar. Y la Nueva Jerusalén serda la conexién de la
humanidad con Su gobierno.

Cuando Juan escucha aquella voz fuerte que resuena
desde el trono diciendo: “He aqui el taberndaculo de Dios
con los hombres”, lo que oye no es un anuncio
arquitectonico. Es un grito de triunfo. Es la declaracion de
que el anhelo eterno de Dios finalmente encuentra en la tierra
un acceso digno. Esta frase es el corazon del Apocalipsis, el
climax de toda la historia biblica, el punto al que apuntan
todos los pactos, todas las promesas, todas las figuras y todos
los sacrificios.

Es la consumacion de Emmanuel: Dios con nosotros.
Pero ya no como un nifio en Belén, ni como un Maestro
caminando por Galilea, ni como presencia espiritual en la

(»)



Iglesia, sino como wuna presencia plena, desbordante,
ininterrumpida y visible. Una presencia que no sélo habita en
nosotros, Sino entre nosotros.

En ese sentido, podemos decir que toda la historia de
la redencion es la historia de un Dios acercandose. En el
Edén, caminaba con el hombre. Después del pecado, siguid
hablando, pero a distancia. Con Abraham, se reveld en
pactos. Con Moisés, descendio en llamas y nube. Con Israel,
establecid un tabernaculo.

En los tiempos de Salomon, llend el templo de gloria.
Con los profetas, habld a través de la Palabra. Con el exilio,
acompafio al remanente fiel. Con Juan el Bautista, anuncio el
Reino. Con Cristo, se hizo carne. Con Pentecostés, vino a
habitar dentro de nosotros. Pero con la Nueva Jerusalén, dara
su paso final estableciendo su capital y Su gobierno de
manera definitiva.

Cada intervencion divina en la historia es un
movimiento hacia la cercania. Cada pacto es un puente. Cada
santuario, una sefial. Cada profecia, una promesa. Todo
converge en un Unico objetivo: la comunién con toda Su
creacion. Y por eso, la Nueva Jerusalén no es simplemente
un escenario escatologico, sino el cumplimiento del
proposito eterno. Es Dios regresando a su lugar natural: cerca
de Su obra. Es la restauracion de la comunién perdida. Es la
plenitud de la vida segun el disefio original.

30

—
| —



Cuando Apocalipsis afirma que en la ciudad ya no
habra mas llanto, ni clamor, ni dolor, no estd describiendo
una atmosfera emocional; esta describiendo el efecto de la
presencia plena de Dios. No hay lagrimas porque Dios habita.
No hay muerte porque Dios estd. No hay noche porque la
gloria del Cordero ilumina todo. La presencia de Dios no sera
un evento, ni un culto, ni un encuentro esporadico. Sera un
ambiente. Serd la esencia misma de la eterna existencia de
los redimidos.

Una de las grandes tragedias de la teologia
contemporanea, y una de las razones por las cuales la Nueva
Jerusalén es tan poco comprendida, es que se ha reducido la
obra de Dios a “salvar almas”. Se predica la salvacién como
un escape del infierno, como un ticket al cielo, como un
pasaporte espiritual para otra dimensioén. Pero la Biblia no
habla de eso. La Biblia habla de un Dios que quiere familias,
que quiere manifestar Su Reino, que quiere compartir vida.
La salvacion no es un tramite; es el camino hacia una
comunion eterna con El y el poder de Su Reino.

Notemos que la Biblia describe esta ciudad como “el
tabernaculo de Dios”. No dice “su palacio”, aunque es la
capital del Reino eterno. No dice “su templo”, aunque toda la
ciudad es un santuario viviente. No dice “su trono”, aunque
desde alli gobernara para siempre. Dice “taberndculo”. Lugar
de manifestacion y contacto. Espacio compartido. Como si
Dios quisiera dejar claro, hasta en el lenguaje, que lo mas
importante para El no es la estructura, sino Su manifestacion.

—

31

'




La Nueva Jerusalén sera el lugar donde Su presencia
ya no estara sujeta a temporadas, ni limitada por nuestra
fragilidad, ni interferida por el pecado, ni escondida detras de
simbolos. Alli recibiremos Sus directivas para las naciones.
Ademas, ese privilegio que ni Moisés tuvo en plenitud,
nosotros lo recibiremos, la manifestacion de Su presencia.
Veremos a Dios y tendremos plena comunioén con El.

Este es el punto que casi nunca se ensefia en la Iglesia:
la Nueva Jerusalén no es simplemente una ciudad futura; es
la revelacion del corazon eterno de Dios. Lo que Dios quiso
desde el principio no fue simplemente crear un mundo
bonito, ni establecer un Reino imponente, ni fundar un
sistema de adoraciéon perfecto. El quiso un hogar con Su
familia. Y ese lugar es la ciudad que desciende.

Cuando esta verdad penetra en el corazén, redefine
todo: la vida, la mision, la santidad, la predicacién, la forma
de servir, la manera de ver el futuro. Ya no vivimos
esperando un “escape”, sino un encuentro. Ya no pensamos
en la eternidad como un paisaje nublado y etéreo, sino como
la concrecion visible del proposito de Dios. Ya no servimos
por obligacion, sino por esperanza. Porque cada acto de
obediencia, cada paso de santidad, cada renuncia al pecado,
cada fidelidad en lo secreto, es una preparacion real para la
eternidad con el Rey.

La Biblia revela un misterio que, a simple vista, parece

contradictorio, pero que en realidad ilumina el corazon del
proposito eterno de Dios: la Iglesia es identificada como la

(»)




esposa del Cordero... y al mismo tiempo, la Nueva Jerusalén
es llamada “la esposa, la esposa del Cordero”. La Palabra no
es caprichosa: si usa dos imagenes diferentes, una que
describe un pueblo, y otra que describe una ciudad real y
glorificada, es porque cada una habla de un aspecto distinto
del plan eterno.

La esposa es el pueblo preparado; la ciudad es el lugar
preparado. La esposa es la relacion; la ciudad es el contexto
eterno donde esa relacion se conectard para siempre. No son
la misma cosa, pero estan inseparablemente unidas. Como en
el Edén habia un Adéan y un huerto, en la eternidad habra un
Cristo y una ciudad. Y asi como Dios prepard un entorno
perfecto para el primer hombre, prepara una ciudad eterna
para la esposa del Hijo.

Cuando Juan contempla la visiébn en Apocalipsis, el
angel lo invita a ver “a la esposa del Cordero”, pero lo que le
muestra es una ciudad que desciende del cielo. No porque la
ciudad sea la esposa en un sentido literal, sino porque la
ciudad expresa el vinculo de la esposa: la comunion con su
Amado en una morada preparada especialmente.

El lenguaje nupcial en Apocalipsis no anula la
literalidad de la ciudad; al contrario, la intensifica. Ningiin
esposo habla de su esposa como si fuera un edificio, pero si
habla del hogar que prepara para ella como una extension del
amor que le tiene. Asi hace el Cordero. La ciudad es Su
regalo, Su obra, Su morada, el entorno eterno donde vivira
con aquellos por quienes entregd su vida.

(»)



La unioén entre la esposa y la ciudad también refleja la
profunda légica del Reino. Todo acto de Dios tiene dos
dimensiones: una relacional y una espacial. Dios no solo
elige un pueblo; le da una tierra. No s6lo forma una nacion;
la establece en un territorio. No solo redime una Iglesia; le
prepara una ciudad capital.

Desde Génesis hasta Apocalipsis, Dios siempre une
identidad y lugar, pacto y territorio, presencia y morada. En
el Edén, puso al hombre en un jardin. En Canadn, puso al
pueblo en una tierra. En Pentecostés, puso al Espiritu en un
cuerpo. En la Nueva Jerusalén, nos pondra en una ciudad
eterna. El patron es invariable: Dios nunca crea una identidad
sin un entorno acorde a esa identidad.

Por eso, la Nueva Jerusalén no es un simbolo, sino la
consumacion del principio biblico de que Dios prepara
entornos para sus propositos. La Iglesia, la esposa, es
transformada para reinar, servir y manifestar la gloria de
Cristo. La ciudad, la morada, es disefiada para sostener,
reflejar y alojar esa glorificacion.

Pero atin hay algo mas profundo: Dios no solo prepara
una ciudad para su esposa, sino que prepara a la esposa para
la ciudad. La santificacion, la transformacion del caracter, las
pruebas, las disciplinas, los procesos de purificacion del
alma, no son castigos ni meras correcciones morales. Son el
trabajo del Espiritu Santo preparando un pueblo que pueda
conectar a través de una ciudad donde todo es puro,
transparente, sin sombra, sin mentira, sin corrupcidn, sin

([ »)



doblez. La ciudad es glorificada; por eso la esposa debe ser
glorificada. La ciudad es santa; por eso la esposa debe ser
santa. La ciudad es luminosa; por eso la esposa debe ser
“vestida de lino fino, limpio y resplandeciente”.

Asi como el antiguo Israel no podia entrar al Lugar
Santisimo sin sangre, sin purificacion y sin un sacerdocio
ordenado por Dios, tampoco la Iglesia puede entrar en la
ciudad eterna sin haber sido preparada, limpiada por la sangre
preciosa de Jesucristo, transformada por la obra del Espiritu
y adornada por Sus frutos. No porque Dios sea exigente, sino
porque la ciudad misma es incompatible con todo lo que es
imperfecto. No se trata de mérito; se trata de naturaleza. La
Nueva Jerusalén es la expresion visible de la santidad eterna
de Dios. La esposa debe ser la expresion visible de la santidad
que Cristo produce en Su pueblo.

Por eso, la relacién entre la esposa y la ciudad es
también una relacion entre santidad y gloria. La esposa es el
pueblo glorificado; la ciudad es el entorno glorificado. La
esposa refleja la imagen del Hijo; la ciudad refleja la gloria
del Padre. La esposa expresa la belleza moral de Cristo; la
ciudad expresa la belleza arquitecténica y luminosa del
Reino. Una es comunidad; la otra es entorno. Una es
comunion; la otra es &mbito. Una es el pueblo transformado;
la otra es el espacio transformado donde ese pueblo recibira
gobierno.

Cuando entendemos esto, desaparece la falsa
dicotomia entre literal y simbdlico. La ciudad es literal, pero

()



cada elemento literal comunica una realidad espiritual. La
esposa es un pueblo real, pero cada detalle de su preparacion
comunica un simbolismo glorioso. Dios no enfrenta
literalidad y simbolismo; los armoniza. La ciudad no es so6lo
literal ni s6lo simbolica; es literal con un proposito simbdlico.
Y la esposa no es solo simbdlica ni solo literal; es un pueblo
real cuya existencia tiene un significado eterno. La Biblia no
nos pide elegir; nos invita a contemplar el misterio completo.

Finalmente, la unién entre la esposa y la ciudad revela
una verdad que deberia conmover profundamente el corazon
de todo creyente: Dios no nos prepara solo para “ir al cielo”
como muchos pretenden; nos prepara para habitar con El en
Su presencia, Su atmdsfera, Su gloria, Su luz, Su rostro, Su
amor, Su esencia. La esposa es el pueblo amado; la ciudad es
la capital del Reino llegando a la tierra redimida.

Esto redefine la vida cristiana. Le da un norte, un
sentido, una esperanza so6lida. Nos recuerda que no estamos
yendo hacia la nada, ni hacia un cielo abstracto, ni hacia una
eternidad despersonalizada. Vamos hacia un tiempo glorioso,
a una realidad manifiesta y tangible entre el cielo y la tierra,
entre la plenitud del Reino y los seres humanos. Vamos hacia
una comunion eterna con nuestro Rey.

“Tuyos son, oh Seiior, la grandeza, el poder, la gloria, el
esplendor y la majestad; porque tuyas son todas las cosas
que estan en los cielos y en la tierra.”

1 Cronicas 29:11

36

—
| —



Capitulo tres

ESCUDRINANDO LA ESENCIA
DE LA CIUDAD

“Clama a mi, y yo te responderé, y te enseifiaré cosas
grandes y ocultas que tit no conoces.”
Jeremias 33:3

Hay escenas en la Biblia que uno no puede leer a la
ligera. Pasajes que exigen detenerse, respirar hondo y dejar
que el alma sea atravesada por lo que Dios decidid revelar.
Apocalipsis 21 y 22 pertenecen a esa categoria sagrada. No
son capitulos que se leen: son capitulos que se contemplan.

Es como si Juan hubiera rasgado un velo que durante
siglos permaneci6 cerrado, permitiéndonos asomarnos,
aunque sea por un instante, al disefio eterno de Dios. El vio
una ciudad real, glorificada, eterna, descendiendo del cielo,
preparada por Dios mismo para un futuro glorioso. El apostol
intentd describirla, pero cada palabra parece quedarle corta.

Algunas traducciones dicen que “tenia la gloria de
Dios”, pero en el original la idea es mdas poderosa:
“resplandecia con la gloria de Dios”. La ciudad no solo posee

[ 37 )

\ J



la gloria; la irradia, la exhala, la proyecta. Es una ciudad cuyo
brillo no proviene de luminarias artificiales, ni de energia
creada, sino de la misma presencia divina que la llena como
un fuego que no consume.

Juan dice que su resplandor era semejante a una piedra
preciosisima, como jaspe didfano, transparente como el
cristal. El jaspe antiguo era opaco, pero Juan lo ve como
cristal, porque en la nueva creacion todo lo que antes era
limitado es transformado en perfeccion.

Cuando ¢l comienza a describir su forma, aparece un
detalle que parece menor, pero que en realidad constituye una
de las claves mas profundas de toda la vision. La ciudad es
un cubo perfecto. Sus dimensiones, doce mil estadios por
cada lado, superan cualquier parametro arquitectonico
conocido en la tierra. Pero lo central no es la magnitud, sino
la forma.

En toda la Biblia, el tnico lugar que tenia forma cubica
perfecta era el Lugar Santisimo del Tabernaculo y del
Templo. Ese espacio era el corazon del culto israelita, el lugar
donde la presencia de Dios reposaba entre los querubines,
donde solo el sumo sacerdote podia entrar una vez al afio, y
aun asi, con temor y temblor. Alli no habia ventanas, no habia
luz humana, no habia intervencion del hombre. Era el espacio
que representaba la santidad perfecta de Dios.

Ahora Juan esta viendo una ciudad entera con la forma
del Lugar Santisimo. Es decir: en la nueva creacion, lo que

()



antes estaba confinado a un cubiculo sagrado, velado,
inaccesible para el pueblo comun, ahora se expande hasta
convertirse en una urbe gigantesca.

La santidad ya no est4 encerrada; estd derramada. La
presencia de Dios ya no esta limitada; es la atmdsfera misma
de la ciudad. La gloria antes reservada para un solo hombre
una vez al afio, ahora es la herencia eterna de los santos para
siempre. La Nueva Jerusalén no solo tiene la presencia de
Dios; la Nueva Jerusalén es el Lugar Santisimo extendido en
forma de ciudad para su pueblo.

Por eso la ciudad tiene “doce puertas”, tres a cada lado,
custodiadas por angeles. El nimero doce, que se repite una y
otra vez, no es casualidad. El doce representa gobierno,
plenitud y orden divino. Doce tribus de Israel, doce apdstoles
del Cordero, doce meses del ano, doce fundamentos, doce
puertas. Todo en la ciudad habla de gobierno perfecto, de un
Reino sin fracturas, sin corrupcion, sin fisuras.

En la tierra, el gobierno humano siempre es inestable;
aun los mejores lideres fallan. En la Nueva Jerusalén, cada
detalle, desde la base de los muros hasta el nombre inscrito
en cada puerta, recuerda que el Reino eterno ya no sera
administrado por hombres pecadores, sino por Cristo y su
pueblo glorificado.

Las puertas son perlas gigantes, y aqui nuevamente
Juan esta describiendo algo casi imposible de imaginar. Que
las entradas de la ciudad eterna sean “una sola perla”, y no

(»)



piezas ensambladas, significa que cada puerta es un
recordatorio permanente de la obra de Cristo. Como enseié
anteriormente, podemos interpretar claramente que el acceso
a la presencia del Padre esta fundado en la herida del Hijo.
La ciudad se abre a través del sufrimiento de Cristo, y solo se
entra por El. No hay acceso por mérito, tradicion o linaje
espiritual.

El 4ngel mide la ciudad y Juan menciona las “cafas de
oro”. El oro de Apocalipsis no es el oro que conocemos,
porque el apostol habla de un oro transparente, algo
desconocido en la tierra. El oro, en nuestro mundo, por mas
puro que sea, nunca es transparente. Pero en la nueva
creacion, los materiales se transforman para ajustarse a la
gloria de Dios. No hay opacidad, no hay sombras, no hay
rincones Oscuros.

Todo lo que compone la ciudad es luz, pureza, verdad.
Los cimientos estan adornados con piedras preciosas, cada
una representando aspectos del caracter de Cristo, reflejando
su multiforme gloria como un arco iris eterno incrustado en
los fundamentos del Reino. Juan no esta haciendo poesia;
esta describiendo una realidad concreta del mundo venidero.

La arquitectura de esta ciudad no surge de manos
humanas. No es el resultado del ingenio, ni del calculo, ni de
los avances técnicos. Esta es una ciudad edificada por Dios.
Nada en ella esta fuera de lugar. Nada envejece. Nada se
desgasta. Nada necesita ser reparado. Nada se rompe. Cada
medida, cada material, cada proporcién responde a un

(=)




proposito eterno. La geometria del Reino expresa la
perfeccion del caracter de Dios.

Mientras uno lee, es casi inevitable sentirse pequeiio.
Pero no pequefio en insignificancia, sino pequefio ante la
grandeza de un amor que decidi6 preparar un lugar asi para
coronar la tierra después de tanto mal expresado por los seres
humanos. En esta ciudad, nada es improvisado. Todo fue
pensado para que accedamos a sus directivas directas. Es
nuestra capital del Reino, el lugar donde veremos a Cristo tal
como Fl es.

La tierra hoy esta marcada por el desgaste, por la
suciedad, por la imperfeccion. Todo lo que construimos tiene
fecha de vencimiento. Las mejores ciudades del mundo, por
mas majestuosas que parezcan, llevan en su base la fragilidad
del tiempo. Pero la Nueva Jerusalén es lo contrario: es la
ciudad donde nada muere. Donde nada contamina. Donde
nada teme. Donde nada falla. Donde nada envejece. Donde
nada seduce al mal. Es un lugar construido por el Dios eterno
para un pueblo eterno, en una creacion eterna.

Cada descripcion de la ciudad parece avanzar en una
espiral ascendente, como si Juan nos fuera llevando desde lo
visible hacia lo invisible, desde lo material transformado
hacia la esencia espiritual que atraviesa cada elemento.
Después de presentarnos la forma de la ciudad y la
majestuosidad de sus puertas, el apdstol nos introduce en el
corazén de lo que la compone: materiales glorificados. Y
aqui, nuevamente, uno descubre que la Nueva Jerusalén no

()



es simplemente una ciudad mejorada o embellecida; es una
ciudad transfigurada. No es una version superior de nuestras
construcciones terrenales, sino un orden completamente
nuevo donde la materia misma responde a la gloria de Dios.

Cuando Juan menciona materiales transparentes, esta
revelando algo profundo: en la ciudad eterna no existen las
sombras. No hay zonas ambiguas, rincones o0scuros,
habitaciones que escondan secretos. Todo es claridad. Todo
es verdad. Todo es pureza. La opacidad, esa mezcla de luz y
sombra que caracteriza nuestra existencia actual, es
eliminada para siempre.

La Nueva Jerusalén es un lugar donde nada necesita
esconderse y donde nada puede hacerlo, porque la luz de
Dios atraviesa todo. Es transparencia absoluta, no solo como
propiedad fisica, sino como realidad espiritual: todo lo que
existe alli esta completamente alineado con la naturaleza
santa de Dios. Es imposible entrar en esos ambitos sin ser
transformados por su atmosfera.

El fundamento de la ciudad estd decorado con doce
piedras preciosas, cada una con un color, una textura y un
brillo particular. Juan se toma el tiempo de mencionarlas una
por una, como un artesano que describe su obra. Pero no es
solo estética. Las piedras preciosas, en la Biblia, siempre
representaron el caracter de Dios manifestado.

No hay aspecto del caracter divino que no esté
representado en esos cimientos. Jesus es el fundamento del

(=)



Reino, y cada piedra preciosa es una forma de decirnos:
“Cada verdad de Cristo, cada faceta de su gloria, cada
atributo divino, sostiene esta ciudad”.

Es interesante que Juan no describe ladrillos, cemento,
vigas ni estructuras mecanicas. Describe belleza. Describe
gloria. Describe revelacion. Describe la expresion visible del
caracter del Hijo. Nada en la ciudad es funcional sin ser al
mismo tiempo glorioso.

En la tierra, lo util y lo bello suelen estar en tension.
En la Nueva Jerusalén, lo util es bello, y lo bello es ttil. Lo
estético no es un lujo: es una declaraciéon. Dios muestra en
ella que Su Reino no solo es verdadero y justo, sino también
hermoso. Un cristianismo que pierde el sentido de la belleza
pierde algo del corazén de Dios. Pero en la ciudad futura,
belleza y santidad se abrazan para siempre.

Es después de describir estos materiales que Juan
avanza hacia uno de los elementos mas impactantes de toda
la vision: el rio de agua de vida. El apdstol dice que ese rio
fluye “del trono de Dios y del Cordero”. En la tierra, los rios
comienzan en montanas, en deshielos, en manantiales
ocultos. En la nueva creacion, el rio empieza en el trono.
Todo lo que da vida proviene directamente del gobierno de
Dios. En esta ciudad no hay vida que no nazca del reinado de
Cristo. La fuente no es un recurso natural: es una Persona
divina.

43

—
| —



El agua no simboliza solo bendicion, sino vida misma.
En el Edén, un rio regaba el jardin y se dividia en cuatro
brazos; era simbolo de abundancia, de expansion, de
provision. Pero ese rio no fluia del trono de Dios; fluia del
centro del huerto, de un punto geografico. Ahora Juan ve el
cumplimiento perfecto del disefio original: la vida que
sostiene la nueva creacion nace de la autoridad del Cristo.

Este rio es “limpio y resplandeciente como el cristal”.
Nuevamente, aparece la idea de pureza sin mezcla. Todo lo
que fluye del trono es absolutamente santo, absolutamente
vivificante, absolutamente perfecto. Nada contaminado
puede acercarse a ese caudal. Y sin embargo, todo el que
acceda a esta ciudad podra beber de ¢l sin temor. La vida
eterna ya no sera una promesa abstracta; sera una experiencia
cotidiana.

Caminaremos cerca del rio. Lo veremos. Lo
escucharemos. Lo beberemos. Sera parte de la vida diaria de
los santos. La espiritualidad en la ciudad eterna no sera un
esfuerzo, ni una disciplina a cultivar, ni un habito que cuesta
mantener. Serd tan natural como respirar. La vida espiritual
no sera algo por lo que uno luche; serd el ambiente en el que
uno existe.

A ambos lados del rio esta el arbol de la vida. Este
detalle es una joya teologica. En Génesis, el arbol de la vida
representaba la inmortalidad, el acceso permanente a la vida
divina. El pecado cerrod ese acceso y el hombre fue expulsado
del huerto. El &rbol quedd guardado por querubines y una

[w)



espada encendida. Fue el gran “no” que cay6 sobre la
humanidad caida. Pero en la Nueva Jerusalén, aquello que
fue prohibido vuelve a ser concedido.

El arbol que un dia simboliz6 la pérdida definitiva,
ahora simboliza la restauracion completa. Y no es un arbol
solitario; Juan lo ve en pluralidad, manifestandose a ambos
lados del rio, como si su vida se multiplicara en una
abundancia incontenible. Da fruto cada mes, doce frutos,
mostrando nuevamente la perfeccién del ciclo eterno, la
productividad sin agotamiento, la vida sin deterioro.

Pero hay un detalle mas conmovedor todavia: “las
hojas del arbol son para la sanidad de las naciones”. ;Como
puede haber sanidad en una creacion donde ya no hay dolor
ni enfermedad? No se trata de sanar cuerpos enfermos,
porque en la nueva creacion no existe enfermedad. Se trata
de la restauracidén continua de lo que fue quebrado en la
historia humana.

Las naciones, que a lo largo de los siglos se hirieron,
se destruyeron, se odiaron y se enfrentaron, ahora son
sanadas del registro histérico del dolor. El arbol de la vida
trae la reconciliacion definitiva, la paz absoluta, la armonia
perfecta. No hay rencores, no hay heridas antiguas, no hay
memorias dolorosas que sigan acusando. Todo es restaurado,
no solo en los individuos, sino en los pueblos. Es la redencion
llevada a su maxima expresion.

45

—
| —



Ante esto, notemos que la tierra sigue siendo la tierra,
impregnada por la luz y por la paz, pero no son nubes, es
tierra, es nuestro hermoso planeta y aun habra naciones sobre
¢l. La ciudad no es para que todos vivamos en ella y la tierra
sea destruida. La ciudad es la capital del Reino, desde donde
fluira la autoridad y el poder. Serd una tierra nueva y unos
cielos nuevos, porque seran redimidos y solo morara en ellos
la justicia.

Quienes predican la destruccion de la tierra, le otorgan
la victoria a Satands. Notemos que Dios cred el planeta y
puso al hombre para que lo gobernara bajo su autoridad. El
hombre fall6. El Padre manda a Su Hijo a redimir al hombre.
Logra salvarlo y luego todo es destruido. En tal caso, ; Donde
queda el proposito original? Seria como decir que Dios tenia
un plan, pero el diablo le impidié ejecutarlo. Eso nunca
ocurrira. Dios siempre concreta Sus planes y nadie puede
impedir Su voluntad.

Quien contempla esta escena entiende que la Nueva
Jerusalén no es un concepto abstracto ni un simbolo poético.
Es el lugar donde la historia de la humanidad alcanza su
proposito. Es el jardin restaurado hecho ciudad. Es el Edén
expandido. Es la vida de Dios extendiéndose sin obstaculos,
sin interferencias, sin oposicion. Es la revelacion plena de lo
que siempre debid ser y nunca pudo concretarse en la tierra
caida.

Cuando Juan llega al punto culmine de su descripcion,
ocurre algo inesperado: no encuentra templo en la ciudad.

()



Para un judio del primer siglo, para alguien que conocio la
gloria del templo de Herodes, que medit6 en el de Salomon,
que sond con el del milenio profetizado por Ezequiel, esta
afirmacion deberia haber sido casi incomprensible.

El templo era el corazon del culto. Era el centro
espiritual de la nacién. Era el punto de encuentro entre Dios
y el hombre. Y sin embargo, Juan dice: “No vi templo en ella,
porque el Seiior Dios Todopoderoso y el Cordero son su
templo”. Esta frase es un terremoto teoldgico, una revolucion
espiritual, un antes y un después.

El templo no es un edificio, sino una Presencia. La
ciudad no necesita un espacio donde Dios “baje”, porque
Dios llena la ciudad. La Nueva Jerusalén no tiene un lugar
donde ir a adorar, porque toda la ciudad es un santuario
viviente. Ya no habrd distancias entre lo sagrado y lo
cotidiano, ni entre lo espiritual y lo material. Todo sera culto.
Todo sera comunion. Todo sera presencia. No existira la vida
“fuera” de la adoracién. La adoracidon serd el aire que se
respirara en todo momento.

En la tierra, los creyentes tenemos momentos de
devocion, tiempos de oracion, espacios de adoracion. En la
nueva creacion, la devocion no sera algo que hacemos, sino
algo que somos. La presencia de Dios serd tan real, tan
abundante, tan inmediata, que la idea de “buscarlo” ya no
tendra sentido. No lo buscaremos porque nunca estara lejos.
No lo invocaremos porque jamas habrd un solo instante en
que no esté palpable ante nuestros ojos. En la eternidad, ya

()



no habra velos, ni intermediarios, ni mediaciones. El rostro
de Dios brillara sin filtros. El Cordero sera visto sin
impedimentos. Y cada rincon de la ciudad sera como el Lugar
Santisimo del antiguo templo.

Por eso la ciudad tampoco necesita sol ni luna. No es
que estos cuerpos celestes desaparezcan necesariamente de la
nueva creacion, sino que su funcidn ya no es necesaria dentro
de la ciudad glorificada. La luz del Cordero excede la
luminosidad del universo entero. La gloria de Cristo ilumina
cada calle, cada muro, cada jardin, cada esfera de la
existencia eterna. No serd una luz que hiera, sino una luz que
vivifica; no serd una luz que exponga para avergonzar, sino
una luz que revela para transformar. Si en el comienzo Dios
dijo: “Sea la luz”, en la consumacion final la luz serd la
expresion permanente del Hijo. La luz no serd un fendémeno
fisico: serd una Persona.

Y esta luz no es solamente iluminacion, es gobierno.
Juan dice que “las naciones caminaran a la luz de la ciudad”.
Este detalle es impresionante: Reitero que las naciones no
desaparecen en la eternidad. No nos fundimos todos en un
anonimato angelical; no nos disolvemos en una existencia
abstracta.

Las identidades colectivas, los pueblos, las culturas,
los trazos distintivos de la humanidad redimida
permaneceran. No todos seremos lo mismo, pero todos
seremos uno en Cristo. Y esas naciones viviran, caminaran,
se desarrollaran bajo la luz que emana de la ciudad. La Nueva

()




Jerusalén no es una carcel ni un limite: es una fuente. Es el
centro de irradiacion del Reino. Desde ella saldra la luz que
1lumina todo el orden renovado.

Las puertas de la ciudad nunca se cerraran. Nunca
habra noche. Nunca habra necesidad de resguardarse. Nunca
habra peligro. Las puertas abiertas eternamente hablan de una
seguridad total y absoluta. No existird ningiin enemigo. No
existird la tentacion sino la pureza. No existird poder que
pueda perturbar el gozo de los redimidos.

La ciudad sera un hogar sin amenazas. Y, al mismo
tiempo, esas puertas abiertas revelaran otra verdad: la ciudad
esta en relacion permanente con la creacion renovada. No es
un lugar aislado. No es una burbuja. No es un refugio para
pocos. Es la capital del Reino eterno, una ciudad que brilla
para que toda la tierra sea iluminada.

En este punto, uno siente que la descripcion nos lleva
a un limite donde las palabras apenas pueden sostener lo que
ven los ojos de Juan. El apostol no describe una fantasia
espiritual, sino una realidad que estd por venir. Y sin
embargo, esa realidad es tan gloriosa que desborda nuestro
lenguaje. La Nueva Jerusalén no es solamente un lugar: es la
expresion visible del caracter eterno de Dios. Es el
cumplimiento total del proposito que comenzo en el Edén. Es
el Reino consumado. Es la revelacion plena del corazén de
Cristo hacia su pueblo.

49

—
| —



Y tal vez por eso la escena final del capitulo sea tan
conmovedora. Juan ve que nada inmundo entra en la ciudad.
Nada que contamine, nada que corrompa, nada que
oscurezca, nada que degrade. No habra pecado. No habra
caida. No habré posibilidad de perder nuevamente lo ganado.
La santidad sera el ambiente natural de la nueva creacion. No
sera una obligacion moral, sino el clima permanente del
Reino.

Los redimidos no serdn capaces de pecar, no porque
pierdan su libertad, sino porque su libertad habrda sido
purificada. La voluntad humana, finalmente alineada con la
voluntad divina, deseara solo el bien. Sera la restauracion
completa de lo que Adéan perdid6 y mucho mas: serd la
humanidad llevada a su glorificacion méxima.

Los que entren en la ciudad seran aquellos cuyos
nombres estan escritos en el libro de la vida del Cordero. Ese
registro es la historia del amor de Dios hacia cada redimido.
No es una lista burocratica; es un testimonio eterno. Alli se
inscribe cada hijo y cada hija salvada por la sangre del
Cordero. Y el hecho de que sea El quien tiene ese libro nos
dice algo profundamente tierno: Jesus no solo gobierna la
ciudad, le transmite Su voluntad a sus redimidos. No es un
Rey distante, sino un Esposo presente. La ciudad no sera
solamente el centro del gobierno terrenal, sino también el
testimonio permanente de la victoria consumada.

Resulta imposible leer esta descripcion y no sentir una
mezcla de asombro, reverencia, esperanza y anhelo. La

(%)



Nueva Jerusalén es mucho mas que un tema escatologico: es
el horizonte de la vida cristiana. Es el destino final al que se
orienta toda nuestra fe, toda nuestra obediencia, toda nuestra
mision.

En un tiempo donde tantos creyentes viven con miedo
al futuro, donde abundan los discursos pesimistas y las
visiones apocalipticas deformadas, este capitulo del
Apocalipsis nos recuerda que el final de la historia no es
oscuridad, sino luz; no es caos, sino orden; no es derrota, sino
victoria; no es miedo, sino plenitud eterna.

La Iglesia necesita recuperar la esperanza de la ciudad
que desciende. Necesita recordar que nuestra vida hoy no es
una improvisacion ni una supervivencia. Es una preparacion.
Dios estd formando personas que reinaran en su Reino eterno.
Estd moldeando corazones que habitaran una ciudad donde
todo respira santidad, belleza y justicia. Y mientras ese dia
no llega, la vision de la Nueva Jerusalén es el ancla que
sostiene nuestras manos, nuestras lagrimas y nuestros pasos.

La descripcion de la ciudad eterna nos invita a mirar lo
eterno con 0jos nuevos. Y cada vez que nuestra fe se debilite,
cada vez que el mundo nos parezca incierto, cada vez que la
noche de la prueba parezca oscura, recordemos que existe
una ciudad donde no habra noche, ni dolor, ni lagrimas,
nunca jamas.

.“ ',) ;‘ ",
\ k Av‘_.

51

—
| —



Capitulo cuatro

LA TIERRA RENOVADA

“Porque el anhelo ferviente de la creacion aguarda la
manifestacion de los hijos de Dios. Porque la creacion fue
sujetada a vanidad, no por su voluntad, sino por la
voluntad del que la sujeto en esperanza; para que también
la creacion misma serd libertada de la esclavitud de la

corrupcion, para participar en la gloria de los hijos de
Dios.”

Romanos 8:19 al 21

Hay una verdad que, cuando vuelve a iluminar la
mente y el corazon del creyente, endereza la esperanza,
ordena la identidad y redefine la mision: la eternidad no sera
un cielo abstracto suspendido en la nada, sino una creacion
renovada, habitada por seres humanos glorificados y
gobernada desde una ciudad que desciende del cielo.

La Biblia insiste una y otra vez en que los santos
heredaran la tierra, pero Juan, en Apocalipsis, ve una ciudad
celestial que baja desde Dios. Y alli surge la pregunta que
durante siglos muchos han pasado por alto: si los santos van
a heredar la tierra... ;para qué la ciudad?

(=)



Esa pregunta no es menor. Es una pregunta que toca el
centro mismo del destino eterno de la Iglesia. Porque si
nuestra esperanza futura se reduce a “estar en el cielo para
siempre”, entonces la ciudad pierde sentido y la tierra queda
fuera del plan final de Dios. Pero si la Palabra revela que cielo
y tierra estaran unidos para siempre en la nueva creacion,
entonces la existencia misma de la Nueva Jerusalén adquiere
una belleza indescriptible: una ciudad real, gloriosa, visible,
que desciende para ser el corazon del Reino eterno.

Cuando el salmista declaro que “los justos heredardn
la tierra y viviran para siempre sobre ella” (Salmo 37:29),
no estaba hablando en metaforas; estaba profetizando una
realidad que solo se comprenderia plenamente cuando Cristo
venciera la muerte y trajera la promesa de una nueva
creacion.

Jests lo confirm6 en su ensefianza mas conocida:
“Bienaventurados los mansos, porque ellos heredardan la
tierra” (Mateo 5:5). Y Pablo, al describir la expectativa de
toda la creacion, nos revela que la tierra misma espera ser
redimida, “liberada de la esclavitud de corrupcion” para
participar de “la libertad gloriosa de los hijos de Dios”
(Romanos 8:19 al 23).

Es decir, la Biblia no presenta un final desarraigado,
donde los redimidos flotan en un cielo mistico sin contacto
con la realidad. Presenta un final profundamente encarnado:
una tierra renovada, un cuerpo resucitado, una ciudad
gloriosa, un gobierno justo, una creacion restaurada, una

()




humanidad transformada. La eternidad biblica no destruye la
obra de Dios: la redime.

Por eso, la aparicion de la Nueva Jerusalén no niega la
herencia de la tierra, sino que la ordena y la corona. No
reemplaza la nueva creacion: la gobierna. No aparta a los
santos del mundo restaurado: los capacita para reinar sobre
¢l. La ciudad no es un destino alternativo, sino el centro de
operaciones del Reino eterno. La Biblia no separa la ciudad
de la tierra; las une como dos realidades inseparables del plan
eterno de Dios.

Sin embargo, durante siglos, gran parte de la Iglesia ha
heredado una vision reducida, donde la eternidad se resume
en escapar del mundo e ir al cielo. Esa idea, nacida de
influencias filosoficas y no biblicas, ha debilitado Ila
esperanza, ha apagado el sentido de mision y ha borrado del
horizonte cristiano una de las promesas mas gloriosas:
seremos parte de un Reino real, en una creacion real, bajo un
Rey real, que vivird con nosotros para siempre.

La Nueva Jerusalén es la evidencia visible de que Dios
no solo salvara almas, sino que restaurara la creacion entera.
Es la prueba de que la redencion no se limita al espiritu
humano, sino que abarca cielo, tierra, historia y tiempo. Y al
descender, la ciudad confirma que el Reino no serd un
concepto etéreo, sino un gobierno concreto, desde un lugar
concreto, sobre un mundo concretamente renovado.

54

—
| —



Cuando Juan describe la ciudad descendiendo “como
una esposa ataviada para su marido” (Apocalipsis 21:2),
estd mostrando la perfecta union entre lo celestial y lo
terrenal. La ciudad desciende no para quedarse suspendida en
los aires, sino para posarse sobre una tierra renovada, libre de
corrupcion, llena de luz, bafiada en la gloria del Cordero. Alli
se cumple la palabra del salmista, la promesa del Maestro y
la expectativa de la creacidon. Alli finaliza el recorrido que
comenzo6 en el Edén, paso por la cruz y culmina en la union
plena entre Dios y la humanidad redimida.

La pregunta sigue siendo necesaria: ;por qué una
ciudad si vamos a reinar sobre la tierra? La respuesta es
sencilla y a la vez profunda: porque la tierra renovada
necesita un centro, y ese centro es la Nueva Jerusalén. Toda
nacion necesita una capital; todo reino tiene un trono; todo
gobierno tiene una sede. Y la ciudad que desciende desde el
cielo es precisamente eso: la capital del Reino de Cristo, el
lugar desde donde El reinari, y desde donde los santos
ejerceran autoridad sobre las naciones.

Esta verdad, lejos de ser un detalle secundario,
redefine la identidad de la Iglesia. Somos llamados no solo a
ser redimidos, sino a ser preparados para gobernar. No
seremos espectadores en la eternidad, sino participantes
activos del reinado del Cordero. Y la ciudad es el lugar donde
ese reinado se expresa, se organiza y se irradia hacia la
totalidad de la nueva creacion.

55

—
| —



Si la Nueva Jerusalén es la capital del Reino eterno,
entonces la tierra renovada es el territorio donde ese Reino se
despliega en su plenitud. Desde el comienzo de la revelacion
biblica, Dios se manifiesta no como un ser aislado del
cosmos, sino como un Rey que gobierna todo lo creado.

Pero ese gobierno, que en esta era se manifiesta
muchas veces de manera invisible, finalmente se hara visible
cuando la ciudad descienda y Dios mismo haga su morada
entre los hombres. Alli se revelara lo que siempre estuvo en
su corazon: no solo rescatar personas, sino establecer su
Reino sobre la tierra, como lo anunciaron los profetas y como
nos ensend Jesus a orar: “Venga tu Reino, hdagase tu
voluntad, asi en la tierra como en el cielo” .

La Nueva Jerusalén es la respuesta eterna a esa
oracion. Porque cuando la ciudad desciende, el cielo y la
tierra dejan de ser dos esferas separadas. La voluntad de Dios,
que hoy se cumple parcialmente en la tierra, se cumplird de
manera absoluta porque la presencia misma de Dios estara
entre nosotros. Ya no habra distancia, ni sombras, ni
mediaciones. La ciudad serd la manifestacion maxima del
gobierno divino, y la tierra renovada sera el ambito donde ese
gobierno se despliega para siempre.

En Apocalipsis, Juan nos muestra que las naciones
caminan a la luz de la ciudad, y que los reyes de la tierra
llevan su gloria a ella (Apocalipsis 21:24). Esta imagen no
es alegdrica: es una declaracion profética del orden eterno.
No habla de la humanidad antes del juicio final, sino de la

[ )



nueva creacion ya establecida. En esa realidad futura, las
naciones continuan existiendo, pero transformadas. No habra
rebelion, ni confusion, ni culturas heridas por el pecado.
Habra diversidad, pero wuna diversidad totalmente
reconciliada bajo el sefiorio de Cristo. Y esas naciones
caminaran a la luz de la ciudad porque la ciudad misma es la
fuente de iluminacion, de sabiduria, de justicia, de santidad y
de vida.

La existencia de naciones en la nueva creacion
demuestra que Dios no anula lo humano; lo perfecciona. No
destruye la historia; la redime. No borra la identidad; la sana.
Y, al hacerlo, asigna a la ciudad un rol que ninguna otra
realidad podria cumplir: ser el punto de referencia, el centro,
la fuente de la luz que guia, alimenta y organiza la vida
eterna.

Juan también declara que las hojas del arbol de la vida
son “para la sanidad de las naciones” (Apocalipsis 22:2).
Esto no implica enfermedad ni deterioro, pues nada impuro
entrard en la nueva creacion, sino que expresa la idea de
plenitud sostenida, vida que fluye sin interrupcion,
renovacion permanente de todas las cosas bajo el gobierno
del Cordero. En otras palabras: la ciudad no solo gobierna;
provee vida. No solo dirige; nutre. No solo ordena; bendice.
La vida que brota del trono de Dios y del Cordero fluye desde
la ciudad hacia la tierra renovada, como un rio que jamas se
agota y que mantiene eternamente fértil la nueva creacion.

57

—
| —



La relacion entre la ciudad y la tierra es, entonces,
profundamente organica. Asi como el corazén impulsa la
vida al cuerpo, la ciudad impulsa la vida al Reino. No es un
objeto decorativo ni solo un simbolo del pueblo de Dios. Es
la estructura visible, arquitectdnica y espiritual del gobierno
eterno. Es la morada de Dios, el trono de Cristo, el centro del
sacerdocio y del reinado de los santos. Y desde alli se
irradiard la vida hacia cada rincon del nuevo universo.

Esto nos lleva a considerar un aspecto que, muchas
veces, la Iglesia moderna ha dejado en penumbra: el rol de
los santos en el gobierno eterno. Si la ciudad desciende para
establecer el Reino y si las naciones caminan a su luz,
entonces ;/qué lugar ocupa el creyente? La Escritura es clara:
“Reinaran por los siglos de los siglos” (Apocalipsis 22:5).
Este reinado no serd simbodlico ni meramente espiritual. Sera
real, concreto, pleno. Por primera vez, la humanidad
redimida ejerceré el mandato original de Génesis de sefiorear
sobre la creacidn, pero sin rastro de egoismo, sin corrupcion,
sin abusos, sin error. Serd el gobierno perfecto bajo la
autoridad perfecta del Rey perfecto.

Y en ese escenario, la Nueva Jerusalén es el lugar
donde ese gobierno se expresa y se organiza. Alli estaran los
tronos, alli se manifestara la luz del Cordero, alli fluira el rio
de vida, alli se reuniran los santos para cumplir la voluntad
de Dios sobre la tierra renovada. La ciudad no es solo
morada; es centro administrativo, espiritual, sacerdotal y
gubernamental del Reino eterno.

58

—
| —



Cuando entendemos esto, comprendemos también por
qué Dios no nos salva para huir del mundo, sino para
participar de su restauracion. La vida cristiana no es
entrenamiento para escapar, sino para gobernar. No es
preparacion para la evasidn, sino para la misién eterna. Y la
ciudad es la prueba de que el plan de Dios es méas grande que
todo lo que imaginamos: no se trata solo de salvacion
personal, sino de instaurar un Reino real sobre una creacion
real, con un pueblo real que comparte la gloria de su Rey.

En esta perspectiva, la pregunta que muchas veces nos
hacemos: ;como serd la eternidad? empieza a cobrar un
nuevo sentido. Ya no imaginamos un cielo distante e
intangible, sino un mundo vibrante, luminoso, donde Dios
habita con nosotros y donde la ciudad es la expresion visible
de su presencia.

Un mundo donde cada detalle refleje la gloria de
Cristo, donde las naciones vivan en perfecta armonia, donde
la creacion cante sin interrupcion, donde la historia alcance
su cumplimiento y donde los redimidos ejerzan su propdsito
eterno: administrar, custodiar y expandir la vida del Reino.

La Nueva Jerusalén no reemplaza la tierra renovada; la
ilumina. No anula las naciones; las guia. No ignora la
creacion; la restaura. Y en esto descubrimos que la eternidad
no es estatica, sino dinamica; no es aburrida, sino vibrante;
no es un final, sino un comienzo glorioso. La ciudad que
desciende es la sefial de que Dios no abandona su obra, sino
que la lleva a su plenitud absoluta.

(%)




Cuando contemplamos la vision de la Nueva Jerusalén
y su relacioén con la tierra renovada, descubrimos algo que
marca un antes y un después en la manera de vivir la fe: la
eternidad no es un escape, es un destino; no es un consuelo
final, es un comienzo glorioso; no es el fin de la historia
humana, es el inicio de la verdadera historia para la cual
fuimos creados.

Esta revelacion devuelve a la Iglesia la dignidad que
muchas veces ha perdido. Nos recuerda que no somos un
pueblo que avanza a ciegas hacia un futuro incierto; somos
un pueblo que camina hacia una ciudad que ya esta
preparada, hacia un Reino que ya tiene Rey, hacia un lugar
que ya tiene nombre y ubicacion: la ciudad de Dios, la Nueva
Jerusalén, la capital del Reino eterno.

Comprender esta verdad transforma la manera en que
interpretamos nuestra vida presente. Si nuestra eternidad es
concreta, si nuestro destino es real, si nuestro llamado eterno
es gobernar con Cristo sobre la tierra, entonces esta vida deja
de ser un valle de paso sin propdsito para convertirse en el
entrenamiento divino para un reinado futuro. Las pruebas, las
luchas, los procesos, incluso las heridas que llevamos como
marcas de fidelidad, adquieren un nuevo sentido: somos
preparados para administrar la nueva creacion.

Por eso Pablo decia que “los sufrimientos del tiempo
presente no son comparables con la gloria venidera”
(Romanos 8:18). No porque minimizara el dolor, sino
porque habia visto la magnitud del destino. Un creyente que

(@)



vive con la Nueva Jerusalén en el horizonte no se quiebra
facilmente, no abandona su llamado, no negocia su santidad,
no pierde la esperanza. Sabe hacia donde va. Sabe quién lo
espera. Sabe que estd siendo formado en ¢l. Sabe que cada
dia de fidelidad aqui equivale a mayor capacidad para reinar
el dia de mafiana.

La ciudad que desciende ilumina nuestra identidad.
Nos recuerda que no somos ciudadanos de un mundo que se
deshace, sino ciudadanos de un Reino inconmovible. Aunque
caminamos en una tierra marcada por el pecado, la
corrupcion y la injusticia, nuestra ciudadania estd en una
ciudad que jamas serd sacudida, donde la justicia fluye como
un rio y donde la gloria de Dios es luz suficiente para
iluminarlo todo.

La creencia de que nuestro destino final es un cielo
etéreo y desencarnado ha debilitado a generaciones de
cristianos. Ha producido una espiritualidad evasiva,
desconectada de la mision y de la creacion. Pero cuando
recuperamos la verdad biblica de la nueva creacion, todo
vuelve a su lugar. La fe se encarna, la mision se vuelve
urgente, la santidad se transforma en respuesta amorosa y la
esperanza deja de ser una teoria para convertirse en un fuego
que arde en el corazén.

En la eternidad, Cristo no reinara solo; reinara con su
Iglesia. Y ese reinado no se ejercerd desde un estado de
consciencia flotante, sino desde una ciudad real, sobre una
tierra restaurada. La Nueva Jerusalén, como capital del

(o)



Reino, serd el lugar de encuentro, el punto de referencia
permanente, la morada del Cordero y de su pueblo, el centro
desde donde fluye la vida eterna hacia la creacion entera.

La tierra renovada no es un premio secundario; es la
herencia prometida. La ciudad no es un adorno simbdlico; es
la sede del Reino. Y la union de ambas revela el proposito
final de Dios: habitar con nosotros para siempre en una
creacion llena de Su gloria.

La Nueva Jerusalén no existe para reemplazar la
creacion, sino para coronarla. No es un escape del mundo,
sino la plenitud del plan que Dios tuvo desde el principio: que
la tierra sea llenada de su gloria, que su pueblo lo conozca
cara a cara y que la vida eterna fluya sin interrupciéon. La
ciudad es la fuente; la tierra es el campo. La ciudad es la sede;
la tierra es el territorio. La ciudad es el trono; la tierra es el
ambito donde ese trono gobierna.

Por eso, cuando la Iglesia pierde de vista esta verdad,
pierde también claridad sobre su mision. Una Iglesia que solo
espera “ir al cielo” se desconecta de su responsabilidad
presente. Pero una Iglesia que sabe que su destino es reinar
sobre la tierra renovada vive de otra manera. Ora con
conviccion, sirve con proposito, predica con urgencia,
soporta con mansedumbre, se santifica con esperanza. Sabe
que lo que Dios prepara no es pequefio, y que su llamado
eterno merece una vida entregada por completo.

62

—
| —



La vision de la Nueva Jerusalén no es un capitulo
aislado de la Biblia; es el climax del relato, el cumplimiento
del disefio original, la restauracion final de todo lo que el
pecado quebro. Es el punto donde convergen todas las
promesas, donde culmina la obra del Cordero, donde Ia
historia encuentra su verdadero sentido. Alli se revela la
fidelidad de Dios, alli se manifiesta la victoria final de Cristo,
alli se afirma el destino glorioso de los santos.

Y mientras esperamos ese dia, no lo hacemos como
quien espera un barco para abandonar un mundo en ruinas,
sino como quien se prepara para recibir un Reino que no
tendra fin. Nuestra esperanza no es evasiva, es activa. No es
pasiva, es transformadora. No nos saca de la mision, nos
impulsa a ella. Porque quien contempla la ciudad que
desciende no puede vivir igual: entiende que su vida tiene
peso eterno, que su fe tiene proposito eterno y que su
obediencia tiene recompensa eterna.

El dia que la Nueva Jerusalén descienda, todo sera
restaurado. La creacion sera liberada, las naciones seran
sanadas, el mal serd abolido, el tiempo sera transformado, y
Dios reinara con su pueblo para siempre. Ese es nuestro
destino. Esa es nuestra herencia. Esa es la esperanza que nos
sostiene en medio de las sombras del presente.

Y por eso, mientras caminamos en este mundo,
levantamos nuestra mirada hacia lo alto, sabiendo que la
ciudad no esta lejos. Ya esta preparada. Ya esta disefiada. Ya
estd brillando con la gloria del Cordero. En cualquier

(o)




momento, en el dia sefialado por Dios, descendera. Y cuando
eso ocurra, todo lo que hoy vemos sera vestido de luz eterna.

Hasta entonces, vivimos como lo que somos:
ciudadanos de la ciudad eterna, herederos de la tierra
renovada, sacerdotes y reyes llamados a reflejar en el
presente la gloria del Reino que pronto serd manifestado en
toda su plenitud.

“Pues la tierra se llenard del conocimiento de la gloria del

Seiior como las aguas cubren el mar.”
Habacuc 2:14




Capitulo cinco

LA IGLESIA Y
SU DESTINO ETERNO

“Cristo murio para hacer que la iglesia fuera declarada
santa, purificandola con el lavamiento del agua y un
pronunciamiento suyo, 27 para presentdrsela a st mismo
como una novia, llena de esplendor y belleza. Cristo murio
para que la iglesia fuera pura, sin mancha ni arruga, ni
nada semejante.”

Efesios 5:26 y 27 PDT

La Biblia no presenta la eternidad de los redimidos
como un paisaje nebuloso, ni como un consuelo poético para
los cansados. Nos abre la puerta a un misterio que no esta
hecho de nubes, sino de proposito. Ese proposito es
relacional, es espiritual, es gubernamental, y es
gloriosamente eterno. Ademas, no hay nada de la Iglesia que
pueda entenderse sin la palabra “bodas”, porque el final de la
historia no es una batalla, ni siquiera un juicio, sino una
union. Alli apunta todo. Alli descansa la identidad final de
los santos.

65

—
| —



Cuando Juan, en Patmos, vio la escena del desenlace,
no describi6 una multitud ansiosa ni un ejército tenso
esperando 6rdenes. Vio una esposa. Vio una novia. Vio una
mujer preparada. No una mujer perfecta en si misma, sino
perfeccionada por Aquel que la amd desde antes de la
fundacion del mundo. No una mujer orgullosa, sino una
mujer vestida de la justicia que le fue dada.

“Gocémonos y alegrémonos”, dice el texto, “porque
han llegado las bodas del Cordero, y su esposa se ha
preparado” (Apocalipsis 19:7). Cada palabra pesa. No son
bodas del Rey, ni bodas del Juez, ni bodas del Todopoderoso,
aunque Fl es todo eso y més, sino bodas del Cordero. El que
reina es el mismo que fue inmolado. El que gobierna es el
mismo que entregd su vida. La autoridad del Reino brota del
sacrificio. Por eso la Iglesia no serd una esposa arrogante,
sino quebrantada y gloriosa al mismo tiempo.

Esa preparacion no es un maquillaje espiritual de
ultimo momento. No es un ajuste cosmético en el final del
camino. Es la obra lenta, profunda, paciente y amorosa del
Espiritu Santo en el corazoén del creyente. Dios no nos
prepara para el cielo; nos prepara para Cristo. No nos viste
para un lugar, sino para un encuentro.

Cada prueba, cada renuncia, cada acto de obediencia,
cada quebranto, cada victoria secreta en la intimidad, cada si
y cada no pronunciado en fidelidad, va tejiendo ese lino fino
que representa las acciones justas de los santos. Nuestro
problema contemporaneo es que muchas veces predicamos la

(o)



salvacion como un punto de inicio, pero no predicamos la
preparaciéon como un proceso inevitable para aquellos que
realmente aman al Sefior.

La Iglesia no es solamente un pueblo que sera salvo,
sino un pueblo que sera presentado. Pablo, con una
sensibilidad apostolica que se mezcla con un celo casi

o C Cw
paternal, escribia a los corintios diciendo: “Os he desposado
con un solo esposo, para presentaros como una virgen pura
a Cristo” (2 Corintios 11:2). Hay pocas frases tan
reveladoras del ministerio espiritual.

La meta del pastor, la verdadera, la méas elevada, no es
llenar un templo, ni desarrollar programas, ni producir
impacto social. Es presentar un pueblo preparado para Cristo.
Si un ministro no piensa en la presentacion eterna, terminara
pastoreando para horizontes cortos, para necesidades
inmediatas, para urgencias temporales. Pero el Evangelio no
es un parche para el presente; es una preparacion para la
eternidad.

Este destino eterno como esposa deseada transforma
todo. Cambia nuestra ética, nuestra adoracion, nuestra
manera de caminar en el mundo. Una esposa que sabe que
pronto sera presentada no se entretiene con cosas triviales, no
pierde el tiempo en discusiones estériles, no se contamina con
aquello que mancha el vestido.

No porque est¢ obsesionada con la santidad, sino
porque esta enamorada. El amor verdadero siempre

(o)




selecciona. No todo es compatible con un corazén entregado.
Y asi como ningun novio sensato prepara un banquete para
una novia indiferente, Cristo prepara un Reino para un pueblo
que lo anhela.

La Iglesia, en su esencia mas profunda, es un pueblo
que espera. No espera acontecimientos, sino una Persona. No
espera sefales, sino un rostro. Y cuando esa espera es viva,
cuando no se apaga en la rutina, cuando no se diluye en los
problemas, la vida cristiana adquiere un brillo que no se
puede fabricar.

Hay una diferencia visible, aunque muchas veces
intangible, entre un creyente que vive para cumplir con Dios
y un creyente que vive para encontrarse con El. El primero se
cansa rapido; el segundo persevera con gozo. El primero
sirve por obligacion; el segundo sirve por amor. El primero
se preocupa por lo que Dios piensa de sus actos; el segundo
se preocupa por lo que Cristo piensa de su corazon.

Quiza una de las mayores pobrezas espirituales de la
Iglesia contempordnea es que ha perdido la conciencia de
enamorada. Se ha vuelto mas funcional que relacional. Mas
activa que contemplativa. Mas preocupada por sobrevivir que
por prepararse. En un tiempo donde todo se mide por
resultados visibles, hablar de la preparacion del alma parece
impractico.

Sin embargo, lo que es impractico para el marketing
religioso es esencial para el Reino. Sin preparacion, no hay

(o)



bodas. Sin bodas, no hay destino eterno. Sin destino eterno
claro, la Iglesia pierde el norte y termina girando sobre si
misma, sin avanzar hacia la plenitud.

Cuando el Espiritu dice a través de Juan que la Nueva
Jerusalén desciende “como una esposa ataviada”, esta
revelando algo mayor que una metafora. Estd afirmando que
el Reino venidero no es una estructura fria, sino una relacion
consumada. La ciudad no simboliza sélo un gobierno
perfecto, sino un amor perfecto.

Sin embargo, cuando uno abre las Escrituras y se
asoma al proposito eterno de Dios, descubre que la identidad
de la Iglesia no termina en la imagen de la esposa, aunque esa
sea una expresion tierna y profunda, no es la inica del diseno
divino. Esa identidad se expande, se ensancha, se eleva hacia
otra dimension igualmente gloriosa: la de un pueblo
sacerdotal llamado a participar del gobierno del Reino. No es
un titulo figurado ni un elogio espiritual: es una realidad que
define nuestra eternidad.

Desde el principio, Dios quiso un pueblo que ocupara
un lugar de sacerdocio y autoridad. No un sacerdocio
encerrado en rituales, sino uno que actuara como puente entre
el cielo y la tierra. Sin embargo, Israel, aunque destinado a
ser un “reino de sacerdotes y gente santa” (Exodo 19:6),
nunca alcanzo6 la plenitud de ese llamado, porque fue un
pueblo sujeto a un pacto limitado por las sombras de la
incapacidad humana.

69

—
| —



Esa plenitud sacerdotal solo puede darse en Cristo,
quien es el verdadero Sumo Sacerdote, el sacrificio perfecto
y el Rey eterno. Y si El es Rey y Sacerdote, entonces la
Iglesia, siendo su cuerpo y siendo una con El (1 Corintios
6:17), no puede ser menos que un pueblo formado para su
mismo proposito y destino.

El libro de Apocalipsis no nos muestra a la Iglesia
como espectadores del Reino, sino como participantes
activos del mismo: “nos hizo reyes y sacerdotes para Dios,
y reinaremos sobre la tierra” (Apocalipsis 5:10). La frase es
contundente ;Dodnde dice que reinaremos? No dice que
aspiraremos a reinar, ni que desearemos reinar, ni que
seremos administradores simbolicos de algo etéreo. Dice que
reinaremos en la tierra. Dice que somos reyes y sacerdotes.
Es decir, parte de la identidad eterna de la Iglesia consiste en
el ejercicio de autoridad espiritual y en el servicio sacerdotal
dentro de la creacion renovada.

Esto choca de frente contra las ideas livianas de una
eternidad pasiva, como si el cielo fuera una especie de
descanso indefinido donde ya no hay nada que hacer, mas
que tocar el arpa sobre las nubes. Pero Dios no nos cre6 para
la inactividad, sino para la responsabilidad, para el gobierno,
para la mision, para la administracion de Su gloria. El pecado
interrumpi6 ese llamado, pero la redencidon no so6lo restaura
lo perdido: lo magnifica. La Iglesia no vuelve a Edén; va mas
alla de Edén. No vuelve a Adan; es una en Cristo. No vuelve
al dominio de un huerto sino de toda la tierra.

70

—
| —



Reinar con Cristo no significa mandar, sino reflejar Su
caracter en autoridad, viviendo bajo Su sefiorio. No es
dominar, sino administrar con amor, justicia, mansedumbre
y gloria la creacion renovada. Es ocupar posiciones de
responsabilidad que fluyan naturalmente de nuestra
comunion con EL

Los que en este tiempo aprendimos a humillarnos, en
aquellos dias seremos levantados. Los que en este tiempo
servimos con profunda sinceridad, en aquellos dias
reinaremos con visibilidad. Los que en estos dias valoramos
y actuamos bajo la gracia, en aquellos dias gobernaremos
ambitos eternos bajo Su presencia.

Pero ese reinado no puede divorciarse de nuestro
llamado sacerdotal. No se puede gobernar en el Reino sin
haber aprendido la intimidad del altar. No se puede
administrar eternidad sin haber conocido el peso de la
presencia de Dios. El sacerdote en la Escritura es alguien que
se acerca, alguien que intercede, alguien que guarda el fuego,
alguien que ofrece lo mejor. La Iglesia sera gobernante
porque primero es adoradora. Su cetro surge del incienso. Su
autoridad brota de la comunién. Su gobierno nace del amor.

La eternidad nos mostrara como un pueblo que
gobierna, si, pero cuya autoridad no proviene de un titulo,
sino de una naturaleza transformada por el Espiritu. Por eso
el proceso presente es tan crucial. Cada dia que aprendemos
a rendir nuestro corazon, a obedecer cuando nadie nos ve, a
elegir lo eterno sobre lo inmediato, estamos siendo formados

()



para reinar. La escuela del Reino no se cursa all4 arriba; se
cursa acd abajo. La eternidad sélo certifica lo que la vida
presente construyo en secreto.

Lo que hoy en dia parece débil, en aquellos dias sera
de gran fortaleza. Lo que hoy en dia parece pequefio, en
aquellos dias serd sumamente grande. Las lagrimas que
derramamos en obediencia no se pierden: se convierten en
peso eterno de gloria. El caracter que dejamos que Cristo
forme en nosotros no es un adorno espiritual: es el
equipamiento para nuestra funcion eterna. Nada se
desperdicia. Nada es en vano. La santificacion no es solo para
ser mas piadosos; es para ser capaces de llevar la gloria de
Dios sin quebrarnos.

Cuando Juan vio la Nueva Jerusalén, vio también un
pueblo que “reina por los siglos de los siglos”. Ese reinado
no serd jerarquico como los gobiernos humanos, ni
burocratico, ni centrado en el poder. Serda un reinado que
expresa la belleza de Cristo en la creacidon restaurada. La
Iglesia reinara no porque sea poderosa, sino porque sera
semejante a El. Y en ese reinado, lo sacerdotal nunca
desaparecerd; serd su esencia. Gobernaremos adorando,
administraremos amando, ejerceremos autoridad sirviendo.

Es por esto que debemos calibrar nuestros ministerios,
porque si hoy predicamos un cristianismo sin cruz, mafiana
tendremos creyentes sin autoridad. Si hoy promovemos un
evangelio sin obediencia, mafiana tendremos un pueblo
incapaz de reinar. Si hoy hacemos de la fe un vehiculo para

(=)



la comodidad, mafana descubriremos que negamos la
formacidon que nos preparaba para la eternidad. Por eso el
Espiritu insiste en forjar caracter. Por eso el Sefior permite
pruebas. Por eso nos llama a la santidad. No es una exigencia
legalista: es una preparacion real.

Nos espera un destino que no es pasivo ni
contemplativo, sino vibrante, activo, glorioso. Y ese destino
comienza ahora. Cada dia de fidelidad es un ladrillo en ese
Reino que pronto veremos. Cada acto de amor, cada gesto de
obediencia, cada renuncia escondida, cada si a la voluntad del
Padre, nos entrena para la eternidad. Porque el que es fiel en
lo poco sera puesto sobre mucho. Y ese “mucho”, en el plan
eterno, es indescriptiblemente grande.

“Justificados, pues, por la fe, tenemos paz para con Dios
por medio de nuestro Serior Jesucristo; por quien también
tenemos entrada por la fe a esta gracia en la cual estamos

firmes, y nos gloriamos en la esperanza de la gloria de

Dios.”
Romanos 5:1y 2

A medida que uno avanza por las paginas de la
Escritura, se vuelve inconfundible la manera en que Dios
revela quiénes seremos por la eternidad. No lo hace con
imagenes difusas ni con metaforas que invitan a la evasion,
sino con declaraciones concretas que exigen una fe madura.
La eternidad no es un escape del mundo: es el desenlace
glorioso del proposito para el cual fuimos creados. Y cuando
uno contempla la Nueva Jerusalén, todo lo que la Palabra

()




dice acerca del creyente comienza a encajar con una
precision sorprendente.

Nuestra identidad eterna no consiste simplemente en
“sobrevivir” a la muerte, ni en conservar una vaga conciencia
espiritual. La Biblia jamas presenta ese destino empobrecido.
Por el contrario, nos llama “reyes y sacerdotes”
(Apocalipsis. 1:6), “herederos de Dios y coherederos con
Cristo” (Romanos 8:17), “ciudadanos de los cielos”
(Filipenses 3:20), “columna en el templo de mi Dios”
(Apocalipsis 3:12). Estas palabras no son metaforas para
elevar la moral de los creyentes cansados; son definiciones
eternas de quienes somos, de quienes estamos siendo
formados, y de quienes finalmente seremos cuando el Reino
se manifieste en su plenitud.

La Nueva Jerusalén no es el lugar donde tendremos
una casita para vivir, sera el ambiente espiritual que
corresponde a nuestra nueva identidad. Serd la sede del
gobierno divino. La ciudad coherente con quienes seremos,
asi como la tierra renovada sera coherente con la mision que
Dios nos darad. A veces hablamos de la eternidad como si
fuera una pausa o un paréntesis después de la vida presente.
Pero la eternidad es, en realidad, la continuidad glorificada
de la obra que Cristo comenzd en nosotros.

Todo lo que el Espiritu Santo produce hoy en la Iglesia
tiene proyeccion eterna. Cada acto de obediencia, cada paso
de fe, cada sacrificio hecho en lo secreto, cada negacion del
ego, cada lagrima derramada por causa del Reino contribuye

()




a formar en nosotros el caracter que administrara los asuntos
del mundo venidero.

En Apocalipsis 22:5 se declara que “reinaremos por
los siglos de los siglos”. La frase es tan contundente que casi
incomoda. No dice que “viviremos”, ni que “existiremos”, ni
siquiera que ‘“‘cantaremos por los siglos de los siglos”, sino
que “reinaremos”. El gobierno eterno de Cristo no es un
gobierno solitario; es un gobierno compartido con los santos.

No por mérito humano, sino por pura gracia. Es la
gracia que transforma barro en realeza, que convierte
esclavos del pecado en gobernantes de la creacion, que toma
a los despreciados del mundo para hacerlos jueces del siglo
venidero (1 Corintios 6:2).

Si hoy la Iglesia supiera realmente quién es, viviria con
una autoridad completamente distinta. No una autoridad
arrogante o politica, sino la autoridad mansa del Cordero, la
autoridad moral de los que caminan en santidad, la autoridad
espiritual de quienes entienden que el mundo presente no es
su destino final.

Muchos creyentes tienen una vision reducida de la
salvacion. Piensan en el perdon, en la vida eterna, en la
seguridad de estar con el Sefior. Y es glorioso, claro que si.
Pero no es todo. Cristo no derramo Su sangre solamente para
salvarnos, sino para transformarnos en una nacioén santa,
preparada para ejercer una funcion eterna en el orden

—

75

'




renovado de la creacion. Si se pierde esa perspectiva, la vida
cristiana se empobrece.

La santidad se vuelve opcional, la mision se vuelve
cansadora, la adoracién se vuelve rutinaria. Pero cuando uno
comprende que esta siendo preparado para reinar con Cristo,
todo se ilumina de un modo nuevo. La santidad ya no es un
peso, sino un honor. La obediencia deja de ser una
obligacion, para convertirse en un entrenamiento para el
futuro. La oracidn deja de ser un tramite, para transformarse
en un acto de gobierno espiritual. La vida entera deja de ser
una carrera para sobrevivir, y se convierte en un camino de
preparacion para la eternidad.

Muchos hermanos en la fe quedan atrapados en la idea
de que la eternidad sera simplemente “estar con Jesus”. Y
claro que asi sera; esa es la alegria suprema de los santos.
Pero estar con El implica también participar de Su obra, de
Su mision, de Su gobierno. El no reina solo: reinara con Su
pueblo. Su sacerdocio no es individual: es corporativo.

El destino eterno de la Iglesia es servir a Dios y
gobernar con Cristo en perfecta armonia, en ese equilibrio
santo entre adoracion y autoridad que solo el Hijo pudo
mostrarnos en su plenitud. En la eternidad, la Iglesia seré lo
que siempre estuvo destinada a ser: la expresion glorificada
del Cordero en medio de la creacion renovada.

La Nueva Jerusalén aparece entonces no como un
premio, sino como una consagracion. No es un “lugar mejor”,

()



sino el dmbito adecuado para el encuentro entre un Dios
Santo y una humanidad redimida y transformada. Todo lo
que en la tierra hoy nos resulta desprolijo, incompleto o
injusto sera sanado en la nueva creacion.

Nosotros  participaremos activamente de esa
administracion divina. La Biblia dice que los santos juzgaran
al mundo y a los angeles (1 Corintios 6:2 y 3), una
declaracion que nos excede y nos humilla a la vez. ;Como
podra un cristiano juzgar rectamente en la eternidad si no
aprende a obedecer, a discernir y a caminar en rectitud hoy?
Este es el punto donde la fe se vuelve profundamente
practica: la escatologia no es un tema para curiosos; es una
luz para los que desean vivir seriamente el presente.

Nuestro destino eterno nos llama a caminar con una
dignidad distinta, como quien sabe que pertenece a otra
ciudad. Pablo lo expres6 con claridad: “nuestra ciudadania
estd en los cielos” (Filipenses 3:20). No dijo “estard”, sino
“esta”, porque esto no se trata de una habitacion, sino de una
dimension de vida. No es una identidad futura: es una
identidad actual que se manifestard plenamente cuando
Cristo regrese.

Es precisamente esa identidad la que moldea nuestra
conducta cotidiana. Si uno sabe que es ciudadano de un
Reino eterno, no vive como esclavo del miedo, de la moda,
del consumo o de la desesperanza. Vive con la frente en alto,
con la mansedumbre del Cordero y con la firmeza del Leon.

—

77

'




Vive sabiendo que esta vida es apenas el prologo, y que lo
mejor todavia no empezo.

La Nueva Jerusalén, entonces, no es solamente una
ciudad, es la ciudad que nos identifica. Es la capital de
nuestra patria. Es el lugar donde termina la tension y
comienza la plenitud. Es el sitio donde la fe se vuelve vista,
donde la esperanza se vuelve experiencia, donde la santidad
se vuelve naturaleza.

Cuando uno comprende esto, algo pasa en el corazon.
La vida deja de ser un esfuerzo por sostenerse y se convierte
en una marcha firme hacia la eternidad. Uno empieza a
caminar con un sentido profundo de pertenencia, sabiendo
que cada dia, cada lucha, cada afliccion, cada victoria y cada
acto de amor estan esculpiendo en nosotros la forma eterna
del Reino. Ademas, la tierra deja de ser un lugar que
abandonaremos para la destruccidn, sino que conquistaremos
para la redencion.

“El que venciere heredara todas las cosas 0 sereé su
y

Dios, y él sera mi hijo.”
Apocalipsis 21:7

\ k AD‘_.

—

78

'




Capitulo seis

EL PODER DE
LA ESPERANZA

“Y el que estaba sentado en el trono dijo: He aqui, yo
hago nuevas todas las cosas. Y me dijo: Escribe; porque
estas palabras son fieles y verdaderas. Y me dijo: Hecho

estd. Yo soy el Alfa y la Omega, el principio y el fin. Al que
tuviere sed, yo le daré gratuitamente de la fuente del agua
de la vida. El que venciere heredara todas las cosas, y yo
seré su Dios, y él sera mi hijo.”
Apocalipsis 21:5 al 7

La Iglesia del Sefior siempre ha vivido entre dos
realidades: la gloria prometida y la tension del presente. Ese
“todavia no” que late en las paginas del Nuevo Testamento
no es un vacio ni un intervalo perdido, sino el terreno sagrado
donde la esperanza biblica se convierte en fuerza espiritual
para resistir, perseverar y vivir en santidad.

Sin embargo, si hay algo que hoy se ha debilitado
draméaticamente entre muchos creyentes, es precisamente esa
esperanza. No por ausencia de promesas, Sino por ausencia
de comprension. No porque la Biblia haya dejado de hablar

[ 79 )

\ J



del futuro, sino porque la Iglesia ha dejado de escucharlo con
la profundidad con que fue disefiado.

Cuando los cristianos pierden la vision de la
consumacion, la fe se vuelve corta, la adoracion se vuelve
liviana y la santidad se vuelve opcional. Cuando no se
predica sobre la eternidad con claridad teologica, el corazon
se acomoda a lo inmediato y se empobrece espiritualmente.
Y cuando el pueblo de Dios deja de mirar la ciudad que
desciende, inevitablemente termina mirando demasiado la
ciudad terrenal que se desmorona. Por eso este capitulo no es
un epilogo emocional ni un cierre poético de nuestro estudio,
sino una urgencia pastoral: recuperar la esperanza biblica
para que la Iglesia redescubra quién es, para qué vive y hacia
donde va.

La Escritura afirma que “tenemos una esperanza
como ancla del alma, segura y firme” (Hebreos 6:19). Qué
imagen poderosa: un ancla que nos sostiene en medio de los
vientos culturales, de las tormentas del alma y de los
movimientos confusos de este siglo. No es un ancla que nos
ata al pasado, sino que nos sostiene hacia adelante. No nos
fija en el puerto, sino que nos permite navegar sin naufragar.
Pero un ancla no sirve de nada si no estd bien afirmada en un
suelo firme. Y aqui es donde la escatologia biblica tiene un
valor determinante: si la Iglesia no entiende con claridad cual
es su destino, tampoco podra vivir con firmeza en el presente.

Permitanme decirlo con sencillez de maestro: la
esperanza biblica no es un escape, es una estructura

(%)



espiritual. Es lo que formatea la voluntad, ordena los deseos,
orienta la vida y les da sentido a las pruebas. Cuando la
esperanza se debilita, la santidad se diluye. Cuando la vision
eterna se borra, el corazon se hace amigo del mundo. Pero
cuando la “ciudad que tiene fundamentos” (Hebreos 11:10)
se convierte en el horizonte que guia nuestros pasos, entonces
la vida cristiana adquiere una dimensién completamente
nueva.

La vision de la Nueva Jerusalén no es para entretener
la imaginacion futura, sino para sanar el desaliento presente.
No es para que discutamos medidas, materiales o
especulaciones, sino para que comprendamos que Dios ya
nos mostréd el desenlace, y que ese desenlace debe modelar
como vivimos ahora. Juan vio la ciudad descender no para
que nos refugiemos en el mafiana, sino para que reine la
esperanza en el hoy. Porque cuando la Iglesia se olvida de
que el Reino tiene destino, mision y consumacion,
inevitablemente cae en dos extremos igual de peligrosos: el
pesimismo fatalista o el activismo sin eternidad.

Vivimos dias donde muchos creyentes sienten que “el
mundo est4 perdido”, que “todo va a peor”, que “el enemigo
avanza demasiado”. Pero la profecia biblica jamas fue
disefiada para producir miedo ni desesperanza. Los tiempos
finales no son un anuncio de derrota, sino de victoria. La
segunda venida de Cristo no es un escape improvisado, sino
el climax del plan eterno. Y la Nueva Jerusalén no es un
simbolo romantico, sino el destino glorioso preparado para
los redimidos. Cuando esto entra en el alma, se rompe la

()



sensacion de derrota espiritual que tantos cristianos cargan
en silencio.

Juan escribe: “Y vi un cielo nuevo y una tierra nueva”
(Apocalipsis 21:1). Es impresionante notar que el Espiritu
revela el futuro no como una tragedia en aumento, sino como
una renovacion total. El lenguaje de la Biblia es el lenguaje
de la victoria de Dios sobre la historia, no el del miedo ante
el avance del mal. Y cuando el creyente recupera esa
cosmovision, vuelve a respirar fe. Ya no vive desde el
cansancio, sino desde la esperanza. Ya no ora desde el miedo,
sino desde la conviccion. Ya no se siente un sobreviviente del
siglo, sino un heredero del Reino.

La observacion de una tierra nueva y un cielo nuevo,
es bajo el principio de redencion. Si queremos observar con
revelacion el plan de Dios, debemos observar nuestras vidas.
El nos llevé por el camino de la muerte y nos dio una vida
nueva (Romanos 6:4). Sin embargo, seguimos siendo
nosotros, solo que revestidos de una nueva naturaleza que
serd completada con un cuerpo glorificado y eterno.

La tierra esta viva y Dios la cre6 para Su gloria. El
enemigo a tratado de perturbar sus planes, al grado de
pretender gobierno. Sin embargo, Dios va inclinando todo a
Su favor y solo serda completado Su propdsito. La creacion
gime esperando el tiempo de su redencion completa
(Romanos 8:19 al 23), la tierra sera redimida de su
esclavitud y los cielos seran limpiados de todo agente del mal
que hasta hoy, operan en los lugares celestes (Efesios 6:12).

(%)



Por eso, cuando hablamos de la Nueva Jerusalén, no
hablamos de un tema decorativo para la escatologia, sino del
corazon mismo de la esperanza cristiana. Es la imagen final
con la que Dios decidio cerrar la Biblia. Es la fotografia del
destino eterno del pueblo santo. Y es, a la vez, la brijula que
nos permite atravesar la confusion del presente sin perder la
identidad. El cristiano que sabe a donde va, vive de otra
manera. Se relaciona con el mundo de otra manera. Ordena
sus prioridades de otra manera. Y enfrenta la tentacion de
otra manera.

La esperanza biblica, la real, la que viene de entender
la consumacién del Reino, no genera escapismo, sino
fortaleza espiritual. David decia: “Esperé pacientemente en
el Serior... y puso mis pies sobre roca firme” (Salmo 40:1 y
2). La esperanza no es pasiva; sostiene los pies. La esperanza
no es evasiva; ordena el camino. La esperanza no es un
sentimiento volatil; es una vision estable, firme, clara. Y esa
vision se fortalece cuando la Iglesia contempla la ciudad que
desciende y comprende que su historia no termina en
decadencia, sino en gloria.

Muchos cristianos viven hoy desorientados porque
fueron educados mas en un “cristianismo del momento™ que
en una fe con proyeccidén eterna. Se les ensend a pedir
bendiciones, no a mirar la eternidad. Se les predicé un Cristo
que ayuda, pero no siempre un Cristo que reina.

Se les hablo de decisiones instantaneas, pero no de una
ciudad eterna preparada para los que aman su venida. Y asi

(%)



se pierde la columna vertebral de la santidad. Porque nadie
puede vivir en santidad si no ve la eternidad. Nadie puede
renunciar al pecado si no entiende la gloria que espera. Nadie
puede sostenerse en medio de la presion cultural si no
contempla el Reino consumado.

Por eso, recuperar la esperanza biblica no es una
opcidn teoldgica: es una urgencia apostdlica. Cuando la
Iglesia vuelve a ver la Nueva Jerusalén, vuelve a recuperar el
norte. Cuando vuelve a mirar la gloria prometida, vuelve a
vivir como peregrina. Cuando vuelve a contemplar al Cristo
vencedor, se levanta en fe, se purifica, se ordena, se santifica
y se llena de proposito.

Esta es la primera de las grandes razones por las que
debemos predicar, ensefiar y celebrar la vision de la ciudad
eterna: porque una escatologia correcta produce una Iglesia
firme, resistente, espiritual, pura, enfocada. Produce
creyentes que no se rinden ante la cultura, sino que viven con
la fortaleza de quienes saben que Dios ya escribi6 el final, y
que ese final es glorioso.

La esperanza cristiana no es un pensamiento optimista
ni un sentimiento espiritual agradable. Es una fuerza moral,
una motivacion espiritual y una conviccién profunda que
transforma la conducta. Por eso Juan declara con una claridad
sorprendente: “Y todo aquel que tiene esta esperanza en El,
se purifica a si mismo, asi como El es puro” (1 Juan 3:3).
Aqui no aparece una sugerencia, sino un vinculo directo,
inevitable y contundente: la esperanza produce santidad.

(%)



No como un efecto secundario opcional, sino como un
fruto natural y necesario. La santidad no se sostiene solo por
disciplina, esfuerzo o reglas; se sostiene por vision. Por eso
tantos creyentes luchan y se desgastan tratando de vivir vidas
consagradas sin entender que la verdadera fuente de la
santidad no es la fuerza de voluntad, sino la esperanza eterna.

Cuando uno lee la primera carta de Juan con
detenimiento, descubre que el apostol no separa la identidad
futura del creyente de su comportamiento presente. Para
Juan, mirar la eternidad transforma la vida hoy. Ver al Cristo
glorificado purifica la mirada. Contemplar la ciudad que
desciende purifica los afectos. Esperar la manifestacion final
del Reino purifica la conducta.

No es casualidad que la palabra “purifica” esté en
tiempo continuo: el que tiene esta esperanza vive en un
proceso de purificacion, una senda constante de renuncia,
transformacion y madurez. La esperanza no nos vuelve
pasivos; nos vuelve responsables. No nos invita a esperar
sentados; nos invita a vivir como hijos que se preparan para
encontrarse con su Rey.

Este principio espiritual, tristemente, se ha debilitado
en la Iglesia moderna. Muchos creyentes viven con la
sensacion de que la santidad es una carga moral pesada, una
lista interminable de prohibiciones, o un ideal inalcanzable
reservado para unos pocos “super espirituales”. Pero cuando
la santidad se vive sin esperanza eterna, se vuelve legalismo.
Cuando se intenta vivir en pureza sin la visiéon de Cristo

[ )



glorificado, se vuelve agotamiento. Y cuando la conducta
moral pierde de vista el destino eterno, inevitablemente se
transforma en una lucha arida, sin gozo ni proposito.

La Biblia nunca presenta la santidad como un conjunto
de reglas, sino como la respuesta natural de un corazén
enamorado del Reino venidero. La santidad es la coherencia
entre lo que creemos y lo que esperamos. Es vivir hoy como
ciudadanos de un Reino que atn no se ha manifestado con
plenitud. Es ordenar la vida de acuerdo con la gloria que
vendra. Es ajustar los afectos a la luz de la eternidad.

Jestis mismo dijo: “Donde esté vuestro tesoro, alli
estard vuestro corazon” (Mateo 6:21). En otras palabras,
donde esta tu vision del futuro, alli se dirige tu vida presente.
El que mira la Nueva Jerusalén no puede vivir en la tibieza
del mundo; su corazon ya fue capturado por algo superior.

El cristiano que contempla la eternidad no se vuelve
austero, aburrido o aislado; se vuelve lucido. Vive con
discernimiento. Entiende que no todo lo que brilla es oro, que
no todo lo que promete placer trae vida, y que no todo lo
urgente es importante. La esperanza eterna no nos aleja del
mundo, nos libera del encantamiento del mundo.

Nos ayuda a distinguir entre lo pasajero y Ilo
trascendente. A entender que lo valioso no es lo que
“funciona” ahora, sino lo que permanece para siempre. Esta
claridad espiritual es la base de la santidad biblica: no
rechazar el pecado porque “estd prohibido”, sino porque no

[ )



vale la pena. Porque no tiene futuro. Porque no aparece en la
ciudad eterna.

Quisiera que vean esto desde esta perspectiva
magisterial: La santidad no es una renuncia; es una
anticipacion. Es la expresion de una naturaleza recibida y su
madurez, no es el voluntarismo de gente que simplemente
cree. Es vivir hoy conforme a lo que somos y manifestando
lo que serd la plenitud de la nueva creacion.

Es comenzar a saborear en la tierra, la vida que
disfrutaremos en la eternidad glorificada. Es alinear la vida
con el caracter del Rey que pronto vendrd. No renunciamos
al pecado porque nos asusta la condenacion, sino porque
amamos la comunidon que nos espera. No evitamos la
impureza porque tememos al castigo, sino porque tenemos
un destino que nos llama a la pureza.

Esta es la razon por la que Juan dice: “seremos
semejantes a El, porque le veremos tal como El es” (1 Juan
3:2). La vision produce semejanza. Lo que contemplamos,
eso somos llamados a reflejar. Si contemplamos el mundo,
terminaremos imitando sus deseos. Si contemplamos
nuestras propias luchas, terminaremos desanimados. Pero si
contemplamos la gloria futura de la venida de Cristo y la
belleza indescriptible de la Nueva Jerusalén, la santidad
dejaréd de ser una carga y se convertird en un deseo ardiente.
La esperanza se vuelve el fuego interior que purifica, dirige
y sostiene la vida espiritual.

87

—
| —



Por eso la Iglesia primitiva vivia con una santidad
ardiente. No porque tuvieran programas, metodologias o
estructuras disciplinarias modernas, sino porque vivian con
los ojos puestos en la venida del Sefior. No para escapar en
un rapto secreto, sino para observar la gloria de Su venida y
la plena manifestacion de Su Reino.

Ellos esperaban el Reino con tal intensidad, que cada
decision diaria era tomada bajo la luz de la eternidad. No se
permitian vivir como si esta vida fuese definitiva, porque
sabian que su verdadera ciudadania estaba en el Reino
venidero: “de donde también esperamos al Salvador”
(Filipenses 3:20). Vivian como peregrinos ante las
propuestas del sistema, pero como herederos asignados para
tomar gobierno de la creacion. Como sacerdotes del Reino,
no como espectadores del mundo.

Cuando la Iglesia actual pierde esta vision,
inevitablemente baja los estdndares. La santidad empieza a
negociarse. El pecado empieza a tolerarse. La fe se mezcla
con la cultura. La identidad se diluye. Pero no porque la
Iglesia haya cambiado, sino porque perdid la luz que ilumina
el camino de la pureza: la gloria venidera. Por eso es tan
urgente recuperar la esperanza biblica. Sin esperanza, la
santidad se convierte en una carga. Con esperanza, la
santidad se convierte en un privilegio.

Cuando un creyente entiende que su vida es parte de
un destino glorioso, deja de jugar con las sombras. Deja de
entretenerse con lo que no trasciende. Y comienza a vivir con

()



una seriedad santa, no rigida, sino apasionada. No moralista,
sino espiritual. La santidad se vuelve la ropa adecuada para
la boda del Cordero, la preparaciéon del corazén para la
ciudad que desciende, el aroma del Reino que estd por
manifestarse.

Quiza por eso la vision de la Nueva Jerusalén aparece
al final de la Biblia. No para cerrar con un efecto dramatico,
sino para recordar a la Iglesia que el estdndar de vida de los
santos no se mide por las sombras del presente, sino por la
luz del futuro. Que nuestra ética no nace del miedo, sino de
la esperanza. Que nuestra pureza no nace de la imposicion,
sino por la manifestacion de una esencia recibida. Que la
santidad no es una obligacion, es una naturaleza deseada y
disfrutable.

Cuando la Iglesia pierde la vision de la eternidad,
también pierde su misiéon. No porque deje de hacer cosas,
sino porque deja de hacerlas con propodsito. La falta de
perspectiva eterna no paraliza el movimiento, pero si vacia el
sentido. Se puede predicar, visitar, evangelizar, servir,
administrar, liderar... y aun asi sentir que todo es un esfuerzo
aislado, un sacrificio sin direccion, un trabajo que no produce
fruto. Pero cuando la Iglesia comprende hacia donde se dirige
la historia, todo acto, por pequefio que sea, adquiere un valor
incalculable. Entender la eternidad transforma la mision
presente.

Jestis no habld de la eternidad para distraernos del
presente, sino para darle significado. El Reino futuro ilumina

(%)



el Reino presente. Y la Nueva Jerusalén proyecta su luz hacia
nuestra tarea cotidiana, recorddndonos que no estamos
corriendo una carrera sin meta, sino avanzando hacia una
consumacion gloriosa que ya estd escrita, asegurada y
garantizada por la fidelidad de Dios.

Por eso Juan, cuando ve la ciudad descender, no solo
describe su gloria futura; también recibe instrucciones sobre
como debe vivir la Iglesia hoy. Es como si el cielo dijera:
“Miren quienes son, miren hacia dénde van, y ahora vivan de
acuerdo a eso”. La mision no nace de la urgencia del mundo;
nace de la certeza del Reino. Los apdstoles no predicaban
movidos por el miedo al colapso cultural, sino por la
conviccidon de que Cristo reinard y que la nueva creacion sera
la culminacion de todo. Esa conviccidn es lo que les daba
coraje, claridad y enfoque.

La Iglesia no estd llamada a sobrevivir, sino a
prepararse para reinar. Esa frase puede sonar fuerte en una
época donde muchos creyentes viven a la defensiva, como si
el mundo fuese demasiado grande y la Iglesia demasiado
pequena. Pero la Biblia nos muestra el cuadro completo: la
Iglesia es el pueblo que va a gobernar con Cristo sobre la
nueva creacion (Apocalipsis 22:5). Y eso significa que cada
aspecto de nuestra vida presente es parte de ese
entrenamiento eterno. No es exageracion: lo que hacemos
hoy tiene impacto eterno.

Pablo lo resume con una frase que deberia estremecer
nuestro espiritu: “Cada wuno recibira su recompensa

()



conforme a su obra” (1 Corintios 3:8). No se trata de
salvacion por obras; la salvacion es por gracia. Pero el
galardon, el rol en el Reino, la capacidad de administrar en la
nueva creacion, la cercania al trono, la participacion en el
gobierno eterno... todo eso esta conectado con la fidelidad
presente. Esta vida no es un tramite; es la siembra de la
eternidad.

Por eso Jesus habla de fieles en lo poco y fieles en lo
mucho. Por eso ensefia sobre talentos, minas, recompensas,
posiciones de autoridad, responsabilidades dadas por gracia
pero administradas por caracter. Porque el que es fiel hoy,
sera fiel mafiana; y el que desprecia lo eterno hoy,
dificilmente valorard lo eterno manana. En la economia del
Reino, nada es trivial. Todo suma. Todo cuenta. Todo pesa.

Cuando uno comprende esto, la vida cristiana deja de
ser un esfuerzo fragmentado y se convierte en una mision
integral. Cada oracion se vuelve inversion eterna. Cada acto
de amor, una semilla de gloria. Cada renuncia, un paso hacia
la semejanza de Cristo. Cada sacrificio oculto, un tesoro
guardado en los cielos. Cada lagrima derramada en
obediencia, una corona futura. Cada paso en santidad, un
anticipo de la ciudad que desciende.

Esta comprension espiritual no nos desconecta de la
realidad presente; nos libera de su angustia. Porque ya no
vivimos como quienes temen perder, sino como quienes
saben que todo esfuerzo tiene recompensa. La mision de la
Iglesia deja de ser pesada cuando se la mira desde la

(o)



eternidad. Porque entendemos que no estamos simplemente
ocupando tiempo, sino construyendo para el Reino. No
estamos simplemente resistiendo, sino avanzando hacia la
consumacion de la historia.

Por eso diria que la vision de la Nueva Jerusalén nos
rescata de dos extremos peligrosos que hoy abundan en la
Iglesia: el activismo sin eternidad y la pasividad espiritual
disfrazada de espiritualidad profunda. El primero se agota
haciendo sin saber por qué. El segundo se refugia en una
supuesta “espera espiritual” que no transforma nada.

La verdad, es que los hijos de Dios que llegamos a
entender la eternidad, nos volvemos activos y profundos al
mismo tiempo. Nos movemos porque sabemos esperar con
esperanza. Servimos porque creemos en un mafiana mejor.
Sufrimos porque buscamos con integridad la recompensa.
Trabajamos porque amamos a nuestro Padre. Persistimos
porque conocemos el destino indestructible que nos espera.

Hay una frase de Jesus que adquiere un brillo especial
cuando se la lee a la luz de la Nueva Jerusalén: “Acumulen
tesoros en el cielo” (Mateo 6:20). La mayoria de los
cristianos la interpreta como un llamado moral a no
aferrarnos a lo material, pero es mucho mas que eso. Es una
invitacion a vivir con perspectiva eterna, a entender que
existen dos economias: la de la tierra que pasa, y la del Reino
que permanece.

—

92

'




Cuando llegamos a comprender por revelacion que la
eternidad es real, concreta, literal, gloriosa, que hay una
ciudad, que hay un trono, que hay galardones, que hay
funciones eternas... entonces invertir en esa eternidad se
vuelve la decision mas logica, sensata y deseable.

Nada de lo que hacemos para Cristo se pierde. Nada
cae en saco roto. Nada es olvidado por el cielo. Mientras el
mundo corre detrds de lo que perece, la Iglesia corre detras
de lo que permanece para siempre. Esa es la diferencia entre
Vivir con perspectiva eterna o con perspectiva temporal. Y es
esa diferencia la que transforma la misiéon en gozo, la
obediencia en privilegio, el sacrificio en adoracion, y la
santidad en anticipacion.

La continuidad entre esta vida y la venidera es mas
fuerte de lo que imaginamos. No se trata de dos historias
separadas, sino de un mismo disefio que avanza hacia su
plenitud. Esta vida es el prologo de la eternidad. Y la
eternidad es la consecuencia del caracter formado en el
presente. Lo que Dios estd haciendo en nosotros ahora no es
un proceso temporario, es parte de la formaciéon eterna del
pueblo que reinara con el Cordero. Por eso esta vida importa.
Por eso cada dia cuenta. Por eso vale la pena perseverar,
incluso cuando nadie lo ve.

No debemos vivir como turistas espirituales; debemos
vivir como herederos del Reino. No debemos vivir como
quienes simplemente “cumplen”, sino como quienes se estan
preparando para gobernar. No debemos vivir desde la inercia,

()




sino desde la eternidad. Porque la eternidad no empieza
cuando muramos. Empezo6 cuando Cristo nos rescato.

La Nueva Jerusalén es, en definitiva, el recordatorio
mas poderoso de que la Iglesia no tiene un futuro incierto,
sino un destino glorioso, de un Reino manifestado con
plenitud. Y ese destino debe moldear la manera en que
afrontamos cada desafio presente, cada tentacion, cada
prueba, cada decision cotidiana. Cuando la esperanza eterna
se vuelve el motor de la vida cristiana, la mision deja de ser
una carga, la santidad deja de ser una obligacion, y la
obediencia deja de ser un sacrificio. La esperanza eterna
transforma todo. Absolutamente todo.

“La ciudad no tiene necesidad de sol ni de luna que
brillen en ella; porque la gloria de Dios la ilumina, y el
Cordero es su lumbrera. Y las naciones que hubieren sido
salvas andaran a la luz de ella; y los reyes de la tierra
traeran su gloria y honor a ella. Sus puertas nunca serdn
cerradas de dia, pues alli no habra noche. Y llevardn la
gloria y la honra de las naciones a ella. No entrard en ella
ninguna cosa inmunda, o que hace abominacion y
mentira, sino solamente los que estdn inscritos en el libro
de la vida del Cordero.”

Apocalipsis 21:23 al 27




Capitulo siete

IMPLICACIONES
MINISTERIALES

“Aliéntense unos a otros con estas palabras...”
1 Tesalonicenses 4:18

La ensefianza sobre la Nueva Jerusalén produce un
impacto tan hondo, tan determinante, que reordena
prioridades, limpia la mirada, purifica motivaciones y vuelve
a despertar ese sentido de destino que muchos creyentes han
perdido en el camino. Por eso creo, que en el momento que
un ministro se atreve a predicar acerca de la ciudad de Dios,
no esta dando “una clase de escatologia”, sino que estd
abriendo ventanas para que entre aire nuevo en el corazon de
la Iglesia. Est4, de alguna manera, levantando los ojos de su
congregacion para mirar un horizonte que Dios jamas quiso
que se volviera borroso.

En nuestros tiempos, hablar del futuro biblico se volvio
algo extrafio, casi incomprendido. Muchos hermanos, aunque
aman a Dios sinceramente, arrastran una vision pobre del
porvenir. Algunos imaginan la eternidad como un cielo
indefinido donde ‘“andaremos flotando”, lejos de toda

[ 95 )

\ J



responsabilidad, sin cuerpo, sin propdsito, sin mision. Otros,
en reaccion opuesta, cayeron en un literalismo rigido que
intenta explicar cada detalle con la seguridad de quien cree
tener todo resuelto. Y otros, por evitar estos extremos,
directamente dejaron de hablar del tema. Pero cuando la
Iglesia ya no predica lo que la Biblia ensefia sobre la
esperanza eterna, el pueblo queda expuesto a una fe sin
anclaje, sin horizonte y sin esa fuerza interior que la Escritura
llama “consuelo”.

Por eso, ensefiar la Nueva Jerusalén no puede
convertirse ni en una exposicion fria de datos ni en un vuelo
de imaginacion. Requiere un equilibrio espiritual, teologico
y magisterial. Requiere sensibilidad para distinguir entre lo
que Juan vio literalmente, lo que representa realidades
espirituales eternas y lo que se proyecta en la nueva creacion
con una gloria que todavia no entendemos del todo.

No predicamos para “impresionar” con simbolismos,
sino para edificar corazones que necesitan creer que Dios no
improvisa, que el Reino tiene una direccion y que la eternidad
no es un mito sino un destino concreto prometido por el
mismo Cristo.

La gran clave ministerial es aprender a comunicar esta
verdad sin caer en ninguna de las dos zanjas del camino. Por
un lado, debemos evitar el alegorismo exagerado, ese que
convierte todo en metafora y termina disolviendo la realidad
futura en meras imagenes poc¢ticas. Por otro lado, debemos
cuidarnos del literalismo rigido que pretende encerrar la

9




gloria eterna dentro de categorias humanas, como si la Nueva
Jerusalén fuera simplemente “una ciudad mdas grande que
Buenos Aires pero ciibica”. El ministro que predica este tema
debe caminar con humildad, reconociendo lo revelado y lo
no revelado, afirmando lo esencial y evitando dogmatismos
innecesarios.

La mejor manera de predicar la Nueva Jerusalén es
como la predicaban los apostoles: con reverencia, con
asombro, con un corazén lleno de esperanza y con los pies
firmemente plantados en la mision presente. No se trata de
un conocimiento para satisfacer curiosidad, sino de una
verdad para sostener la fe.

Los ministros necesitamos transmitir esto con gozo,
como quien comparte un tesoro que ¢l mismo descubrio.
Porque si la ciudad eterna no ilumina primero nuestro propio
corazon, sera dificil que ilumine el de otros. Cuando un
ministro habla de la Nueva Jerusalén con brillo en los ojos,
la Iglesia percibe que estd hablando de algo real, algo que €l
mismo espera, algo que late en su interior como una
conviceion viva.

Parte de la tarea ministerial es ayudar a los creyentes a
reconciliarse con el futuro. Muchos cristianos, aunque no lo
expresan, viven con una especie de pesimismo espiritual:
sienten que el mundo se oscurece, que el mal avanza, que la
cultura se derrumba, que la Iglesia estd en crisis, y que el
futuro, lejos de ser una esperanza, parece una amenaza. Por
€so esta ensefanza es tan necesaria.

97

—
| —



La Nueva Jerusalén confronta este animo derrotado.
No ignora el mal presente, pero muestra un final donde Dios
vence, donde la creacion es restaurada, donde Cristo reina,
donde la muerte desaparece, donde las lagrimas dejan de
tener razén de existir. Es imposible predicar esta verdad y no
sentir que algo adentro se endereza.

Pero no solo se trata de sanar la vision del futuro, sino
también de transformar el presente. Cuando una iglesia
entiende que su destino no es irse a vivir a una casita en el
cielo, sino formar parte de un Reino eterno donde reinara con
Cristo sobre una tierra redimida, la vida diaria adquiere otro
valor.

El servicio deja de ser una carga y se vuelve una
siembra. La santidad deja de ser un esfuerzo moral y se
convierte en preparacion. La perseverancia deja de ser
aguante y se vuelve construccion. Todo cambia cuando el
futuro deja de ser una nube incierta para convertirse en una
ciudad real. Perdon por ser reiterativo con esto, pero creo que
es el desafio de esta ensefianza, comprometer a los ministros
a una correcta ensefianza escatologica.

El pastor que ensefia esta verdad tiene que aprender a
presentarla de manera gradual, como quien guia al pueblo por
un viaje. No se trata de descargar toda la informacion en un
solo sermén. Tampoco de ofrecer detalles técnicos que
puedan distraer o dividir. La meta es llevar a la Iglesia hacia
una comprension solida, equilibrada y llena de esperanza. Por
eso es tan eficaz comenzar por lo pastoral: mostrar como la

()




esperanza eterna sostuvo a los primeros cristianos; cOmo
Jestis mismo hablé del Reino venidero como algo concreto;
como los padres de la fe, desde Abraham, esperaban “la
ciudad cuyo arquitecto y constructor es Dios” (Hebreos
11:10).

Con el tiempo, se pueden introducir pasajes mas
complejos, explicar conexiones con Apocalipsis 21 y 22,
hablar de la creacion renovada, del reinado con Cristo, del rol
de las naciones y de la naturaleza glorificada de la ciudad.
Pero siempre, paso a paso, cuidando que la comunidad no
pierda de vista lo mas importante: esta verdad no es para
discutirla, es para sostenernos. La predicacion sobre la Nueva
Jerusalén es un acto pastoral de esperanza, no una
conferencia técnica. No se predica para demostrar
conocimiento, sino para encender conviccion.

Cuando una iglesia empieza a redescubrir la esperanza
eterna, es necesario que esa verdad sea trabajada no solo
desde el pulpito, sino también en los espacios donde se
forman los vinculos, donde las dudas encuentran lugar para
expresarse y donde los corazones, con mas sinceridad que
formalidad, se abren.

Alli, en los grupos pequefios, en los discipulados cara
a cara, en los encuentros de formacion, es donde esta
ensefianza baja de la mente al alma, y de la alma a la vida
diaria. Es en esos ambientes mas intimos donde la Nueva
Jerusalén deja de ser un concepto lejano para convertirse en
una esperanza cercana.

99

—
| —



Los grupos pequeiios tienen una ventaja Unica:
permiten a los creyentes conversar, preguntar, procesar. Lo
que en un sermon se declara con autoridad, en un discipulado
se mastica con calma. Alli se puede explicar, por ejemplo,
por qué la Nueva Jerusalén no es la Iglesia misma, aunque la
Iglesia participe de su gloria; o por qué la ciudad no
representa un “cielo etéreo”, sino la capital del Reino eterno
en una creacion renovada.

Cuantas veces, en esos espacios, alguien levanta la
mano y dice: “Yo siempre pensé que en la eternidad no
hariamos nada... que simplemente estariamos ahi, sin
proposito”. Y uno puede ver literalmente como se ilumina su
rostro cuando comprende que Dios no nos cre6 para vivir en
un estado de despersonalizacion espiritual, sino para reinar,
crear, servir, actuar, relacionarnos, crecer y vivir con
proposito para siempre.

Para ensefiar esta verdad de manera efectiva en grupos
pequeiios, hace falta un enfoque pastoral que acompafie, que
escuche, que responda sin ansiedad. Hay personas que cargan
temores respecto al fin de los tiempos, o experiencias
negativas con ensefianzas sensacionalistas. Otros vivieron
anos bajo mensajes que les metieron miedo, o que les
presentaron imagenes distorsionadas del libro de
Apocalipsis.

Por eso, cuando un lider o un ministro se sienta a

ensenar sobre la ciudad de Dios en un ambiente intimo, tiene
que hacerlo con paciencia, con ternura, con discernimiento.

[100]

J



No se trata solo de transmitir doctrina correcta, sino de sanar
percepciones dafiadas. La Nueva Jerusalén no es un tema
para atemorizar, es una verdad que debe ser restaurada.

En estos espacios, una clave pastoral es mostrar la
continuidad entre lo que somos hoy y lo que seremos en la
eternidad. Muchos creyentes piensan que la vida eterna sera
tan diferente que no vale la pena esforzarse en nada aqui.
Pero cuando descubren que la eternidad no borra nuestra
identidad, sino que la perfecciona; que nuestros dones no
desaparecen, sino que se glorifican; que nuestra labor no se
esfuma, sino que se transforma; entonces comprenden que lo
que hacen hoy tiene un valor eterno. Y esto cambia la actitud
con la que sirven en la iglesia, en sus familias, en sus trabajos.
La Nueva Jerusalén no te aleja de la responsabilidad presente,
te la intensifica.

Otro aspecto pastoral fundamental es ayudar a los
creyentes a integrar esta esperanza en su vida diaria. No
alcanza con conocer la doctrina; es necesario que esa doctrina
se convierta en conviccion y esa conviccion en estilo de vida.
Y la manera més practica de lograrlo es ensefiar a la Iglesia a
mirar cada situacion, las dificultades, los desafios, los
dolores, las decepciones, desde la perspectiva del Reino
eterno.

Un creyente que comprende su destino no vive
aplastado por los problemas. Puede ser herido, si; puede
llorar, si; puede tener dias oscuros, también; pero, aunque le
tiemblen las piernas, no pierde el horizonte. Sabe que hay una

[101]



ciudad esperandolo, que su historia tiene un desenlace
glorioso, que su sufrimiento no es eterno y que su esperanza
no es imaginaria.

Por eso, ensefiar la Nueva Jerusalén en la vida practica
de los creyentes implica mostrar que esta verdad no se limita
al “final de los tiempos”, sino que transforma la manera en
que enfrentamos el presente. La angustia se combate con
esperanza. El pecado se combate con vision. La tibieza se
combate con eternidad. La pasividad se combate con
proposito. Y todo eso esta contenido en la revelacion de la
ciudad de Dios. No es un tema solo para estudiosos de la
profecia, es una verdad para ser ensefiada a todos.

Una de las transformaciones mas profundas ocurre
cuando la Iglesia comienza a recuperar una vision sana del
futuro. Muchos cristianos, aun sin quererlo, viven una
especie de fe deprimida, donde el mundo parece mas fuerte
que la Palabra y el mal parece mas determinante que las
promesas.

Con frecuencia escuchamos frases como: “Cada vez
estamos peor”, “El diablo estd suelto”, “El mundo esta
perdido”. Y aunque la Biblia reconoce la existencia del mal,
nunca presenta el futuro como derrota para los santos. Al
contrario, la Palabra es un canto insistente a la victoria de
Dios, a la restauracion del cosmos, a la redencion de la
creacion, al triunfo del Cordero, a la gloria de la ciudad eterna
que desciende. Predicar esto con claridad tiene un efecto

[102]

J



espiritual directo: levanta la cabeza del pueblo, como un
pastor levantando el rostro de una oveja triste.

Algunos ministros ensefian como si el diablo fuera a
terminar ganando su dominio sobre la tierra. Ensefian sobre
un mundo destruido completamente, un cielo destruido y una
gran mayoria de seres humanos perdidos eternamente. Luego
ponen la esperanza de ver un pueblo salvado que cantard en
el cielo eternamente, sin gobernar nada, pero alejados de toda
maldad. Esa no es una verdad completa y correcta.

Lo mas que haré el enemigo es manifestarse a través
de un gobierno global, pero luego vendra el Sefior que
establecera con ira Su justicia y manifestara Su gobierno de
toda Su creacion. La tierra serd redimida, y los santos
juzgaremos y gobernaremos con el Sefior en la tierra. Con el
Sefior en la capital del Reino de Dios, la Nueva Jerusalén que
descendera para ser posicionada como corona de la creacion.

Cuando una iglesia recibe esta vision, cambia hasta su
manera de orar. Dejan de ser oraciones de supervivencia para
convertirse en oraciones de avance. Dejan de orar como
quien pide permiso para existir, para orar como quien sabe
que va a reinar con Cristo. Cambia la forma de servir: ya no
sirven por presion para ser salvos, sino por ser salvos, santos
y con grandes promesas absolutamente garantizadas por las
obras de Jesucristo.

Y en el corazon de todo este proceso estd el rol
ministerial. Apostoles, profetas, evangelistas, pastores y

[ 103 )

J



maestros que prediquen la Nueva Jerusalén no solo instruiran
al pueblo, sino que renovaran la fe cansada, sanaran el &nimo
debilitado, y generaran una nueva vision del propdsito eterno.
La correcta predicacion escatologica, es un tipo de medicina
espiritual que no se consigue con discursos motivacionales.
Se consigue con Palabra eterna. Por eso, cuando un ministro
se atreve a ensefar esto en grupos pequeiios, en discipulados,
en clases, en charlas informales, estd depositando semillas de
eternidad en almas que necesitaban creer que el futuro no esta
perdido.

“Renovaos en el espiritu de vuestra mente, y vestios del

nuevo hombre, creado segun Dios en la justicia y santidad
de la verdad.”
Efesios 4:23 y 24

Cuando la Iglesia empieza a descubrir esta verdad y a
incorporarla en su vida comunitaria, surge una
transformacion profunda, casi silenciosa pero imparable: se
forman discipulos con una vision clara del Reino. No
discipulos que repiten frases religiosas, sino discipulos que
viven con conciencia eterna. Y ese es uno de los frutos mas
preciosos de ensefiar la Nueva Jerusalén: genera una
espiritualidad robusta, sin fantasias, sin miedos, sin
misticismos vacios. Una espiritualidad anclada en una
esperanza solida, como esa “ancla del alma” de la que habla
Hebreos.

El anuncio de la Nueva Jerusalén también sana miedos
que durante afios fueron alimentados por malas ensefianzas o

[104]



por silencios pastorales. Hoy vemos creyentes que tienen
temor a la muerte, temor al futuro, temor al Apocalipsis,
temor a la profecia. En lugar de ver la historia biblica como
la victoria progresiva del Cordero, la ven como una amenaza.
Pero cuando se ensefia que la eternidad no es desaparicion
sino plenitud, no es evasion sino restauracion, entonces el
miedo se deshace como una sombra al amanecer. La
escatologia biblica no produce terror, produce paz. No
produce incertidumbre, produce madurez. No produce
ansiedad, produce templanza. Y qué importante es esto para
la Iglesia en tiempos donde la ansiedad se volvio epidemia.

Muchos creyentes viven aplastados porque sienten que
el presente es todo y le tienen mucho miedo a la muerte. El
dolor del dia parece absoluto, la injusticia del mundo parece
definitiva, las pérdidas parecen irreparables. Y claro, cuando
el corazon no tiene horizonte, todo pesa mas. Pero cuando el
alma es discipulada con esperanza eterna, todo cambia. Lo
que antes era insoportable, ahora es temporal. El dolor sigue
teniendo peso, pero ya no es duefio de la ultima palabra. La
ultima palabra la tiene Dios, y esta escrita:

“Y el que esta sentado en el trono dijo: He aqui, yo hago
nuevas todas las cosas. Y aiiadio: Escribe, porque estas
palabras son fieles y verdaderas.”
Apocalipsis 21:5 LBLA

Esta vision del futuro glorificado también devuelve
sentido al presente de maneras muy practicas. El creyente que
comprende que sera sacerdote y rey con Cristo, empieza a

[105]



vivir hoy como tal. Se vuelve mas responsable, mas integro,
mas sensible al Espiritu. Deja la pasividad y abraza el
proposito. Se quita habitos que antes justificaba, porque
ahora sabe que esta siendo preparado para cosas mayores.
Vive con un sentido de destino que purifica. Y eso es
exactamente lo que Juan afirma: “El que tiene esta
esperanza en El, se purifica a si mismo”. La esperanza
eterna es un motor de santidad, no una excusa para
descuidarse.

Una iglesia que entiende su destino no se consume en
discusiones superficiales ni en peleas insignificantes. Una
iglesia que recuerda su futuro eterno no pierde tiempo en
rencillas internas. Una iglesia que contempla la gloria de la
ciudad que viene se hace mas servicial, mas generosa, mas
enfocada en el Reino. Las prioridades se alinean. El culto se
vuelve mas profundo. La predicacion se vuelve mas
profética. El servicio se vuelve mas desinteresado. La fe se
vuelve mas madura.

Y hay algo mas: esta enseflanza confronta las visiones
negativas del futuro que muchos cristianos arrastran sin darse
cuenta. Estamos acostumbrados a una narrativa derrotista,
como si la Iglesia fuese una barquita fragil tratando de no
hundirse en medio de la tormenta. Pero la Biblia presenta el
futuro de manera completamente distinta. La ciudad que
viene no es simbolo de fracaso, sino de consumacion. No es
testimonio de que ‘el sistema diabdlico gan6”, sino de que
Dios restaurd todas las cosas. No es la prueba de que la
Iglesia perdi6, sino de que la Esposa fue perfeccionada,

[ 106 )



glorificada y preparada para participar del gobierno eterno
del Cordero. Ensefar esta verdad es romper, con autoridad
pastoral, toda mentalidad de derrota.

Al recuperar esta vision, la Iglesia se despoja de la
desesperanza. Se vuelve mas agradecida, mas expectante,
mas estable emocionalmente. Empieza a ver las noticias del
mundo sin caer en panico, porque sabe que el mal no escribe
el final. Empieza a servir sin quejarse, porque sabe que su
labor no es en vano. Empieza a sufrir sin desesperar, porque
sabe que hay una mesa preparada en la ciudad del Gran Rey.
La Nueva Jerusalén no solo nos espera: nos forma mientras
vamos hacia ella.

Finalmente, ensenar esta verdad tiene un efecto
precioso para la vida de todo ministro del Evangelio. Un
ministro que predica la eternidad encuentra descanso en
medio de las cargas. Sabe que no lleva todas las soluciones
aqui; sabe que habra lagrimas que solo Dios enjugard; sabe
que hay batallas cuya victoria final no serd vista en este siglo,
pero sera celebrada en el venidero.

El ministro que vive con esperanza eterna no se quema,
no se amarga, no se endurece. La vision de la ciudad que
desciende lo sostiene. Le recuerda que su ministerio no es en
vano, que su labor no es inutil, que su predicaciéon no es
estéril. Le recuerda que, aunque hoy siembra con lagrimas,
un dia cosechara con gozo.

[107]

J



Obviamente, un libro como este también es un llamado
para que los ministros estudien y ensefien una verdad
escatoldgica ajustada y desafiante. Deben ensenarla con
valentia. Presentarla con claridad. Predicarla con pasion. No
permitan que la Iglesia siga viviendo sin horizonte. No deben
permitir que la fe que poseen se vuelva miope, porque el
Reino de Dios y la Nueva Jerusalén no solo son el destino
final de los santos: sino que son la visién que purifiard el
presente de la Iglesia.

“Después me mostro un rio limpio de agua de vida,
resplandeciente como cristal, que salia del trono de Dios y
del Cordero. En medio de la calle de la ciudad, y a uno y
otro lado del rio, estaba el arbol de la vida, que produce
doce frutos, dando cada mes su fruto; y las hojas del arbol
eran para la sanidad de las naciones. Y no habra mads
maldicion; y el trono de Dios y del Cordero estard en ella,
y sus siervos le servirdn, y verdn su rostro, y su nombre
estard en sus frentes. No habra alli mas noche; y no
tienen necesidad de luz de lampara, ni de luz del sol,
porque Dios el Seiior los iluminard; y reinardn por los
siglos de los siglos.”

Apocalipsis 22:1 al 5




EPILOGO

“Estas palabras son fieles y verdaderas. Y el Serior, el
Dios de los espiritus de los profetas, ha enviado su dngel,
para mostrar a sus siervos las cosas que deben suceder
pronto.”

Apocalipsis 22:6

Hay verdades que no fueron dadas para decorar
nuestros estudios biblicos, sino para direccionar nuestro
caminar. La vision de la Nueva Jerusalén no aparece al final
del Apocalipsis como un adorno simbolico, sino como la
coronacion de toda la revelacion de Dios, como la ventana
abierta hacia nuestro hogar definitivo.

Por eso, cuando Juan la vio descender, su corazon
comprendi6 algo que la Iglesia del siglo XXI necesita
redescubrir: la eternidad no es evasion, no es fantasia, ni es
un mundo etéreo donde flotamos despegados de todo; la
eternidad es destino real, concreto y glorificado. Es vida. Es
hogar. Es proposito consumado.

A lo largo de estas paginas contemplamos la ciudad de
Dios desde distintos angulos: su naturaleza glorificada, su rol
en el plan eterno, su arquitectura divina, su relacion con la
tierra renovada, su conexion con la identidad y el destino de
la Iglesia, y su impacto inmediato sobre nuestra vida
presente. Pero ahora, al cerrar este recorrido, es necesario

[109]



detenernos un instante y permitir que esta vision deje de ser
informacién y se convierta en transformacion.

Porque la pregunta fundamental nunca es solo ;qué es
la Nueva Jerusalén?, sino ;qué hace esta esperanza en
nosotros hoy? ;Cambia nuestra manera de enfrentar las
pruebas? ;Redirige nuestras prioridades? ;Purifica nuestro
corazdén? ;Nos recuerda que no caminamos hacia un futuro
incierto, sino hacia una realidad gloriosa preparada por Dios
mismo?

Juan escribio: “Y vi la ciudad santa, la Nueva
Jerusalén, descender del cielo, de parte de Dios, ataviada
como una novia...” (Apocalipsis 21:2). No es el hombre
construyendo un futuro mejor; es Dios trayendo la plenitud
de su proposito. No somos nosotros trepando al cielo; es el
cielo descendiendo para habitar entre nosotros. Ese simple
detalle derriba miles de ideas erradas: la eternidad no es un
escape, es un encuentro; no es una fuga del mundo, es la
consumacion de la creacion; no es la abolicion de la tierra, es
su renovacion absoluta.

Por eso la Nueva Jerusalén cambia nuestra manera de
vivir. Cuando sabemos que nuestro destino eterno no es la
nada, ni un limbo invisible, ni la mera supervivencia de un
alma flotante, sino un Reino sélido, luminoso, santo, donde
Dios gobierna y nosotros participaremos plenamente con El,
entonces de pronto el presente se define por esa certeza.
Quien tiene esta esperanza no vive improvisando: vive
preparandose. Vive purificando su vida, como ensefia Juan:

[ 110 )



“Todo aquel que tiene esta esperanza en El, se purifica, asi
como El es puro” (1 Juan 3:3). La esperanza verdadera no
adormece; santifica. No distrae; enfoca. No nos hace evadir
el mundo; nos ensefia a caminar en ¢l como alguien que ya
ha visto el final.

Esta ciudad que desciende nos recuerda que no somos
pasajeros sin rumbo ni sobrevivientes de un tiempo oscuro.
Somos ciudadanos del Reino que viene. Somos herederos de
una tierra renovada. Somos parte de la esposa preparada para
el Cordero. Somos piedras vivas destinadas a habitar en la
morada del Dios eterno. Y cuando lo asumimos, la
desesperanza pierde su poder, la ansiedad retrocede, el
pecado pierde su atractivo, y la mision recupera su urgencia.

La Nueva Jerusalén no es solo el cierre de la historia:
es la brajula de la Iglesia. Nos orienta, nos endereza, nos
llama. Nos muestra hacia donde vamos... y por eso nos
ensefia como vivir ahora.

Mientras el mundo corre sin direccion, la Iglesia mira
hacia adelante con expectativa. Mientras muchos sienten que
el futuro es una amenaza, nosotros sabemos que el futuro es
un cumplimiento. Y mientras la cultura describe la muerte
como un final, nosotros la vemos como un umbral: el paso
hacia la plena manifestacion del Reino que ya comenzd, pero
que todavia no descendio en su totalidad.

Este libro termina, pero nuestra esperanza no. La
vision de Juan sigue llaméandonos. La voz del que estaba

[111]



sentado en el trono sigue resonando: “He aqui, yo hago
nuevas todas las cosas... Escribe, porque estas palabras son
verdaderas y fieles” (Apocalipsis 21:5). Y si son verdaderas
y fieles, son suficientes para sostenernos. Son motivo para
caminar en santidad, servir con entrega, amar con propoésito,
predicar con urgencia y vivir con la mirada puesta en lo
eterno.

Por eso, amados hermanos en Cristo, los invito a algo
mas profundo que simplemente terminar un libro: los invito
a caminar desde ahora como ciudadanos del Reino, cuya
capital es la Nueva Jerusalén no la vieja. A vivir con el
perfume del Reino en nuestro caracter, con la luz del Cordero
iluminando nuestras decisiones, con la paz de tener en claro
el destino profético.

Que el Sefor, quien es el Alfa y la Omega, afirme en
nuestro corazon esta esperanza gloriosa. Que su Espiritu
Santo mantenga vivo en nosotros el anhelo por Su presencia
eterna. Y que podamos, como Iglesia, vivir con la dignidad,
la pureza y la pasion de quienes ya han visto proféticamente
lo por venir.

“El que da testimonio de estas cosas dice: Ciertamente
vengo en breve. Amén; si, ven, Seiior Jesus. La gracia de
nuestro Senor Jesucristo sea con todos vosotros. Amen.”’

Apocalipsis 22:20 y 21




Oracion final:

Padre nuestro, Creador de los cielos y la tierra, venimos ante
Ti con corazones agradecidos, reconociendo que todo lo que
hemos leido y meditado es un reflejo de Tu fidelidad y de Tu
gloria. Gracias porque no nos dejaste solos, porque nos has
dado una vision, un destino, una ciudad que desciende del
cielo para habitar con nosotros. Gracias porque la eternidad
no es un sueno lejano, sino un propdsito que nos invita a vivir
con santidad, pasion y alegria aqui y ahora...

Te pedimos, Seror, que esta revelacion transforme nuestra
manera de vivir. Que Tu Espiritu Santo encienda en nosotros
un amor profundo por Tu Reino, que nos impulse a caminar
en pureza y en integridad, y que nos haga conscientes de que
cada acto, cada palabra y cada decision tiene valor eterno.
Haznos, Serior, discipulos que no solo suerian con la ciudad
futura, sino que reflejemos hoy con nuestras vidas, con
nuestras familias, con nuestras actividades y como Iglesia...

Ayudanos a vivir como ciudadanos del cielo, aunque estemos
en la tierra, con ojos puestos en lo eterno, con corazones
llenos de fe, y con manos listas para sembrar justicia,
misericordia y verdad, sin una mentalidad de escape, sino de
conquista y permanencid...

Serior, que tu venida sea siempre nuestra motivacion, que la
vision de Tu ciudad nos lleve a amar mas, servir mejor y
esperar con gozo. Y cuando nos llames a cruzar el umbral de
esta vida, que podamos entrar confiados y sin miedo, y

[113)




contemplar finalmente, cara a cara, la ciudad gloriosa que
nos preparaste desde antes de la fundacion del mundo...

Te pedimos todo esto en el nombre de Tu Hijo amado,
nuestro Senior y Salvador, Jesucristo, quien vive y reina
contigo por los siglos de los siglos... [Amén!




“Quisiera agradecer por este libro a mi Padre celestial,
porque me amo de tal manera que envio a su Hijo Jesucristo
mi redentor.

Quisiera agradecer a Cristo por hacerse hombre, por morir
en mi lugar y por dejarme sus huellas bien marcadas para
que no pueda perderme.

Quisiera agradecer al glorioso Espiritu Santo mi fiel amigo,
que en su infinita gracia y paciencia,
me fue revelando todo esto...”

“Quisiera como en cada libro agradecer a mi compaiiera de
vida, a mi amada esposa Claudia por su amor y paciencia
ante mis largas horas de trabajo, s¢ que es dificil vivir con
alguien tan enfocado en su propdsito y seria imposible sin

su comprension”




Como en cada uno de mis libros, he tomado muchos
versiculos de la biblia en diferentes versiones. Asi como
también he tomado algunos conceptos, comentarios o
parrafos de otros libros o manuales de referencia. Lo hago
con libertad y no detallo cada una de las citas, porque tengo
la total conviccion de que todo, absolutamente todo, en el
Reino, es del Sefor.

Los libros de literatura, obedecen al talento y la
capacidad humana, pero los libros cristianos, solo son el
resultado de la gracia divina. Ya que nada, podriamos
entender sin Su soberana intervencion.

Por tal motivo, tampoco reclamo la autoria o el
derecho de nada. Todos mis libros, se pueden bajar
gratuitamente en mi pagina personal
www.osvaldorebolleda.com y lo pueden utilizar con toda
libertad. Los libros no tienen copyright, para que puedan
utilizar toda parte que les pueda servir.

El Sefor desate toda su bendicion sobre cada lector y
sobre cada hermano que, a través de su trabajo, también haya
contribuido, con un concepto, con una idea o simplemente
con una frase. Dios recompense a cada uno y podamos todos
arribar a la consumacién del magno propdsito eterno en
Cristo.



http://www.osvaldorebolleda.com/

Doctor v maestro de la Palabra

Ohvalde Rebolloda

El Pastor y maestro Osvaldo Rebolleda hoy cuenta con
miles de titulos en mensajes de ensefianza para el
perfeccionamiento de los santos y diversos Libros de
estudios con temas variados y vitales para una vida cristiana
victoriosa.

El maestro Osvaldo Rebolleda es el creador de la Escuela de
Gobierno espiritual (EGE) y ha sido reconocido con un
Doctorado Honoris Causa en Divinidades de
La Universidad teoldgica de Estados Unidos.

Hasta hoy en dia ministra de manera itinerante en Argentina
Y hasta lo altimo de la tierra.

rebolleda@hotmail.com

www.osvaldorebolleda.com

(17


mailto:rebolleda@hotmail.com
http://www.osvaldorebolleda.com/

El alto costodeno

consultara fie ADMMNSTRACON

DE REMO

© Je}|NSU0I OU AP 0302 oje |3
onid UODUGNHIM’OU

vaanosdy 0Q1VASO

amoud OO A

FORJANDO LA
PERSONALIDAD
DEL LIDER

=
5
z
-
*
H
=
®




El cuerpo de !

Cristo revelado

opejanal 015K ap odsem |3

El alto costode no
consultara "l

m
2.
-
o
o
o
w
-~
o
o
o
>
°
[a]
=)
E
w
=
-
o
=
o

va3inos3y 0Q1VASO



http://www.osvaldorebolleda.com/

E1 espiritu
gel _Amlcnslo

E1 gobierno de
puestra herencia

—
im
2
o
S
o
-
=
o
Q.
)
3
c
o
e
2
o
=
X
o
b=
(a}
o

yaamos3y 0QTVASO

pa||002Y OPIEASO

@ eterno poder
be la Cruz

Ct

imp) ) wzmq’mna;g—

Ty i

|
|
|
ol
v
<
2\
| o=l |
o |
o |
= |
m\
w
°‘
-
-1
m
1=
b- |
|

\21)9“()(‘9“ ()p‘l:,\.\'()




-
>
=
>
>
&
>
A
>
@)
=
>
=
c
N

yaaT1088d OQTVASO



http://www.osvaldorebolleda.com/

