
 

0 

 

  

 



 

1 

 
 

OSVALDO REBOLLEDA 
 

 



 

2 

Este libro No fue impreso 
con anterioridad 

Ahora es publicado en 
Formato PDF para ser 

Leído o bajado en: 
                        www.osvaldorebolleda.com 

 

Provincia de La Pampa 
 

rebolleda@hotmail.com 
 

 
 

Todos los derechos de este material son reservados para el 

Señor, quién los ofrece con la generosidad que lo caracteriza 

a todos aquellos que desean capacitarse más y lo consideran 

de utilidad. 

No se permite la transformación de este libro, en cualquier 

forma o por cualquier medio, para ser publicado 

comercialmente. 

Se puede utilizar con toda libertad, para uso de la enseñanza, 

sin necesidad de hacer referencia del mismo.  

Se permite leer y compartir este libro con todos los que más 

pueda y tomar todo concepto que le sea de bendición. 

Edición general: EGE 

Revisión literaria: Autores argentinos 

Revisión solo ortográfica - IA   

Diseño de portada: EGEAD 

Todas las citas Bíblicas fueron tomadas de la Biblia versión 

Reina Valera, salvo que se indique otra versión.  



 

3 

CONTENIDO 
 

 

Introducción………………………………………………5 

 

Capítulo uno: 

Naturaleza, identidad y propósito………………………..9 

 

Capítulo dos: 

El plan eterno de Dios……………………………………25 

 

Capítulo tres: 

Escudriñando la esencia de la ciudad…………………..37 

 

Capítulo cuatro: 

La tierra renovada………………………………………52 

 

Capítulo cinco: 

La Iglesia y su destino eterno……………………………65 

 

Capítulo seis: 

El poder de la esperanza………………………………...79 

 

 



 

4 

Capítulo siete: 

 

Implicaciones ministeriales.…………………………….95 

 

 

Epílogo………………………………………………….109 

 

 

Reconocimientos………………………………………..115 

 

 

Sobre el autor…………………………………………...117 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

   



 

5 

INTRODUCCIÓN 
 

 

“El que estaba sentado en el trono dijo: ¡Yo hago nuevas 

todas las cosas!. Y añadió: Escribe, porque estas palabras 

son verdaderas y dignas de confianza.” 

Apocalipsis 21:5 

 

 

Hay temas que duermen en las páginas de la Biblia 

como tesoros sellados, esperando que una generación se 

atreva a abrirlos nuevamente. Entre ellos, quizá uno de los 

más olvidados, ignorados o subestimados es la revelación de 

la Nueva Jerusalén. Un concepto inmenso, glorioso, central 

en la consumación del Reino… y, sin embargo, casi ausente 

en la predicación moderna. 

 

No solemos escucharlo en nuestras iglesias. No 

aparece en la formación básica de los creyentes. No figura 

entre los mensajes “prácticos”, tan valorados en tiempos 

donde todo debe ser inmediato y útil. Pero paradójicamente, 

se trata de una de las revelaciones más importantes del final 

de la Biblia, y una de las piezas clave para comprender la 

esperanza eterna de todos los hijos de Dios. 

 

Nos hemos acostumbrado a decir que “iremos al 

cielo”. Hemos imaginado la eternidad como un estado etéreo, 

espiritual, casi gaseoso. Reducimos la esperanza cristiana a 

“salvar el alma” para escapar del dolor. Pero la Escritura 

describe otra cosa: nuevos cielos y nueva tierra donde more 



 

6 

la justicia; una creación restaurada; un Reino eterno donde 

los santos reinarán con Cristo; una ciudad gloriosa preparada 

por Dios; el momento en que Dios mismo habitará con 

nosotros de manera literal (Apocalipsis 21:3). 

 

Esa ciudad tiene nombre, estructura, medidas, puertas 

y fundamento. Es presentada como el escenario final del 

propósito eterno de Dios. Es anunciada como la morada 

definitiva de la Iglesia, no como metáfora distante, sino como 

realidad consumada. 

 

Sin embargo, para muchos cristianos, la Nueva 

Jerusalén sigue siendo algo difuso, simbólico, relegado a 

interpretaciones poéticas o alegóricas, como si fuera apenas 

un lenguaje figurado para describir “la bendición de ser 

salvos”. Pero no es así. 

 

La Biblia no trata la Nueva Jerusalén como un simple 

símbolo. La presenta como una ciudad real, diseñada en el 

cielo y descendida sobre la tierra renovada; una ciudad 

preparada para ser el centro del Reino eterno. Espiritual en 

su naturaleza, pero concreta en su existencia. Glorificada, no 

material según los parámetros actuales, pero absolutamente 

literal en el nuevo orden creado por Dios. 

 

Para comprender la Nueva Jerusalén debemos volver a 

la Escritura sin los lentes reduccionistas que la modernidad 

nos impuso. No debemos acercarnos a este tema como si los 

textos fueran mera poesía, sino sumergirnos en la escatología 

con humildad y reverencia. No se trata de metáforas: se trata 



 

7 

de nuestro destino eterno. No son alegorías: es el 

cumplimiento del propósito divino preparado desde antes de 

la fundación del mundo. 

 

Este libro nace como una invitación clara y necesaria. 

Un llamado a redescubrir una esperanza que muchos dejaron 

olvidada; un impulso para volver a mirar la consumación del 

Reino con ojos de fe. Porque la Nueva Jerusalén no es un 

tema decorativo: es el corazón del final de la historia bíblica. 

 

Al explorar este tema iremos comprendiendo que la 

eternidad no será un cielo etéreo, sino una creación renovada; 

que la Iglesia no es solo un pueblo rescatado, sino una esposa 

preparada; que el destino final de los santos no es “ir al cielo 

a tocar el arpa sobre las nubes”, sino habitar y reinar con 

Cristo en la tierra redimida, y que la Nueva Jerusalén no 

reemplaza la tierra: la corona. 

 

El Reino que predicamos hoy encontrará allí su plena 

manifestación. Comprender la Nueva Jerusalén es 

reencontrarnos con la esencia misma de nuestra esperanza. Y 

cuando la esperanza se ordena, todo en la vida cristiana se 

ordena: la misión, la santidad, el servicio, el propósito y el 

carácter. Por eso creo que este libro será de gran bendición 

para muchos. 

 

Mi oración es que, mientras avancen en estas páginas, 

el Espíritu Santo les otorgue revelación espiritual para 

contemplar lo que Juan vio: una ciudad viva, resplandeciente, 

santa, palpitante de gloria, esperando el momento de 



 

8 

descender. Una ciudad que no representa simplemente una 

idea, sino un futuro real. Una ciudad revelada hoy a través de 

las Escrituras para dar impulso a nuestra fe presente. 

 

Es evidente que este libro no pretende agotar el tema: 

la Nueva Jerusalén es demasiado grande para ser contenida 

en unas pocas páginas. Pero sí busca abrir una puerta hacia 

una comprensión más bíblica, más profunda y más reverente 

de lo que Dios preparó para quienes lo amamos. Porque 

cuando entendemos hacia dónde vamos, aprendemos a vivir 

con más sabiduría y propósito en el presente. 

 

“Le pido a Dios, el glorioso Padre de nuestro Señor 

Jesucristo, que les dé sabiduría espiritual y revelación 

para que crezcan en el conocimiento de Él. Pido que les 

inunde de luz el corazón para que puedan entender la 

esperanza segura que Él ha dado a los que llamó, es decir, 

su pueblo santo, quienes son su rica y gloriosa herencia.” 

Efesios 1:17 y 18 PDB 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

  



 

9 

Capítulo uno 

 

 

NATURALEZA, IDENTIDAD 

Y PROPÓSITO 
 

 

“Yo Juan vi la santa ciudad, la nueva Jerusalén, 

descender del cielo, de Dios, dispuesta como una esposa 

ataviada para su marido.” 

Apocalipsis 21:2 

 

 

Hay realidades que parecen tan gloriosas, tan 

extraordinarias, que la mente humana intenta reducirlas a 

metáforas para poder manejarlas. Creo que eso es lo que nos 

ocurre con el tema de la nueva Jerusalén. Quizá por eso, a lo 

largo de los siglos, muchos maestros bien intencionados la 

han interpretado exclusivamente como un símbolo de la 

Iglesia, una especie de alegoría poética que busca describir la 

identidad del pueblo de Dios.  

 

La imagen es hermosa, por supuesto. Pero no agota ni 

de cerca la profundidad de lo que la Escritura declara. 

Cuando Juan escribe en Apocalipsis 21:2 que vio descender 

del cielo, de parte de Dios, a la ciudad santa, la nueva 

Jerusalén, preparada como una novia ataviada para su esposo, 

porque no estaba describiendo sólo una figura literaria: 



 

10 

estaba anunciando la irrupción de una realidad que supera 

todo lo que podemos imaginar.  

 

Juan no vio una idea: vio una ciudad. No oyó un 

concepto: oyó una voz diciéndole: “Ven, que te mostraré la 

novia, la esposa del Cordero” (Apocalipsis 21:9). Y lo que 

se le mostró fue, precisamente, una ciudad. En la visión de 

Juan, la esposa y la ciudad aparecen relacionadas, pero no 

confundidas. La esposa es la Iglesia glorificada; la ciudad es 

la capital del Reino de Dios que descenderá sobre la tierra. 

 

Por eso es necesario comenzar este capítulo dejando en 

claro que la Nueva Jerusalén no puede ser reducida solo a un 

símbolo de la Iglesia. Si así fuera, no tendría sentido que la 

Escritura la describiera con medidas, cimientos, materiales, 

puertas, proporciones y gloria específica. Nadie toma 

medidas de un símbolo. Nadie conoce la longitud de una 

metáfora.  

 

Lo que Juan estaba viendo era una realidad concreta 

del mundo venidero, revelada mediante imágenes que 

expresaban su naturaleza glorificada. En Apocalipsis, el 

simbolismo nunca reemplaza la realidad; sino que la revela. 

Cuando Juan habla de un Cordero que abre sellos, de copas 

de ira, de una mujer vestida de sol o de dragones, no está 

inventando cuentos fantásticos de esencia espiritual, está 

exponiendo verdades espirituales, eventos históricos y 

dimensiones del Reino eterno mediante lenguaje profético. 

Lo simbólico en la Escritura no anula lo literal, sino que lo 

ilumina. Por eso la Nueva Jerusalén es, a la vez, simbólica en 



 

11 

su lenguaje y literal en su existencia: un símbolo de verdades 

reales que describen una ciudad real. 

 

Al leer la descripción de Apocalipsis 21 y 22, la 

primera reacción suele ser pensar: “Esto no puede ser literal”. 

Y, en un sentido, es verdad; pero no porque sea ficción, sino 

porque es más literal de lo que podemos comprender. No es 

una ciudad física como Buenos Aires, Barcelona o Roma. Es 

una ciudad construida por Dios mismo, con un orden de 

existencia diferente, glorificado, eterno, purificado de toda 

corrupción.  

 

Juan habla de muros cuyos cimientos están adornados 

con piedras preciosas, de puertas hechas de una sola perla, de 

calles de oro transparente como vidrio. Es evidente que Juan 

está describiendo materiales que no pertenecen a nuestra 

tabla periódica, pero que sí pertenecen al orden de la nueva 

creación.  

 

El oro transparente no es una hipérbole poética; es la 

expresión humana de un material real cuyo brillo y pureza 

superan cualquier realidad física conocida. Cuando Juan dice 

que la ciudad es de “oro puro, semejante al vidrio limpio” 

(Apocalipsis 21:18), no está inventando un recurso literario: 

está haciendo lo mejor posible para describir lo 

indescriptible.  

 

Cuando afirma que la ciudad es un cubo perfecto, doce 

mil estadios de largo, ancho y alto (Apocalipsis 21:16), no 

está usando un número arbitrario. Los doce mil estadios, que 



 

12 

son aproximadamente 2.200 kilómetros, hablan de magnitud, 

perfección y plenitud, pero no niegan que Juan está 

describiendo una proporción que vio realmente, una 

geometría perfecta que conecta la ciudad con el Lugar 

Santísimo del antiguo templo, cuya forma también era 

cúbica. La ciudad, entonces, es el Lugar Santísimo ampliado, 

eterno. 

 

Esto nos introduce en una verdad que cambia todo: la 

Nueva Jerusalén no es un invento final, sino una realidad 

preexistente en el cielo. Hebreos 11:10 dice que Abraham 

esperaba la ciudad que tiene fundamentos, cuyo arquitecto y 

constructor es Dios, y Hebreos 11:16 declara que Dios 

mismo la preparó para los suyos. No es una ciudad que recién 

será creada al final de los tiempos; es una ciudad celestial que 

existe ya, pero que será manifestada en la nueva creación 

cuando descienda.  

 

Los santos de todos los tiempos esperaron una ciudad 

real, no un símbolo de comunión espiritual. Abraham no se 

quedó esperando una metáfora; esperaba una patria 

verdadera. La Nueva Jerusalén, entonces, es una ciudad 

presente en la esfera celestial, que se mostrará plenamente 

cuando la creación sea renovada. 

 

El descenso de esta ciudad marca un antes y un 

después en la historia del cosmos. No desciende para destruir 

la tierra, sino para habitar en ella. No reemplaza a la creación, 

sino que la corona. La Biblia no enseña que los creyentes 

pasarán la eternidad flotando en un cielo abstracto; enseña 



 

13 

que los hijos de Dios reinarán en una tierra renovada 

(Apocalipsis 22:5), y que la Nueva Jerusalén será el centro 

de ese Reino eterno. La ciudad no es un escape hacia arriba, 

sino una invasión de lo alto hacia abajo. El clímax de la 

historia no es el hombre yendo al cielo, sino el cielo 

descendiendo para habitar con los hombres. 

 

En este punto, es necesario detenerse un momento para 

contemplar el carácter espiritual y glorificado de esta ciudad. 

Aunque es una ciudad real, su naturaleza no es la de una 

ciudad terrenal. Juan usa imágenes físicas para describir 

realidades espirituales.  

 

El muro representa seguridad eterna; las puertas de 

perla, acceso mediante el sufrimiento redentor de Cristo; las 

piedras preciosas de los cimientos, la multiforme obra de 

gracia y carácter en el pueblo de Dios; el oro transparente, la 

pureza en la que no hay sombra ni engaño. Todo tiene 

significado espiritual. Nada es arbitrario. Sin embargo, ese 

significado espiritual no elimina la realidad tangible: es una 

ciudad donde se entra, se camina y se podrá estar en la 

presencia de Dios. No es sólo un estado espiritual; es un lugar 

concreto del mundo renovado. 

 

Aquí conviene hacer una aclaración: cuando hablamos 

de “espiritual”, no estamos hablando de algo etéreo o 

intangible. La espiritualidad bíblica nunca está desconectada 

de lo real. En la Escritura, lo espiritual es más sólido que lo 

material. Lo visible pasa; lo invisible permanece. Por eso la 

Nueva Jerusalén, siendo espiritual y glorificada, no es menos 



 

14 

real: es más real. Como decía Pablo, “lo que se ve es 

temporal, pero lo que no se ve es eterno” (2 Corintios 4:18). 

La Nueva Jerusalén pertenece al orden de lo eterno, no al de 

lo temporal. Y eso la hace infinitamente más concreta, más 

duradera y más auténtica que cualquier ciudad que hayamos 

conocido. 

 

La ciudad representa, entonces, la unión perfecta entre 

lo espiritual y lo tangible. No es un símbolo sin cuerpo ni una 

estructura sin alma. Es el lugar donde la gloria del Reino de 

Dios toma forma; el espacio donde lo eterno se hace visible; 

la síntesis perfecta de la creación restaurada.  

 

Allí, la luz de la gloria divina reemplazará al sol; la 

santidad reemplazará la sombra; la vida reemplazará la 

muerte. Juan dice: “La ciudad no tiene necesidad de ser 

alumbrada por el sol ni por la luna, porque la gloria de Dios 

la ilumina, y el Cordero es su lumbrera” (Apocalipsis 

21:23). No se trata de un amanecer eterno, sino de la 

irradiación continua de la presencia de Cristo llenándolo 

todo. 

 

En esta primera parte del capítulo solo estamos 

abriendo la puerta para comprender la identidad de esta 

ciudad. Pero ya podemos percibir algo fundamental: la 

Nueva Jerusalén no es una fantasía piadosa ni un símbolo 

simplificado. Es la expresión más plena del proyecto eterno 

de Dios. Es la morada que Él diseñó antes de la fundación del 

mundo para su pueblo. Es la obra maestra del Arquitecto 

divino, la capital del Reino que viene. 



 

15 

Por eso, apenas la ciudad aparece en la visión, una voz 

poderosa declara: “He aquí el tabernáculo de Dios con los 

hombres; y Él morará con ellos, y ellos serán su pueblo, y 

Dios mismo estará con ellos” (Apocalipsis 21:3). Esta no es 

una frase hermosa para cerrar el Apocalipsis; es la meta hacia 

la que toda la historia de la redención ha sido dirigida. Desde 

Génesis hasta Apocalipsis, Dios ha ido preparando 

progresivamente un espacio donde encontrarse con la 

humanidad.  

 

Lo hizo en el huerto, donde caminaba con Adán al aire 

del día. Lo hizo en el tabernáculo del desierto, cuando su 

gloria habitó en medio de Israel. Lo hizo en el templo, donde 

Su presencia llenó el Lugar Santísimo. Y lo hizo en Cristo, el 

verdadero tabernáculo encarnado, en quien “habitó 

corporalmente toda la plenitud de la Deidad” (Colosenses 

2:9). 

 

Sin embargo, la Nueva Jerusalén no es sólo otro paso 

en esa progresión. Es la consumación del diseño divino. No 

será un tabernáculo que descansará en un mundo aún caído; 

es una ciudad que descenderá sobre un mundo renovado. No 

es un espacio de encuentro temporal; es una expresión de la 

eternidad divina. Y no es una presencia velada, como lo era 

en el Antiguo Pacto; es la presencia absoluta, plena, sin 

mediación, sin sombra, sin distancia.  

 

El clímax de la visión no es el oro, ni las medidas, ni 

las puertas: es que veremos Su rostro (Apocalipsis 22:4). De 

todos los pasajes de Apocalipsis, quizá ese sea el más 



 

16 

impresionante, el más estremecedor, el más revolucionario. 

Ver el rostro de Dios es la promesa más grande y la necesidad 

más profunda del corazón humano. Moisés clamó por verlo; 

Isaías se deshizo ante la gloria; los profetas hablaron de esto 

como de una esperanza reservada. En la Nueva Jerusalén, esa 

visión será nuestra atmósfera y nuestra luz. 

 

Por eso la ciudad no es solamente un espacio; es una 

comunión hecha visible. No es sólo la morada de Dios: es el 

símbolo tangible del matrimonio eterno entre Cristo y su 

Iglesia. La ciudad desciende ataviada como una novia, y esa 

descripción no es casual. En la antigüedad, la casa donde 

vivía una esposa recién casada era considerada parte del 

honor del esposo. La calidad, la belleza, la seguridad y la 

riqueza de esa casa hablaban del amor del esposo hacia ella.  

 

Que la morada de la esposa sea una ciudad construida 

por Dios mismo nos muestra el valor que la Iglesia tiene para 

Cristo. La gloria de la ciudad es, en cierto modo, la gloria del 

amor divino hacia su pueblo. Cada piedra preciosa, cada 

cimiento, cada puerta brillante, cada dimensión perfecta es 

un testimonio de la gracia que nos alcanzó. La ciudad 

expresa, de manera concreta, la relación eterna entre Cristo y 

quienes somos suyos. 

 

A esta altura de la enseñanza, me es necesario insistir 

en esto: En algunas de mis enseñanzas yo he dicho que 

nosotros somos la Nueva Jerusalén y lo he dicho, para 

golpear la idolatría que algunos expresan respecto de la 

Jerusalén terrenal. Sin embargo, aunque hay unidad, no 



 

17 

debemos confundir a la esposa con la ciudad. La esposa es el 

pueblo redimido; la ciudad es la morada que Dios preparó 

como la sede central de Su Reino.  

 

Esta distinción es esencial para evitar dos errores 

comunes: por un lado, espiritualizar la ciudad hasta volverla 

irreconocible; por el otro, materializarla hasta convertirla en 

un simple objeto arquitectónico. La Escritura no hace 

ninguna de las dos cosas. Presenta una ciudad glorificada y, 

a la vez, cargada de significado espiritual y presenta a una 

esposa radiante que espera la consumación de su amor eterno. 

 

Por eso Juan describe la ciudad con una precisión que 

desconcierta. Doce mil estadios de longitud. Doce puertas, 

cada una con el nombre de una tribu de Israel. Doce 

cimientos, cada uno con el nombre de un apóstol. Doce 

ángeles guardando cada punto de acceso. El número doce 

aparece repetido como eco, recordándonos que Dios está 

uniendo en una misma ciudad la totalidad de su pueblo: Israel 

como raíz histórica y la Iglesia como cuerpo redimido.  

 

No es casual que los nombres de las tribus estén en las 

puertas, porque por Israel entró la historia de la redención, 

mientras que los nombres de los apóstoles estén en los 

cimientos, porque en la predicación apostólica se cimentó la 

Iglesia. La ciudad representa la unidad perfecta del pueblo de 

Dios. No es una ciudad sólo para una época, un grupo o un 

pacto; es la ciudad de todos los redimidos, desde Abel hasta 

el último creyente que sea hallado fiel. Su arquitectura es, a 

la vez, geografía eterna e historia redentora. 



 

18 

Pero más allá de sus medidas colosales, la ciudad tiene 

un diseño que revela su esencia: es un cubo perfecto. Un cubo 

no es arquitectura común. Ninguna de nuestras ciudades, ni 

antiguas ni modernas, tiene esa forma. En toda la Biblia, el 

único espacio cúbico es el Lugar Santísimo. Esto no es un 

detalle menor. La Nueva Jerusalén no tiene templo porque 

toda la ciudad es un templo.  

 

Su forma expresa su función: es el santuario definitivo, 

el espacio donde la presencia de Dios llena todo sin límites, 

sin cortinas, sin sacrificios, sin sacerdotes humanos. En el 

antiguo templo, sólo el sumo sacerdote podía entrar una vez 

al año al Lugar Santísimo. En la Nueva Jerusalén, todos los 

redimidos tendrán acceso a ese espacio para siempre. No 

habrá días de expiación ni velos que descorrer.  

 

Esta comprensión nos lleva a considerar el tipo de 

existencia que la ciudad posee. Es una ciudad celestial, pero 

no “celestial” en el sentido etéreo, sino en el sentido de 

pertenecer al orden divino. No es terrenal porque no está 

sujeta a corrupción, pecado, deterioro o muerte. Pero es 

tangible, real y experimentable.  

 

Es espiritual, no porque sea intangible, sino porque 

todo en ella es gobernado por el Espíritu, permeado por la 

gloria y saturado de vida eterna. La ciudad no es una idea: es 

un ecosistema glorificado. No es un sueño: es el corazón 

mismo del Reino de Dios manifestado. Allí, lo que hoy 

entendemos como “espiritual” se volverá visible, palpable, 

cotidiano. El culto no será un momento, sino un ambiente. La 



 

19 

adoración no será una actividad, sino el aire que 

respiraremos. 

 

¿Y qué propósito tendrá esta ciudad? ¿Por qué Dios 

quiso construir una ciudad de tales dimensiones y belleza? La 

respuesta es profunda, pero a la vez simple: porque Dios 

quiso formar un pueblo para Sí, y ese pueblo necesita una 

cede celestial en la tierra. No la casa de gobierno de alguna 

nación, sino un lugar celestial con la misma esencia del 

Reino, no un refugio simbólico, sino una ciudad que refleje 

su carácter, y ese rol tampoco lo puede cumplir la Jerusalén 

terrenal después de tanta historia de corrupción y dolor.  

 

En la Biblia, Dios nunca hace nada sin propósito. Si Él 

quiso una ciudad, es porque esa ciudad expresa algo esencial 

del Reino venidero. En un hogar se experimenta intimidad, 

pertenencia y cercanía; en una ciudad se experimenta 

gobierno, orden y plenitud comunitaria. La Nueva Jerusalén 

es la capital del Reino, la sede del gobierno que llenará la 

tierra con su gloria, el lugar desde donde saldrán las 

directivas de gobierno para cada nación. 

 

La pregunta inevitable surge entonces: ¿qué significa 

esta ciudad para nosotros hoy? ¿Qué cambia en nuestra 

manera de vivir, servir, predicar o discipular? ¿Es necesario 

que aprendamos de ella? Bueno, creo que mucho más de lo 

que imaginamos. De todas maneras, antes de llegar a esa 

conclusión, iremos más hondo en la naturaleza glorificada de 

la ciudad, y en cómo esa realidad moldea nuestra identidad, 

purifica nuestra esperanza y ordena nuestra visión del futuro. 



 

20 

La Nueva Jerusalén es un espacio que no pertenece al 

orden presente de la materia, sino al orden venidero de la 

gloria. Una ciudad que no surgió del polvo como las nuestras, 

pero que es más real que todo lo que hoy conocemos. Una 

morada que no se desgasta, no se quiebra, no pierde brillo, y 

que no tiene sombra. Una ciudad donde no hay noche porque 

la luz no procede de lámparas ni de astros, sino de la 

presencia misma de Dios.  

 

Juan describe esto con una frase que debería detener 

nuestra respiración: “La gloria de Dios la ilumina, y el 

Cordero es su lumbrera” (Apocalipsis 21:23). Que Cristo 

sea la luz de la ciudad significa que todo en ella vive a la luz 

de Su carácter. Nada queda oculto, nada queda opaco, nada 

queda distorsionado. Allí, lo que Él es, se vuelve atmósfera, 

clima, ambiente. La luz del Cordero es la luz de la santidad, 

de la verdad, de la paz, de la justicia, de la plenitud. La ciudad 

no sólo es iluminada por Cristo: es sostenida por Cristo. 

 

Ese carácter glorificado aparece también en los 

materiales con los que la ciudad es descrita. El oro 

transparente, por ejemplo, no existe en nuestra realidad 

actual. Es un tipo de oro que pertenece a la nueva creación. 

Es oro sin impurezas, oro atravesado por la luz, oro sin 

sombra. Su transparencia habla de un ambiente donde no hay 

mentira, no hay doblez, no hay oscuridades internas. Es un 

símbolo perfecto del Reino donde todo es manifiesto, donde 

la pureza es norma, donde la transparencia es cultura. En esta 

vida luchamos contra la opacidad del corazón humano; en la 

ciudad venidera, la luz será total y permanente.  



 

21 

Algo similar ocurre con las piedras preciosas que 

forman los cimientos. Juan describe doce tipos diferentes, 

cada una con sus propios colores, brillos y refracciones. Las 

piedras preciosas en la Biblia representan la revelación del 

carácter de Dios. El sumo sacerdote llevaba doce piedras en 

el pectoral, cada una correspondiente a una tribu, como 

recordatorio de que el pueblo era guardado delante del Señor.  

 

En la Nueva Jerusalén, esas piedras no están en el 

pecho de un sacerdote humano, sino formando los cimientos 

de la ciudad eterna. Es como si Dios estuviera diciendo: “Mi 

pueblo está cimentado en mi gloria, sostenido por mi 

naturaleza, fundado en mi carácter”. Los cimientos no 

representan la grandeza humana, sino la fidelidad divina. No 

somos nosotros los que sostenemos la ciudad; es la gracia la 

que nos sostiene a nosotros. 

 

Pero hay un detalle que requiere atención especial: las 

puertas de perla. Cada una está hecha de una sola perla. Las 

perlas se forman a partir de una herida; el molusco, lastimado 

por un cuerpo extraño, segrega una sustancia para cubrir el 

dolor, y de esa respuesta nace la perla. ¿Qué nos dice eso de 

la ciudad eterna? Que cada entrada al Reino es fruto del 

sufrimiento del Cordero. Nadie entra por méritos propios, ni 

por esfuerzo humano, ni por religiosidad. Entramos por la 

herida de Cristo, por Su sacrificio, por Su sangre. Las puertas 

de perla son puertas de gracia. 

 

Sin embargo, esas puertas permanecen abiertas. Juan 

dice: “Sus puertas nunca serán cerradas de día, pues allí 



 

22 

no habrá noche” (Apocalipsis 21:25). Puertas abiertas en 

una ciudad eterna… ¿para qué? Para recibir, para enviar, para 

comunicar. Porque la ciudad no es un castillo cerrado; es un 

centro de vida, un lugar de intercambio, un eje desde el cual 

fluye la bendición hacia la tierra renovada.  

 

La Nueva Jerusalén no es un destino estático; es el 

corazón palpitante del Reino eterno. Allí los redimidos 

reinarán, servirán, adorarán, aprenderán, y desde allí 

ejercerán su función sacerdotal y gubernamental sobre las 

naciones. La eternidad no será una inactividad, sino una vida 

plena, llena de sentido, llena de propósito. 

 

Por eso Juan dice que “las naciones caminarán a la 

luz de ella” (Apocalipsis 21:24). Esto no puede referirse a 

una eternidad individualista, donde cada alma flota en un 

cielo abstracto. Habla de un Reino en funcionamiento, de 

pueblos que existen, de culturas restauradas, de una 

humanidad redimida que disfruta la luz del Cordero. Habla 

de actividad, de movimiento, de misión cumplida. La Nueva 

Jerusalén no desplaza a la tierra renovada; la ilumina. No 

anula la historia humana; la redime. No destruye lo bueno 

que Dios sembró en la creación; lo lleva a su plenitud. 

 

Comprender esta naturaleza glorificada transforma 

profundamente nuestra esperanza. Muchos creyentes viven 

con una visión pobre de la eternidad: un cielo estático, 

aburrido, etéreo, casi como un limbo santo. Pero la Biblia no 

describe eso. Describe una ciudad vibrante, un Reino activo, 

una humanidad resucitada, una tierra restaurada, un propósito 



 

23 

eterno que continúa desarrollándose. Describe una vida que 

no se apaga, no se gasta, no se aburre. Describe plenitud. 

 

Esta visión no es un mero conocimiento doctrinal; es 

un fuego que purifica la vida presente. Porque el que ve la 

ciudad futura no puede vivir atado a las pequeñeces del 

mundo. El que contempla la gloria venidera no negocia su 

santidad. El que sabe hacia dónde va no se conforma con 

migajas espirituales.  

 

Cuando Abraham esperaba la ciudad cuyo arquitecto 

es Dios (Hebreos 11:10), no vivió resignado; vivió en fe. 

Cuando los patriarcas confesaron que eran peregrinos 

(Hebreos 11:13), no huyeron del mundo; caminaron con 

propósito. Cuando la Iglesia primitiva vivía aguardando la 

manifestación del Reino, no se refugiaban del presente; 

servían con valentía. Esa es la función de la Nueva Jerusalén 

hoy: levantar la mirada del creyente, sacudir la pasividad, 

romper el conformismo espiritual, inspirar santidad, 

encender obediencia. 

 

Por eso, cuando enseñamos sobre la Nueva Jerusalén, 

no estamos hablando de un tema esotérico, ni de un detalle 

del futuro, ni de una curiosidad teológica. Estamos hablando 

de la identidad futura de la Iglesia, del destino eterno del 

pueblo de Dios, de la capital del Reino al que pertenecemos. 

Y un creyente que sabe a dónde pertenece vive de manera 

diferente. Vive con esperanza, con pureza, con propósito. 

 

 



 

24 

“Alabado sea Dios, el Padre de nuestro Señor Jesucristo. 

Por su gran misericordia, nos ha hecho nacer de nuevo a 

una vida llena de esperanza, por la resurrección de 

Jesucristo. Así que ahora tenemos una herencia que no 

puede destruirse, ni mancharse, ni marchitarse. Esta 

herencia está reservada en los cielos para ustedes.” 

1 Pedro 1:3 al 5 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

   



 

25 

Capítulo dos 

 

 

EL PLAN ETERNO 

DE DIOS 
 

 

“¡Ah, mi Señor y Dios! Tú, con tu gran fuerza y tu brazo 

poderoso, has hecho los cielos y la tierra. Para ti no hay 

nada imposible.” 

Jeremías 32:17 

 

 

Desde el primer versículo de la Escritura hasta la 

última promesa del Apocalipsis, Dios se ha revelado como 

un Dios que avanza hacia Su propósito. Nada en la historia 

bíblica está suelto, nada es improvisado, nada responde a un 

impulso repentino del cielo. Toda la narración de la Palabra 

nos conduce a un destino cuidadosamente trazado desde la 

eternidad pasada, como un río que, desde su nacimiento en 

las montañas del propósito divino, va descendiendo hasta 

desembocar en la plenitud de la nueva creación. Y en el 

centro de ese destino final, como la perla más preciosa de la 

corona de Dios, se encuentra la Nueva Jerusalén. 

 

Cuando Juan la vio descender del cielo, preparada 

como una novia ataviada para su esposo, no estaba 

simplemente presenciando un evento aislado. Estaba 



 

26 

contemplando el clímax del plan eterno. Estaba siendo 

testigo de aquello que Dios soñó antes de que existiera el 

polvo de la tierra. Estaba viendo el final de una historia que 

comenzó mucho antes del Edén y que encontró su punto más 

alto en la cruz del Calvario, pero que sólo se consumará 

cuando Dios “haga nuevas todas las cosas” y establezca su 

morada definitiva con la humanidad redimida. 

 

Para entender la Nueva Jerusalén, no sólo como 

ciudad, sino como la gran consumación del Reino, 

necesitamos volver al principio. No para repetir la historia, 

sino para observar el hilo del propósito divino que atraviesa 

la creación, la redención y la nueva creación. Porque nada de 

lo que Dios hace es fragmentado: Él no abandona la obra de 

sus manos. Lo que inicia, lo completa; lo que promete, lo 

cumple; lo que diseña, lo lleva a la perfección. Y la Nueva 

Jerusalén es justamente eso: la creación terminada, la 

redención concluida, la historia abrazada por su propio 

Autor. 

 

Cuando abrimos Génesis, nos encontramos con un 

escenario casi inocente: un huerto plantado por Dios mismo, 

un hombre formado del polvo, una mujer edificada de su 

costado, y un propósito claro: que la tierra fuera llena de la 

gloria de Dios a través de su imagen. El Edén no era 

simplemente un jardín con belleza natural; era el primer 

santuario. Allí, Dios caminaba con el hombre. Allí, cielo y 

tierra se tocaban. Allí comenzaba un propósito que debía 

extenderse a toda la creación. Pero ese propósito fue 

interrumpido, no destruido, por la entrada del pecado. Y 



 

27 

aunque la rebelión del ser humano oscureció la tierra, la voz 

del propósito eterno nunca se apagó. 

 

Desde ese momento, comienza la segunda gran etapa 

del plan: la redención. Dios levanta patriarcas, profetas, 

reyes, sacerdotes; establece pactos, revela su Ley, instruye a 

su pueblo; y sobre todo anuncia repetidamente que llegará el 

día en que Él mismo restaurará lo que el pecado fracturó. La 

redención no es un plan alternativo: es la continuación del 

mismo propósito eterno. La cruz no es un parche; es la 

cimentación del Reino. La sangre del Cordero no sólo nos 

limpia: abre el camino hacia la recreación de todas las cosas. 

 

Por eso, cuando pensamos en la Nueva Jerusalén, no 

podemos imaginarla desconectada de la historia bíblica. No 

es una ciudad “que aparece” al final del Apocalipsis como un 

elemento extraño o futurista. Es la culminación del Edén. Es 

la restauración del diseño original. Es el huerto convertido en 

ciudad. Es Dios llevando a su máxima expresión aquello que 

comenzó en Génesis: un lugar donde Él pueda habitar con su 

pueblo para siempre, sin mediaciones, sin velos, sin templos 

terrenales, sin sombras ni símbolos temporales. 

 

La Escritura lo afirma con una claridad conmovedora: 

“He aquí el tabernáculo de Dios con los hombres... y Él 

morará con ellos” (Apocalipsis 21:3). Cada palabra es un 

martillo golpeando sobre el yunque de la historia. Cada sílaba 

revela el anhelo eterno de Dios. No fuimos creados sólo para 

servirlo, ni sólo para obedecerlo, ni siquiera sólo para 

adorarlo. Fuimos creados para tener comunión con Él. Para 



 

28 

compartir Su presencia. Para vivir cerca, no lejos. Para 

escuchar Su voz sin nubes, sin culpas, sin temores. Para 

caminar en la luz de Su rostro sin interrupciones. Y la Nueva 

Jerusalén es justamente eso: Dios cumpliendo Su propósito 

fundamental de manifestar Su plenitud a la humanidad 

redimida. 

 

Es interesante notar que en la Biblia todo santuario 

siempre fue un anticipo, una maqueta, una sombra. El huerto, 

el tabernáculo, el templo de Salomón, incluso la figura del 

Lugar Santísimo… todos apuntaban a una realidad superior. 

La presencia de Dios siempre estuvo, pero nunca en su 

plenitud. Siempre había un velo, un sacerdote, un día 

especial, un rito, un límite. Pero en la Nueva Jerusalén, todo 

eso desaparecerá. La ciudad entera se convertirá en el Lugar 

Santísimo. Toda la atmósfera será presencia. Toda la luz será 

gloriosa. No habrá noche, no habrá templo, no habrá velos. 

No habrá distancia. Dios finalmente descansa con su pueblo 

en una comunión que ya no podrá ser quebrada. 

 

Mientras avanzamos en el plan eterno vemos que la 

redención no termina en la cruz, ni en la resurrección, ni 

siquiera en Pentecostés. Todo eso es el camino, no la meta. 

La meta es la nueva creación. Dios no creó la tierra para 

abandonarla. No creó el cuerpo para descartarlo. No creó la 

historia para destruirla. Él renueva todas las cosas. Él hace 

nuevas todas las cosas. Y en ese universo renovado, la Nueva 

Jerusalén aparece como el centro, como la capital del Reino 

eterno, como el punto desde donde irradiará la gloria del 

Cordero hacia toda la creación restaurada. 



 

29 

Por eso, cuando hablamos de la ciudad, no estamos 

hablando solamente de un lugar: estamos hablando del 

corazón del propósito de Dios. Allí se ve con claridad lo que 

Él quiso desde el principio: una humanidad transformada, 

una tierra renovada, una relación perfecta, una comunión 

eterna. La Nueva Jerusalén es el final de un proceso, pero 

también el inicio de una eternidad activa, viva, llena de 

propósito. No es un final estático: es un comienzo glorioso. 

 

La Biblia nos muestra algo que, si no fuera porque 

Dios mismo lo afirmó, nos resultaría casi imposible de creer: 

el anhelo más profundo del corazón divino es la comunión 

con Su pueblo. Él quiere que disfrutemos de Su presencia. 

Quiere hacer de Su esencia la atmósfera que podamos 

respirar. Y la Nueva Jerusalén será la conexión de la 

humanidad con Su gobierno. 

 

Cuando Juan escucha aquella voz fuerte que resuena 

desde el trono diciendo: “He aquí el tabernáculo de Dios 

con los hombres”, lo que oye no es un anuncio 

arquitectónico. Es un grito de triunfo. Es la declaración de 

que el anhelo eterno de Dios finalmente encuentra en la tierra 

un acceso digno. Esta frase es el corazón del Apocalipsis, el 

clímax de toda la historia bíblica, el punto al que apuntan 

todos los pactos, todas las promesas, todas las figuras y todos 

los sacrificios.  

 

Es la consumación de Emmanuel: Dios con nosotros. 

Pero ya no como un niño en Belén, ni como un Maestro 

caminando por Galilea, ni como presencia espiritual en la 



 

30 

Iglesia, sino como una presencia plena, desbordante, 

ininterrumpida y visible. Una presencia que no sólo habita en 

nosotros, sino entre nosotros. 

 

En ese sentido, podemos decir que toda la historia de 

la redención es la historia de un Dios acercándose. En el 

Edén, caminaba con el hombre. Después del pecado, siguió 

hablando, pero a distancia. Con Abraham, se reveló en 

pactos. Con Moisés, descendió en llamas y nube. Con Israel, 

estableció un tabernáculo.  

 

En los tiempos de Salomón, llenó el templo de gloria. 

Con los profetas, habló a través de la Palabra. Con el exilio, 

acompañó al remanente fiel. Con Juan el Bautista, anunció el 

Reino. Con Cristo, se hizo carne. Con Pentecostés, vino a 

habitar dentro de nosotros. Pero con la Nueva Jerusalén, dará 

su paso final estableciendo su capital y Su gobierno de 

manera definitiva. 

 

Cada intervención divina en la historia es un 

movimiento hacia la cercanía. Cada pacto es un puente. Cada 

santuario, una señal. Cada profecía, una promesa. Todo 

converge en un único objetivo: la comunión con toda Su 

creación. Y por eso, la Nueva Jerusalén no es simplemente 

un escenario escatológico, sino el cumplimiento del 

propósito eterno. Es Dios regresando a su lugar natural: cerca 

de Su obra. Es la restauración de la comunión perdida. Es la 

plenitud de la vida según el diseño original. 

 



 

31 

Cuando Apocalipsis afirma que en la ciudad ya no 

habrá más llanto, ni clamor, ni dolor, no está describiendo 

una atmósfera emocional; está describiendo el efecto de la 

presencia plena de Dios. No hay lágrimas porque Dios habita. 

No hay muerte porque Dios está. No hay noche porque la 

gloria del Cordero ilumina todo. La presencia de Dios no será 

un evento, ni un culto, ni un encuentro esporádico. Será un 

ambiente. Será la esencia misma de la eterna existencia de 

los redimidos. 

 

Una de las grandes tragedias de la teología 

contemporánea, y una de las razones por las cuales la Nueva 

Jerusalén es tan poco comprendida, es que se ha reducido la 

obra de Dios a “salvar almas”. Se predica la salvación como 

un escape del infierno, como un ticket al cielo, como un 

pasaporte espiritual para otra dimensión. Pero la Biblia no 

habla de eso. La Biblia habla de un Dios que quiere familias, 

que quiere manifestar Su Reino, que quiere compartir vida. 

La salvación no es un trámite; es el camino hacia una 

comunión eterna con Él y el poder de Su Reino. 

 

Notemos que la Biblia describe esta ciudad como “el 

tabernáculo de Dios”. No dice “su palacio”, aunque es la 

capital del Reino eterno. No dice “su templo”, aunque toda la 

ciudad es un santuario viviente. No dice “su trono”, aunque 

desde allí gobernará para siempre. Dice “tabernáculo”. Lugar 

de manifestación y contacto. Espacio compartido. Como si 

Dios quisiera dejar claro, hasta en el lenguaje, que lo más 

importante para Él no es la estructura, sino Su manifestación.  

 



 

32 

La Nueva Jerusalén será el lugar donde Su presencia 

ya no estará sujeta a temporadas, ni limitada por nuestra 

fragilidad, ni interferida por el pecado, ni escondida detrás de 

símbolos. Allí recibiremos Sus directivas para las naciones. 

Además, ese privilegio que ni Moisés tuvo en plenitud, 

nosotros lo recibiremos, la manifestación de Su presencia. 

Veremos a Dios y tendremos plena comunión con Él. 

 

Este es el punto que casi nunca se enseña en la Iglesia: 

la Nueva Jerusalén no es simplemente una ciudad futura; es 

la revelación del corazón eterno de Dios. Lo que Dios quiso 

desde el principio no fue simplemente crear un mundo 

bonito, ni establecer un Reino imponente, ni fundar un 

sistema de adoración perfecto. Él quiso un hogar con Su 

familia. Y ese lugar es la ciudad que desciende. 

 

Cuando esta verdad penetra en el corazón, redefine 

todo: la vida, la misión, la santidad, la predicación, la forma 

de servir, la manera de ver el futuro. Ya no vivimos 

esperando un “escape”, sino un encuentro. Ya no pensamos 

en la eternidad como un paisaje nublado y etéreo, sino como 

la concreción visible del propósito de Dios. Ya no servimos 

por obligación, sino por esperanza. Porque cada acto de 

obediencia, cada paso de santidad, cada renuncia al pecado, 

cada fidelidad en lo secreto, es una preparación real para la 

eternidad con el Rey. 

 

La Biblia revela un misterio que, a simple vista, parece 

contradictorio, pero que en realidad ilumina el corazón del 

propósito eterno de Dios: la Iglesia es identificada como la 



 

33 

esposa del Cordero… y al mismo tiempo, la Nueva Jerusalén 

es llamada “la esposa, la esposa del Cordero”. La Palabra no 

es caprichosa: si usa dos imágenes diferentes, una que 

describe un pueblo, y otra que describe una ciudad real y 

glorificada, es porque cada una habla de un aspecto distinto 

del plan eterno. 

 

La esposa es el pueblo preparado; la ciudad es el lugar 

preparado. La esposa es la relación; la ciudad es el contexto 

eterno donde esa relación se conectará para siempre. No son 

la misma cosa, pero están inseparablemente unidas. Como en 

el Edén había un Adán y un huerto, en la eternidad habrá un 

Cristo y una ciudad. Y así como Dios preparó un entorno 

perfecto para el primer hombre, prepara una ciudad eterna 

para la esposa del Hijo. 

 

Cuando Juan contempla la visión en Apocalipsis, el 

ángel lo invita a ver “a la esposa del Cordero”, pero lo que le 

muestra es una ciudad que desciende del cielo. No porque la 

ciudad sea la esposa en un sentido literal, sino porque la 

ciudad expresa el vínculo de la esposa: la comunión con su 

Amado en una morada preparada especialmente.  

 

El lenguaje nupcial en Apocalipsis no anula la 

literalidad de la ciudad; al contrario, la intensifica. Ningún 

esposo habla de su esposa como si fuera un edificio, pero sí 

habla del hogar que prepara para ella como una extensión del 

amor que le tiene. Así hace el Cordero. La ciudad es Su 

regalo, Su obra, Su morada, el entorno eterno donde vivirá 

con aquellos por quienes entregó su vida. 



 

34 

La unión entre la esposa y la ciudad también refleja la 

profunda lógica del Reino. Todo acto de Dios tiene dos 

dimensiones: una relacional y una espacial. Dios no sólo 

elige un pueblo; le da una tierra. No sólo forma una nación; 

la establece en un territorio. No sólo redime una Iglesia; le 

prepara una ciudad capital.  

 

Desde Génesis hasta Apocalipsis, Dios siempre une 

identidad y lugar, pacto y territorio, presencia y morada. En 

el Edén, puso al hombre en un jardín. En Canaán, puso al 

pueblo en una tierra. En Pentecostés, puso al Espíritu en un 

cuerpo. En la Nueva Jerusalén, nos pondrá en una ciudad 

eterna. El patrón es invariable: Dios nunca crea una identidad 

sin un entorno acorde a esa identidad. 

 

Por eso, la Nueva Jerusalén no es un símbolo, sino la 

consumación del principio bíblico de que Dios prepara 

entornos para sus propósitos. La Iglesia, la esposa, es 

transformada para reinar, servir y manifestar la gloria de 

Cristo. La ciudad, la morada, es diseñada para sostener, 

reflejar y alojar esa glorificación.  

 

Pero aún hay algo más profundo: Dios no sólo prepara 

una ciudad para su esposa, sino que prepara a la esposa para 

la ciudad. La santificación, la transformación del carácter, las 

pruebas, las disciplinas, los procesos de purificación del 

alma, no son castigos ni meras correcciones morales. Son el 

trabajo del Espíritu Santo preparando un pueblo que pueda 

conectar a través de una ciudad donde todo es puro, 

transparente, sin sombra, sin mentira, sin corrupción, sin 



 

35 

doblez. La ciudad es glorificada; por eso la esposa debe ser 

glorificada. La ciudad es santa; por eso la esposa debe ser 

santa. La ciudad es luminosa; por eso la esposa debe ser 

“vestida de lino fino, limpio y resplandeciente”. 

 

Así como el antiguo Israel no podía entrar al Lugar 

Santísimo sin sangre, sin purificación y sin un sacerdocio 

ordenado por Dios, tampoco la Iglesia puede entrar en la 

ciudad eterna sin haber sido preparada, limpiada por la sangre 

preciosa de Jesucristo, transformada por la obra del Espíritu 

y adornada por Sus frutos. No porque Dios sea exigente, sino 

porque la ciudad misma es incompatible con todo lo que es 

imperfecto. No se trata de mérito; se trata de naturaleza. La 

Nueva Jerusalén es la expresión visible de la santidad eterna 

de Dios. La esposa debe ser la expresión visible de la santidad 

que Cristo produce en Su pueblo. 

 

Por eso, la relación entre la esposa y la ciudad es 

también una relación entre santidad y gloria. La esposa es el 

pueblo glorificado; la ciudad es el entorno glorificado. La 

esposa refleja la imagen del Hijo; la ciudad refleja la gloria 

del Padre. La esposa expresa la belleza moral de Cristo; la 

ciudad expresa la belleza arquitectónica y luminosa del 

Reino. Una es comunidad; la otra es entorno. Una es 

comunión; la otra es ámbito. Una es el pueblo transformado; 

la otra es el espacio transformado donde ese pueblo recibirá 

gobierno. 

 

Cuando entendemos esto, desaparece la falsa 

dicotomía entre literal y simbólico. La ciudad es literal, pero 



 

36 

cada elemento literal comunica una realidad espiritual. La 

esposa es un pueblo real, pero cada detalle de su preparación 

comunica un simbolismo glorioso. Dios no enfrenta 

literalidad y simbolismo; los armoniza. La ciudad no es sólo 

literal ni sólo simbólica; es literal con un propósito simbólico. 

Y la esposa no es sólo simbólica ni sólo literal; es un pueblo 

real cuya existencia tiene un significado eterno. La Biblia no 

nos pide elegir; nos invita a contemplar el misterio completo. 

 

Finalmente, la unión entre la esposa y la ciudad revela 

una verdad que debería conmover profundamente el corazón 

de todo creyente: Dios no nos prepara sólo para “ir al cielo” 

como muchos pretenden; nos prepara para habitar con Él en 

Su presencia, Su atmósfera, Su gloria, Su luz, Su rostro, Su 

amor, Su esencia. La esposa es el pueblo amado; la ciudad es 

la capital del Reino llegando a la tierra redimida. 

 

Esto redefine la vida cristiana. Le da un norte, un 

sentido, una esperanza sólida. Nos recuerda que no estamos 

yendo hacia la nada, ni hacia un cielo abstracto, ni hacia una 

eternidad despersonalizada. Vamos hacia un tiempo glorioso, 

a una realidad manifiesta y tangible entre el cielo y la tierra, 

entre la plenitud del Reino y los seres humanos. Vamos hacia 

una comunión eterna con nuestro Rey.  

 

“Tuyos son, oh Señor, la grandeza, el poder, la gloria, el 

esplendor y la majestad; porque tuyas son todas las cosas 

que están en los cielos y en la tierra.” 

1 Crónicas 29:11 

 



 

37 

Capítulo tres 

 

 

ESCUDRIÑANDO LA ESENCIA 

DE LA CIUDAD 
 

 

“Clama a mí, y yo te responderé, y te enseñaré cosas 

grandes y ocultas que tú no conoces.” 

Jeremías 33:3 

 

 

Hay escenas en la Biblia que uno no puede leer a la 

ligera. Pasajes que exigen detenerse, respirar hondo y dejar 

que el alma sea atravesada por lo que Dios decidió revelar. 

Apocalipsis 21 y 22 pertenecen a esa categoría sagrada. No 

son capítulos que se leen: son capítulos que se contemplan.  

 

Es como si Juan hubiera rasgado un velo que durante 

siglos permaneció cerrado, permitiéndonos asomarnos, 

aunque sea por un instante, al diseño eterno de Dios. Él vio 

una ciudad real, glorificada, eterna, descendiendo del cielo, 

preparada por Dios mismo para un futuro glorioso. El apóstol 

intentó describirla, pero cada palabra parece quedarle corta.  

 

Algunas traducciones dicen que “tenía la gloria de 

Dios”, pero en el original la idea es más poderosa: 

“resplandecía con la gloria de Dios”. La ciudad no solo posee 



 

38 

la gloria; la irradia, la exhala, la proyecta. Es una ciudad cuyo 

brillo no proviene de luminarias artificiales, ni de energía 

creada, sino de la misma presencia divina que la llena como 

un fuego que no consume.  

 

Juan dice que su resplandor era semejante a una piedra 

preciosísima, como jaspe diáfano, transparente como el 

cristal. El jaspe antiguo era opaco, pero Juan lo ve como 

cristal, porque en la nueva creación todo lo que antes era 

limitado es transformado en perfección. 

 

Cuando él comienza a describir su forma, aparece un 

detalle que parece menor, pero que en realidad constituye una 

de las claves más profundas de toda la visión. La ciudad es 

un cubo perfecto. Sus dimensiones, doce mil estadios por 

cada lado, superan cualquier parámetro arquitectónico 

conocido en la tierra. Pero lo central no es la magnitud, sino 

la forma.  

 

En toda la Biblia, el único lugar que tenía forma cúbica 

perfecta era el Lugar Santísimo del Tabernáculo y del 

Templo. Ese espacio era el corazón del culto israelita, el lugar 

donde la presencia de Dios reposaba entre los querubines, 

donde solo el sumo sacerdote podía entrar una vez al año, y 

aun así, con temor y temblor. Allí no había ventanas, no había 

luz humana, no había intervención del hombre. Era el espacio 

que representaba la santidad perfecta de Dios. 

 

Ahora Juan está viendo una ciudad entera con la forma 

del Lugar Santísimo. Es decir: en la nueva creación, lo que 



 

39 

antes estaba confinado a un cubículo sagrado, velado, 

inaccesible para el pueblo común, ahora se expande hasta 

convertirse en una urbe gigantesca.  

 

La santidad ya no está encerrada; está derramada. La 

presencia de Dios ya no está limitada; es la atmósfera misma 

de la ciudad. La gloria antes reservada para un solo hombre 

una vez al año, ahora es la herencia eterna de los santos para 

siempre. La Nueva Jerusalén no solo tiene la presencia de 

Dios; la Nueva Jerusalén es el Lugar Santísimo extendido en 

forma de ciudad para su pueblo. 

 

Por eso la ciudad tiene “doce puertas”, tres a cada lado, 

custodiadas por ángeles. El número doce, que se repite una y 

otra vez, no es casualidad. El doce representa gobierno, 

plenitud y orden divino. Doce tribus de Israel, doce apóstoles 

del Cordero, doce meses del año, doce fundamentos, doce 

puertas. Todo en la ciudad habla de gobierno perfecto, de un 

Reino sin fracturas, sin corrupción, sin fisuras.  

 

En la tierra, el gobierno humano siempre es inestable; 

aun los mejores líderes fallan. En la Nueva Jerusalén, cada 

detalle, desde la base de los muros hasta el nombre inscrito 

en cada puerta, recuerda que el Reino eterno ya no será 

administrado por hombres pecadores, sino por Cristo y su 

pueblo glorificado. 

 

Las puertas son perlas gigantes, y aquí nuevamente 

Juan está describiendo algo casi imposible de imaginar. Que 

las entradas de la ciudad eterna sean “una sola perla”, y no 



 

40 

piezas ensambladas, significa que cada puerta es un 

recordatorio permanente de la obra de Cristo. Como enseñé 

anteriormente, podemos interpretar claramente que el acceso 

a la presencia del Padre está fundado en la herida del Hijo. 

La ciudad se abre a través del sufrimiento de Cristo, y solo se 

entra por Él. No hay acceso por mérito, tradición o linaje 

espiritual.  

 

El ángel mide la ciudad y Juan menciona las “cañas de 

oro”. El oro de Apocalipsis no es el oro que conocemos, 

porque el apóstol habla de un oro transparente, algo 

desconocido en la tierra. El oro, en nuestro mundo, por más 

puro que sea, nunca es transparente. Pero en la nueva 

creación, los materiales se transforman para ajustarse a la 

gloria de Dios. No hay opacidad, no hay sombras, no hay 

rincones oscuros.  

 

Todo lo que compone la ciudad es luz, pureza, verdad. 

Los cimientos están adornados con piedras preciosas, cada 

una representando aspectos del carácter de Cristo, reflejando 

su multiforme gloria como un arco iris eterno incrustado en 

los fundamentos del Reino. Juan no está haciendo poesía; 

está describiendo una realidad concreta del mundo venidero. 

 

La arquitectura de esta ciudad no surge de manos 

humanas. No es el resultado del ingenio, ni del cálculo, ni de 

los avances técnicos. Esta es una ciudad edificada por Dios. 

Nada en ella está fuera de lugar. Nada envejece. Nada se 

desgasta. Nada necesita ser reparado. Nada se rompe. Cada 

medida, cada material, cada proporción responde a un 



 

41 

propósito eterno. La geometría del Reino expresa la 

perfección del carácter de Dios. 

 

Mientras uno lee, es casi inevitable sentirse pequeño. 

Pero no pequeño en insignificancia, sino pequeño ante la 

grandeza de un amor que decidió preparar un lugar así para 

coronar la tierra después de tanto mal expresado por los seres 

humanos. En esta ciudad, nada es improvisado. Todo fue 

pensado para que accedamos a sus directivas directas. Es 

nuestra capital del Reino, el lugar donde veremos a Cristo tal 

como Él es. 

 

La tierra hoy está marcada por el desgaste, por la 

suciedad, por la imperfección. Todo lo que construimos tiene 

fecha de vencimiento. Las mejores ciudades del mundo, por 

más majestuosas que parezcan, llevan en su base la fragilidad 

del tiempo. Pero la Nueva Jerusalén es lo contrario: es la 

ciudad donde nada muere. Donde nada contamina. Donde 

nada teme. Donde nada falla. Donde nada envejece. Donde 

nada seduce al mal. Es un lugar construido por el Dios eterno 

para un pueblo eterno, en una creación eterna. 

 

Cada descripción de la ciudad parece avanzar en una 

espiral ascendente, como si Juan nos fuera llevando desde lo 

visible hacia lo invisible, desde lo material transformado 

hacia la esencia espiritual que atraviesa cada elemento. 

Después de presentarnos la forma de la ciudad y la 

majestuosidad de sus puertas, el apóstol nos introduce en el 

corazón de lo que la compone: materiales glorificados. Y 

aquí, nuevamente, uno descubre que la Nueva Jerusalén no 



 

42 

es simplemente una ciudad mejorada o embellecida; es una 

ciudad transfigurada. No es una versión superior de nuestras 

construcciones terrenales, sino un orden completamente 

nuevo donde la materia misma responde a la gloria de Dios. 

 

Cuando Juan menciona materiales transparentes, está 

revelando algo profundo: en la ciudad eterna no existen las 

sombras. No hay zonas ambiguas, rincones oscuros, 

habitaciones que escondan secretos. Todo es claridad. Todo 

es verdad. Todo es pureza. La opacidad, esa mezcla de luz y 

sombra que caracteriza nuestra existencia actual, es 

eliminada para siempre.  

 

La Nueva Jerusalén es un lugar donde nada necesita 

esconderse y donde nada puede hacerlo, porque la luz de 

Dios atraviesa todo. Es transparencia absoluta, no solo como 

propiedad física, sino como realidad espiritual: todo lo que 

existe allí está completamente alineado con la naturaleza 

santa de Dios. Es imposible entrar en esos ámbitos sin ser 

transformados por su atmósfera. 

 

El fundamento de la ciudad está decorado con doce 

piedras preciosas, cada una con un color, una textura y un 

brillo particular. Juan se toma el tiempo de mencionarlas una 

por una, como un artesano que describe su obra. Pero no es 

solo estética. Las piedras preciosas, en la Biblia, siempre 

representaron el carácter de Dios manifestado.  

 

No hay aspecto del carácter divino que no esté 

representado en esos cimientos. Jesús es el fundamento del 



 

43 

Reino, y cada piedra preciosa es una forma de decirnos: 

“Cada verdad de Cristo, cada faceta de su gloria, cada 

atributo divino, sostiene esta ciudad”. 

 

Es interesante que Juan no describe ladrillos, cemento, 

vigas ni estructuras mecánicas. Describe belleza. Describe 

gloria. Describe revelación. Describe la expresión visible del 

carácter del Hijo. Nada en la ciudad es funcional sin ser al 

mismo tiempo glorioso.  

 

En la tierra, lo útil y lo bello suelen estar en tensión. 

En la Nueva Jerusalén, lo útil es bello, y lo bello es útil. Lo 

estético no es un lujo: es una declaración. Dios muestra en 

ella que Su Reino no solo es verdadero y justo, sino también 

hermoso. Un cristianismo que pierde el sentido de la belleza 

pierde algo del corazón de Dios. Pero en la ciudad futura, 

belleza y santidad se abrazan para siempre. 

 

Es después de describir estos materiales que Juan 

avanza hacia uno de los elementos más impactantes de toda 

la visión: el río de agua de vida. El apóstol dice que ese río 

fluye “del trono de Dios y del Cordero”. En la tierra, los ríos 

comienzan en montañas, en deshielos, en manantiales 

ocultos. En la nueva creación, el río empieza en el trono. 

Todo lo que da vida proviene directamente del gobierno de 

Dios. En esta ciudad no hay vida que no nazca del reinado de 

Cristo. La fuente no es un recurso natural: es una Persona 

divina.  

 



 

44 

El agua no simboliza solo bendición, sino vida misma. 

En el Edén, un río regaba el jardín y se dividía en cuatro 

brazos; era símbolo de abundancia, de expansión, de 

provisión. Pero ese río no fluía del trono de Dios; fluía del 

centro del huerto, de un punto geográfico. Ahora Juan ve el 

cumplimiento perfecto del diseño original: la vida que 

sostiene la nueva creación nace de la autoridad del Cristo. 

 

Este río es “limpio y resplandeciente como el cristal”. 

Nuevamente, aparece la idea de pureza sin mezcla. Todo lo 

que fluye del trono es absolutamente santo, absolutamente 

vivificante, absolutamente perfecto. Nada contaminado 

puede acercarse a ese caudal. Y sin embargo, todo el que 

acceda a esta ciudad podrá beber de él sin temor. La vida 

eterna ya no será una promesa abstracta; será una experiencia 

cotidiana.  

 

Caminaremos cerca del río. Lo veremos. Lo 

escucharemos. Lo beberemos. Será parte de la vida diaria de 

los santos. La espiritualidad en la ciudad eterna no será un 

esfuerzo, ni una disciplina a cultivar, ni un hábito que cuesta 

mantener. Será tan natural como respirar. La vida espiritual 

no será algo por lo que uno luche; será el ambiente en el que 

uno existe. 

 

A ambos lados del río está el árbol de la vida. Este 

detalle es una joya teológica. En Génesis, el árbol de la vida 

representaba la inmortalidad, el acceso permanente a la vida 

divina. El pecado cerró ese acceso y el hombre fue expulsado 

del huerto. El árbol quedó guardado por querubines y una 



 

45 

espada encendida. Fue el gran “no” que cayó sobre la 

humanidad caída. Pero en la Nueva Jerusalén, aquello que 

fue prohibido vuelve a ser concedido.  

 

El árbol que un día simbolizó la pérdida definitiva, 

ahora simboliza la restauración completa. Y no es un árbol 

solitario; Juan lo ve en pluralidad, manifestándose a ambos 

lados del río, como si su vida se multiplicara en una 

abundancia incontenible. Da fruto cada mes, doce frutos, 

mostrando nuevamente la perfección del ciclo eterno, la 

productividad sin agotamiento, la vida sin deterioro. 

 

Pero hay un detalle más conmovedor todavía: “las 

hojas del árbol son para la sanidad de las naciones”. ¿Cómo 

puede haber sanidad en una creación donde ya no hay dolor 

ni enfermedad? No se trata de sanar cuerpos enfermos, 

porque en la nueva creación no existe enfermedad. Se trata 

de la restauración continua de lo que fue quebrado en la 

historia humana.  

 

Las naciones, que a lo largo de los siglos se hirieron, 

se destruyeron, se odiaron y se enfrentaron, ahora son 

sanadas del registro histórico del dolor. El árbol de la vida 

trae la reconciliación definitiva, la paz absoluta, la armonía 

perfecta. No hay rencores, no hay heridas antiguas, no hay 

memorias dolorosas que sigan acusando. Todo es restaurado, 

no solo en los individuos, sino en los pueblos. Es la redención 

llevada a su máxima expresión. 

 



 

46 

Ante esto, notemos que la tierra sigue siendo la tierra, 

impregnada por la luz y por la paz, pero no son nubes, es 

tierra, es nuestro hermoso planeta y aun habrá naciones sobre 

él. La ciudad no es para que todos vivamos en ella y la tierra 

sea destruida. La ciudad es la capital del Reino, desde donde 

fluirá la autoridad y el poder. Será una tierra nueva y unos 

cielos nuevos, porque serán redimidos y solo morará en ellos 

la justicia. 

 

Quienes predican la destrucción de la tierra, le otorgan 

la victoria a Satanás. Notemos que Dios creó el planeta y 

puso al hombre para que lo gobernara bajo su autoridad. El 

hombre falló. El Padre manda a Su Hijo a redimir al hombre. 

Logra salvarlo y luego todo es destruido. En tal caso, ¿Dónde 

queda el propósito original? Sería como decir que Dios tenía 

un plan, pero el diablo le impidió ejecutarlo. Eso nunca 

ocurrirá. Dios siempre concreta Sus planes y nadie puede 

impedir Su voluntad. 

 

Quien contempla esta escena entiende que la Nueva 

Jerusalén no es un concepto abstracto ni un símbolo poético. 

Es el lugar donde la historia de la humanidad alcanza su 

propósito. Es el jardín restaurado hecho ciudad. Es el Edén 

expandido. Es la vida de Dios extendiéndose sin obstáculos, 

sin interferencias, sin oposición. Es la revelación plena de lo 

que siempre debió ser y nunca pudo concretarse en la tierra 

caída. 

 

Cuando Juan llega al punto culmine de su descripción, 

ocurre algo inesperado: no encuentra templo en la ciudad. 



 

47 

Para un judío del primer siglo, para alguien que conoció la 

gloria del templo de Herodes, que meditó en el de Salomón, 

que soñó con el del milenio profetizado por Ezequiel, esta 

afirmación debería haber sido casi incomprensible.  

 

El templo era el corazón del culto. Era el centro 

espiritual de la nación. Era el punto de encuentro entre Dios 

y el hombre. Y sin embargo, Juan dice: “No vi templo en ella, 

porque el Señor Dios Todopoderoso y el Cordero son su 

templo”. Esta frase es un terremoto teológico, una revolución 

espiritual, un antes y un después. 

 

El templo no es un edificio, sino una Presencia. La 

ciudad no necesita un espacio donde Dios “baje”, porque 

Dios llena la ciudad. La Nueva Jerusalén no tiene un lugar 

donde ir a adorar, porque toda la ciudad es un santuario 

viviente. Ya no habrá distancias entre lo sagrado y lo 

cotidiano, ni entre lo espiritual y lo material. Todo será culto. 

Todo será comunión. Todo será presencia. No existirá la vida 

“fuera” de la adoración. La adoración será el aire que se 

respirará en todo momento. 

 

En la tierra, los creyentes tenemos momentos de 

devoción, tiempos de oración, espacios de adoración. En la 

nueva creación, la devoción no será algo que hacemos, sino 

algo que somos. La presencia de Dios será tan real, tan 

abundante, tan inmediata, que la idea de “buscarlo” ya no 

tendrá sentido. No lo buscaremos porque nunca estará lejos. 

No lo invocaremos porque jamás habrá un solo instante en 

que no esté palpable ante nuestros ojos. En la eternidad, ya 



 

48 

no habrá velos, ni intermediarios, ni mediaciones. El rostro 

de Dios brillará sin filtros. El Cordero será visto sin 

impedimentos. Y cada rincón de la ciudad será como el Lugar 

Santísimo del antiguo templo. 

 

Por eso la ciudad tampoco necesita sol ni luna. No es 

que estos cuerpos celestes desaparezcan necesariamente de la 

nueva creación, sino que su función ya no es necesaria dentro 

de la ciudad glorificada. La luz del Cordero excede la 

luminosidad del universo entero. La gloria de Cristo ilumina 

cada calle, cada muro, cada jardín, cada esfera de la 

existencia eterna. No será una luz que hiera, sino una luz que 

vivifica; no será una luz que exponga para avergonzar, sino 

una luz que revela para transformar. Si en el comienzo Dios 

dijo: “Sea la luz”, en la consumación final la luz será la 

expresión permanente del Hijo. La luz no será un fenómeno 

físico: será una Persona. 

 

Y esta luz no es solamente iluminación, es gobierno. 

Juan dice que “las naciones caminarán a la luz de la ciudad”. 

Este detalle es impresionante: Reitero que las naciones no 

desaparecen en la eternidad. No nos fundimos todos en un 

anonimato angelical; no nos disolvemos en una existencia 

abstracta.  

 

Las identidades colectivas, los pueblos, las culturas, 

los trazos distintivos de la humanidad redimida 

permanecerán. No todos seremos lo mismo, pero todos 

seremos uno en Cristo. Y esas naciones vivirán, caminarán, 

se desarrollarán bajo la luz que emana de la ciudad. La Nueva 



 

49 

Jerusalén no es una cárcel ni un límite: es una fuente. Es el 

centro de irradiación del Reino. Desde ella saldrá la luz que 

ilumina todo el orden renovado. 

 

Las puertas de la ciudad nunca se cerrarán. Nunca 

habrá noche. Nunca habrá necesidad de resguardarse. Nunca 

habrá peligro. Las puertas abiertas eternamente hablan de una 

seguridad total y absoluta. No existirá ningún enemigo. No 

existirá la tentación sino la pureza. No existirá poder que 

pueda perturbar el gozo de los redimidos.  

 

La ciudad será un hogar sin amenazas. Y, al mismo 

tiempo, esas puertas abiertas revelarán otra verdad: la ciudad 

está en relación permanente con la creación renovada. No es 

un lugar aislado. No es una burbuja. No es un refugio para 

pocos. Es la capital del Reino eterno, una ciudad que brilla 

para que toda la tierra sea iluminada. 

 

En este punto, uno siente que la descripción nos lleva 

a un límite donde las palabras apenas pueden sostener lo que 

ven los ojos de Juan. El apóstol no describe una fantasía 

espiritual, sino una realidad que está por venir. Y sin 

embargo, esa realidad es tan gloriosa que desborda nuestro 

lenguaje. La Nueva Jerusalén no es solamente un lugar: es la 

expresión visible del carácter eterno de Dios. Es el 

cumplimiento total del propósito que comenzó en el Edén. Es 

el Reino consumado. Es la revelación plena del corazón de 

Cristo hacia su pueblo. 

 



 

50 

Y tal vez por eso la escena final del capítulo sea tan 

conmovedora. Juan ve que nada inmundo entra en la ciudad. 

Nada que contamine, nada que corrompa, nada que 

oscurezca, nada que degrade. No habrá pecado. No habrá 

caída. No habrá posibilidad de perder nuevamente lo ganado. 

La santidad será el ambiente natural de la nueva creación. No 

será una obligación moral, sino el clima permanente del 

Reino.  

 

Los redimidos no serán capaces de pecar, no porque 

pierdan su libertad, sino porque su libertad habrá sido 

purificada. La voluntad humana, finalmente alineada con la 

voluntad divina, deseará solo el bien. Será la restauración 

completa de lo que Adán perdió y mucho más: será la 

humanidad llevada a su glorificación máxima. 

 

Los que entren en la ciudad serán aquellos cuyos 

nombres están escritos en el libro de la vida del Cordero. Ese 

registro es la historia del amor de Dios hacia cada redimido. 

No es una lista burocrática; es un testimonio eterno. Allí se 

inscribe cada hijo y cada hija salvada por la sangre del 

Cordero. Y el hecho de que sea Él quien tiene ese libro nos 

dice algo profundamente tierno: Jesús no solo gobierna la 

ciudad, le transmite Su voluntad a sus redimidos. No es un 

Rey distante, sino un Esposo presente. La ciudad no será 

solamente el centro del gobierno terrenal, sino también el 

testimonio permanente de la victoria consumada. 

 

Resulta imposible leer esta descripción y no sentir una 

mezcla de asombro, reverencia, esperanza y anhelo. La 



 

51 

Nueva Jerusalén es mucho más que un tema escatológico: es 

el horizonte de la vida cristiana. Es el destino final al que se 

orienta toda nuestra fe, toda nuestra obediencia, toda nuestra 

misión.  

 

En un tiempo donde tantos creyentes viven con miedo 

al futuro, donde abundan los discursos pesimistas y las 

visiones apocalípticas deformadas, este capítulo del 

Apocalipsis nos recuerda que el final de la historia no es 

oscuridad, sino luz; no es caos, sino orden; no es derrota, sino 

victoria; no es miedo, sino plenitud eterna. 

 

La Iglesia necesita recuperar la esperanza de la ciudad 

que desciende. Necesita recordar que nuestra vida hoy no es 

una improvisación ni una supervivencia. Es una preparación. 

Dios está formando personas que reinarán en su Reino eterno. 

Está moldeando corazones que habitarán una ciudad donde 

todo respira santidad, belleza y justicia. Y mientras ese día 

no llega, la visión de la Nueva Jerusalén es el ancla que 

sostiene nuestras manos, nuestras lágrimas y nuestros pasos. 

 

La descripción de la ciudad eterna nos invita a mirar lo 

eterno con ojos nuevos. Y cada vez que nuestra fe se debilite, 

cada vez que el mundo nos parezca incierto, cada vez que la 

noche de la prueba parezca oscura, recordemos que existe 

una ciudad donde no habrá noche, ni dolor, ni lágrimas, 

nunca jamás. 

 

 

   



 

52 

Capítulo cuatro 

 

 

LA TIERRA RENOVADA 
 

 

“Porque el anhelo ferviente de la creación aguarda la 

manifestación de los hijos de Dios. Porque la creación fue 

sujetada a vanidad, no por su voluntad, sino por la 

voluntad del que la sujetó en esperanza; para que también 

la creación misma será libertada de la esclavitud de la 

corrupción, para participar en la gloria de los hijos de 

Dios.” 

Romanos 8:19 al 21 

 

 

Hay una verdad que, cuando vuelve a iluminar la 

mente y el corazón del creyente, endereza la esperanza, 

ordena la identidad y redefine la misión: la eternidad no será 

un cielo abstracto suspendido en la nada, sino una creación 

renovada, habitada por seres humanos glorificados y 

gobernada desde una ciudad que desciende del cielo.  

 

La Biblia insiste una y otra vez en que los santos 

heredarán la tierra, pero Juan, en Apocalipsis, ve una ciudad 

celestial que baja desde Dios. Y allí surge la pregunta que 

durante siglos muchos han pasado por alto: si los santos van 

a heredar la tierra… ¿para qué la ciudad? 



 

53 

Esa pregunta no es menor. Es una pregunta que toca el 

centro mismo del destino eterno de la Iglesia. Porque si 

nuestra esperanza futura se reduce a “estar en el cielo para 

siempre”, entonces la ciudad pierde sentido y la tierra queda 

fuera del plan final de Dios. Pero si la Palabra revela que cielo 

y tierra estarán unidos para siempre en la nueva creación, 

entonces la existencia misma de la Nueva Jerusalén adquiere 

una belleza indescriptible: una ciudad real, gloriosa, visible, 

que desciende para ser el corazón del Reino eterno. 

 

Cuando el salmista declaró que “los justos heredarán 

la tierra y vivirán para siempre sobre ella” (Salmo 37:29), 

no estaba hablando en metáforas; estaba profetizando una 

realidad que solo se comprendería plenamente cuando Cristo 

venciera la muerte y trajera la promesa de una nueva 

creación.  

 

Jesús lo confirmó en su enseñanza más conocida: 

“Bienaventurados los mansos, porque ellos heredarán la 

tierra” (Mateo 5:5). Y Pablo, al describir la expectativa de 

toda la creación, nos revela que la tierra misma espera ser 

redimida, “liberada de la esclavitud de corrupción” para 

participar de “la libertad gloriosa de los hijos de Dios” 

(Romanos 8:19 al 23). 

 

Es decir, la Biblia no presenta un final desarraigado, 

donde los redimidos flotan en un cielo místico sin contacto 

con la realidad. Presenta un final profundamente encarnado: 

una tierra renovada, un cuerpo resucitado, una ciudad 

gloriosa, un gobierno justo, una creación restaurada, una 



 

54 

humanidad transformada. La eternidad bíblica no destruye la 

obra de Dios: la redime. 

 

Por eso, la aparición de la Nueva Jerusalén no niega la 

herencia de la tierra, sino que la ordena y la corona. No 

reemplaza la nueva creación: la gobierna. No aparta a los 

santos del mundo restaurado: los capacita para reinar sobre 

él. La ciudad no es un destino alternativo, sino el centro de 

operaciones del Reino eterno. La Biblia no separa la ciudad 

de la tierra; las une como dos realidades inseparables del plan 

eterno de Dios. 

 

Sin embargo, durante siglos, gran parte de la Iglesia ha 

heredado una visión reducida, donde la eternidad se resume 

en escapar del mundo e ir al cielo. Esa idea, nacida de 

influencias filosóficas y no bíblicas, ha debilitado la 

esperanza, ha apagado el sentido de misión y ha borrado del 

horizonte cristiano una de las promesas más gloriosas: 

seremos parte de un Reino real, en una creación real, bajo un 

Rey real, que vivirá con nosotros para siempre. 

 

La Nueva Jerusalén es la evidencia visible de que Dios 

no sólo salvará almas, sino que restaurará la creación entera. 

Es la prueba de que la redención no se limita al espíritu 

humano, sino que abarca cielo, tierra, historia y tiempo. Y al 

descender, la ciudad confirma que el Reino no será un 

concepto etéreo, sino un gobierno concreto, desde un lugar 

concreto, sobre un mundo concretamente renovado. 

 



 

55 

Cuando Juan describe la ciudad descendiendo “como 

una esposa ataviada para su marido” (Apocalipsis 21:2), 

está mostrando la perfecta unión entre lo celestial y lo 

terrenal. La ciudad desciende no para quedarse suspendida en 

los aires, sino para posarse sobre una tierra renovada, libre de 

corrupción, llena de luz, bañada en la gloria del Cordero. Allí 

se cumple la palabra del salmista, la promesa del Maestro y 

la expectativa de la creación. Allí finaliza el recorrido que 

comenzó en el Edén, pasó por la cruz y culmina en la unión 

plena entre Dios y la humanidad redimida. 

 

La pregunta sigue siendo necesaria: ¿por qué una 

ciudad si vamos a reinar sobre la tierra? La respuesta es 

sencilla y a la vez profunda: porque la tierra renovada 

necesita un centro, y ese centro es la Nueva Jerusalén. Toda 

nación necesita una capital; todo reino tiene un trono; todo 

gobierno tiene una sede. Y la ciudad que desciende desde el 

cielo es precisamente eso: la capital del Reino de Cristo, el 

lugar desde donde Él reinará, y desde donde los santos 

ejercerán autoridad sobre las naciones. 

 

Esta verdad, lejos de ser un detalle secundario, 

redefine la identidad de la Iglesia. Somos llamados no solo a 

ser redimidos, sino a ser preparados para gobernar. No 

seremos espectadores en la eternidad, sino participantes 

activos del reinado del Cordero. Y la ciudad es el lugar donde 

ese reinado se expresa, se organiza y se irradia hacia la 

totalidad de la nueva creación. 

 

 



 

56 

Si la Nueva Jerusalén es la capital del Reino eterno, 

entonces la tierra renovada es el territorio donde ese Reino se 

despliega en su plenitud. Desde el comienzo de la revelación 

bíblica, Dios se manifiesta no como un ser aislado del 

cosmos, sino como un Rey que gobierna todo lo creado.  

 

Pero ese gobierno, que en esta era se manifiesta 

muchas veces de manera invisible, finalmente se hará visible 

cuando la ciudad descienda y Dios mismo haga su morada 

entre los hombres. Allí se revelará lo que siempre estuvo en 

su corazón: no solo rescatar personas, sino establecer su 

Reino sobre la tierra, como lo anunciaron los profetas y como 

nos enseñó Jesús a orar: “Venga tu Reino, hágase tu 

voluntad, así en la tierra como en el cielo”. 

 

La Nueva Jerusalén es la respuesta eterna a esa 

oración. Porque cuando la ciudad desciende, el cielo y la 

tierra dejan de ser dos esferas separadas. La voluntad de Dios, 

que hoy se cumple parcialmente en la tierra, se cumplirá de 

manera absoluta porque la presencia misma de Dios estará 

entre nosotros. Ya no habrá distancia, ni sombras, ni 

mediaciones. La ciudad será la manifestación máxima del 

gobierno divino, y la tierra renovada será el ámbito donde ese 

gobierno se despliega para siempre. 

 

En Apocalipsis, Juan nos muestra que las naciones 

caminan a la luz de la ciudad, y que los reyes de la tierra 

llevan su gloria a ella (Apocalipsis 21:24). Esta imagen no 

es alegórica: es una declaración profética del orden eterno. 

No habla de la humanidad antes del juicio final, sino de la 



 

57 

nueva creación ya establecida. En esa realidad futura, las 

naciones continúan existiendo, pero transformadas. No habrá 

rebelión, ni confusión, ni culturas heridas por el pecado. 

Habrá diversidad, pero una diversidad totalmente 

reconciliada bajo el señorío de Cristo. Y esas naciones 

caminarán a la luz de la ciudad porque la ciudad misma es la 

fuente de iluminación, de sabiduría, de justicia, de santidad y 

de vida. 

 

La existencia de naciones en la nueva creación 

demuestra que Dios no anula lo humano; lo perfecciona. No 

destruye la historia; la redime. No borra la identidad; la sana. 

Y, al hacerlo, asigna a la ciudad un rol que ninguna otra 

realidad podría cumplir: ser el punto de referencia, el centro, 

la fuente de la luz que guía, alimenta y organiza la vida 

eterna. 

 

Juan también declara que las hojas del árbol de la vida 

son “para la sanidad de las naciones” (Apocalipsis 22:2). 

Esto no implica enfermedad ni deterioro, pues nada impuro 

entrará en la nueva creación, sino que expresa la idea de 

plenitud sostenida, vida que fluye sin interrupción, 

renovación permanente de todas las cosas bajo el gobierno 

del Cordero. En otras palabras: la ciudad no solo gobierna; 

provee vida. No solo dirige; nutre. No solo ordena; bendice. 

La vida que brota del trono de Dios y del Cordero fluye desde 

la ciudad hacia la tierra renovada, como un río que jamás se 

agota y que mantiene eternamente fértil la nueva creación. 

 



 

58 

La relación entre la ciudad y la tierra es, entonces, 

profundamente orgánica. Así como el corazón impulsa la 

vida al cuerpo, la ciudad impulsa la vida al Reino. No es un 

objeto decorativo ni solo un símbolo del pueblo de Dios. Es 

la estructura visible, arquitectónica y espiritual del gobierno 

eterno. Es la morada de Dios, el trono de Cristo, el centro del 

sacerdocio y del reinado de los santos. Y desde allí se 

irradiará la vida hacia cada rincón del nuevo universo. 

 

Esto nos lleva a considerar un aspecto que, muchas 

veces, la Iglesia moderna ha dejado en penumbra: el rol de 

los santos en el gobierno eterno. Si la ciudad desciende para 

establecer el Reino y si las naciones caminan a su luz, 

entonces ¿qué lugar ocupa el creyente? La Escritura es clara: 

“Reinarán por los siglos de los siglos” (Apocalipsis 22:5). 

Este reinado no será simbólico ni meramente espiritual. Será 

real, concreto, pleno. Por primera vez, la humanidad 

redimida ejercerá el mandato original de Génesis de señorear 

sobre la creación, pero sin rastro de egoísmo, sin corrupción, 

sin abusos, sin error. Será el gobierno perfecto bajo la 

autoridad perfecta del Rey perfecto. 

 

Y en ese escenario, la Nueva Jerusalén es el lugar 

donde ese gobierno se expresa y se organiza. Allí estarán los 

tronos, allí se manifestará la luz del Cordero, allí fluirá el río 

de vida, allí se reunirán los santos para cumplir la voluntad 

de Dios sobre la tierra renovada. La ciudad no es solo 

morada; es centro administrativo, espiritual, sacerdotal y 

gubernamental del Reino eterno. 

 



 

59 

Cuando entendemos esto, comprendemos también por 

qué Dios no nos salva para huir del mundo, sino para 

participar de su restauración. La vida cristiana no es 

entrenamiento para escapar, sino para gobernar. No es 

preparación para la evasión, sino para la misión eterna. Y la 

ciudad es la prueba de que el plan de Dios es más grande que 

todo lo que imaginamos: no se trata solo de salvación 

personal, sino de instaurar un Reino real sobre una creación 

real, con un pueblo real que comparte la gloria de su Rey. 

 

En esta perspectiva, la pregunta que muchas veces nos 

hacemos: ¿cómo será la eternidad? empieza a cobrar un 

nuevo sentido. Ya no imaginamos un cielo distante e 

intangible, sino un mundo vibrante, luminoso, donde Dios 

habita con nosotros y donde la ciudad es la expresión visible 

de su presencia.  

 

Un mundo donde cada detalle refleje la gloria de 

Cristo, donde las naciones vivan en perfecta armonía, donde 

la creación cante sin interrupción, donde la historia alcance 

su cumplimiento y donde los redimidos ejerzan su propósito 

eterno: administrar, custodiar y expandir la vida del Reino. 

 

La Nueva Jerusalén no reemplaza la tierra renovada; la 

ilumina. No anula las naciones; las guía. No ignora la 

creación; la restaura. Y en esto descubrimos que la eternidad 

no es estática, sino dinámica; no es aburrida, sino vibrante; 

no es un final, sino un comienzo glorioso. La ciudad que 

desciende es la señal de que Dios no abandona su obra, sino 

que la lleva a su plenitud absoluta. 



 

60 

Cuando contemplamos la visión de la Nueva Jerusalén 

y su relación con la tierra renovada, descubrimos algo que 

marca un antes y un después en la manera de vivir la fe: la 

eternidad no es un escape, es un destino; no es un consuelo 

final, es un comienzo glorioso; no es el fin de la historia 

humana, es el inicio de la verdadera historia para la cual 

fuimos creados. 

 

Esta revelación devuelve a la Iglesia la dignidad que 

muchas veces ha perdido. Nos recuerda que no somos un 

pueblo que avanza a ciegas hacia un futuro incierto; somos 

un pueblo que camina hacia una ciudad que ya está 

preparada, hacia un Reino que ya tiene Rey, hacia un lugar 

que ya tiene nombre y ubicación: la ciudad de Dios, la Nueva 

Jerusalén, la capital del Reino eterno. 

 

Comprender esta verdad transforma la manera en que 

interpretamos nuestra vida presente. Si nuestra eternidad es 

concreta, si nuestro destino es real, si nuestro llamado eterno 

es gobernar con Cristo sobre la tierra, entonces esta vida deja 

de ser un valle de paso sin propósito para convertirse en el 

entrenamiento divino para un reinado futuro. Las pruebas, las 

luchas, los procesos, incluso las heridas que llevamos como 

marcas de fidelidad, adquieren un nuevo sentido: somos 

preparados para administrar la nueva creación. 

 

Por eso Pablo decía que “los sufrimientos del tiempo 

presente no son comparables con la gloria venidera” 

(Romanos 8:18). No porque minimizara el dolor, sino 

porque había visto la magnitud del destino. Un creyente que 



 

61 

vive con la Nueva Jerusalén en el horizonte no se quiebra 

fácilmente, no abandona su llamado, no negocia su santidad, 

no pierde la esperanza. Sabe hacia dónde va. Sabe quién lo 

espera. Sabe qué está siendo formado en él. Sabe que cada 

día de fidelidad aquí equivale a mayor capacidad para reinar 

el día de mañana. 

 

La ciudad que desciende ilumina nuestra identidad. 

Nos recuerda que no somos ciudadanos de un mundo que se 

deshace, sino ciudadanos de un Reino inconmovible. Aunque 

caminamos en una tierra marcada por el pecado, la 

corrupción y la injusticia, nuestra ciudadanía está en una 

ciudad que jamás será sacudida, donde la justicia fluye como 

un río y donde la gloria de Dios es luz suficiente para 

iluminarlo todo. 

 

La creencia de que nuestro destino final es un cielo 

etéreo y desencarnado ha debilitado a generaciones de 

cristianos. Ha producido una espiritualidad evasiva, 

desconectada de la misión y de la creación. Pero cuando 

recuperamos la verdad bíblica de la nueva creación, todo 

vuelve a su lugar. La fe se encarna, la misión se vuelve 

urgente, la santidad se transforma en respuesta amorosa y la 

esperanza deja de ser una teoría para convertirse en un fuego 

que arde en el corazón. 

 

En la eternidad, Cristo no reinará solo; reinará con su 

Iglesia. Y ese reinado no se ejercerá desde un estado de 

consciencia flotante, sino desde una ciudad real, sobre una 

tierra restaurada. La Nueva Jerusalén, como capital del 



 

62 

Reino, será el lugar de encuentro, el punto de referencia 

permanente, la morada del Cordero y de su pueblo, el centro 

desde donde fluye la vida eterna hacia la creación entera. 

 

La tierra renovada no es un premio secundario; es la 

herencia prometida. La ciudad no es un adorno simbólico; es 

la sede del Reino. Y la unión de ambas revela el propósito 

final de Dios: habitar con nosotros para siempre en una 

creación llena de Su gloria. 

 

La Nueva Jerusalén no existe para reemplazar la 

creación, sino para coronarla. No es un escape del mundo, 

sino la plenitud del plan que Dios tuvo desde el principio: que 

la tierra sea llenada de su gloria, que su pueblo lo conozca 

cara a cara y que la vida eterna fluya sin interrupción. La 

ciudad es la fuente; la tierra es el campo. La ciudad es la sede; 

la tierra es el territorio. La ciudad es el trono; la tierra es el 

ámbito donde ese trono gobierna. 

 

Por eso, cuando la Iglesia pierde de vista esta verdad, 

pierde también claridad sobre su misión. Una Iglesia que solo 

espera “ir al cielo” se desconecta de su responsabilidad 

presente. Pero una Iglesia que sabe que su destino es reinar 

sobre la tierra renovada vive de otra manera. Ora con 

convicción, sirve con propósito, predica con urgencia, 

soporta con mansedumbre, se santifica con esperanza. Sabe 

que lo que Dios prepara no es pequeño, y que su llamado 

eterno merece una vida entregada por completo. 

 



 

63 

La visión de la Nueva Jerusalén no es un capítulo 

aislado de la Biblia; es el clímax del relato, el cumplimiento 

del diseño original, la restauración final de todo lo que el 

pecado quebró. Es el punto donde convergen todas las 

promesas, donde culmina la obra del Cordero, donde la 

historia encuentra su verdadero sentido. Allí se revela la 

fidelidad de Dios, allí se manifiesta la victoria final de Cristo, 

allí se afirma el destino glorioso de los santos. 

 

Y mientras esperamos ese día, no lo hacemos como 

quien espera un barco para abandonar un mundo en ruinas, 

sino como quien se prepara para recibir un Reino que no 

tendrá fin. Nuestra esperanza no es evasiva, es activa. No es 

pasiva, es transformadora. No nos saca de la misión, nos 

impulsa a ella. Porque quien contempla la ciudad que 

desciende no puede vivir igual: entiende que su vida tiene 

peso eterno, que su fe tiene propósito eterno y que su 

obediencia tiene recompensa eterna. 

 

El día que la Nueva Jerusalén descienda, todo será 

restaurado. La creación será liberada, las naciones serán 

sanadas, el mal será abolido, el tiempo será transformado, y 

Dios reinará con su pueblo para siempre. Ese es nuestro 

destino. Esa es nuestra herencia. Esa es la esperanza que nos 

sostiene en medio de las sombras del presente. 

 

Y por eso, mientras caminamos en este mundo, 

levantamos nuestra mirada hacia lo alto, sabiendo que la 

ciudad no está lejos. Ya está preparada. Ya está diseñada. Ya 

está brillando con la gloria del Cordero. En cualquier 



 

64 

momento, en el día señalado por Dios, descenderá. Y cuando 

eso ocurra, todo lo que hoy vemos será vestido de luz eterna. 

 

Hasta entonces, vivimos como lo que somos: 

ciudadanos de la ciudad eterna, herederos de la tierra 

renovada, sacerdotes y reyes llamados a reflejar en el 

presente la gloria del Reino que pronto será manifestado en 

toda su plenitud. 

 

“Pues la tierra se llenará del conocimiento de la gloria del 

Señor como las aguas cubren el mar.” 

Habacuc 2:14 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

   



 

65 

Capítulo cinco 

 

 

LA IGLESIA Y  

SU DESTINO ETERNO 
 

 

“Cristo murió para hacer que la iglesia fuera declarada 

santa, purificándola con el lavamiento del agua y un 

pronunciamiento suyo, 27 para presentársela a sí mismo 

como una novia, llena de esplendor y belleza. Cristo murió 

para que la iglesia fuera pura, sin mancha ni arruga, ni 

nada semejante.” 

Efesios 5:26 y 27 PDT 

 

 

La Biblia no presenta la eternidad de los redimidos 

como un paisaje nebuloso, ni como un consuelo poético para 

los cansados. Nos abre la puerta a un misterio que no está 

hecho de nubes, sino de propósito. Ese propósito es 

relacional, es espiritual, es gubernamental, y es 

gloriosamente eterno. Además, no hay nada de la Iglesia que 

pueda entenderse sin la palabra “bodas”, porque el final de la 

historia no es una batalla, ni siquiera un juicio, sino una 

unión. Allí apunta todo. Allí descansa la identidad final de 

los santos. 

 



 

66 

Cuando Juan, en Patmos, vio la escena del desenlace, 

no describió una multitud ansiosa ni un ejército tenso 

esperando órdenes. Vio una esposa. Vio una novia. Vio una 

mujer preparada. No una mujer perfecta en sí misma, sino 

perfeccionada por Aquel que la amó desde antes de la 

fundación del mundo. No una mujer orgullosa, sino una 

mujer vestida de la justicia que le fue dada.  

 

“Gocémonos y alegrémonos”, dice el texto, “porque 

han llegado las bodas del Cordero, y su esposa se ha 

preparado” (Apocalipsis 19:7). Cada palabra pesa. No son 

bodas del Rey, ni bodas del Juez, ni bodas del Todopoderoso, 

aunque Él es todo eso y más, sino bodas del Cordero. El que 

reina es el mismo que fue inmolado. El que gobierna es el 

mismo que entregó su vida. La autoridad del Reino brota del 

sacrificio. Por eso la Iglesia no será una esposa arrogante, 

sino quebrantada y gloriosa al mismo tiempo. 

 

Esa preparación no es un maquillaje espiritual de 

último momento. No es un ajuste cosmético en el final del 

camino. Es la obra lenta, profunda, paciente y amorosa del 

Espíritu Santo en el corazón del creyente. Dios no nos 

prepara para el cielo; nos prepara para Cristo. No nos viste 

para un lugar, sino para un encuentro.  

 

Cada prueba, cada renuncia, cada acto de obediencia, 

cada quebranto, cada victoria secreta en la intimidad, cada sí 

y cada no pronunciado en fidelidad, va tejiendo ese lino fino 

que representa las acciones justas de los santos. Nuestro 

problema contemporáneo es que muchas veces predicamos la 



 

67 

salvación como un punto de inicio, pero no predicamos la 

preparación como un proceso inevitable para aquellos que 

realmente aman al Señor. 

 

La Iglesia no es solamente un pueblo que será salvo, 

sino un pueblo que será presentado. Pablo, con una 

sensibilidad apostólica que se mezcla con un celo casi 

paternal, escribía a los corintios diciendo: “Os he desposado 

con un solo esposo, para presentaros como una virgen pura 

a Cristo” (2 Corintios 11:2). Hay pocas frases tan 

reveladoras del ministerio espiritual.  

 

La meta del pastor, la verdadera, la más elevada, no es 

llenar un templo, ni desarrollar programas, ni producir 

impacto social. Es presentar un pueblo preparado para Cristo. 

Si un ministro no piensa en la presentación eterna, terminará 

pastoreando para horizontes cortos, para necesidades 

inmediatas, para urgencias temporales. Pero el Evangelio no 

es un parche para el presente; es una preparación para la 

eternidad. 

 

Este destino eterno como esposa deseada transforma 

todo. Cambia nuestra ética, nuestra adoración, nuestra 

manera de caminar en el mundo. Una esposa que sabe que 

pronto será presentada no se entretiene con cosas triviales, no 

pierde el tiempo en discusiones estériles, no se contamina con 

aquello que mancha el vestido.  

 

No porque esté obsesionada con la santidad, sino 

porque está enamorada. El amor verdadero siempre 



 

68 

selecciona. No todo es compatible con un corazón entregado. 

Y así como ningún novio sensato prepara un banquete para 

una novia indiferente, Cristo prepara un Reino para un pueblo 

que lo anhela. 

 

La Iglesia, en su esencia más profunda, es un pueblo 

que espera. No espera acontecimientos, sino una Persona. No 

espera señales, sino un rostro. Y cuando esa espera es viva, 

cuando no se apaga en la rutina, cuando no se diluye en los 

problemas, la vida cristiana adquiere un brillo que no se 

puede fabricar.  

 

Hay una diferencia visible, aunque muchas veces 

intangible, entre un creyente que vive para cumplir con Dios 

y un creyente que vive para encontrarse con Él. El primero se 

cansa rápido; el segundo persevera con gozo. El primero 

sirve por obligación; el segundo sirve por amor. El primero 

se preocupa por lo que Dios piensa de sus actos; el segundo 

se preocupa por lo que Cristo piensa de su corazón. 

 

Quizá una de las mayores pobrezas espirituales de la 

Iglesia contemporánea es que ha perdido la conciencia de 

enamorada. Se ha vuelto más funcional que relacional. Más 

activa que contemplativa. Más preocupada por sobrevivir que 

por prepararse. En un tiempo donde todo se mide por 

resultados visibles, hablar de la preparación del alma parece 

impráctico.  

 

Sin embargo, lo que es impráctico para el marketing 

religioso es esencial para el Reino. Sin preparación, no hay 



 

69 

bodas. Sin bodas, no hay destino eterno. Sin destino eterno 

claro, la Iglesia pierde el norte y termina girando sobre sí 

misma, sin avanzar hacia la plenitud. 

 

Cuando el Espíritu dice a través de Juan que la Nueva 

Jerusalén desciende “como una esposa ataviada”, está 

revelando algo mayor que una metáfora. Está afirmando que 

el Reino venidero no es una estructura fría, sino una relación 

consumada. La ciudad no simboliza sólo un gobierno 

perfecto, sino un amor perfecto.  

 

Sin embargo, cuando uno abre las Escrituras y se 

asoma al propósito eterno de Dios, descubre que la identidad 

de la Iglesia no termina en la imagen de la esposa, aunque esa 

sea una expresión tierna y profunda, no es la única del diseño 

divino. Esa identidad se expande, se ensancha, se eleva hacia 

otra dimensión igualmente gloriosa: la de un pueblo 

sacerdotal llamado a participar del gobierno del Reino. No es 

un título figurado ni un elogio espiritual: es una realidad que 

define nuestra eternidad. 

 

Desde el principio, Dios quiso un pueblo que ocupara 

un lugar de sacerdocio y autoridad. No un sacerdocio 

encerrado en rituales, sino uno que actuara como puente entre 

el cielo y la tierra. Sin embargo, Israel, aunque destinado a 

ser un “reino de sacerdotes y gente santa” (Éxodo 19:6), 

nunca alcanzó la plenitud de ese llamado, porque fue un 

pueblo sujeto a un pacto limitado por las sombras de la 

incapacidad humana.  



 

70 

Esa plenitud sacerdotal solo puede darse en Cristo, 

quien es el verdadero Sumo Sacerdote, el sacrificio perfecto 

y el Rey eterno. Y si Él es Rey y Sacerdote, entonces la 

Iglesia, siendo su cuerpo y siendo una con Él (1 Corintios 

6:17), no puede ser menos que un pueblo formado para su 

mismo propósito y destino. 

 

El libro de Apocalipsis no nos muestra a la Iglesia 

como espectadores del Reino, sino como participantes 

activos del mismo: “nos hizo reyes y sacerdotes para Dios, 

y reinaremos sobre la tierra” (Apocalipsis 5:10). La frase es 

contundente ¿Dónde dice que reinaremos? No dice que 

aspiraremos a reinar, ni que desearemos reinar, ni que 

seremos administradores simbólicos de algo etéreo. Dice que 

reinaremos en la tierra. Dice que somos reyes y sacerdotes. 

Es decir, parte de la identidad eterna de la Iglesia consiste en 

el ejercicio de autoridad espiritual y en el servicio sacerdotal 

dentro de la creación renovada. 

 

Esto choca de frente contra las ideas livianas de una 

eternidad pasiva, como si el cielo fuera una especie de 

descanso indefinido donde ya no hay nada que hacer, más 

que tocar el arpa sobre las nubes. Pero Dios no nos creó para 

la inactividad, sino para la responsabilidad, para el gobierno, 

para la misión, para la administración de Su gloria. El pecado 

interrumpió ese llamado, pero la redención no sólo restaura 

lo perdido: lo magnifica. La Iglesia no vuelve a Edén; va más 

allá de Edén. No vuelve a Adán; es una en Cristo. No vuelve 

al dominio de un huerto sino de toda la tierra. 

 



 

71 

Reinar con Cristo no significa mandar, sino reflejar Su 

carácter en autoridad, viviendo bajo Su señorío. No es 

dominar, sino administrar con amor, justicia, mansedumbre 

y gloria la creación renovada. Es ocupar posiciones de 

responsabilidad que fluyan naturalmente de nuestra 

comunión con Él.  

 

Los que en este tiempo aprendimos a humillarnos, en 

aquellos días seremos levantados. Los que en este tiempo 

servimos con profunda sinceridad, en aquellos días 

reinaremos con visibilidad. Los que en estos días valoramos 

y actuamos bajo la gracia, en aquellos días gobernaremos 

ámbitos eternos bajo Su presencia. 

 

Pero ese reinado no puede divorciarse de nuestro 

llamado sacerdotal. No se puede gobernar en el Reino sin 

haber aprendido la intimidad del altar. No se puede 

administrar eternidad sin haber conocido el peso de la 

presencia de Dios. El sacerdote en la Escritura es alguien que 

se acerca, alguien que intercede, alguien que guarda el fuego, 

alguien que ofrece lo mejor. La Iglesia será gobernante 

porque primero es adoradora. Su cetro surge del incienso. Su 

autoridad brota de la comunión. Su gobierno nace del amor. 

 

La eternidad nos mostrará como un pueblo que 

gobierna, sí, pero cuya autoridad no proviene de un título, 

sino de una naturaleza transformada por el Espíritu. Por eso 

el proceso presente es tan crucial. Cada día que aprendemos 

a rendir nuestro corazón, a obedecer cuando nadie nos ve, a 

elegir lo eterno sobre lo inmediato, estamos siendo formados 



 

72 

para reinar. La escuela del Reino no se cursa allá arriba; se 

cursa acá abajo. La eternidad sólo certifica lo que la vida 

presente construyó en secreto. 

 

Lo que hoy en día parece débil, en aquellos días será 

de gran fortaleza. Lo que hoy en día parece pequeño, en 

aquellos días será sumamente grande. Las lágrimas que 

derramamos en obediencia no se pierden: se convierten en 

peso eterno de gloria. El carácter que dejamos que Cristo 

forme en nosotros no es un adorno espiritual: es el 

equipamiento para nuestra función eterna. Nada se 

desperdicia. Nada es en vano. La santificación no es sólo para 

ser más piadosos; es para ser capaces de llevar la gloria de 

Dios sin quebrarnos. 

 

Cuando Juan vio la Nueva Jerusalén, vio también un 

pueblo que “reina por los siglos de los siglos”. Ese reinado 

no será jerárquico como los gobiernos humanos, ni 

burocrático, ni centrado en el poder. Será un reinado que 

expresa la belleza de Cristo en la creación restaurada. La 

Iglesia reinará no porque sea poderosa, sino porque será 

semejante a Él. Y en ese reinado, lo sacerdotal nunca 

desaparecerá; será su esencia. Gobernaremos adorando, 

administraremos amando, ejerceremos autoridad sirviendo. 

 

Es por esto que debemos calibrar nuestros ministerios, 

porque si hoy predicamos un cristianismo sin cruz, mañana 

tendremos creyentes sin autoridad. Si hoy promovemos un 

evangelio sin obediencia, mañana tendremos un pueblo 

incapaz de reinar. Si hoy hacemos de la fe un vehículo para 



 

73 

la comodidad, mañana descubriremos que negamos la 

formación que nos preparaba para la eternidad. Por eso el 

Espíritu insiste en forjar carácter. Por eso el Señor permite 

pruebas. Por eso nos llama a la santidad. No es una exigencia 

legalista: es una preparación real. 

 

Nos espera un destino que no es pasivo ni 

contemplativo, sino vibrante, activo, glorioso. Y ese destino 

comienza ahora. Cada día de fidelidad es un ladrillo en ese 

Reino que pronto veremos. Cada acto de amor, cada gesto de 

obediencia, cada renuncia escondida, cada sí a la voluntad del 

Padre, nos entrena para la eternidad. Porque el que es fiel en 

lo poco será puesto sobre mucho. Y ese “mucho”, en el plan 

eterno, es indescriptiblemente grande. 

 

“Justificados, pues, por la fe, tenemos paz para con Dios 

por medio de nuestro Señor Jesucristo; por quien también 

tenemos entrada por la fe a esta gracia en la cual estamos 

firmes, y nos gloriamos en la esperanza de la gloria de 

Dios.” 

Romanos 5:1 y 2 

 

A medida que uno avanza por las páginas de la 

Escritura, se vuelve inconfundible la manera en que Dios 

revela quiénes seremos por la eternidad. No lo hace con 

imágenes difusas ni con metáforas que invitan a la evasión, 

sino con declaraciones concretas que exigen una fe madura. 

La eternidad no es un escape del mundo: es el desenlace 

glorioso del propósito para el cual fuimos creados. Y cuando 

uno contempla la Nueva Jerusalén, todo lo que la Palabra 



 

74 

dice acerca del creyente comienza a encajar con una 

precisión sorprendente. 

 

Nuestra identidad eterna no consiste simplemente en 

“sobrevivir” a la muerte, ni en conservar una vaga conciencia 

espiritual. La Biblia jamás presenta ese destino empobrecido. 

Por el contrario, nos llama “reyes y sacerdotes” 

(Apocalipsis. 1:6), “herederos de Dios y coherederos con 

Cristo” (Romanos 8:17), “ciudadanos de los cielos” 

(Filipenses 3:20), “columna en el templo de mi Dios” 

(Apocalipsis 3:12). Estas palabras no son metáforas para 

elevar la moral de los creyentes cansados; son definiciones 

eternas de quienes somos, de quienes estamos siendo 

formados, y de quienes finalmente seremos cuando el Reino 

se manifieste en su plenitud. 

 

La Nueva Jerusalén no es el lugar donde tendremos 

una casita para vivir, será el ambiente espiritual que 

corresponde a nuestra nueva identidad. Será la sede del 

gobierno divino. La ciudad coherente con quienes seremos, 

así como la tierra renovada será coherente con la misión que 

Dios nos dará. A veces hablamos de la eternidad como si 

fuera una pausa o un paréntesis después de la vida presente. 

Pero la eternidad es, en realidad, la continuidad glorificada 

de la obra que Cristo comenzó en nosotros.  

 

Todo lo que el Espíritu Santo produce hoy en la Iglesia 

tiene proyección eterna. Cada acto de obediencia, cada paso 

de fe, cada sacrificio hecho en lo secreto, cada negación del 

ego, cada lágrima derramada por causa del Reino contribuye 



 

75 

a formar en nosotros el carácter que administrará los asuntos 

del mundo venidero. 

 

En Apocalipsis 22:5 se declara que “reinaremos por 

los siglos de los siglos”. La frase es tan contundente que casi 

incomoda. No dice que “viviremos”, ni que “existiremos”, ni 

siquiera que “cantaremos por los siglos de los siglos”, sino 

que “reinaremos”. El gobierno eterno de Cristo no es un 

gobierno solitario; es un gobierno compartido con los santos.  

 

No por mérito humano, sino por pura gracia. Es la 

gracia que transforma barro en realeza, que convierte 

esclavos del pecado en gobernantes de la creación, que toma 

a los despreciados del mundo para hacerlos jueces del siglo 

venidero (1 Corintios 6:2).  

 

Si hoy la Iglesia supiera realmente quién es, viviría con 

una autoridad completamente distinta. No una autoridad 

arrogante o política, sino la autoridad mansa del Cordero, la 

autoridad moral de los que caminan en santidad, la autoridad 

espiritual de quienes entienden que el mundo presente no es 

su destino final. 

 

Muchos creyentes tienen una visión reducida de la 

salvación. Piensan en el perdón, en la vida eterna, en la 

seguridad de estar con el Señor. Y es glorioso, claro que sí. 

Pero no es todo. Cristo no derramó Su sangre solamente para 

salvarnos, sino para transformarnos en una nación santa, 

preparada para ejercer una función eterna en el orden 



 

76 

renovado de la creación. Si se pierde esa perspectiva, la vida 

cristiana se empobrece.  

 

La santidad se vuelve opcional, la misión se vuelve 

cansadora, la adoración se vuelve rutinaria. Pero cuando uno 

comprende que está siendo preparado para reinar con Cristo, 

todo se ilumina de un modo nuevo. La santidad ya no es un 

peso, sino un honor. La obediencia deja de ser una 

obligación, para convertirse en un entrenamiento para el 

futuro. La oración deja de ser un trámite, para transformarse 

en un acto de gobierno espiritual. La vida entera deja de ser 

una carrera para sobrevivir, y se convierte en un camino de 

preparación para la eternidad. 

 

Muchos hermanos en la fe quedan atrapados en la idea 

de que la eternidad será simplemente “estar con Jesús”. Y 

claro que así será; esa es la alegría suprema de los santos. 

Pero estar con Él implica también participar de Su obra, de 

Su misión, de Su gobierno. Él no reina solo: reinará con Su 

pueblo. Su sacerdocio no es individual: es corporativo.  

 

El destino eterno de la Iglesia es servir a Dios y 

gobernar con Cristo en perfecta armonía, en ese equilibrio 

santo entre adoración y autoridad que solo el Hijo pudo 

mostrarnos en su plenitud. En la eternidad, la Iglesia será lo 

que siempre estuvo destinada a ser: la expresión glorificada 

del Cordero en medio de la creación renovada. 

 

La Nueva Jerusalén aparece entonces no como un 

premio, sino como una consagración. No es un “lugar mejor”, 



 

77 

sino el ámbito adecuado para el encuentro entre un Dios 

Santo y una humanidad redimida y transformada. Todo lo 

que en la tierra hoy nos resulta desprolijo, incompleto o 

injusto será sanado en la nueva creación.  

 

Nosotros participaremos activamente de esa 

administración divina. La Biblia dice que los santos juzgarán 

al mundo y a los ángeles (1 Corintios 6:2 y 3), una 

declaración que nos excede y nos humilla a la vez. ¿Cómo 

podrá un cristiano juzgar rectamente en la eternidad si no 

aprende a obedecer, a discernir y a caminar en rectitud hoy? 

Este es el punto donde la fe se vuelve profundamente 

práctica: la escatología no es un tema para curiosos; es una 

luz para los que desean vivir seriamente el presente. 

 

Nuestro destino eterno nos llama a caminar con una 

dignidad distinta, como quien sabe que pertenece a otra 

ciudad. Pablo lo expresó con claridad: “nuestra ciudadanía 

está en los cielos” (Filipenses 3:20). No dijo “estará”, sino 

“está”, porque esto no se trata de una habitación, sino de una 

dimensión de vida. No es una identidad futura: es una 

identidad actual que se manifestará plenamente cuando 

Cristo regrese.  

 

Es precisamente esa identidad la que moldea nuestra 

conducta cotidiana. Si uno sabe que es ciudadano de un 

Reino eterno, no vive como esclavo del miedo, de la moda, 

del consumo o de la desesperanza. Vive con la frente en alto, 

con la mansedumbre del Cordero y con la firmeza del León. 



 

78 

Vive sabiendo que esta vida es apenas el prólogo, y que lo 

mejor todavía no empezó. 

 

La Nueva Jerusalén, entonces, no es solamente una 

ciudad, es la ciudad que nos identifica. Es la capital de 

nuestra patria. Es el lugar donde termina la tensión y 

comienza la plenitud. Es el sitio donde la fe se vuelve vista, 

donde la esperanza se vuelve experiencia, donde la santidad 

se vuelve naturaleza.  

 

Cuando uno comprende esto, algo pasa en el corazón. 

La vida deja de ser un esfuerzo por sostenerse y se convierte 

en una marcha firme hacia la eternidad. Uno empieza a 

caminar con un sentido profundo de pertenencia, sabiendo 

que cada día, cada lucha, cada aflicción, cada victoria y cada 

acto de amor están esculpiendo en nosotros la forma eterna 

del Reino. Además, la tierra deja de ser un lugar que 

abandonaremos para la destrucción, sino que conquistaremos 

para la redención.  

 

“El que venciere heredará todas las cosas, y yo seré su 

Dios, y él será mi hijo.” 

Apocalipsis 21:7 

 

 

 

 

 

 

   



 

79 

Capítulo seis 

 

 

EL PODER DE 

LA ESPERANZA 
 

 

“Y el que estaba sentado en el trono dijo: He aquí, yo 

hago nuevas todas las cosas. Y me dijo: Escribe; porque 

estas palabras son fieles y verdaderas. Y me dijo: Hecho 

está. Yo soy el Alfa y la Omega, el principio y el fin. Al que 

tuviere sed, yo le daré gratuitamente de la fuente del agua 

de la vida. El que venciere heredará todas las cosas, y yo 

seré su Dios, y él será mi hijo.” 

Apocalipsis 21:5 al 7 

 

 

La Iglesia del Señor siempre ha vivido entre dos 

realidades: la gloria prometida y la tensión del presente. Ese 

“todavía no” que late en las páginas del Nuevo Testamento 

no es un vacío ni un intervalo perdido, sino el terreno sagrado 

donde la esperanza bíblica se convierte en fuerza espiritual 

para resistir, perseverar y vivir en santidad.  

 

Sin embargo, si hay algo que hoy se ha debilitado 

dramáticamente entre muchos creyentes, es precisamente esa 

esperanza. No por ausencia de promesas, sino por ausencia 

de comprensión. No porque la Biblia haya dejado de hablar 



 

80 

del futuro, sino porque la Iglesia ha dejado de escucharlo con 

la profundidad con que fue diseñado. 

 

Cuando los cristianos pierden la visión de la 

consumación, la fe se vuelve corta, la adoración se vuelve 

liviana y la santidad se vuelve opcional. Cuando no se 

predica sobre la eternidad con claridad teológica, el corazón 

se acomoda a lo inmediato y se empobrece espiritualmente. 

Y cuando el pueblo de Dios deja de mirar la ciudad que 

desciende, inevitablemente termina mirando demasiado la 

ciudad terrenal que se desmorona. Por eso este capítulo no es 

un epílogo emocional ni un cierre poético de nuestro estudio, 

sino una urgencia pastoral: recuperar la esperanza bíblica 

para que la Iglesia redescubra quién es, para qué vive y hacia 

dónde va. 

 

La Escritura afirma que “tenemos una esperanza 

como ancla del alma, segura y firme” (Hebreos 6:19). Qué 

imagen poderosa: un ancla que nos sostiene en medio de los 

vientos culturales, de las tormentas del alma y de los 

movimientos confusos de este siglo. No es un ancla que nos 

ata al pasado, sino que nos sostiene hacia adelante. No nos 

fija en el puerto, sino que nos permite navegar sin naufragar. 

Pero un ancla no sirve de nada si no está bien afirmada en un 

suelo firme. Y aquí es donde la escatología bíblica tiene un 

valor determinante: si la Iglesia no entiende con claridad cuál 

es su destino, tampoco podrá vivir con firmeza en el presente. 

 

Permítanme decirlo con sencillez de maestro: la 

esperanza bíblica no es un escape, es una estructura 



 

81 

espiritual. Es lo que formatea la voluntad, ordena los deseos, 

orienta la vida y les da sentido a las pruebas. Cuando la 

esperanza se debilita, la santidad se diluye. Cuando la visión 

eterna se borra, el corazón se hace amigo del mundo. Pero 

cuando la “ciudad que tiene fundamentos” (Hebreos 11:10) 

se convierte en el horizonte que guía nuestros pasos, entonces 

la vida cristiana adquiere una dimensión completamente 

nueva. 

 

La visión de la Nueva Jerusalén no es para entretener 

la imaginación futura, sino para sanar el desaliento presente. 

No es para que discutamos medidas, materiales o 

especulaciones, sino para que comprendamos que Dios ya 

nos mostró el desenlace, y que ese desenlace debe modelar 

cómo vivimos ahora. Juan vio la ciudad descender no para 

que nos refugiemos en el mañana, sino para que reine la 

esperanza en el hoy. Porque cuando la Iglesia se olvida de 

que el Reino tiene destino, misión y consumación, 

inevitablemente cae en dos extremos igual de peligrosos: el 

pesimismo fatalista o el activismo sin eternidad. 

 

Vivimos días donde muchos creyentes sienten que “el 

mundo está perdido”, que “todo va a peor”, que “el enemigo 

avanza demasiado”. Pero la profecía bíblica jamás fue 

diseñada para producir miedo ni desesperanza. Los tiempos 

finales no son un anuncio de derrota, sino de victoria. La 

segunda venida de Cristo no es un escape improvisado, sino 

el clímax del plan eterno. Y la Nueva Jerusalén no es un 

símbolo romántico, sino el destino glorioso preparado para 

los redimidos. Cuando esto entra en el alma, se rompe la 



 

82 

sensación de derrota espiritual que tantos cristianos cargan 

en silencio. 

 

Juan escribe: “Y vi un cielo nuevo y una tierra nueva” 

(Apocalipsis 21:1). Es impresionante notar que el Espíritu 

revela el futuro no como una tragedia en aumento, sino como 

una renovación total. El lenguaje de la Biblia es el lenguaje 

de la victoria de Dios sobre la historia, no el del miedo ante 

el avance del mal. Y cuando el creyente recupera esa 

cosmovisión, vuelve a respirar fe. Ya no vive desde el 

cansancio, sino desde la esperanza. Ya no ora desde el miedo, 

sino desde la convicción. Ya no se siente un sobreviviente del 

siglo, sino un heredero del Reino. 

 

La observación de una tierra nueva y un cielo nuevo, 

es bajo el principio de redención. Si queremos observar con 

revelación el plan de Dios, debemos observar nuestras vidas. 

Él nos llevó por el camino de la muerte y nos dio una vida 

nueva (Romanos 6:4). Sin embargo, seguimos siendo 

nosotros, solo que revestidos de una nueva naturaleza que 

será completada con un cuerpo glorificado y eterno. 

 

La tierra está viva y Dios la creó para Su gloria. El 

enemigo a tratado de perturbar sus planes, al grado de 

pretender gobierno. Sin embargo, Dios va inclinando todo a 

Su favor y solo será completado Su propósito. La creación 

gime esperando el tiempo de su redención completa 

(Romanos 8:19 al 23), la tierra será redimida de su 

esclavitud y los cielos serán limpiados de todo agente del mal 

que hasta hoy, operan en los lugares celestes (Efesios 6:12). 



 

83 

Por eso, cuando hablamos de la Nueva Jerusalén, no 

hablamos de un tema decorativo para la escatología, sino del 

corazón mismo de la esperanza cristiana. Es la imagen final 

con la que Dios decidió cerrar la Biblia. Es la fotografía del 

destino eterno del pueblo santo. Y es, a la vez, la brújula que 

nos permite atravesar la confusión del presente sin perder la 

identidad. El cristiano que sabe a dónde va, vive de otra 

manera. Se relaciona con el mundo de otra manera. Ordena 

sus prioridades de otra manera. Y enfrenta la tentación de 

otra manera. 

 

La esperanza bíblica, la real, la que viene de entender 

la consumación del Reino, no genera escapismo, sino 

fortaleza espiritual. David decía: “Esperé pacientemente en 

el Señor… y puso mis pies sobre roca firme” (Salmo 40:1 y 

2). La esperanza no es pasiva; sostiene los pies. La esperanza 

no es evasiva; ordena el camino. La esperanza no es un 

sentimiento volátil; es una visión estable, firme, clara. Y esa 

visión se fortalece cuando la Iglesia contempla la ciudad que 

desciende y comprende que su historia no termina en 

decadencia, sino en gloria. 

 

Muchos cristianos viven hoy desorientados porque 

fueron educados más en un “cristianismo del momento” que 

en una fe con proyección eterna. Se les enseñó a pedir 

bendiciones, no a mirar la eternidad. Se les predicó un Cristo 

que ayuda, pero no siempre un Cristo que reina.  

 

Se les habló de decisiones instantáneas, pero no de una 

ciudad eterna preparada para los que aman su venida. Y así 



 

84 

se pierde la columna vertebral de la santidad. Porque nadie 

puede vivir en santidad si no ve la eternidad. Nadie puede 

renunciar al pecado si no entiende la gloria que espera. Nadie 

puede sostenerse en medio de la presión cultural si no 

contempla el Reino consumado. 

 

Por eso, recuperar la esperanza bíblica no es una 

opción teológica: es una urgencia apostólica. Cuando la 

Iglesia vuelve a ver la Nueva Jerusalén, vuelve a recuperar el 

norte. Cuando vuelve a mirar la gloria prometida, vuelve a 

vivir como peregrina. Cuando vuelve a contemplar al Cristo 

vencedor, se levanta en fe, se purifica, se ordena, se santifica 

y se llena de propósito. 

 

Esta es la primera de las grandes razones por las que 

debemos predicar, enseñar y celebrar la visión de la ciudad 

eterna: porque una escatología correcta produce una Iglesia 

firme, resistente, espiritual, pura, enfocada. Produce 

creyentes que no se rinden ante la cultura, sino que viven con 

la fortaleza de quienes saben que Dios ya escribió el final, y 

que ese final es glorioso. 

 

 La esperanza cristiana no es un pensamiento optimista 

ni un sentimiento espiritual agradable. Es una fuerza moral, 

una motivación espiritual y una convicción profunda que 

transforma la conducta. Por eso Juan declara con una claridad 

sorprendente: “Y todo aquel que tiene esta esperanza en Él, 

se purifica a sí mismo, así como Él es puro” (1 Juan 3:3). 

Aquí no aparece una sugerencia, sino un vínculo directo, 

inevitable y contundente: la esperanza produce santidad.  



 

85 

No como un efecto secundario opcional, sino como un 

fruto natural y necesario. La santidad no se sostiene solo por 

disciplina, esfuerzo o reglas; se sostiene por visión. Por eso 

tantos creyentes luchan y se desgastan tratando de vivir vidas 

consagradas sin entender que la verdadera fuente de la 

santidad no es la fuerza de voluntad, sino la esperanza eterna. 

 

Cuando uno lee la primera carta de Juan con 

detenimiento, descubre que el apóstol no separa la identidad 

futura del creyente de su comportamiento presente. Para 

Juan, mirar la eternidad transforma la vida hoy. Ver al Cristo 

glorificado purifica la mirada. Contemplar la ciudad que 

desciende purifica los afectos. Esperar la manifestación final 

del Reino purifica la conducta.  

 

No es casualidad que la palabra “purifica” esté en 

tiempo continuo: el que tiene esta esperanza vive en un 

proceso de purificación, una senda constante de renuncia, 

transformación y madurez. La esperanza no nos vuelve 

pasivos; nos vuelve responsables. No nos invita a esperar 

sentados; nos invita a vivir como hijos que se preparan para 

encontrarse con su Rey. 

 

Este principio espiritual, tristemente, se ha debilitado 

en la Iglesia moderna. Muchos creyentes viven con la 

sensación de que la santidad es una carga moral pesada, una 

lista interminable de prohibiciones, o un ideal inalcanzable 

reservado para unos pocos “super espirituales”. Pero cuando 

la santidad se vive sin esperanza eterna, se vuelve legalismo. 

Cuando se intenta vivir en pureza sin la visión de Cristo 



 

86 

glorificado, se vuelve agotamiento. Y cuando la conducta 

moral pierde de vista el destino eterno, inevitablemente se 

transforma en una lucha árida, sin gozo ni propósito. 

 

La Biblia nunca presenta la santidad como un conjunto 

de reglas, sino como la respuesta natural de un corazón 

enamorado del Reino venidero. La santidad es la coherencia 

entre lo que creemos y lo que esperamos. Es vivir hoy como 

ciudadanos de un Reino que aún no se ha manifestado con 

plenitud. Es ordenar la vida de acuerdo con la gloria que 

vendrá. Es ajustar los afectos a la luz de la eternidad.  

 

Jesús mismo dijo: “Donde esté vuestro tesoro, allí 

estará vuestro corazón” (Mateo 6:21). En otras palabras, 

donde está tu visión del futuro, allí se dirige tu vida presente. 

El que mira la Nueva Jerusalén no puede vivir en la tibieza 

del mundo; su corazón ya fue capturado por algo superior. 

 

El cristiano que contempla la eternidad no se vuelve 

austero, aburrido o aislado; se vuelve lúcido. Vive con 

discernimiento. Entiende que no todo lo que brilla es oro, que 

no todo lo que promete placer trae vida, y que no todo lo 

urgente es importante. La esperanza eterna no nos aleja del 

mundo, nos libera del encantamiento del mundo.  

 

Nos ayuda a distinguir entre lo pasajero y lo 

trascendente. A entender que lo valioso no es lo que 

“funciona” ahora, sino lo que permanece para siempre. Esta 

claridad espiritual es la base de la santidad bíblica: no 

rechazar el pecado porque “está prohibido”, sino porque no 



 

87 

vale la pena. Porque no tiene futuro. Porque no aparece en la 

ciudad eterna. 

 

Quisiera que vean esto desde esta perspectiva 

magisterial: La santidad no es una renuncia; es una 

anticipación. Es la expresión de una naturaleza recibida y su 

madurez, no es el voluntarismo de gente que simplemente 

cree. Es vivir hoy conforme a lo que somos y manifestando 

lo que será la plenitud de la nueva creación.  

 

Es comenzar a saborear en la tierra, la vida que 

disfrutaremos en la eternidad glorificada. Es alinear la vida 

con el carácter del Rey que pronto vendrá. No renunciamos 

al pecado porque nos asusta la condenación, sino porque 

amamos la comunión que nos espera. No evitamos la 

impureza porque tememos al castigo, sino porque tenemos 

un destino que nos llama a la pureza. 

 

Esta es la razón por la que Juan dice: “seremos 

semejantes a Él, porque le veremos tal como Él es” (1 Juan 

3:2). La visión produce semejanza. Lo que contemplamos, 

eso somos llamados a reflejar. Si contemplamos el mundo, 

terminaremos imitando sus deseos. Si contemplamos 

nuestras propias luchas, terminaremos desanimados. Pero si 

contemplamos la gloria futura de la venida de Cristo y la 

belleza indescriptible de la Nueva Jerusalén, la santidad 

dejará de ser una carga y se convertirá en un deseo ardiente. 

La esperanza se vuelve el fuego interior que purifica, dirige 

y sostiene la vida espiritual. 

 



 

88 

Por eso la Iglesia primitiva vivía con una santidad 

ardiente. No porque tuvieran programas, metodologías o 

estructuras disciplinarias modernas, sino porque vivían con 

los ojos puestos en la venida del Señor. No para escapar en 

un rapto secreto, sino para observar la gloria de Su venida y 

la plena manifestación de Su Reino. 

 

Ellos esperaban el Reino con tal intensidad, que cada 

decisión diaria era tomada bajo la luz de la eternidad. No se 

permitían vivir como si esta vida fuese definitiva, porque 

sabían que su verdadera ciudadanía estaba en el Reino 

venidero: “de donde también esperamos al Salvador” 

(Filipenses 3:20). Vivían como peregrinos ante las 

propuestas del sistema, pero como herederos asignados para 

tomar gobierno de la creación. Como sacerdotes del Reino, 

no como espectadores del mundo. 

 

Cuando la Iglesia actual pierde esta visión, 

inevitablemente baja los estándares. La santidad empieza a 

negociarse. El pecado empieza a tolerarse. La fe se mezcla 

con la cultura. La identidad se diluye. Pero no porque la 

Iglesia haya cambiado, sino porque perdió la luz que ilumina 

el camino de la pureza: la gloria venidera. Por eso es tan 

urgente recuperar la esperanza bíblica. Sin esperanza, la 

santidad se convierte en una carga. Con esperanza, la 

santidad se convierte en un privilegio. 

 

Cuando un creyente entiende que su vida es parte de 

un destino glorioso, deja de jugar con las sombras. Deja de 

entretenerse con lo que no trasciende. Y comienza a vivir con 



 

89 

una seriedad santa, no rígida, sino apasionada. No moralista, 

sino espiritual. La santidad se vuelve la ropa adecuada para 

la boda del Cordero, la preparación del corazón para la 

ciudad que desciende, el aroma del Reino que está por 

manifestarse. 

 

Quizá por eso la visión de la Nueva Jerusalén aparece 

al final de la Biblia. No para cerrar con un efecto dramático, 

sino para recordar a la Iglesia que el estándar de vida de los 

santos no se mide por las sombras del presente, sino por la 

luz del futuro. Que nuestra ética no nace del miedo, sino de 

la esperanza. Que nuestra pureza no nace de la imposición, 

sino por la manifestación de una esencia recibida. Que la 

santidad no es una obligación, es una naturaleza deseada y 

disfrutable. 

 

Cuando la Iglesia pierde la visión de la eternidad, 

también pierde su misión. No porque deje de hacer cosas, 

sino porque deja de hacerlas con propósito. La falta de 

perspectiva eterna no paraliza el movimiento, pero sí vacía el 

sentido. Se puede predicar, visitar, evangelizar, servir, 

administrar, liderar… y aun así sentir que todo es un esfuerzo 

aislado, un sacrificio sin dirección, un trabajo que no produce 

fruto. Pero cuando la Iglesia comprende hacia dónde se dirige 

la historia, todo acto, por pequeño que sea, adquiere un valor 

incalculable. Entender la eternidad transforma la misión 

presente. 

 

Jesús no habló de la eternidad para distraernos del 

presente, sino para darle significado. El Reino futuro ilumina 



 

90 

el Reino presente. Y la Nueva Jerusalén proyecta su luz hacia 

nuestra tarea cotidiana, recordándonos que no estamos 

corriendo una carrera sin meta, sino avanzando hacia una 

consumación gloriosa que ya está escrita, asegurada y 

garantizada por la fidelidad de Dios. 

 

Por eso Juan, cuando ve la ciudad descender, no solo 

describe su gloria futura; también recibe instrucciones sobre 

cómo debe vivir la Iglesia hoy. Es como si el cielo dijera: 

“Miren quienes son, miren hacia dónde van, y ahora vivan de 

acuerdo a eso”. La misión no nace de la urgencia del mundo; 

nace de la certeza del Reino. Los apóstoles no predicaban 

movidos por el miedo al colapso cultural, sino por la 

convicción de que Cristo reinará y que la nueva creación será 

la culminación de todo. Esa convicción es lo que les daba 

coraje, claridad y enfoque. 

 

La Iglesia no está llamada a sobrevivir, sino a 

prepararse para reinar. Esa frase puede sonar fuerte en una 

época donde muchos creyentes viven a la defensiva, como si 

el mundo fuese demasiado grande y la Iglesia demasiado 

pequeña. Pero la Biblia nos muestra el cuadro completo: la 

Iglesia es el pueblo que va a gobernar con Cristo sobre la 

nueva creación (Apocalipsis 22:5). Y eso significa que cada 

aspecto de nuestra vida presente es parte de ese 

entrenamiento eterno. No es exageración: lo que hacemos 

hoy tiene impacto eterno. 

 

Pablo lo resume con una frase que debería estremecer 

nuestro espíritu: “Cada uno recibirá su recompensa 



 

91 

conforme a su obra” (1 Corintios 3:8). No se trata de 

salvación por obras; la salvación es por gracia. Pero el 

galardón, el rol en el Reino, la capacidad de administrar en la 

nueva creación, la cercanía al trono, la participación en el 

gobierno eterno… todo eso está conectado con la fidelidad 

presente. Esta vida no es un trámite; es la siembra de la 

eternidad. 

 

Por eso Jesús habla de fieles en lo poco y fieles en lo 

mucho. Por eso enseña sobre talentos, minas, recompensas, 

posiciones de autoridad, responsabilidades dadas por gracia 

pero administradas por carácter. Porque el que es fiel hoy, 

será fiel mañana; y el que desprecia lo eterno hoy, 

difícilmente valorará lo eterno mañana. En la economía del 

Reino, nada es trivial. Todo suma. Todo cuenta. Todo pesa. 

 

Cuando uno comprende esto, la vida cristiana deja de 

ser un esfuerzo fragmentado y se convierte en una misión 

integral. Cada oración se vuelve inversión eterna. Cada acto 

de amor, una semilla de gloria. Cada renuncia, un paso hacia 

la semejanza de Cristo. Cada sacrificio oculto, un tesoro 

guardado en los cielos. Cada lágrima derramada en 

obediencia, una corona futura. Cada paso en santidad, un 

anticipo de la ciudad que desciende. 

 

Esta comprensión espiritual no nos desconecta de la 

realidad presente; nos libera de su angustia. Porque ya no 

vivimos como quienes temen perder, sino como quienes 

saben que todo esfuerzo tiene recompensa. La misión de la 

Iglesia deja de ser pesada cuando se la mira desde la 



 

92 

eternidad. Porque entendemos que no estamos simplemente 

ocupando tiempo, sino construyendo para el Reino. No 

estamos simplemente resistiendo, sino avanzando hacia la 

consumación de la historia. 

 

Por eso diría que la visión de la Nueva Jerusalén nos 

rescata de dos extremos peligrosos que hoy abundan en la 

Iglesia: el activismo sin eternidad y la pasividad espiritual 

disfrazada de espiritualidad profunda. El primero se agota 

haciendo sin saber por qué. El segundo se refugia en una 

supuesta “espera espiritual” que no transforma nada.  

 

La verdad, es que los hijos de Dios que llegamos a 

entender la eternidad, nos volvemos activos y profundos al 

mismo tiempo. Nos movemos porque sabemos esperar con 

esperanza. Servimos porque creemos en un mañana mejor. 

Sufrimos porque buscamos con integridad la recompensa. 

Trabajamos porque amamos a nuestro Padre. Persistimos 

porque conocemos el destino indestructible que nos espera. 

 

Hay una frase de Jesús que adquiere un brillo especial 

cuando se la lee a la luz de la Nueva Jerusalén: “Acumulen 

tesoros en el cielo” (Mateo 6:20). La mayoría de los 

cristianos la interpreta como un llamado moral a no 

aferrarnos a lo material, pero es mucho más que eso. Es una 

invitación a vivir con perspectiva eterna, a entender que 

existen dos economías: la de la tierra que pasa, y la del Reino 

que permanece.  

 



 

93 

Cuando llegamos a comprender por revelación que la 

eternidad es real, concreta, literal, gloriosa, que hay una 

ciudad, que hay un trono, que hay galardones, que hay 

funciones eternas… entonces invertir en esa eternidad se 

vuelve la decisión más lógica, sensata y deseable. 

 

Nada de lo que hacemos para Cristo se pierde. Nada 

cae en saco roto. Nada es olvidado por el cielo. Mientras el 

mundo corre detrás de lo que perece, la Iglesia corre detrás 

de lo que permanece para siempre. Esa es la diferencia entre 

vivir con perspectiva eterna o con perspectiva temporal. Y es 

esa diferencia la que transforma la misión en gozo, la 

obediencia en privilegio, el sacrificio en adoración, y la 

santidad en anticipación. 

 

La continuidad entre esta vida y la venidera es más 

fuerte de lo que imaginamos. No se trata de dos historias 

separadas, sino de un mismo diseño que avanza hacia su 

plenitud. Esta vida es el prólogo de la eternidad. Y la 

eternidad es la consecuencia del carácter formado en el 

presente. Lo que Dios está haciendo en nosotros ahora no es 

un proceso temporario, es parte de la formación eterna del 

pueblo que reinará con el Cordero. Por eso esta vida importa. 

Por eso cada día cuenta. Por eso vale la pena perseverar, 

incluso cuando nadie lo ve. 

 

No debemos vivir como turistas espirituales; debemos 

vivir como herederos del Reino. No debemos vivir como 

quienes simplemente “cumplen”, sino como quienes se están 

preparando para gobernar. No debemos vivir desde la inercia, 



 

94 

sino desde la eternidad. Porque la eternidad no empieza 

cuando muramos. Empezó cuando Cristo nos rescató. 

 

La Nueva Jerusalén es, en definitiva, el recordatorio 

más poderoso de que la Iglesia no tiene un futuro incierto, 

sino un destino glorioso, de un Reino manifestado con 

plenitud. Y ese destino debe moldear la manera en que 

afrontamos cada desafío presente, cada tentación, cada 

prueba, cada decisión cotidiana. Cuando la esperanza eterna 

se vuelve el motor de la vida cristiana, la misión deja de ser 

una carga, la santidad deja de ser una obligación, y la 

obediencia deja de ser un sacrificio. La esperanza eterna 

transforma todo. Absolutamente todo. 

 

“La ciudad no tiene necesidad de sol ni de luna que 

brillen en ella; porque la gloria de Dios la ilumina, y el 

Cordero es su lumbrera. Y las naciones que hubieren sido 

salvas andarán a la luz de ella; y los reyes de la tierra 

traerán su gloria y honor a ella. Sus puertas nunca serán 

cerradas de día, pues allí no habrá noche. Y llevarán la 

gloria y la honra de las naciones a ella. No entrará en ella 

ninguna cosa inmunda, o que hace abominación y 

mentira, sino solamente los que están inscritos en el libro 

de la vida del Cordero.” 

Apocalipsis 21:23 al 27 

 

 

 

 

   



 

95 

Capítulo siete 

 

 

IMPLICACIONES  

MINISTERIALES 
 

 

“Aliéntense unos a otros con estas palabras…”  

1 Tesalonicenses 4:18 

 

 

La enseñanza sobre la Nueva Jerusalén produce un 

impacto tan hondo, tan determinante, que reordena 

prioridades, limpia la mirada, purifica motivaciones y vuelve 

a despertar ese sentido de destino que muchos creyentes han 

perdido en el camino. Por eso creo, que en el momento que 

un ministro se atreve a predicar acerca de la ciudad de Dios, 

no está dando “una clase de escatología”, sino que está 

abriendo ventanas para que entre aire nuevo en el corazón de 

la Iglesia. Está, de alguna manera, levantando los ojos de su 

congregación para mirar un horizonte que Dios jamás quiso 

que se volviera borroso. 

 

En nuestros tiempos, hablar del futuro bíblico se volvió 

algo extraño, casi incomprendido. Muchos hermanos, aunque 

aman a Dios sinceramente, arrastran una visión pobre del 

porvenir. Algunos imaginan la eternidad como un cielo 

indefinido donde “andaremos flotando”, lejos de toda 



 

96 

responsabilidad, sin cuerpo, sin propósito, sin misión. Otros, 

en reacción opuesta, cayeron en un literalismo rígido que 

intenta explicar cada detalle con la seguridad de quien cree 

tener todo resuelto. Y otros, por evitar estos extremos, 

directamente dejaron de hablar del tema. Pero cuando la 

Iglesia ya no predica lo que la Biblia enseña sobre la 

esperanza eterna, el pueblo queda expuesto a una fe sin 

anclaje, sin horizonte y sin esa fuerza interior que la Escritura 

llama “consuelo”.  

 

Por eso, enseñar la Nueva Jerusalén no puede 

convertirse ni en una exposición fría de datos ni en un vuelo 

de imaginación. Requiere un equilibrio espiritual, teológico 

y magisterial. Requiere sensibilidad para distinguir entre lo 

que Juan vio literalmente, lo que representa realidades 

espirituales eternas y lo que se proyecta en la nueva creación 

con una gloria que todavía no entendemos del todo.  

 

No predicamos para “impresionar” con simbolismos, 

sino para edificar corazones que necesitan creer que Dios no 

improvisa, que el Reino tiene una dirección y que la eternidad 

no es un mito sino un destino concreto prometido por el 

mismo Cristo. 

 

La gran clave ministerial es aprender a comunicar esta 

verdad sin caer en ninguna de las dos zanjas del camino. Por 

un lado, debemos evitar el alegorismo exagerado, ese que 

convierte todo en metáfora y termina disolviendo la realidad 

futura en meras imágenes poéticas. Por otro lado, debemos 

cuidarnos del literalismo rígido que pretende encerrar la 



 

97 

gloria eterna dentro de categorías humanas, como si la Nueva 

Jerusalén fuera simplemente “una ciudad más grande que 

Buenos Aires pero cúbica”. El ministro que predica este tema 

debe caminar con humildad, reconociendo lo revelado y lo 

no revelado, afirmando lo esencial y evitando dogmatismos 

innecesarios. 

 

La mejor manera de predicar la Nueva Jerusalén es 

como la predicaban los apóstoles: con reverencia, con 

asombro, con un corazón lleno de esperanza y con los pies 

firmemente plantados en la misión presente. No se trata de 

un conocimiento para satisfacer curiosidad, sino de una 

verdad para sostener la fe.  

 

Los ministros necesitamos transmitir esto con gozo, 

como quien comparte un tesoro que él mismo descubrió. 

Porque si la ciudad eterna no ilumina primero nuestro propio 

corazón, será difícil que ilumine el de otros. Cuando un 

ministro habla de la Nueva Jerusalén con brillo en los ojos, 

la Iglesia percibe que está hablando de algo real, algo que él 

mismo espera, algo que late en su interior como una 

convicción viva. 

 

Parte de la tarea ministerial es ayudar a los creyentes a 

reconciliarse con el futuro. Muchos cristianos, aunque no lo 

expresan, viven con una especie de pesimismo espiritual: 

sienten que el mundo se oscurece, que el mal avanza, que la 

cultura se derrumba, que la Iglesia está en crisis, y que el 

futuro, lejos de ser una esperanza, parece una amenaza. Por 

eso esta enseñanza es tan necesaria.  



 

98 

La Nueva Jerusalén confronta este ánimo derrotado. 

No ignora el mal presente, pero muestra un final donde Dios 

vence, donde la creación es restaurada, donde Cristo reina, 

donde la muerte desaparece, donde las lágrimas dejan de 

tener razón de existir. Es imposible predicar esta verdad y no 

sentir que algo adentro se endereza. 

 

Pero no solo se trata de sanar la visión del futuro, sino 

también de transformar el presente. Cuando una iglesia 

entiende que su destino no es irse a vivir a una casita en el 

cielo, sino formar parte de un Reino eterno donde reinará con 

Cristo sobre una tierra redimida, la vida diaria adquiere otro 

valor.  

 

El servicio deja de ser una carga y se vuelve una 

siembra. La santidad deja de ser un esfuerzo moral y se 

convierte en preparación. La perseverancia deja de ser 

aguante y se vuelve construcción. Todo cambia cuando el 

futuro deja de ser una nube incierta para convertirse en una 

ciudad real. Perdón por ser reiterativo con esto, pero creo que 

es el desafío de esta enseñanza, comprometer a los ministros 

a una correcta enseñanza escatológica. 

 

El pastor que enseña esta verdad tiene que aprender a 

presentarla de manera gradual, como quien guía al pueblo por 

un viaje. No se trata de descargar toda la información en un 

solo sermón. Tampoco de ofrecer detalles técnicos que 

puedan distraer o dividir. La meta es llevar a la Iglesia hacia 

una comprensión sólida, equilibrada y llena de esperanza. Por 

eso es tan eficaz comenzar por lo pastoral: mostrar cómo la 



 

99 

esperanza eterna sostuvo a los primeros cristianos; cómo 

Jesús mismo habló del Reino venidero como algo concreto; 

cómo los padres de la fe, desde Abraham, esperaban “la 

ciudad cuyo arquitecto y constructor es Dios” (Hebreos 

11:10). 

 

Con el tiempo, se pueden introducir pasajes más 

complejos, explicar conexiones con Apocalipsis 21 y 22, 

hablar de la creación renovada, del reinado con Cristo, del rol 

de las naciones y de la naturaleza glorificada de la ciudad. 

Pero siempre, paso a paso, cuidando que la comunidad no 

pierda de vista lo más importante: esta verdad no es para 

discutirla, es para sostenernos. La predicación sobre la Nueva 

Jerusalén es un acto pastoral de esperanza, no una 

conferencia técnica. No se predica para demostrar 

conocimiento, sino para encender convicción. 

 

Cuando una iglesia empieza a redescubrir la esperanza 

eterna, es necesario que esa verdad sea trabajada no solo 

desde el púlpito, sino también en los espacios donde se 

forman los vínculos, donde las dudas encuentran lugar para 

expresarse y donde los corazones, con más sinceridad que 

formalidad, se abren.  

 

Allí, en los grupos pequeños, en los discipulados cara 

a cara, en los encuentros de formación, es donde esta 

enseñanza baja de la mente al alma, y de la alma a la vida 

diaria. Es en esos ambientes más íntimos donde la Nueva 

Jerusalén deja de ser un concepto lejano para convertirse en 

una esperanza cercana. 



 

100 

Los grupos pequeños tienen una ventaja única: 

permiten a los creyentes conversar, preguntar, procesar. Lo 

que en un sermón se declara con autoridad, en un discipulado 

se mastica con calma. Allí se puede explicar, por ejemplo, 

por qué la Nueva Jerusalén no es la Iglesia misma, aunque la 

Iglesia participe de su gloria; o por qué la ciudad no 

representa un “cielo etéreo”, sino la capital del Reino eterno 

en una creación renovada.  

 

Cuántas veces, en esos espacios, alguien levanta la 

mano y dice: “Yo siempre pensé que en la eternidad no 

haríamos nada… que simplemente estaríamos ahí, sin 

propósito”. Y uno puede ver literalmente cómo se ilumina su 

rostro cuando comprende que Dios no nos creó para vivir en 

un estado de despersonalización espiritual, sino para reinar, 

crear, servir, actuar, relacionarnos, crecer y vivir con 

propósito para siempre. 

 

Para enseñar esta verdad de manera efectiva en grupos 

pequeños, hace falta un enfoque pastoral que acompañe, que 

escuche, que responda sin ansiedad. Hay personas que cargan 

temores respecto al fin de los tiempos, o experiencias 

negativas con enseñanzas sensacionalistas. Otros vivieron 

años bajo mensajes que les metieron miedo, o que les 

presentaron imágenes distorsionadas del libro de 

Apocalipsis.  

 

Por eso, cuando un líder o un ministro se sienta a 

enseñar sobre la ciudad de Dios en un ambiente íntimo, tiene 

que hacerlo con paciencia, con ternura, con discernimiento. 



 

101 

No se trata solo de transmitir doctrina correcta, sino de sanar 

percepciones dañadas. La Nueva Jerusalén no es un tema 

para atemorizar, es una verdad que debe ser restaurada. 

 

En estos espacios, una clave pastoral es mostrar la 

continuidad entre lo que somos hoy y lo que seremos en la 

eternidad. Muchos creyentes piensan que la vida eterna será 

tan diferente que no vale la pena esforzarse en nada aquí. 

Pero cuando descubren que la eternidad no borra nuestra 

identidad, sino que la perfecciona; que nuestros dones no 

desaparecen, sino que se glorifican; que nuestra labor no se 

esfuma, sino que se transforma; entonces comprenden que lo 

que hacen hoy tiene un valor eterno. Y esto cambia la actitud 

con la que sirven en la iglesia, en sus familias, en sus trabajos. 

La Nueva Jerusalén no te aleja de la responsabilidad presente, 

te la intensifica. 

 

Otro aspecto pastoral fundamental es ayudar a los 

creyentes a integrar esta esperanza en su vida diaria. No 

alcanza con conocer la doctrina; es necesario que esa doctrina 

se convierta en convicción y esa convicción en estilo de vida. 

Y la manera más práctica de lograrlo es enseñar a la Iglesia a 

mirar cada situación, las dificultades, los desafíos, los 

dolores, las decepciones, desde la perspectiva del Reino 

eterno.  

 

Un creyente que comprende su destino no vive 

aplastado por los problemas. Puede ser herido, sí; puede 

llorar, sí; puede tener días oscuros, también; pero, aunque le 

tiemblen las piernas, no pierde el horizonte. Sabe que hay una 



 

102 

ciudad esperándolo, que su historia tiene un desenlace 

glorioso, que su sufrimiento no es eterno y que su esperanza 

no es imaginaria. 

 

Por eso, enseñar la Nueva Jerusalén en la vida práctica 

de los creyentes implica mostrar que esta verdad no se limita 

al “final de los tiempos”, sino que transforma la manera en 

que enfrentamos el presente. La angustia se combate con 

esperanza. El pecado se combate con visión. La tibieza se 

combate con eternidad. La pasividad se combate con 

propósito. Y todo eso está contenido en la revelación de la 

ciudad de Dios. No es un tema solo para estudiosos de la 

profecía, es una verdad para ser enseñada a todos. 

 

Una de las transformaciones más profundas ocurre 

cuando la Iglesia comienza a recuperar una visión sana del 

futuro. Muchos cristianos, aun sin quererlo, viven una 

especie de fe deprimida, donde el mundo parece más fuerte 

que la Palabra y el mal parece más determinante que las 

promesas.  

 

Con frecuencia escuchamos frases como: “Cada vez 

estamos peor”, “El diablo está suelto”, “El mundo está 

perdido”. Y aunque la Biblia reconoce la existencia del mal, 

nunca presenta el futuro como derrota para los santos. Al 

contrario, la Palabra es un canto insistente a la victoria de 

Dios, a la restauración del cosmos, a la redención de la 

creación, al triunfo del Cordero, a la gloria de la ciudad eterna 

que desciende. Predicar esto con claridad tiene un efecto 



 

103 

espiritual directo: levanta la cabeza del pueblo, como un 

pastor levantando el rostro de una oveja triste. 

 

Algunos ministros enseñan como si el diablo fuera a 

terminar ganando su dominio sobre la tierra. Enseñan sobre 

un mundo destruido completamente, un cielo destruido y una 

gran mayoría de seres humanos perdidos eternamente. Luego 

ponen la esperanza de ver un pueblo salvado que cantará en 

el cielo eternamente, sin gobernar nada, pero alejados de toda 

maldad. Esa no es una verdad completa y correcta. 

 

Lo más que hará el enemigo es manifestarse a través 

de un gobierno global, pero luego vendrá el Señor que 

establecerá con ira Su justicia y manifestará Su gobierno de 

toda Su creación. La tierra será redimida, y los santos 

juzgaremos y gobernaremos con el Señor en la tierra. Con el 

Señor en la capital del Reino de Dios, la Nueva Jerusalén que 

descenderá para ser posicionada como corona de la creación. 

 

Cuando una iglesia recibe esta visión, cambia hasta su 

manera de orar. Dejan de ser oraciones de supervivencia para 

convertirse en oraciones de avance. Dejan de orar como 

quien pide permiso para existir, para orar como quien sabe 

que va a reinar con Cristo. Cambia la forma de servir: ya no 

sirven por presión para ser salvos, sino por ser salvos, santos 

y con grandes promesas absolutamente garantizadas por las 

obras de Jesucristo.  

 

Y en el corazón de todo este proceso está el rol 

ministerial. Apóstoles, profetas, evangelistas, pastores y 



 

104 

maestros que prediquen la Nueva Jerusalén no solo instruirán 

al pueblo, sino que renovarán la fe cansada, sanarán el ánimo 

debilitado, y generarán una nueva visión del propósito eterno. 

La correcta predicación escatológica, es un tipo de medicina 

espiritual que no se consigue con discursos motivacionales. 

Se consigue con Palabra eterna. Por eso, cuando un ministro 

se atreve a enseñar esto en grupos pequeños, en discipulados, 

en clases, en charlas informales, está depositando semillas de 

eternidad en almas que necesitaban creer que el futuro no está 

perdido. 

 

“Renovaos en el espíritu de vuestra mente, y vestíos del 

nuevo hombre, creado según Dios en la justicia y santidad 

de la verdad.” 

Efesios 4:23 y 24 

 

Cuando la Iglesia empieza a descubrir esta verdad y a 

incorporarla en su vida comunitaria, surge una 

transformación profunda, casi silenciosa pero imparable: se 

forman discípulos con una visión clara del Reino. No 

discípulos que repiten frases religiosas, sino discípulos que 

viven con conciencia eterna. Y ese es uno de los frutos más 

preciosos de enseñar la Nueva Jerusalén: genera una 

espiritualidad robusta, sin fantasías, sin miedos, sin 

misticismos vacíos. Una espiritualidad anclada en una 

esperanza sólida, como esa “ancla del alma” de la que habla 

Hebreos. 

 

El anuncio de la Nueva Jerusalén también sana miedos 

que durante años fueron alimentados por malas enseñanzas o 



 

105 

por silencios pastorales. Hoy vemos creyentes que tienen 

temor a la muerte, temor al futuro, temor al Apocalipsis, 

temor a la profecía. En lugar de ver la historia bíblica como 

la victoria progresiva del Cordero, la ven como una amenaza. 

Pero cuando se enseña que la eternidad no es desaparición 

sino plenitud, no es evasión sino restauración, entonces el 

miedo se deshace como una sombra al amanecer. La 

escatología bíblica no produce terror, produce paz. No 

produce incertidumbre, produce madurez. No produce 

ansiedad, produce templanza. Y qué importante es esto para 

la Iglesia en tiempos donde la ansiedad se volvió epidemia. 

 

Muchos creyentes viven aplastados porque sienten que 

el presente es todo y le tienen mucho miedo a la muerte. El 

dolor del día parece absoluto, la injusticia del mundo parece 

definitiva, las pérdidas parecen irreparables. Y claro, cuando 

el corazón no tiene horizonte, todo pesa más. Pero cuando el 

alma es discipulada con esperanza eterna, todo cambia. Lo 

que antes era insoportable, ahora es temporal. El dolor sigue 

teniendo peso, pero ya no es dueño de la última palabra. La 

última palabra la tiene Dios, y está escrita: 

 

“Y el que está sentado en el trono dijo: He aquí, yo hago 

nuevas todas las cosas. Y añadió: Escribe, porque estas 

palabras son fieles y verdaderas.” 

Apocalipsis 21:5 LBLA 

 

Esta visión del futuro glorificado también devuelve 

sentido al presente de maneras muy prácticas. El creyente que 

comprende que será sacerdote y rey con Cristo, empieza a 



 

106 

vivir hoy como tal. Se vuelve más responsable, más íntegro, 

más sensible al Espíritu. Deja la pasividad y abraza el 

propósito. Se quita hábitos que antes justificaba, porque 

ahora sabe que está siendo preparado para cosas mayores. 

Vive con un sentido de destino que purifica. Y eso es 

exactamente lo que Juan afirma: “El que tiene esta 

esperanza en Él, se purifica a sí mismo”. La esperanza 

eterna es un motor de santidad, no una excusa para 

descuidarse. 

 

Una iglesia que entiende su destino no se consume en 

discusiones superficiales ni en peleas insignificantes. Una 

iglesia que recuerda su futuro eterno no pierde tiempo en 

rencillas internas. Una iglesia que contempla la gloria de la 

ciudad que viene se hace más servicial, más generosa, más 

enfocada en el Reino. Las prioridades se alinean. El culto se 

vuelve más profundo. La predicación se vuelve más 

profética. El servicio se vuelve más desinteresado. La fe se 

vuelve más madura. 

 

Y hay algo más: esta enseñanza confronta las visiones 

negativas del futuro que muchos cristianos arrastran sin darse 

cuenta. Estamos acostumbrados a una narrativa derrotista, 

como si la Iglesia fuese una barquita frágil tratando de no 

hundirse en medio de la tormenta. Pero la Biblia presenta el 

futuro de manera completamente distinta. La ciudad que 

viene no es símbolo de fracaso, sino de consumación. No es 

testimonio de que “el sistema diabólico ganó”, sino de que 

Dios restauró todas las cosas. No es la prueba de que la 

Iglesia perdió, sino de que la Esposa fue perfeccionada, 



 

107 

glorificada y preparada para participar del gobierno eterno 

del Cordero. Enseñar esta verdad es romper, con autoridad 

pastoral, toda mentalidad de derrota. 

 

Al recuperar esta visión, la Iglesia se despoja de la 

desesperanza. Se vuelve más agradecida, más expectante, 

más estable emocionalmente. Empieza a ver las noticias del 

mundo sin caer en pánico, porque sabe que el mal no escribe 

el final. Empieza a servir sin quejarse, porque sabe que su 

labor no es en vano. Empieza a sufrir sin desesperar, porque 

sabe que hay una mesa preparada en la ciudad del Gran Rey. 

La Nueva Jerusalén no solo nos espera: nos forma mientras 

vamos hacia ella. 

 

Finalmente, enseñar esta verdad tiene un efecto 

precioso para la vida de todo ministro del Evangelio. Un 

ministro que predica la eternidad encuentra descanso en 

medio de las cargas. Sabe que no lleva todas las soluciones 

aquí; sabe que habrá lágrimas que solo Dios enjugará; sabe 

que hay batallas cuya victoria final no será vista en este siglo, 

pero será celebrada en el venidero.  

 

El ministro que vive con esperanza eterna no se quema, 

no se amarga, no se endurece. La visión de la ciudad que 

desciende lo sostiene. Le recuerda que su ministerio no es en 

vano, que su labor no es inútil, que su predicación no es 

estéril. Le recuerda que, aunque hoy siembra con lágrimas, 

un día cosechará con gozo. 

 



 

108 

Obviamente, un libro como este también es un llamado 

para que los ministros estudien y enseñen una verdad 

escatológica ajustada y desafiante. Deben enseñarla con 

valentía. Presentarla con claridad. Predicarla con pasión. No 

permitan que la Iglesia siga viviendo sin horizonte. No deben 

permitir que la fe que poseen se vuelva miope, porque el 

Reino de Dios y la Nueva Jerusalén no solo son el destino 

final de los santos: sino que son la visión que purifiará el 

presente de la Iglesia. 

 

“Después me mostró un río limpio de agua de vida, 

resplandeciente como cristal, que salía del trono de Dios y 

del Cordero. En medio de la calle de la ciudad, y a uno y 

otro lado del río, estaba el árbol de la vida, que produce 

doce frutos, dando cada mes su fruto; y las hojas del árbol 

eran para la sanidad de las naciones. Y no habrá más 

maldición; y el trono de Dios y del Cordero estará en ella, 

y sus siervos le servirán, y verán su rostro, y su nombre 

estará en sus frentes. No habrá allí más noche; y no 

tienen necesidad de luz de lámpara, ni de luz del sol, 

porque Dios el Señor los iluminará; y reinarán por los 

siglos de los siglos.” 

Apocalipsis 22:1 al 5 

 

 

 

 

 

 

   



 

109 

EPÍLOGO 
 

 

“Estas palabras son fieles y verdaderas. Y el Señor, el 

Dios de los espíritus de los profetas, ha enviado su ángel, 

para mostrar a sus siervos las cosas que deben suceder 

pronto.” 

Apocalipsis 22:6 

 

 

Hay verdades que no fueron dadas para decorar 

nuestros estudios bíblicos, sino para direccionar nuestro 

caminar. La visión de la Nueva Jerusalén no aparece al final 

del Apocalipsis como un adorno simbólico, sino como la 

coronación de toda la revelación de Dios, como la ventana 

abierta hacia nuestro hogar definitivo.  

 

Por eso, cuando Juan la vio descender, su corazón 

comprendió algo que la Iglesia del siglo XXI necesita 

redescubrir: la eternidad no es evasión, no es fantasía, ni es 

un mundo etéreo donde flotamos despegados de todo; la 

eternidad es destino real, concreto y glorificado. Es vida. Es 

hogar. Es propósito consumado. 

 

A lo largo de estas páginas contemplamos la ciudad de 

Dios desde distintos ángulos: su naturaleza glorificada, su rol 

en el plan eterno, su arquitectura divina, su relación con la 

tierra renovada, su conexión con la identidad y el destino de 

la Iglesia, y su impacto inmediato sobre nuestra vida 

presente. Pero ahora, al cerrar este recorrido, es necesario 



 

110 

detenernos un instante y permitir que esta visión deje de ser 

información y se convierta en transformación. 

 

Porque la pregunta fundamental nunca es solo ¿qué es 

la Nueva Jerusalén?, sino ¿qué hace esta esperanza en 

nosotros hoy? ¿Cambia nuestra manera de enfrentar las 

pruebas? ¿Redirige nuestras prioridades? ¿Purifica nuestro 

corazón? ¿Nos recuerda que no caminamos hacia un futuro 

incierto, sino hacia una realidad gloriosa preparada por Dios 

mismo? 

 

Juan escribió: “Y vi la ciudad santa, la Nueva 

Jerusalén, descender del cielo, de parte de Dios, ataviada 

como una novia…” (Apocalipsis 21:2). No es el hombre 

construyendo un futuro mejor; es Dios trayendo la plenitud 

de su propósito. No somos nosotros trepando al cielo; es el 

cielo descendiendo para habitar entre nosotros. Ese simple 

detalle derriba miles de ideas erradas: la eternidad no es un 

escape, es un encuentro; no es una fuga del mundo, es la 

consumación de la creación; no es la abolición de la tierra, es 

su renovación absoluta. 

 

Por eso la Nueva Jerusalén cambia nuestra manera de 

vivir. Cuando sabemos que nuestro destino eterno no es la 

nada, ni un limbo invisible, ni la mera supervivencia de un 

alma flotante, sino un Reino sólido, luminoso, santo, donde 

Dios gobierna y nosotros participaremos plenamente con Él, 

entonces de pronto el presente se define por esa certeza. 

Quien tiene esta esperanza no vive improvisando: vive 

preparándose. Vive purificando su vida, como enseña Juan: 



 

111 

“Todo aquel que tiene esta esperanza en Él, se purifica, así 

como Él es puro” (1 Juan 3:3). La esperanza verdadera no 

adormece; santifica. No distrae; enfoca. No nos hace evadir 

el mundo; nos enseña a caminar en él como alguien que ya 

ha visto el final. 

 

Esta ciudad que desciende nos recuerda que no somos 

pasajeros sin rumbo ni sobrevivientes de un tiempo oscuro. 

Somos ciudadanos del Reino que viene. Somos herederos de 

una tierra renovada. Somos parte de la esposa preparada para 

el Cordero. Somos piedras vivas destinadas a habitar en la 

morada del Dios eterno. Y cuando lo asumimos, la 

desesperanza pierde su poder, la ansiedad retrocede, el 

pecado pierde su atractivo, y la misión recupera su urgencia. 

 

La Nueva Jerusalén no es solo el cierre de la historia: 

es la brújula de la Iglesia. Nos orienta, nos endereza, nos 

llama. Nos muestra hacia dónde vamos… y por eso nos 

enseña cómo vivir ahora. 

 

Mientras el mundo corre sin dirección, la Iglesia mira 

hacia adelante con expectativa. Mientras muchos sienten que 

el futuro es una amenaza, nosotros sabemos que el futuro es 

un cumplimiento. Y mientras la cultura describe la muerte 

como un final, nosotros la vemos como un umbral: el paso 

hacia la plena manifestación del Reino que ya comenzó, pero 

que todavía no descendió en su totalidad. 

 

Este libro termina, pero nuestra esperanza no. La 

visión de Juan sigue llamándonos. La voz del que estaba 



 

112 

sentado en el trono sigue resonando: “He aquí, yo hago 

nuevas todas las cosas… Escribe, porque estas palabras son 

verdaderas y fieles” (Apocalipsis 21:5). Y si son verdaderas 

y fieles, son suficientes para sostenernos. Son motivo para 

caminar en santidad, servir con entrega, amar con propósito, 

predicar con urgencia y vivir con la mirada puesta en lo 

eterno. 

 

Por eso, amados hermanos en Cristo, los invito a algo 

más profundo que simplemente terminar un libro: los invito 

a caminar desde ahora como ciudadanos del Reino, cuya 

capital es la Nueva Jerusalén no la vieja. A vivir con el 

perfume del Reino en nuestro carácter, con la luz del Cordero 

iluminando nuestras decisiones, con la paz de tener en claro 

el destino profético. 

 

Que el Señor, quien es el Alfa y la Omega, afirme en 

nuestro corazón esta esperanza gloriosa. Que su Espíritu 

Santo mantenga vivo en nosotros el anhelo por Su presencia 

eterna. Y que podamos, como Iglesia, vivir con la dignidad, 

la pureza y la pasión de quienes ya han visto proféticamente 

lo por venir. 

 

“El que da testimonio de estas cosas dice: Ciertamente 

vengo en breve. Amén; sí, ven, Señor Jesús. La gracia de 

nuestro Señor Jesucristo sea con todos vosotros. Amén.” 

Apocalipsis 22:20 y 21 

 

 

 



 

113 

Oración final: 

 

Padre nuestro, Creador de los cielos y la tierra, venimos ante 

Ti con corazones agradecidos, reconociendo que todo lo que 

hemos leído y meditado es un reflejo de Tu fidelidad y de Tu 

gloria. Gracias porque no nos dejaste solos, porque nos has 

dado una visión, un destino, una ciudad que desciende del 

cielo para habitar con nosotros. Gracias porque la eternidad 

no es un sueño lejano, sino un propósito que nos invita a vivir 

con santidad, pasión y alegría aquí y ahora… 

 

Te pedimos, Señor, que esta revelación transforme nuestra 

manera de vivir. Que Tu Espíritu Santo encienda en nosotros 

un amor profundo por Tu Reino, que nos impulse a caminar 

en pureza y en integridad, y que nos haga conscientes de que 

cada acto, cada palabra y cada decisión tiene valor eterno. 

Haznos, Señor, discípulos que no solo sueñan con la ciudad 

futura, sino que reflejemos hoy con nuestras vidas, con 

nuestras familias, con nuestras actividades y como Iglesia... 

 

Ayúdanos a vivir como ciudadanos del cielo, aunque estemos 

en la tierra, con ojos puestos en lo eterno, con corazones 

llenos de fe, y con manos listas para sembrar justicia, 

misericordia y verdad, sin una mentalidad de escape, sino de 

conquista y permanencia… 

 

Señor, que tu venida sea siempre nuestra motivación, que la 

visión de Tu ciudad nos lleve a amar más, servir mejor y 

esperar con gozo. Y cuando nos llames a cruzar el umbral de 

esta vida, que podamos entrar confiados y sin miedo, y 



 

114 

contemplar finalmente, cara a cara, la ciudad gloriosa que 

nos preparaste desde antes de la fundación del mundo... 

 

Te pedimos todo esto en el nombre de Tu Hijo amado, 

nuestro Señor y Salvador, Jesucristo, quien vive y reina 

contigo por los siglos de los siglos… ¡Amén! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

   



 

115 

Reconocimientos 
 
 

“Quisiera agradecer por este libro a mi Padre celestial, 

porque me amó de tal manera que envió a su Hijo Jesucristo 

mi redentor. 

Quisiera agradecer a Cristo por hacerse hombre, por morir 

en mi lugar y por dejarme sus huellas bien marcadas para 

que no pueda perderme. 

Quisiera agradecer al glorioso Espíritu Santo mi fiel amigo, 

que en su infinita gracia y paciencia,  

me fue revelando todo esto…” 

 

“Quisiera como en cada libro agradecer a mi compañera de 

vida, a mi amada esposa Claudia por su amor y paciencia 

ante mis largas horas de trabajo, sé que es difícil vivir con 

alguien tan enfocado en su propósito y sería imposible sin 

su comprensión” 

 

 

 
 
 
 



 

116 

 
 Como en cada uno de mis libros, he tomado muchos 

versículos de la biblia en diferentes versiones. Así como 

también he tomado algunos conceptos, comentarios o 

párrafos de otros libros o manuales de referencia. Lo hago 

con libertad y no detallo cada una de las citas, porque tengo 

la total convicción de que todo, absolutamente todo, en el 

Reino, es del Señor. 

 

 Los libros de literatura, obedecen al talento y la 

capacidad humana, pero los libros cristianos, solo son el 

resultado de la gracia divina. Ya que nada, podríamos 

entender sin Su soberana intervención. 

 

 Por tal motivo, tampoco reclamo la autoría o el 

derecho de nada. Todos mis libros, se pueden bajar 

gratuitamente en mí página personal 

www.osvaldorebolleda.com y lo pueden utilizar con toda 

libertad. Los libros no tienen copyright, para que puedan 

utilizar toda parte que les pueda servir. 

 

 El Señor desate toda su bendición sobre cada lector y 

sobre cada hermano que, a través de su trabajo, también haya 

contribuido, con un concepto, con una idea o simplemente 

con una frase. Dios recompense a cada uno y podamos todos 

arribar a la consumación del magno propósito eterno en 

Cristo. 

 

 

 

http://www.osvaldorebolleda.com/


 

117 

Doctor y maestro de la Palabra 

Osvaldo Rebolleda 
 

 

 
El Pastor y maestro Osvaldo Rebolleda hoy cuenta con 

miles de títulos en mensajes de enseñanza para el 

perfeccionamiento de los santos y diversos Libros de 

estudios con temas variados y vitales para una vida cristiana 

victoriosa. 

El maestro Osvaldo Rebolleda es el creador de la Escuela de 

Gobierno espiritual (EGE) y ha sido reconocido con un 

Doctorado Honoris Causa en Divinidades de  

La Universidad teológica de Estados Unidos. 

Hasta hoy en día ministra de manera itinerante en Argentina 

Y hasta lo último de la tierra. 
 

rebolleda@hotmail.com 
 

www.osvaldorebolleda.com 

 

mailto:rebolleda@hotmail.com
http://www.osvaldorebolleda.com/


 

118 

www.osvaldorebolleda.com 

       
 
 



 

119 

     

www.osvaldorebolleda.com 

 

http://www.osvaldorebolleda.com/


 

120 

      
www.osvaldorebolleda.com

 



 

121 

 
www.osvaldorebolleda.com 

 

http://www.osvaldorebolleda.com/

