
 

0 

 

  

 



 

1 

 

 
 

OSVALDO REBOLLEDA 



 

2 

 
Este libro No fue impreso 

con anterioridad 
Ahora es publicado en 
Formato PDF para ser 

Leído o bajado en: 
                        www.osvaldorebolleda.com 

 

Provincia de La Pampa 
 

rebolleda@hotmail.com 
 

 
 

Todos los derechos de este material son reservados para el 

Señor, quién los ofrece con la generosidad que lo caracteriza 

a todos aquellos que desean capacitarse más y lo consideran 

de utilidad. 

No se permite la transformación de este libro, en cualquier 

forma o por cualquier medio, para ser publicado 

comercialmente. 

Se puede utilizar con toda libertad, para uso de la enseñanza, 

sin necesidad de hacer referencia del mismo.  

Se permite leer y compartir este libro con todos los que más 

pueda y tomar todo concepto que le sea de bendición. 

Edición general: EGE 

Revisión literaria: Autores argentinos 

Revisión solo ortográfica - IA   

Diseño de portada: EGEAD 

Todas las citas Bíblicas fueron tomadas de la Biblia versión 

Reina Valera, salvo que se indique otra versión.  



 

3 

CONTENIDO 
 

 

Capítulo uno: 

El día, el café y Su Presencia……………………………..5 

 

Capítulo dos: 

Dile a Mi pueblo………………………………………….11 

 

Capítulo tres: 

Que les he dado Mi vida…………………………………15 

 

Capítulo cuatro: 

Mi cuerpo………………………………………………...19 

 

Capítulo cinco: 

Mi Sangre………………………………………………...26 

 

Capítulo seis: 

El mente………………………………………………….32 

 

Capítulo siete: 

Mi posición…..…………………………………………...37 

 

Capítulo ocho: 

Mis capacidades………………………………………….43 

 

Capítulo nueve: 

Mis virtudes……………………………………………..49 

 



 

4 

Capítulo diez: 

Mi herencia………………………………………………54 

 

Capítulo once: 

Mi Reino………………………………………………….59 

 

Capítulo doce: 

Mi eternidad……………………………………………..64 

 

Capitulo trece: 

¿Qué más quieren que les dé?  …………………………69 

 

Capítulo catorce: 

Un café con mi Señor…………………………………….79 

 

 

Reconocimientos…………………………………………83 

 

 

Sobre el autor………………………………………….....85 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

5 

Capítulo uno 

 

 

 

 

“He aquí, tú amas la verdad en lo íntimo; y en lo secreto 

me has hecho comprender sabiduría.” 

Salmo 51:6 JBS 

 

 

Hay momentos en la vida que no llegan anunciados. 

No vienen precedidos por trompetas ni por señales 

extraordinarias. Se infiltran en la rutina con la suavidad de lo 

cotidiano y, sin embargo, dejan una huella eterna. A veces, 

Dios no irrumpe con estruendo, sino con silencio. No nos 

interrumpe; nos detiene. Y en esa detención, nos habla. 

 

Aquel día yo estaba lejos de casa, en uno de tantos 

viajes ministeriales que, con el tiempo, se parecen entre sí. 

Había sido invitado a predicar en la ciudad de Mercedes en 

la provincia de Buenos Aires y me alojaba en un hotel 

sencillo, correcto, de esos que cumplen su función sin 

pretensiones. Había pasado la tarde preparando el mensaje, 

orando, repasando mentalmente cada pasaje bíblico, cada 

énfasis pastoral. Me cambié con anticipación, como suelo 



 

6 

hacerlo, con la mente ya puesta en la iglesia, en la 

congregación que me esperaba, en las almas a las que debía 

servir con fidelidad. 

 

Bajé al hall del hotel con paso decidido, convencido de 

que en cualquier momento me pasarían a buscar. Fue 

entonces cuando lo advertí: el reloj no coincidía con la hora 

acordada. Había bajado una hora antes. Una hora entera. Un 

error mínimo, casi insignificante, pero suficiente para alterar 

el ritmo previsto. 

 

Durante unos segundos dudé. Podría haberme quedado 

allí abajo, mirando el teléfono, hojeando el diario local, 

dejando que el tiempo se consumiera sin sentido. Pero algo 

en mi interior me impulsó a regresar a la habitación. En la 

cafetería del hotel, había mucha gente, por lo tanto, no lo 

razoné demasiado. Simplemente subí de nuevo y, al entrar, 

pedí que me llevaran un café doble. 

 

La habitación tenía un pequeño living, un espacio de 

descanso con un sillón cómodo, una mesa baja y una ventana 

por donde entraba una luz suave, de esas que no encandilan, 

pero envuelven. El hotel estaba en calma. No había ruidos, 

no había urgencias. Solo una hora inesperada suspendida en 

el aire. 

 

Cuando trajeron el café, tomé la taza con ambas 

manos. El aroma era intenso, familiar, reconfortante. Me 

senté en el sillón y, casi sin pensarlo, sin medir las palabras 

ni la profundidad de lo que estaba por decir, pronuncié en voz 



 

7 

alta una frase que brotó espontánea, casi ingenua: Señor, 

¿qué te parece si nos tomamos un café y hablamos un rato…? 

 

No lo dije esperando una respuesta. No había 

misticismo en mi tono ni expectativa sobrenatural en mi 

corazón. Fue una expresión simple, humana, dicha en 

confianza, como quien habla con alguien cercano mientras 

intenta ordenar sus pensamientos. Mi intención era repasar 

mentalmente el mensaje que había preparado, afinar ideas, 

recordar textos, revisar el hilo de la predicación. 

 

El silencio llenó la habitación. Un silencio denso, vivo, 

casi expectante. Pasaron unos pocos minutos. El café se 

enfriaba lentamente. Y entonces, sin aviso, sin dramatismo, 

sin voces audibles ni visiones extraordinarias, el Espíritu 

Santo habló a mi corazón con una claridad que todavía hoy 

me estremece. 

 

No fue una impresión vaga. No fue una emoción 

pasajera. Fue una palabra precisa, ordenada, firme, como un 

decreto pronunciado con amor. Cómo sabiendo lo que estaba 

por predicar me dijo: “Dile a mi pueblo que les he dado mi 

vida, mi cuerpo, mi sangre, mi mente, mi posición, mis 

capacidades, mis virtudes, mi herencia, mi Reino, mi 

eternidad… Pregúntales de mi parte: ¿qué más quieren que 

les dé?” 

 

Sentí como si el tiempo se hubiera detenido por 

completo. La habitación, el sillón, la taza de café, todo quedó 

en segundo plano. Mi corazón se llenó de una mezcla 



 

8 

imposible de describir: asombro, gratitud, quebranto, 

reverencia. No pude hablar. No quise hacerlo. Las palabras 

humanas resultaban pequeñas frente a la magnitud de lo que 

acababa de escuchar. Solo lloré en silencio porque Su 

presencia era tan palpable, tan amigable, tan llena de amor y 

a la vez tan sublime, que me hizo difícil ponerme en pie. 

 

Comprendí, en un instante, que no estaba recibiendo 

solo una exhortación personal, sino una semilla destinada a 

muchos. Una palabra que no me pertenecía, pero que había 

sido confiada a mi corazón. El Señor no me estaba pidiendo 

que agregara algo a mi mensaje de esa noche; estaba 

reordenando mi comprensión completa de la actitud de la 

Iglesia y de la revelación del Nuevo Pacto. 

 

Allí, en ese sillón, con una taza de café entre las manos, 

fui confrontado con una verdad tan simple como 

revolucionaria: en Cristo, Dios no nos dio cosas; se dio a Sí 

mismo. Y si Él se nos dio por completo, ¿qué sentido tiene 

vivir como si aún nos faltara algo esencial? Tal vez puedan 

estar pensando que eso es una verdad que todo ministro debe 

manejar y enseñar. Sin embargo, quienes han escuchado la 

voz del Señor, saben que todo cobra otra profundidad y otro 

sentido cuando Él habla. 

 

Ese día entendí que gran parte de la vida cristiana se 

vive desde una percepción de carencia que no proviene del 

cielo. Oramos como mendigos espirituales cuando hemos 

sido hechos herederos. Pedimos como si estuviéramos fuera, 

cuando ya hemos sido introducidos en Él. Suplicamos por 



 

9 

aquello que, en el Nuevo Pacto, ya nos fue otorgado en 

plenitud. Es verdad que sabemos algunas cosas y que 

manejamos términos, pero vivir las dimensiones propuestas 

por el Nuevo Pacto, es otra cosa. 

 

Han pasado varios años desde aquella tarde. He 

predicado en muchos lugares, he enseñado a muchas 

personas, he atravesado distintas estaciones ministeriales. 

Pero ese momento permanece intacto en mi interior. No 

como un recuerdo romántico, sino como un punto de 

inflexión. Desde entonces, ya no puedo leer la Biblia de la 

misma manera.  

 

Ya no puedo leer el Antiguo Testamento sin pasar su 

sustancia por la cruz. Ya no puedo hablar del Nuevo Pacto 

solo como una propuesta de ir hacia la cruz, sino como la 

gran revelación de vivirlo desde la cruz, en el poder de la 

resurrección. Además, el Reino cobra sentido presente a 

través del Nuevo Pacto. Ya no puedo aceptar una fe marcada 

por la escasez cuando la cruz proclamó la plenitud y nos 

introdujo definitivamente en el Reino. 

 

Este libro nace de ese café. De ese silencio. De esa 

pregunta que aún resuena con fuerza en mi espíritu. No es un 

tratado teológico frío ni una recopilación de conceptos 

abstractos. Es una invitación pastoral a revisar desde dónde 

estamos viviendo nuestra fe. A dejar de pedir lo que ya nos 

fue dado. A reposar en Cristo con madurez, gratitud y 

confianza. 

 



 

10 

Porque, al final, la pregunta sigue en pie, sigue 

atravesando mi corazón, sigue atravesando al pueblo cada 

vez que puedo enseñar, sigue expresándose en púlpitos, en 

redes, en mis audios, en mis videos, en mis libros. Sigue 

interrogando a nuestra generación consumista y egocéntrica: 

“¿Qué más quieren que les dé?” 

 

Y quizás, solo quizás, la respuesta correcta no sea pedir 

algo nuevo, sino aprender a vivir plenamente desde todo lo 

que ya recibimos en Él… 

 

Les invito a un gesto sencillo: preparen un café, dejen 

que su fragancia los envuelva por completo. Lean con calma 

cada página de este libro entrañado, y permitan que sus 

pensamientos se aquieten. Abran el corazón al Espíritu Santo 

y atiendan su voz. Escuchen el clamor de un Dios amoroso, 

colmado de gracia y verdad, un Señor que se nos entrega por 

completo y nos llama a mirarlo con transparencia y a vivirlo 

con pasión. 

 

“Porque en él vivimos, y nos movemos, y somos…” 

Hechos 17:28 

 

 

 

 

 

  



 

11 

Capítulo dos 

 

 

 

 

“Dios, habiendo hablado muchas veces y de muchas 

maneras en otro tiempo a los padres por los profetas, en 

estos postreros días nos ha hablado por el Hijo, a quien 

constituyó heredero de todo, y por quien asimismo hizo el 

universo; el cual, siendo el resplandor de su gloria, y la 

imagen misma de su sustancia, y quien sustenta todas las 

cosas con la palabra de su poder…” 
Hebreos 1:1 al 3  

 

 

Hay palabras que no nacen de la urgencia del 

momento, sino del peso silencioso del corazón de Dios. “Dile 

a mi pueblo” no es una frase pronunciada con dureza ni una 

orden desprovista de afecto; es el eco persistente de un Padre 

que desea ser escuchado. Es el susurro de alguien que ha 

hablado muchas veces y, aun así, está dispuesto a volver a 

hacerlo. 

 

Desde el principio, Dios se reveló como un Dios que 

habla. No creó al hombre para gobernarlo desde la distancia, 

sino para relacionarse con él desde la cercanía. La voz divina 

fue siempre una expresión de comunión. En el huerto, antes 



 

12 

del pecado, la conversación era natural; no había esfuerzo, ni 

miedo, ni ruido que interrumpiera el diálogo. Hablar con 

Dios era parte de la vida. 

 

Con el paso del tiempo, algo cambió. No fue Dios 

quien se volvió silencioso, fue el hombre quien se volvió 

distraído. La atención se fragmentó, el corazón se llenó de 

otros sonidos, y la voz que antes era central comenzó a 

quedar relegada. Aun así, Dios no dejó de hablar. Volvió a 

llamar, volvió a explicar, volvió a insistir. “Dile a mi pueblo” 

se convirtió en una expresión repetida a lo largo de la historia, 

cargada de paciencia y de amor persistente. 

 

Dios no habla porque necesite imponer Su autoridad, 

sino porque desea ser entendido. Él sabe que muchas 

decisiones equivocadas no nacen de la rebeldía, sino del 

desenfoque. Por eso se toma el tiempo de advertir, de 

enseñar, de corregir con ternura. Habla porque ama. Habla 

porque ve lo que Su pueblo no siempre alcanza a percibir: el 

rumbo que se está tomando y lo que se está perdiendo en el 

camino. 

 

Hay un dolor profundo, aunque sereno, en este 

llamado. No es el enojo del juez ofendido, sino la tristeza del 

Padre que observa a Sus hijos caminar hacia pérdidas 

innecesarias. No porque Él no haya hablado, sino porque Su 

voz fue desplazada por otras más ruidosas, más inmediatas, 

más atractivas. El desenfoque espiritual rara vez es abrupto; 

casi siempre es progresivo. Comienza cuando se deja de 

escuchar con atención y se empieza a oír solo aquello que 



 

13 

confirma deseos propios. Aun así, Dios no se retira. No se 

ofende al punto de callar. Vuelve a hablar. Vuelve a decir: 

“Dile a mi pueblo…”. 

 

Hay algo profundamente conmovedor en la forma en 

que Dios se explica. Él no se limita a dar órdenes, sino que 

revela razones. No solo marca límites, sino que muestra 

consecuencias. No exige obediencia ciega, sino comprensión 

transformadora. Sabe que entender Su corazón produce 

cambios más duraderos que obedecer por temor. Por eso 

repite, ilustra, advierte y espera. La paciencia de Dios no es 

indiferencia; es misericordia activa. 

 

Muchas veces se ha dicho que Dios ya no habla, que 

guarda silencio frente a Su pueblo. Sin embargo, la realidad 

es otra: Dios sigue hablando, pero hemos cambiado la 

sintonía. El ruido constante, la prisa espiritual, el activismo 

sin intimidad y las prioridades invertidas han ido apagando 

la sensibilidad del corazón. No es que la voz de Dios se haya 

debilitado, es que hemos dejado de detenernos para 

escucharla. 

 

Cuando Dios habla, no lo hace para condenar, sino 

para alinear. Su voz no busca exponer para avergonzar, sino 

corregir para restaurar. Cada advertencia es una señal de que 

aún hay tiempo. Cada llamado es una muestra de que todavía 

hay oportunidad. Dios no insiste porque sea duro, sino 

porque no quiere perder a ninguno en el camino. 

 



 

14 

Este libro nace de una conversación íntima, sencilla, 

casi cotidiana. Pero este capítulo deja en claro algo esencial: 

lo que Dios desea con uno, lo desea con todos. Él no busca 

encuentros aislados, sino un pueblo que vuelva a escuchar. 

Un pueblo que recupere la quietud necesaria para distinguir 

Su voz entre tantas otras. 

 

“Dile a mi pueblo” no es una frase del pasado. Es un 

llamado vigente. Es la expresión de un Dios que todavía 

espera ser atendido, que todavía cree en la capacidad de Su 

pueblo de volver a enfocarse, y que sigue dispuesto a 

sentarse, una vez más, a hablar. Porque el silencio nunca 

estuvo en Dios. El desafío siempre fue aprender a escuchar. 

 

“El que tiene oído, oiga lo que el Espíritu dice a las 

iglesias…” 

Apocalipsis 2:7 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

15 

Capítulo tres 

 

 

 

 

“Porque ni aun el Hijo del hombre vino para que le 

sirvan, sino para servir y para dar su vida en rescate por 

muchos.” 
Marcos 10:45 (NVI) 

 

 

Hay una de las declaraciones más contundentes y, a la 

vez, más descuidadas por la Iglesia contemporánea: “Yo he 

venido para que tengan vida, y para que la tengan en 
abundancia” (Juan 10:10). Esta frase, tan repetida como 

poco comprendida, no fue una promesa futura ni una 

posibilidad condicionada al esfuerzo humano. Fue una 

afirmación definitiva de Cristo acerca de lo que Él venía a 

otorgar como realidad consumada. 

 

La vida que Jesús ofrece no es simplemente la 

prolongación de la existencia biológica, ni una mejora moral 

del antiguo hombre. La vida que Él da es Su propia vida. No 

se trata de algo añadido desde fuera, sino de una impartición 

desde dentro. El Nuevo Pacto no comienza con el intento del 



 

16 

hombre por agradar a Dios, sino con el acto soberano de Dios 

impartiendo vida a un hombre que estaba muerto en sus 

delitos y pecados. Tal como afirma el apóstol Pablo, “aun 

estando nosotros muertos… nos dio vida juntamente con 

Cristo” (Efesios 2:5). 

 

Aquí se produce una de las mayores revoluciones 

espirituales del evangelio: el creyente no vive para alcanzar 

vida, vive porque ya la recibió. La vida eterna no comienza 

después de la muerte física; comienza en el nuevo 

nacimiento. Jesús lo dejó claro cuando dijo: “El que oye mi 

palabra y cree… tiene vida eterna, y no vendrá a 

condenación, mas ha pasado de muerte a vida” (Juan 
5:24). El verbo está en tiempo presente. No es expectativa, 

es posesión. 

 

Sin embargo, gran parte del pueblo de Dios sigue 

orando como si aún estuviera buscando lo que ya le fue 

concedido. Se ora pidiendo vida, avivamiento, fuego, cuando 

en realidad lo que se necesita no es recibir más vida, sino 

permitir que la vida recibida gobierne. Cristo no vino a 

visitarnos ocasionalmente; vino a habitar en nosotros. 

“Cristo en vosotros, esperanza de gloria” (Colosenses 1:27) 
no es una metáfora poética, es una realidad espiritual. 

 

La vida abundante de la que habla Jesús no se mide por 

circunstancias favorables, sino por una fuente interna 

inagotable. Es una vida que permanece aun en medio de la 

aflicción, que descansa aun en medio del conflicto, que ama 

aun cuando no es correspondida. Por eso el apóstol Juan 



 

17 

puede afirmar sin titubeos: “El que tiene al Hijo, tiene la 

vida” (1 Juan 5:12). No dice “tendrá”, dice “tiene”. 

 

Aquí es donde muchas distorsiones se han infiltrado en 

la enseñanza cristiana. Se ha reducido la vida cristiana a un 

constante pedido de fuerzas, ánimo o renovación, como si la 

vida espiritual se agotara con facilidad. Esta mentalidad 

genera creyentes dependientes de estímulos externos, 

reuniones intensas o experiencias emocionales, en lugar de 

discípulos que viven desde una comunión estable con la vida 

de Cristo en su interior. 

 

Vivir desde la vida que ya nos fue dada transforma 

radicalmente la oración. Ya no oramos desde la carencia, sino 

desde la comunión. Ya no oramos para que Dios venga, sino 

porque Él ya está. La fe deja de ser un esfuerzo por convencer 

a Dios y se convierte en una respuesta confiada a lo que Él 

ya hizo. El servicio deja de ser una carga y pasa a ser una 

expresión natural de la vida que fluye. 

 

El apóstol Pablo lo expresa con una claridad 

desarmante cuando declara: “Con Cristo estoy juntamente 

crucificado, y ya no vivo yo, mas vive Cristo en mí” 
(Gálatas 2:20). Esta no es una frase devocional, es una 

definición de identidad. El creyente no intenta imitar a Cristo 

desde afuera; Cristo vive Su vida a través del creyente. 

 

El llamado pastoral es claro y necesario: dejemos de 

vivir como mendigos espirituales cuando hemos sido hechos 

participantes de la vida divina. Dejemos de pedir lo que ya 



 

18 

recibimos y aprendamos a descansar en la plenitud del Nuevo 

Pacto. La madurez espiritual no se manifiesta en cuántas 

cosas pedimos, sino en cuán profundamente reposamos en lo 

que Cristo ya nos dio. 

 

Vivir desde Su vida es vivir sin miedo al futuro, sin 

esclavitud al pasado y sin ansiedad por el presente. Es 

caminar con la certeza de que en Él vivimos, nos movemos y 

somos y que no buscamos vida: vivimos desde ella. 

 

“En él estaba la vida, y la vida era la luz de los hombres.” 
Juan 1:4 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

19 

Capítulo cuatro 

 

 

 

 

“Tomad, comed; esto es mi cuerpo que por vosotros es 

partido; haced esto en memoria de mí.” 

1 Corintios 11:24 

 

 

Uno de los mayores escándalos del evangelio no fue 

solo que Dios se hiciera hombre, sino que habitara entre los 

hombres, muriendo y resucitando para habitar todos los días, 

hasta el fin del mundo, en cuerpos humanos, limitados y 

débiles. La encarnación no fue un recurso temporal ni una 

estrategia simbólica; fue una declaración eterna del valor que 

Dios le otorga a la materia redimida. “Y aquel Verbo fue 

hecho carne, y habitó entre nosotros” (Juan 1:14).  

 

Los Evangelios dejan en claro que Dios se hizo carne 

en Jesús, informan de las necesidades humanas de Jesús, 

incluyendo el sueño (Lucas 8:23), la comida (Mateo 4:2; 

21:18), y la protección física (Juan 10:39). Otros indicadores 

de Su humanidad incluyen el sudor (Lucas 22:43 y 44) y el 

sangrado (Juan 19:34). Jesús también expresó Sus 

emociones tales como el gozo (Juan 15:11), la tristeza 

(Mateo 26:37) y la ira (Marcos 3:5). Durante Su vida, Jesús 



 

20 

se refirió a sí mismo como un hombre (Juan 8:40), y después 

de Su resurrección aún se reconoció Su humanidad (Hechos 

2:22). 

 

Sin embargo, el propósito de la Encarnación no era 

probar la comida o sentir dolor. El Hijo de Dios fue hecho 

carne para ser el Salvador de la humanidad. Primero, era 

necesario nacer bajo la ley (Gálatas 4:4). Todos nosotros 

hemos fracasado en el cumplimiento de la Ley de Dios. 

Cristo vino en la carne, bajo la Ley, para cumplir la Ley a 

favor nuestro (Gálatas 4:5). 

 

En segundo lugar, era necesario que el Salvador 

derramara Su sangre para el perdón de los pecados (Hebreos 

9:22). Por supuesto, un sacrificio de sangre requiere un 

cuerpo de carne y hueso. Y este era el plan de Dios para la 

Encarnación: “Por lo cual, entrando en el mundo dice: 

Sacrificio y ofrenda no quisiste; más me preparaste cuerpo” 
(Hebreos 10:5). Sin la Encarnación, Cristo no podría morir 

realmente, y la cruz no tendría ningún sentido.  

 

Ahora bien, Su cuerpo también fue su sufrimiento. Es 

importante notar que Su pasión, fue real. No es que 

simplemente pareció sufrir; verdaderamente sufrió y murió. 

Cuando Jesús oró en Getsemaní, “Padre mío, si es posible, 

pase de mí esta copa” (Mateo 26:39), estuvo en auténtica 

angustia por lo que iba a sufrir (Lucas 22:44). Cuando fue 

golpeado y burlado, cuando la corona de espinas fue 

presionada en su cabeza, cuando fue clavado en la cruz, 

cuando colgaba ahí y luchaba por respirar, estaba 



 

21 

experimentando un sufrimiento genuino y agonizante para 

pagar por nuestros pecados. Soportó todo eso para salvar a 

aquellos que depositan su confianza en Él. 

 

El profeta Isaías en su famoso capítulo 53 predijo la 

pasión de Cristo y reveló su significado, mencionando que Él 

llevó nuestras enfermedades, que cargó con nuestros dolores. 

Que fue herido de Dios y afligido por nuestras transgresiones, 

molido por nuestras iniquidades, que el castigo, por nuestra 

paz, cayó sobre Él, y que por Sus heridas fuimos nosotros 

sanados. El profeta dice que fue oprimido y afligido, pero no 

abrió Su boca. Su pasión, Su dolor y Su muerte fueron únicos 

y conmmovedores. 

 

En el uso moderno, la palabra pasión puede tener el 

sentido de emoción fuerte e incluso se asocia con el amor. 

Pero Jesús no sufrió debido a una fuerte emoción que se 

encendió por un tiempo y luego pasó. Las personas hoy 

pueden tener arrebatos de pasión y hacer cosas precipitadas 

que luego lamentan, pero eso no es la pasión de Cristo. Jesús 

vino a la tierra con el propósito de entregar su vida por 

nosotros, y nunca se desvió de ello (Mateo 16:21-23 y 

21:24). De hecho, en el libro de Apocalipsis, Jesús es descrito 

como el Cordero que fue sacrificado desde la creación del 

mundo (Apocalipsis 13:8). 

 

Dios hizo una obra maravillosa al enviar a su Hijo 

unigénito al mundo y brindarnos una salvación que no 

merecíamos. Gloria al Señor por ese momento en el que el 

Verbo se hizo carne y habitó entre los seres humanos. Sin 



 

22 

embargo, luego de su entrega, su sufrimiento y su muerte, 

hubo una gloriosa resurrección. Entonces se impartió a la 

Iglesia a través de Su Santo Espíritu, lo cual la constituyó 

como Su propio cuerpo en la tierra. 

 

“Ahora bien, vosotros sois el cuerpo de Cristo, y cada uno 

individualmente un miembro de él.” 
1 Corintios 12:27 

 

El Nuevo Pacto no comienza con un escape del cuerpo, 

sino con su inclusión en la obra redentora. Jesús no vino a 

salvar “almas” dejando cuerpos descartables, vino a redimir 

al ser humano completo. Por eso el Hijo de Dios no apareció 

como espíritu, sino que nació, creció, sintió cansancio, 

hambre, dolor, y finalmente entregó Su cuerpo en la cruz. La 

salvación no fue abstracta; fue corporal. 

 

Aquí se revela una verdad profunda y muchas veces 

ignorada: nuestro cuerpo ya no nos pertenece. “¿O ignoráis 

que vuestro cuerpo es templo del Espíritu Santo… y que no 

sois vuestros?” (1 Corintios 6:19). Bajo el Nuevo Pacto, el 

cuerpo del creyente deja de ser un simple envase biológico y 

se convierte en morada divina. No es un espacio neutral, es 

un lugar santo. 

 

Esta revelación transforma por completo la manera en 

que entendemos la sanidad, el cuidado personal y la dignidad 

del cuerpo. La sanidad no es un acto aislado de poder, es una 

expresión del Reino invadiendo la fragilidad humana. Jesús 

sanaba porque el Reino había llegado, y donde el Reino se 



 

23 

manifiesta, la vida gobierna sobre la muerte. “El Espíritu de 

aquel que levantó de los muertos a Jesús mora en vosotros” 
(Romanos 8:11). El mismo Espíritu que venció la tumba 

habita hoy en cuerpos de barro. 

 

Sin embargo, la Iglesia muchas veces ha vivido entre 

dos extremos dañinos: por un lado, una espiritualidad que 

desprecia el cuerpo como si fuera un enemigo; por otro, una 

obsesión con lo físico desligada de la vida espiritual. Ambos 

errores nacen de no comprender que el cuerpo ya fue incluido 

en la redención porque contiene Su presencia. Es cierto que 

es un cuerpo de muerte y que al final recibiremos uno 

incorruptible, por lo tanto no se trata de idolatrarlo, pero 

tampoco de despreciarlo. Debemos reconocerlo como un 

instrumento de Dios. 

 

Nuestro cuerpo es el medio a través del cual la vida de 

Cristo se expresa en la tierra. Es con el cuerpo que servimos, 

abrazamos, caminamos, hablamos, oramos y amamos. Por 

eso Pablo exhorta: “Presentad vuestros cuerpos en 

sacrificio vivo, santo, agradable a Dios” (Romanos 12:1). 

No pide que presentemos emociones, ideas o intenciones, 

sino cuerpos vivos. La vida cristiana no se vive en lo etéreo, 

se vive en lo cotidiano. 

 

Muchas distorsiones han llevado a creyentes a orar 

como si Dios estuviera lejos de su realidad física. Se ora 

pidiendo fuerzas cuando el Espíritu ya habita dentro. Se ora 

pidiendo sanidad sin discernir que la vida del Reino ya fue 

sembrada. Esto no niega la lucha, el desgaste ni el dolor, pero 



 

24 

cambia la perspectiva desde la cual se enfrentan. No 

luchamos para ser habitados; luchamos porque ya somos 

habitados y en la comunión manifestamos Su cuerpo. 

 

Cuando entendemos que nuestro cuerpo es templo, la 

fe deja de ser algo meramente doctrinal y se vuelve 

encarnada. La forma en que dormimos, comemos, 

trabajamos, descansamos y nos cuidamos se convierte en una 

expresión espiritual. El Reino no se manifiesta solo en el 

culto, sino también en el cuidado responsable del cuerpo que 

Dios decidió habitar. 

 

El llamado pastoral es claro y necesario: dejemos de 

tratar nuestro cuerpo como algo secundario o descartable. No 

lo usemos como excusa para la carnalidad ni lo despreciemos 

bajo una falsa espiritualidad. Honremos el cuerpo como casa 

de Dios, como instrumento del Reino y como herencia 

redimida. Vivir desde el Nuevo Pacto es reconocer que Cristo 

no solo vive en nosotros, sino que vive a través de nosotros. 

 

El cuerpo no es el problema; el problema es no saber 

quién habita en él. Cuando esta verdad se asienta en el 

corazón, dejamos de pedir desde la inseguridad y 

comenzamos a vivir desde la pertenencia. Ya no somos 

huéspedes de Dios; somos Su morada. 

 

“Hablando la verdad en amor, crezcamos en todos los 

aspectos en aquel que es la cabeza, es decir, Cristo, de 

quien todo el cuerpo, estando bien ajustado y unido por la 

cohesión que las coyunturas proveen, conforme al 



 

25 

funcionamiento adecuado de cada miembro, produce el 

crecimiento del cuerpo para su propia edificación en 

amor.” 
Efesios 4:15 y 16 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

26 

Capítulo cinco 

 

 

 

 

“Él nos ha librado del poder de las tinieblas y nos ha 

trasladado al reino de su amado Hijo, en quien tenemos 

redención por su sangre, el perdón de pecados.” 
Colosenses 1:13 y 14 

 

 

Hay verdades del evangelio que, por ser tan sagradas, 

corren el riesgo de ser tratadas con ligereza. Una de ellas es 

la Sangre de Cristo. No como símbolo litúrgico ni como 

recurso poético, sino como realidad espiritual viva, eficaz y 

eterna. La sangre de Jesús no fue derramada para conmover 

emociones, sino para establecer un pacto irrevocable entre 

Dios y el hombre. 

 

Desde el principio de las Escrituras, la sangre estuvo 

asociada a la vida. “La vida de la carne en la sangre está” 

(Levítico 17:11). Por eso, cada sacrificio del antiguo pacto 

recordaba una verdad dolorosa: el pecado produce muerte, y 

la vida debía ser entregada para cubrir la culpa. Sin embargo, 

esos sacrificios nunca fueron suficientes. Eran sombra, 

anticipo, anuncio de algo mayor. La sangre de animales podía 



 

27 

cubrir temporalmente, pero no podía limpiar la conciencia ni 

transformar el corazón. 

 

Cuando Jesús derramó Su Sangre, no estaba 

inaugurando una nueva religión, estaba cerrando 

definitivamente el antiguo sistema. “Esta es mi sangre del 

nuevo pacto, que por muchos es derramada para remisión 
de los pecados” (Mateo 26:28). No se trata de una mejora 

del pacto anterior, sino de uno completamente nuevo, 

establecido sobre mejores promesas y una obra perfecta. 

 

Aquí se produce una de las liberaciones más profundas 

del creyente: el perdón deja de ser una súplica constante y se 

convierte en una realidad establecida. “Con una sola 

ofrenda hizo perfectos para siempre a los santificados” 
(Hebreos 10:14). La Sangre de Cristo no necesita ser 

aplicada repetidamente; fue aplicada una vez y para siempre. 

No vivimos pidiendo perdón como si cada falla nos 

devolviera al punto de partida. Vivimos desde el perdón que 

ya nos fue concedido. 

 

Sin embargo, una de las distorsiones más comunes en 

la Iglesia es la culpa crónica. Creyentes redimidos que siguen 

orando como si aún estuvieran acusados. Personas lavadas 

por la Sangre que continúan relacionándose con Dios desde 

el temor, la vergüenza o la auto-condenación. Esto no es 

humildad espiritual; es desconocimiento del alcance de la 

cruz. “Ahora, pues, ninguna condenación hay para los que 

están en Cristo Jesús” (Romanos 8:1). Ninguna significa 

ninguna. 



 

28 

La Sangre de Cristo no solo perdona, también abre 

acceso. Donde antes había distancia, ahora hay cercanía. 

Donde había velo, ahora hay camino abierto. “Teniendo 

libertad para entrar en el Lugar Santísimo por la sangre de 

Jesucristo” (Hebreos 10:19). El creyente ya no se acerca a 

Dios como un siervo temeroso, sino como un hijo con 

derecho de acceso. No entramos por mérito, entramos por 

Sangre. 

 

Esta verdad transforma radicalmente la manera en que 

oramos. Ya no rogamos desde abajo esperando ser aceptados; 

nos acercamos espiritualmente con confianza porque ya 

fuimos aceptados. La oración deja de ser un intento por 

ablandar el corazón de Dios y se convierte en una comunión 

con un Padre que ya nos abrió la puerta. La fe madura no grita 

para ser oída; descansa porque sabe que ya fue escuchada. 

 

“Pues ya sabéis que fuisteis rescatados de vuestra vana 

manera de vivir, la cual recibisteis de vuestros padres, no 

con cosas corruptibles, como oro o plata, sino con la 

sangre preciosa de Cristo, como de un cordero sin mancha 

y sin contaminación.” 

1 Pedro 1:18 y19 

 

La sangre también establece pertenencia. “Habéis sido 

comprados por precio” (1 Corintios 6:20). No somos 

independientes espirituales, ni dueños de nosotros mismos. 

Pertenecemos a Cristo porque fuimos redimidos con Su vida. 

Esto no produce esclavitud, produce libertad. La libertad de 



 

29 

saber que nuestra vida ya no está sujeta al juicio, al pasado ni 

a la acusación. 

 

Muchos creyentes siguen pidiendo lo que la Sangre ya 

aseguró: perdón, limpieza, acceso, aceptación. Esta forma de 

orar revela una desconexión entre la obra consumada y la 

experiencia cotidiana. No se trata de negar el pecado ni de 

trivializar la gracia, sino de vivir desde una conciencia 

limpia. “Cuánto más la sangre de Cristo limpiará vuestras 

conciencias…” (Hebreos 9:14). Dios no quiere hijos 

perdonados que sigan viviendo como culpables. 

 

El llamado pastoral es claro: dejemos de vivir bajo la 

sombra de lo que ya fue cancelado. Honremos la Sangre de 

Cristo no repitiendo pedidos innecesarios, sino viviendo con 

gratitud, seguridad y reverencia. La Sangre no nos invita a la 

liviandad, nos invita al reposo. No al descuido, sino a la 

confianza. 

 

Cuando esta verdad se asienta en el corazón, el 

creyente deja de esconderse y comienza a caminar con 

libertad. Ya no vive intentando pagar una deuda que fue 

saldada, sino administrando una gracia que fue derramada. 

La sangre habló, el pacto fue sellado, el acceso fue abierto. 

¿Qué más podríamos pedir, cuando ya fuimos aceptados para 

siempre? 

 

La Sangre derramada por Cristo, declara también la 

victoria sobre Satanás. El diablo pensó que el pecado 

separaría a toda la humanidad de Dios por siempre, pero en 



 

30 

Cristo hay perdón y redención. El diablo es un enemigo 

derrotado, sabe que tiene los días contados, porque la sangre 

que Jesús declara la vida eterna que hay en Dios, vida que va 

mucho más allá de lo físico. 

 

Charles Spurgeon conocía bien esta verdad y 

pronunció estas reconfortantes palabras: 

 

“Sé lo que el diablo te dirá. Te dirá: ¡Eres un pecador! 

Dile que sabes que lo eres, pero que a pesar de ello estás 

justificado. Él te hablará de la grandeza de tu pecado. 

Háblale de la grandeza de la justicia de Cristo. Él te hablará 

de todos tus contratiempos y tus recaídas, de tus ofensas y 

tus extravíos. Dile, y dile a tu propia conciencia, que sabes 

todo eso, pero que Jesucristo vino a salvar a los pecadores, 

y que, aunque tu pecado sea grande, Cristo es muy capaz de 

borrarlo todo…” 

 

 La Sangre de Cristo no solo redime a los creyentes del 

pecado y el castigo eterno, sino que Su Sangre nos purifica 

continuamente y es la fe en quien la derramó, nuestra garantía 

de justicia y comunión sostenida con el Padre. Esto significa 

que no solo somos ahora libres de ofrecer sacrificios, los 

cuales son “inútiles” para obtener la salvación, sino que 

somos libres de depender de las obras inútiles e 

improductivas de la carne para complacer a Dios. Porque la 

Sangre de Cristo nos ha redimido, ahora somos nuevas 

criaturas en Cristo (2 Corintios 5:17), y por Su Sangre somos 

liberados del pecado para servir al Dios vivo, para 

glorificarle, y para gozar de El por una eternidad. 



 

31 

 Es muy triste que el mismo Señor tenga que 

recordarnos el derramamiento de Su Sangre, para que 

dejemos de enfocarnos tanto en cosas vanas. Hay demasiados 

hijos de Dios afanados por sus quehaceres, hay demasiados 

afectados por sus aflicciones, y pocos son, los que cada día 

pueden valorar, agradecer y honrar debidamente al Cristo que 

derramó Su Sangre en el Calvario. 

 

 Como entenderán, cuando el Señor me habló estas 

palabras, no había nada que alguna vez no hubiera predicado. 

Incluso he escrito libros sobre la Sangre. Sin embargo, 

escucharlo a Él conmovió las fibras más íntimas de mi ser. 

Ruego que puedan comprenderme y meditar, si en realidad 

estamos siendo lo suficientemente agradecidos con Su 

valioso sacrificio.  

 

“Que el Dios de paz, que resucitó de los muertos a nuestro 

Señor Jesucristo, el gran pastor de las ovejas, por la 

sangre del pacto eterno, os haga aptos en toda obra buena 

para que hagáis su voluntad, haciendo él en vosotros lo 

que es agradable delante de él por Jesucristo; al cual sea 

la gloria por los siglos de los siglos. Amén.” 

Hebreos 13:20 y 21 

 

 

 

 

 



 

32 

Capítulo seis 
 

 

 

 

“Porque ¿quién conoció la mente del Señor?… Mas 

nosotros tenemos la mente de Cristo” 

1 Corintios 2:16 

 

 

Uno de los territorios más disputados en la vida del 

creyente no es el corazón, ni siquiera la conducta, sino la 

mente. Allí se libran batallas silenciosas que definen la 

manera en que interpretamos a Dios, a nosotros mismos y a 

la realidad que nos rodea. El Nuevo Pacto no ignora esta 

dimensión; por el contrario, la confronta y la redime.  

 

Esta declaración de Pablo, no es una meta futura ni una 

consigna motivacional; es una afirmación espiritual. En 

Cristo, el creyente no recibe simplemente nuevas ideas, 

recibe una nueva capacidad de pensar. La mente de Cristo no 

es un esfuerzo por imitar Su razonamiento, sino una 

participación en Su forma de ver. El Espíritu Santo no viene 

solo a consolarnos, viene a enseñarnos a pensar conforme al 

Reino de Dios. 

 

Sin embargo, aquí surge una tensión que muchos no 

logran resolver. Si ya tenemos la mente de Cristo, ¿por qué 



 

33 

seguimos luchando con pensamientos de temor, duda, 

carnalidad o incredulidad? La respuesta no está en la 

carencia, sino en la administración. La mente fue renovada 

en su fuente, pero necesita ser entrenada en su 

funcionamiento. “No os conforméis a este siglo, sino 

transformaos por medio de la renovación de vuestro 

entendimiento” (Romanos 12:2). La renovación no es un 

evento instantáneo, es un proceso consciente. 

 

El error frecuente ha sido confundir la renovación de 

la mente con la acumulación de información bíblica. Saber 

versículos no garantiza pensar como Cristo. Se puede 

conocer doctrina correcta y seguir interpretando la vida desde 

el temor o la autosuficiencia. La mente de Cristo no opera 

desde la lógica del mundo, sino desde la revelación del Padre. 

Jesús no reaccionaba; discernía. No vivía impulsado por 

emociones; caminaba guiado por el Espíritu. 

 

Muchas distorsiones en la Iglesia nacen de una mente 

no renovada. Se ora desde la ansiedad, se cree desde la 

inseguridad, se sirve desde la comparación. Se interpreta la 

disciplina como rechazo, el silencio de Dios como abandono, 

y la prueba como castigo. Estas lecturas erradas no provienen 

de la falta de fe, sino de una mente que aún no ha sido 

sometida al gobierno de Cristo. 

 

La mente renovada no niega la realidad, pero la 

interpreta desde la verdad. No niega el dolor, pero no se 

define por él. No ignora las circunstancias, pero no se somete 

a ellas. “Llevando cautivo todo pensamiento a la obediencia 



 

34 

a Cristo” (2 Corintios 10:5), no es un acto de represión 

mental, sino de alineación espiritual. Es permitir que el 

pensamiento sea filtrado por la verdad del Nuevo Pacto. 

 

Cuando la mente comienza a operar desde Cristo, la fe 

deja de ser una lucha interna y se convierte en una certeza 

tranquila. La oración ya no es una negociación, sino una 

conversación. El discernimiento se afina, y el creyente 

aprende a distinguir entre la voz del Espíritu y el ruido del 

alma. “El hombre espiritual juzga todas las cosas” (1 

Corintios 2:15), no desde arrogancia, sino desde claridad. 

 

El Reino de Dios no se manifiesta plenamente en una 

mente dominada por el temor o la confusión. Por eso Jesús 

dijo: “Arrepentíos, porque el Reino de los cielos se ha 

acercado” (Mateo 4:17). Arrepentimiento no es solo dejar el 

pecado; es cambiar la manera de pensar. Es abandonar los 

viejos paradigmas y permitir que la verdad gobierne nuestra 

vida. 

 

El llamado pastoral es claro y urgente: dejemos de 

justificar pensamientos que Cristo ya vino a reemplazar. No 

alimentemos ideas que contradicen la obra consumada. No 

vivamos atrapados en razonamientos que nacen de la carne o 

del sistema de este mundo. La mente es un campo de 

gobierno, y Cristo ya estableció Su autoridad. 

 

Vivir desde la mente de Cristo no significa vivir sin 

preguntas, sino vivir con respuestas correctas. Significa 

aprender a vernos como Dios nos ve, a leer la vida desde la 



 

35 

cruz y a interpretar el futuro desde la esperanza. Cuando la 

mente se rinde al Espíritu, el alma encuentra reposo y la vida 

comienza a alinearse con el Reino. 

 

Es lamentable que, teniendo el privilegio de acceder a 

la mente del Señor e incluso a los deseos de Su corazón (1 

Corintios 2:10 al 12), muchos cristianos se conformen 

únicamente con asistir a reuniones, participar en discipulados 

y presentar peticiones de oración orientadas a alcanzar sus 

propios deseos. 

 

Tener la mente de Cristo significa comprender el plan 

de Dios para el mundo: traer gloria a sí mismo, restaurar la 

creación a su esplendor original y ofrecer salvación a los 

pecadores. Implica identificarnos con el propósito de Cristo 

de buscar y salvar lo que se había perdido (Lucas 19:10). 

Significa compartir la perspectiva de Jesús en cuanto a la 

humildad y la obediencia (Filipenses 2:5 al 8), la compasión 

(Mateo 9:36) y la dependencia de Dios expresada en la 

oración (Lucas 5:16). 

 

La mente de Cristo contrasta con la sabiduría humana: 

es la sabiduría de Dios, antes oculta y ahora revelada por Su 

Espíritu. No puede ser comprendida por el mero intelecto, 

sino recibida espiritualmente. Opera bajo discernimiento 

espiritual, no bajo razonamientos terrenales. 

 

El Espíritu Santo habita en nosotros e ilumina nuestra 

vida, llenándonos con la sabiduría que proviene de la mente 

de Cristo. Como hijos de Dios, tenemos la responsabilidad de 



 

36 

rendirnos a Su guía (Efesios 4:30) y permitir que transforme 

y renueve nuestra manera de pensar (Romanos 12:1 y 2). 

 

Al reflexionar sobre las palabras del Señor, respecto de 

que nos ha dado Su mente, surge en mi imaginación, una 

pregunta desafiante de Su parte: ¿Por qué siguen pensando 

con tanta limitación, si les he dado Mi mente para pensar 

conforme al cielo y no conforme a la tierra? ¿Por qué se 

aferran a visiones tan pequeñas, cuando les he dado Mi mente 

para conocer las cosas otorgadas por el Padre? Ante esto, las 

palabras del apóstol Pablo son más vigentes que nunca: 

 

“Cosas que ojo no vio, ni oído oyó, ni han subido en 

corazón de hombre, son las que Dios ha preparado para 

los que le aman. Pero Dios nos las reveló a nosotros por el 

Espíritu; porque el Espíritu todo lo escudriña, aun lo 

profundo de Dios. Porque ¿quién de los hombres sabe las 

cosas del hombre, sino el espíritu del hombre que está en 

él? Así tampoco nadie conoció las cosas de Dios, sino el 

Espíritu de Dios. Y nosotros no hemos recibido el espíritu 

del mundo, sino el Espíritu que proviene de Dios, para que 

sepamos lo que Dios nos ha concedido…” 

1 Corintios 2:9 al 12 

 

 

 

 

 



 

37 

Capítulo siete 

 

 

 

 

“Y juntamente con Él nos resucitó, y asimismo nos hizo 

sentar en los lugares celestiales con Cristo Jesús.” 

Efesios 2:6 

 

 

Uno de los engaños más persistentes en la vida 

cristiana es confundir humildad con una identidad 

disminuida. Muchos creyentes sinceros aman a Dios, pero se 

relacionan con Él desde una posición incorrecta, como si 

todavía estuvieran lejos, como si aún no hubieran sido 

plenamente aceptados. Sin embargo, el Nuevo Pacto no solo 

cambia lo que hacemos, cambia desde dónde vivimos.  

 

Esta afirmación desafía toda lógica natural. No dice 

que algún día seremos sentados, ni que debemos esforzarnos 

para alcanzar esa posición. Dice que ya fuimos sentados. La 

posición precede a la conducta. Antes de hacer, somos. Antes 

de servir, pertenecemos. Antes de obedecer, fuimos 

aceptados. Esta es una de las verdades más liberadoras y, a la 

vez, más resistidas por la mente religiosa. 

 



 

38 

La justicia bajo el Nuevo Pacto no es una recompensa 

por buen comportamiento; es un regalo impartido por gracia. 

“Al que no conoció pecado, por nosotros lo hizo pecado, 

para que nosotros fuésemos hechos justicia de Dios en Él” 
(2 Corintios 5:21). No dice que intentamos ser justos, ni que 

estamos en proceso de serlo. Dice que fuimos hechos justicia. 

Esta justicia no es propia, es una posición legal y espiritual 

en Cristo. 

 

Desde esta posición, la relación con Dios cambia 

radicalmente. Ya no vivimos intentando agradarlo para ser 

aceptados; vivimos agradándolo porque ya lo somos. La 

obediencia deja de ser un medio para obtener favor y se 

convierte en una respuesta natural al amor recibido. Cuando 

la Iglesia pierde esta revelación, reemplaza la gracia por 

esfuerzo y la identidad por desempeño. 

 

La regeneración es una de las verdades más profundas 

de esta nueva posición. “siendo renacidos, no de simiente 

corruptible, sino de incorruptible, por la palabra de Dios 

que vive y permanece para siempre” (1 Pedro 1:23). Los 

cristianos no somos simples empleados del Reino ni 

invitados de ocasión; somos hijos con derechos. No vivimos 

en la periferia de la casa, vivimos en el cuerpo de Cristo y Él 

habita en nosotros por Su Espíritu, en plena comunión 

espiritual con el Padre. 

 

Muchas distorsiones espirituales nacen de no discernir 

esta verdad. Se ora como huérfanos, se sirve como esclavos, 

se vive con miedo a fallar. Se confunde reverencia con 



 

39 

distancia y santidad con rigidez. Pero el Nuevo Pacto no 

produce hijos temerosos, produce hijos seguros. “El amor 

perfecto echa fuera el temor” (1 Juan 4:18). 

 

Nuestra posición en Cristo también redefine nuestra 

relación con la autoridad espiritual. No caminamos desde la 

inferioridad, sino desde la delegación. No desde la 

arrogancia, sino desde la representación. Somos 

embajadores, no mendigos. “Como si Dios rogase por medio 

de nosotros” (2 Corintios 5:20). Esto no exalta al hombre, 

exalta la obra de Cristo. 

 

Cuando esta verdad se asienta en el corazón, la fe 

madura. El creyente deja de compararse, deja de competir, 

deja de buscar validación. Ya no necesita demostrar quién es, 

porque sabe de dónde viene. La identidad afirmada produce 

descanso, y el descanso produce fruto. 

 

El llamado pastoral es claro: dejemos de vivir por 

debajo de la posición que Cristo nos otorgó. No confundamos 

humildad con inseguridad espiritual. No neguemos la obra de 

la cruz viviendo como si aún estuviéramos en juicio. La 

justicia no nos hizo independientes de Dios; nos hizo 

cercanos. La regeneración no nos volvió livianos; nos volvió 

responsables. 

 

Vivir desde nuestra posición en Cristo es vivir con 

dignidad espiritual. Es caminar sabiendo que somos hijos 

amados, coherederos, aceptados, enviados. No luchamos 

para subir; vivimos desde donde ya fuimos colocados. Y 



 

40 

desde allí, el Reino se manifiesta con autoridad, gracia y 

verdad. 

 

Es lamentable que muchos hijos de Dios piensen y 

actúen como el hermano mayor del hijo pródigo. Son dueños 

y herederos, pero se comportan como simples asalariados. 

Trabajan y se esfuerzan, pero nunca llegan a comprender lo 

que han recibido por la gracia. No entienden lo que significa 

vivir en Cristo, movernos en Él y ser en Él. 

 

Nosotros no hacemos obras para llegar a ser santos: 

somos santos en Cristo, y por ello realizamos obras de 

santidad, fruto de la naturaleza que habitamos. No hacemos 

cosas para alcanzar la eternidad: somos eternos en Él, y por 

eso no trabajamos para salvarnos, sino que cuidamos lo que 

por gracia hemos recibido. 

 

No somos reyes por tener linaje propio ni por ganar 

alguna contienda electoral. Somos reyes porque Él es Rey, y 

en Él recibimos Su posición. De la misma manera, no somos 

sacerdotes por haber estudiado en un seminario, sino porque 

Él es nuestro Sumo Sacerdote y nosotros somos en Él. 

 

No somos justos por portarnos bien o hacer obras de 

justicia. Él es el Justo, y vivir en Él nos otorga Su 

justificación. Nosotros no hicimos un pacto con el Padre: el 

Nuevo Pacto es entre el Padre y el Hijo. Nosotros tenemos 

pacto porque fuimos posicionados en el Hijo, y punto. La fe 

no es para generar privilegios, sino para vivir los privilegios 

otorgados por la gracia en Cristo. 



 

41 

No somos herederos porque lo merezcamos, sino 

porque vivimos en el Heredero, y todo lo suyo es nuestro. No 

somos benditos porque un pastor nos impartió una bendición, 

sino porque vivimos en el Bendito, y como las bendiciones 

lo persiguen a Él, también nos alcanzan a nosotros. 

 

No somos dignos: Él lo es, y por eso recibimos gracia. 

No podemos agradar al Padre por nuestras obras. Él es Su 

deleite, y nosotros lo deleitamos en Él. Tampoco podemos 

ser apóstoles, evangelistas, profetas, pastores y maestros por 

mérito propio. Él es todas esas funciones; nosotros solo 

recibimos la gracia de ser canales para que Él las ejerza. Estos 

dones de ascensión no son fruto de voluntarismo dedicado, 

sino de la gracia en Cristo. 

 

Entendamos esto: Él es el único que salva, sana, libera 

y hace milagros. Nosotros solo accedemos a ser canales de 

esa gracia por nuestro posicionamiento en Él. Es una pena 

que, habiendo recibido todo por gracia, tantos hermanos se 

afanen en obtener beneficios personales y ministeriales. 

 

Tal vez por eso el Señor me dijo: “Dile a mi pueblo…” 

Puede que estemos viviendo bajo el engaño de la justicia 

propia, del voluntarismo religioso, del ego entronado, del 

pragmatismo institucional. No sé… creo que necesitamos 

detenernos y preguntarnos si en verdad estamos caminando 

hacia la plenitud que Cristo nos propone en Él, o si estamos 

tratando de generar lo que ya hemos recibido. Tal vez por 

eso, hay tantos hermanos carentes de verdadero gozo 

espiritual. 



 

42 

“Sometió todas las cosas bajo los pies de Cristo, y a Cristo 

mismo lo dio a la iglesia como cabeza de todo. Pues la 

iglesia es el cuerpo de Cristo, de quien ella recibe su 

plenitud, ya que Cristo es quien lleva todas las cosas a su 

plenitud.” 
Efesios 1:22 y 23 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

43 

Capítulo ocho 

 

 

 

 

“Cada uno de ustedes ha recibido de Dios alguna 

capacidad especial. Úsela bien en el servicio a los demás.” 

1 Pedro 4:10 TLA 

 

 

Una de las ideas más arraigadas, y a la vez más 

dañinas, en la vida cristiana es la creencia de que Dios solo 

usa a los que se sienten capaces. Esta lógica, aunque parece 

razonable desde lo humano, es completamente ajena al 

corazón del Nuevo Pacto. Dios no capacita a partir de la 

confianza del hombre en sí mismo, sino a partir de la gracia 

que fluye de Cristo. Las capacidades espirituales no nacen 

del talento natural ni del desarrollo personal; nacen de la vida 

de Cristo operando en nosotros. 

 

Desde el momento en que el creyente es unido a Cristo, 

no solo recibe perdón y nueva identidad, sino también una 

impartición de gracia para funcionar dentro del Cuerpo. El 

Espíritu Santo no habita al creyente como un observador 

pasivo, sino como un agente activo del Reino. “Pero a cada 

uno le es dada la gracia conforme a la medida del don de 
Cristo” (Efesios 4:7). Esta gracia no es decorativa; es 



 

44 

operativa. No está pensada para ser admirada, sino para ser 

ejercida. 

 

El Nuevo Pacto nos enseña que Dios no espera que el 

creyente produzca desde la carencia, sino que administre 

desde la provisión. Por eso, las capacidades espirituales no 

deben ser vistas como un peso ni como una exigencia, sino 

como una expresión natural de la vida que ya habita en 

nosotros. El error aparece cuando intentamos servir desde el 

esfuerzo del alma en lugar de hacerlo desde la gracia del 

Espíritu. Allí el servicio se vuelve pesado, agotador y 

frustrante. 

 

Pablo lo comprendió con claridad cuando afirmó: “No 

que seamos competentes por nosotros mismos… sino que 
nuestra competencia proviene de Dios” (2 Corintios 3:5). 

Esta declaración libera al creyente de dos extremos 

igualmente dañinos: la autosuficiencia y la inutilidad. No 

somos suficientes por nosotros mismos, pero tampoco somos 

incapaces. Somos vasos de una gracia que nos supera. 

 

Una de las distorsiones más frecuentes en la Iglesia es 

confundir capacidad con espiritualidad. Se admira al que 

habla bien, al que lidera, al que se destaca públicamente, y se 

invisibiliza a aquellos cuya función es silenciosa. Sin 

embargo, el Reino no se edifica sobre protagonismos, sino 

sobre fidelidad. “Pero ahora Dios ha colocado los miembros 

cada uno de ellos en el cuerpo, como Él quiso” (1 Corintios 

12:18). No como el hombre eligió, sino como Dios dispuso. 

 



 

45 

Cuando esta verdad se pierde, aparecen la 

comparación, la competencia y la frustración. Creyentes que 

se sienten menos porque no hacen lo que otros hacen, y 

creyentes que se sienten más porque hacen lo que otros no 

hacen. Ambas posturas nacen de una identidad mal afirmada. 

En el Nuevo Pacto, el valor no está en la función, sino en la 

pertenencia. Las capacidades no nos definen; nos expresan. 

 

“Pues, ¿quién te da privilegios sobre los demás? ¿Y qué 

tienes que Dios no te haya dado? Y si él te lo ha dado, 

¿por qué presumes, como si lo hubieras conseguido por ti 

mismo?” 

1 Corintios 4:7 DHH 

 

Las capacidades espirituales no fueron dadas para 

exaltarnos, sino para edificar. “Para provecho”, dice la 

Escritura. Provecho del Cuerpo, no del ego. Cuando los 

dones se ejercen desde la inseguridad, se buscan aplausos; 

cuando se ejercen desde la plenitud, se busca edificación. El 

creyente que vive desde la plenitud no necesita mostrarse, 

porque sabe quién es. 

 

Otra distorsión frecuente es pensar que las capacidades 

espirituales están reservadas para una élite. El Nuevo Pacto 

rompe definitivamente con esa idea. Todos los hijos 

participan, todos los miembros aportan, todos los creyentes 

tienen una medida de gracia. No todos hacen lo mismo, pero 

ninguno es innecesario. El Cuerpo no funciona por 

acumulación de dones en pocos, sino por activación de la 

gracia en muchos. 



 

46 

Servir desde las capacidades dadas por Dios 

transforma radicalmente la experiencia cristiana. El servicio 

deja de ser una obligación religiosa y se convierte en una 

expresión de vida. Ya no servimos para sentirnos útiles, 

servimos porque la vida de Cristo fluye. Ya no servimos para 

ganar aprobación, servimos desde la aceptación. Esto libera 

al creyente del agotamiento crónico y lo introduce en el gozo 

del Reino. 

 

También es necesario decir que las capacidades 

espirituales crecen en el ejercicio, no en la pasividad. La 

gracia no anula la responsabilidad; la habilita. Lo que Dios 

deposita, espera que sea administrado. Pero esta 

administración no nace de la presión, sino de la obediencia 

amorosa. Cuando el creyente se mueve desde la fe, el Espíritu 

confirma, afirma y multiplica. 

 

El llamado pastoral aquí es claro y sanador: dejemos 

de subestimar lo que Dios nos confió y dejemos de 

sobrecargarlo con expectativas humanas. No enterremos los 

talentos por miedo ni los explotemos por ambición. 

Caminemos en la medida de gracia que nos fue dada, con 

humildad, fidelidad y dependencia del Espíritu. 

 

Muchos creyentes no necesitan nuevas capacidades; 

necesitan reconocer las que ya poseen. No necesitan más 

unción; necesitan más obediencia sencilla. No necesitan una 

plataforma mayor; necesitan una comunión más profunda. 

Cuando Cristo gobierna el interior, las capacidades 

encuentran su cauce correcto. 



 

47 

Vivir desde las capacidades del Nuevo Pacto es vivir 

con libertad. Libertad para servir sin compararse. Libertad 

para obedecer sin miedo. Libertad para fallar sin condenarse 

y para crecer sin orgullo. Es entender que Dios no busca 

obreros brillantes, sino hijos disponibles. 

 

Las capacidades no son una prueba de espiritualidad, 

son una evidencia de gracia. Y cuando el creyente vive desde 

esta verdad, el Reino se manifiesta con sencillez, poder y 

autenticidad. No porque el hombre sea grande, sino porque 

Cristo vive en él. 

 

Es lamentable que muchos hermanos no se reconozcan 

en la persona de Cristo. Ciertamente lo admiran y estudian 

sus hechos, pero no creen que Él siga obrando a través de 

nuestras vidas. Por eso tantos buscan constantemente a sus 

líderes espirituales, se vuelven dependientes, convencidos de 

que un “ungido” puede hacer lo que ellos no. Como si no 

fueran ungidos por el mismo Espíritu. 

 

Entiendo que hay llamados especiales y capacidades 

otorgadas de manera distinta a cada uno, pero eso no debería 

ser motivo para que algunos líderes se impongan, 

mostrándose como “súper ungidos”, en lugar de vivir en 

humildad y enseñar a los hermanos a descubrir y activar sus 

propias capacidades. 

 

Hay líderes que se sienten cómodos en esa posición de 

superioridad, pero no fuimos llamados para eso. Dios no nos 

asignó la tarea de someter a nuestros hermanos, sino de 



 

48 

servirlos con humildad. La verdadera labor de todo ministro 

es ayudar a cada hermano a reconocer sus capacidades y 

acompañarlo en el camino hacia su propósito en Cristo. 

 

Si cada creyente descubriera las capacidades recibidas 

en la persona de Cristo, la Iglesia manifestaría en todo tiempo 

y lugar un potencial extraordinario. Demasiados se 

comportan como simples creyentes, olvidando que los 

demonios también creen. Lo que el Señor necesita es que 

todos vivamos en Él y, por medio de Su Espíritu, 

manifestemos Su poder para que el mundo crea. 

 

“Y estas señales seguirán a los que creen: En mi nombre 

echarán fuera demonios; hablarán nuevas lenguas; 

tomarán en las manos serpientes, y si bebieren cosa 

mortífera, no les hará daño; sobre los enfermos pondrán 

sus manos, y sanarán. Y el Señor, después que les habló, 

fue recibido arriba en el cielo, y se sentó a la diestra de 

Dios. Y ellos, saliendo, predicaron en todas partes, 

ayudándoles el Señor y confirmando la palabra con las 

señales que la seguían. Amén.” 

Marcos 16:17 al 20 

 

 

 

 

 

 



 

49 

Capítulo nueve 

 

 

 

 

“Más el fruto del Espíritu es amor, gozo, paz, paciencia, 

benignidad, bondad, fe, mansedumbre, templanza.” 

Gálatas 5:22 y 23 

 

 

Uno de los mayores malentendidos en la vida cristiana 

ha sido reducir el carácter a un esfuerzo moral y las virtudes 

recibidas por naturaleza, a una lista de conductas que deben 

ser imitadas. Bajo esta lógica, los hijos de Dios intentan 

“portarse mejor” para parecerse a Cristo, sin comprender que 

el Nuevo Pacto no se basa en imitación externa, sino en 

impartición interna. Las virtudes del Reino no son un ideal 

inalcanzable; son el fruto natural de una vida que ya fue 

injertada en Cristo. 

 

Jesús no vino a mostrarnos cómo vivir; vino a vivir Su 

vida en nosotros. Esta diferencia es fundamental. El fruto del 

Espíritu no es el resultado de una disciplina rígida ni de una 

fuerza de voluntad espiritualizada, sino de una vida 

conectada a la fuente correcta. Cuando Pablo enumera el 

fruto del Espíritu, no dice “los frutos del creyente”, sino “el 

fruto del Espíritu”. El origen define la naturaleza. 



 

50 

El problema surge cuando intentamos producir fruto 

sin permanecer en la vid. Jesús fue claro y directo: 

“Separados de mí nada podéis hacer” (Juan 15:5). No dijo 

“poco”, dijo “nada”. El carácter de Cristo no se construye por 

acumulación de buenas intenciones, sino por comunión 

continua. Donde hay vida, hay fruto. Donde no hay fruto, no 

falta esfuerzo; falta vida. 

 

El fruto es el resultado de lo que somos en Cristo, no 

de lo que hacemos para Cristo. Siempre dijo cuando enseño 

que un perro no es perro porque ladra, sino porque su 

naturaleza lo hace ladrar. Un limonero produce limones, no 

porque hace un discipulado, sino porque su naturaleza le hace 

dar fruto. 

 

Jesús nos enseñó que un árbol malo, no puede producir 

frutos buenos, porque su naturaleza no se lo permite, y que 

un árbol bueno, no puede producir frutos malos, porque su 

naturaleza se lo impide (Mateo 7:17 y 18). Nosotros hemos 

recibido la vida de Cristo para que Su naturaleza fluya en 

nosotros y a través de nosotros. No producimos fruto porque 

vamos al culto, producimos frutos porque Su vida permanece 

en nosotros. 

 

Muchas comunidades cristianas han puesto el énfasis 

en la corrección conductual sin atender la raíz espiritual. Se 

exhorta a amar más, a ser más pacientes, más mansos, más 

fieles, pero se descuida el llamado a permanecer en Cristo. 

Esto produce creyentes frustrados, que conocen el estándar 



 

51 

pero no experimentan la transformación. El Nuevo Pacto no 

exige virtudes; las produce. 

 

Las virtudes del Reino no nacen de la presión, nacen 

del reposo. No florecen en la culpa, sino en la gracia. Cuando 

el creyente vive bajo la conciencia permanente de aceptación, 

el carácter comienza a alinearse con la identidad. No es 

casual que Pablo relacione el fruto del Espíritu con la 

libertad: “Donde está el Espíritu del Señor, allí hay 

libertad” (2 Corintios 3:17). La verdadera transformación 

ocurre cuando dejamos de defendernos y permitimos que el 

Espíritu Santo gobierne. 

 

El amor, que encabeza el fruto, no es una emoción 

fluctuante ni una decisión forzada; es la naturaleza misma de 

Dios fluyendo a través del creyente. “El amor de Dios ha 

sido derramado en nuestros corazones por el Espíritu 
Santo” (Romanos 5:5). No se trata de generar amor, sino de 

permitir que el amor ya derramado gobierne nuestras 

reacciones, palabras y actitudes. 

 

Cuando alguien predica 1 Corintios 13 para hablar 

sobre el amor, no debería demandar jamás que la gente lo 

produzca, porque ese amor es Cristo. Si les decimos a los 

hermanos que deben amar así, porque el amor todo lo puede, 

todo lo sufre, todo lo espera, todo lo soporta, no se envanece, 

no se irrita, no causa dolor, y no les decimos que eso no es 

algo que Dios espera de nosotros, sino algo que Dios nos 

otorga en la persona de Cristo, todos terminarán frustrados 

por la evidente incapacidad de amar así.  



 

52 

Lo mismo sucede con el gozo y la paz. No son 

respuestas a circunstancias favorables, sino expresiones de 

una vida alineada con el Reino. El gozo del Señor no depende 

de lo que sucede afuera, sino de quién gobierna adentro. La 

paz no es ausencia de conflicto, es presencia de Cristo 

reinando en el interior. Por eso Pablo puede exhortar: “Y la 

paz de Dios gobierne en vuestros corazones” (Colosenses 
3:15). Gobernar implica autoridad, no fragilidad. 

 

Las virtudes del Nuevo Pacto no nos aíslan del mundo; 

nos capacitan para vivir en él sin ser deformados por él. La 

paciencia se manifiesta en la espera confiada, la 

mansedumbre en la fuerza bajo control, la templanza en el 

dominio interior. Estas virtudes no se activan cuando todo 

está bien, sino cuando somos confrontados, probados y 

desafiados. Allí se revela si estamos viviendo desde el alma 

o desde el Espíritu del Señor. 

 

Una de las distorsiones más dañinas ha sido confundir 

santidad con rigidez. El carácter de Cristo no es áspero ni 

distante; es firme y lleno de gracia. Jesús fue el hombre más 

Santo que caminó la tierra, y al mismo tiempo el más 

accesible. La santidad del Nuevo Pacto no nos separa de las 

personas, nos separa del pecado sin perder el amor. “La 

gracia de Dios… nos enseña a vivir sobria, justa y 
piadosamente” (Tito 2:11 y 12). La gracia enseña, no la ley. 

 

El llamado pastoral aquí es profundo y necesario: 

dejemos de intentar producir carácter desde la carne y 

aprendamos a permitir que Cristo forme Su carácter en 



 

53 

nosotros. No nos autoexaminemos desde la condenación, 

sino desde la rendición. El fruto no aparece porque lo 

observamos obsesivamente, aparece porque permanecemos 

en la Vid Verdadera. 

 

Cuando esta verdad se asienta, la vida cristiana deja de 

ser una lucha constante por “ser mejores” y se convierte en 

un caminar consciente con Aquel que ya vive en nosotros. El 

carácter se va alineando, las reacciones se transforman, la 

mirada se suaviza, el corazón se ensancha. No por esfuerzo, 

sino por comunión. 

 

Las virtudes no son una carga pesada que debemos 

llevar; son la evidencia silenciosa de una vida gobernada por 

el Espíritu. No son un requisito para ser aceptados; son el 

resultado de haber sido aceptados. Y cuando el creyente vive 

desde esta plenitud, el mundo no solo escucha el mensaje del 

Reino: lo ve manifestado en una vida verdaderamente 

transformada. 

 

“Por sus frutos los conoceréis. ¿Acaso se recogen uvas de 

los espinos, o higos de los abrojos?” 

Mateo 7:16 

 

 

 

 

 



 

54 

Capítulo diez 

 

 

 

 

“Por eso Cristo es mediador de un nuevo pacto, para que 

los llamados reciban la herencia eterna prometida, ahora 

que él ha muerto para liberarlos de las transgresiones 

cometidas bajo el primer pacto.” 

Hebreos 9:15 

 

 

Hablar de herencia es hablar de identidad, de 

pertenencia y de destino. Nadie hereda por esfuerzo ni por 

mérito; se hereda por comunión. Esta verdad, tan simple y 

tan poderosa, es una de las más ignoradas en la experiencia 

cotidiana de muchos creyentes. Bajo el Nuevo Pacto, la 

herencia no es una promesa distante reservada para el final 

de los tiempos, sino una realidad espiritual que comienza a 

manifestarse desde el momento en que somos unidos a 

Cristo. 

 

La Escritura declara con claridad: “Y si hijos, también 

herederos; herederos de Dios y coherederos con Cristo” 
(Romanos 8:17). Esta afirmación rompe con toda 

mentalidad de escasez espiritual. No somos herederos de 

migajas, ni beneficiarios secundarios del Reino; somos 



 

55 

coherederos. Compartimos herencia con el Hijo, no porque 

seamos iguales a Él, sino porque fuimos injertados en Él. 

 

La herencia del creyente no comienza con cosas; 

comienza con una Persona. Cristo mismo es nuestra herencia. 

Todo lo que el Padre le dio al Hijo nos es dado en Él. Por eso 

Pablo puede afirmar sin reservas: “Bendito sea el Dios… que 

nos bendijo con toda bendición espiritual en los lugares 

celestiales en Cristo” (Efesios 1:3). No con algunas 

bendiciones, no con bendiciones futuras, sino con toda 

bendición espiritual. 

 

Aquí es donde muchas distorsiones han empobrecido 

la experiencia cristiana. Se ha enseñado a los creyentes a 

vivir esperando herencias que ya fueron otorgadas. Se ora 

pidiendo promesas como si aún no estuvieran selladas. Se 

vive como si el acceso fuera limitado, como si Dios 

dosificara Su gracia según el comportamiento humano. Pero 

el Nuevo Pacto no funciona por mérito progresivo, sino por 

obra consumada. 

 

La herencia incluye promesas, pero no como cheques 

firmados con fechas futuras, sino como garantías espirituales 

activas en el presente. “Porque todas las promesas de Dios 

son en Él sí, y en Él amén” (2 Corintios 1:20). En Cristo, 

las promesas no están en suspenso; están afirmadas. El 

desafío no es convencer a Dios de cumplirlas, sino aprender 

a caminar en fe desde lo que ya fue asegurado. 

 



 

56 

Nuestra herencia también redefine la manera en que 

enfrentamos la vida. El que sabe que es heredero no vive con 

miedo a perderlo todo. Puede atravesar pruebas sin 

desesperación, pérdidas sin amargura, procesos sin 

resentimiento. Sabe que su herencia no depende de las 

circunstancias, porque está guardada en Dios. “Una herencia 

incorruptible, incontaminada e inmarcesible, reservada en 
los cielos” (1 Pedro 1:4). No se oxida, no caduca, no se 

agota. 

 

Sin embargo, muchos creyentes viven como si fueran 

inquilinos espirituales, temerosos de incomodar, inseguros 

de su lugar en la casa del Padre. Esta mentalidad genera una 

fe tímida, una oración frágil y un servicio condicionado. Pero 

el Espíritu Santo fue dado precisamente para recordarnos 

nuestra condición de hijos y herederos. “El Espíritu mismo 

da testimonio a nuestro espíritu, de que somos hijos de 
Dios” (Romanos 8:16). 

 

La herencia del Reino no es solo futura; es presente en 

su manifestación espiritual. Ya heredamos perdón, justicia, 

vida, acceso, autoridad y comunión. Ya heredamos una 

nueva identidad y un nuevo propósito. Lo eterno ya comenzó 

a irrumpir en lo temporal. El creyente no vive esperando 

comenzar a vivir; ya comenzó a vivir desde la eternidad. 

 

Una de las mayores pérdidas en la Iglesia ha sido 

separar herencia de responsabilidad. Algunos han usado la 

herencia como excusa para la pasividad, y otros la han 

negado por miedo al abuso. Pero la herencia del Nuevo Pacto 



 

57 

no produce ni arrogancia ni apatía; produce mayordomía. El 

heredero maduro no presume, administra. No exige, honra. 

No derrocha, cuida. 

 

Nuestra herencia también incluye un legado. No 

heredamos solo para disfrutar, heredamos para transmitir. La 

fe no se guarda como un tesoro escondido; se comparte como 

una llama viva. Pablo lo entendía cuando decía que había 

recibido gracia para anunciar las inescrutables riquezas de 

Cristo. La herencia se multiplica cuando es compartida. 

 

El llamado pastoral es claro y urgente: dejemos de 

vivir como pobres espirituales cuando fuimos hechos ricos 

en Cristo. No desde una riqueza superficial o materialista, 

sino desde una riqueza de identidad, esperanza y propósito. 

Dejemos de orar como huérfanos y aprendamos a descansar 

como hijos. No porque lo merezcamos, sino porque nos fue 

otorgado por la gracia. 

 

Cuando esta verdad se asienta en el corazón, el 

creyente deja de medir su vida por lo que tiene y comienza a 

vivir desde lo que es. La herencia no lo vuelve liviano; lo 

vuelve estable. No lo desconecta de la tierra; lo ancla en el 

cielo. Vive sabiendo que su historia no termina aquí, y que lo 

mejor no depende del mundo, sino del Reino. 

 

La herencia ya fue entregada. El testamento fue abierto 

en la cruz. El sello fue puesto por el Espíritu. Solo queda 

aprender a vivir desde ella. No debemos trabajar para 

obtenerla, debemos trabajar porque la hemos recibido. 



 

58 

“Pido también que les sean iluminados los ojos del 

corazón para que sepan a qué esperanza él los ha llamado, 

cuál es la riqueza de su gloriosa herencia entre pueblo 

santo.” 

Efesios 1:18 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

59 

Capítulo once 

 

 

 

 

“No tengan miedo, mi rebaño pequeño, porque es la 

buena voluntad del Padre darles el reino.” 

Lucas 12:32 

 

 

Una de las declaraciones más revolucionarias de Jesús 

fue también una de las más incomprendidas: “El Reino de 

Dios se ha acercado” (Marcos 1:15). No estaba anunciando 

un sistema religioso nuevo ni una mejora moral de la 

sociedad; estaba declarando que el gobierno de Dios había 

irrumpido en la historia a través de Su propia persona. El 

Reino no es un lugar al que se llega después de morir, es una 

realidad que se manifiesta donde Cristo reina. 

 

Bajo el Nuevo Pacto, el creyente no es solo un 

beneficiario del Reino; es un participante activo de su 

gobierno. Jesús no vino únicamente a salvar individuos, vino 

a formar un pueblo que viviera bajo una nueva autoridad. Por 

eso enseñó a orar: “Venga tu Reino” (Mateo 6:10), no como 

una súplica desesperada, sino como una alineación 

consciente con lo que ya había comenzado. 

 



 

60 

El Reino de Dios no se impone por fuerza ni se sostiene 

por estructuras humanas. “El Reino de Dios no viene con 

advertencia… porque el Reino de Dios está entre vosotros” 
(Lucas 17:20 y 21). Está presente donde la vida de Cristo 

gobierna el corazón. Antes de manifestarse hacia afuera, el 

Reino debe establecerse dentro. No se trata de dominar 

espacios, sino de permitir que Cristo gobierne áreas. 

 

Aquí es donde muchas distorsiones han debilitado a la 

Iglesia. Se ha confundido Reino con activismo, autoridad con 

control, gobierno con imposición. Pero el Reino que Jesús 

anunció no avanza por presión, avanza por transformación. 

No se impone desde arriba; se manifiesta desde adentro. 

“Porque el Reino de Dios no es comida ni bebida, sino 

justicia, paz y gozo en el Espíritu Santo” (Romanos 14:17). 

 

La autoridad espiritual bajo el Nuevo Pacto no nace del 

cargo, nace de la comunión. Jesús ejercía autoridad no 

porque levantaba la voz, sino porque vivía bajo el gobierno 

del Padre. “El Hijo no puede hacer nada por sí mismo, sino 

lo que ve hacer al Padre” (Juan 5:19). Esta es la esencia del 

gobierno del Reino: obediencia que produce autoridad, 

dependencia que libera poder. 

 

Cuando un hijo de Dios entiende que el Reino ya le fue 

confiado, su manera de vivir cambia. Ya no reacciona desde 

el temor, sino desde la fe. Ya no se deja gobernar por las 

circunstancias, sino por la verdad. Ya no espera que Dios 

haga todo, ni intenta hacerlo todo solo. Aprende a colaborar 

con el cielo.  



 

61 

“El Reino de los cielos sufre violencia, y los violentos lo 

arrebatan…” 

Mateo 11:12 

 

Cuando Jesús enseñó esto, no estaba diciendo que 

necesitamos determinación casi violenta para reinar en 

Cristo, esa es una mala enseñanza. Jesús se estaba refiriendo 

a los religiosos que tenían la llave y no dejaban entrar a nadie, 

que por su religiosidad impedían el gobierno de Dios sobre 

su pueblo. La violencia que ejercían contra el Rey que había 

llegado procuraba arrebatar Su legítima autoridad.  

 

Así mismo hoy en día, la carne es violenta, el ego es 

violento contra el Reino, por eso Dios nos demanda 

mansedumbre y humildad, porque solo esa actitud ante Dios, 

permite la expresión de Su gobierno. Entonces sí, Su 

autoridad nos empodera y el poder de Su Reino puede 

manifestarse con libertad.  

 

El gobierno del Reino se manifiesta primero en lo 

cotidiano. En la manera de hablar, de decidir, de perdonar, de 

resistir el mal. No es espectacular, pero es profundo. Donde 

el Reino gobierna, el pecado pierde dominio, el temor 

retrocede y la esperanza se afirma. “El pecado no se 

enseñoreará de vosotros” (Romanos 6:14). Esta es una 

declaración de gobierno, no solo de conducta. Algunos 

hablan de Reino y quieren gobernar territorios, pero lo 

primero que deben hacer es dejarse gobernar el corazón y las 

acciones, luego sí, podrán reclamar territorios si así el Señor 

lo determina. 



 

62 

Una de las mayores pérdidas en la predicación 

moderna ha sido reducir el Reino a una experiencia futura o 

a una metáfora espiritual. Pero Jesús habló del Reino como 

una realidad concreta, operante y visible. Habló de llaves, de 

autoridad, de delegación. “Os daré las llaves del Reino de 

los cielos” (Mateo 16:19). Las llaves no son símbolos 

decorativos; son instrumentos de acceso y gobierno. 

 

Sin embargo, el Reino no se ejerce desde el ego, sino 

desde la cruz. El que no aprendió a morir al yo, no puede 

gobernar con Cristo. Por eso Jesús une Reino con negación 

personal: “Si alguno quiere venir en pos de mí, niéguese a 

sí mismo” (Lucas 9:23). El Reino no es un escenario para 

exaltarnos; es un ámbito para reflejar al Rey. 

 

Cuando esta verdad se pierde, se producen dos 

extremos: creyentes pasivos que esperan que Dios haga todo, 

y creyentes activistas que intentan hacerlo todo por Dios. 

Ambos están fuera del equilibrio del Reino. El gobierno 

espiritual se ejerce desde la dependencia, no desde la 

pasividad ni desde la autosuficiencia. 

 

El Reino también redefine el propósito. Ya no vivimos 

solo para alcanzar metas personales, sino para manifestar el 

gobierno de Dios en la tierra. Nuestro trabajo, nuestras 

relaciones, nuestras decisiones se convierten en plataformas 

donde el Reino se expresa. No separamos lo espiritual de lo 

cotidiano; todo queda bajo el señorío de Cristo. 

 



 

63 

El llamado magisterial aquí es claro y desafiante: 

dejemos de vivir como súbditos temerosos cuando fuimos 

llamados a reinar con Cristo. No desde la arrogancia, sino 

desde la responsabilidad espiritual. No para dominar 

personas, sino para obedecer al Padre y resistir a las tinieblas. 

No para imponer ideas, sino para manifestar vida. 

 

Vivir desde el Reino es vivir con propósito eterno en 

medio del tiempo. Es saber que no estamos a merced del 

sistema de este mundo, sino bajo el gobierno de un Rey justo 

y fiel. Es caminar con la certeza de que el Reino ya vino, 

sigue viniendo y un día se manifestará plenamente en la 

gloriosa venida del Señor. 

 

El Reino no es algo que pedimos desesperadamente; es 

una realidad que aprendemos a administrar. Cristo ya reina. 

La pregunta no es si el Reino está disponible, sino si estamos 

dispuestos a vivir bajo Su gobierno. 

 

“Más buscad primeramente el reino de Dios y su justicia, 

y todas estas cosas os serán añadidas.” 

Mateo 6:33 

 

 

 

 

 

 



 

64 

Capítulo doce 

 

 

 

 

“Yo les doy vida eterna y nunca perecerán, ni nadie podrá 

arrebatármelas de la mano. Mi Padre, que me las ha dado, 

es más grande que todos; y de la mano del Padre nadie las 

puede arrebatar. El Padre y yo somos uno.” 

Juan 10:28 al 30 

 

 

Pocas palabras han sido tan mal comprendidas dentro 

de la fe cristiana como la palabra eternidad. Para muchos 

creyentes, la eternidad es apenas un destino futuro, un lugar 

al que se llegará después de la muerte, una especie de 

recompensa postergada para quienes perseveraron. Sin 

embargo, bajo el Nuevo Pacto, la eternidad no comienza 

cuando termina el tiempo; comienza cuando Cristo entra en 

la vida del hombre. 

 

Jesús fue claro y preciso cuando definió la vida eterna: 

“Y esta es la vida eterna: que te conozcan a ti, el único Dios 

verdadero, y a Jesucristo, a quien has enviado” (Juan 
17:3). La eternidad no es solo duración infinita; es calidad de 

vida. Es comunión con Dios. Es participación en Su 



 

65 

naturaleza. El creyente no vive esperando empezar a vivir 

eternamente; vive desde la eternidad que ya le fue impartida. 

 

Esta verdad cambia radicalmente la manera en que 

enfrentamos la vida y la muerte. La muerte física deja de ser 

una amenaza definitiva y se convierte en una transición. “El 

que cree en mí, aunque esté muerto, vivirá” (Juan 11:25). 

Jesús no habló desde el consuelo emocional, habló desde una 

autoridad que vence la muerte desde adentro. La eternidad no 

nos espera; nos habita. 

 

Sin embargo, muchas distorsiones han llevado a la 

Iglesia a vivir con una esperanza frágil, temerosa del futuro 

y excesivamente aferrada al presente. Se ha predicado el cielo 

como escape y la tierra como castigo, cuando en realidad el 

Reino nos enseña a vivir con los pies en la tierra y el corazón 

en la eternidad. El creyente no vive desconectado del mundo, 

vive conectado a una realidad superior que le da sentido a 

todo lo demás. 

 

La seguridad eterna no es arrogancia espiritual; es 

confianza en la obra de Cristo. “Estas cosas os he escrito… 

para que sepáis que tenéis vida eterna” (1 Juan 5:13). Saber 

no es presumir; es descansar. El Nuevo Pacto no produce 

creyentes inseguros que temen perder su salvación ante cada 

error, sino hijos que confían en la fidelidad de Aquel que los 

llamó. “El que comenzó en vosotros la buena obra, la 

perfeccionará” (Filipenses 1:6). 

 



 

66 

Cuando la eternidad es comprendida correctamente, el 

temor al juicio se disuelve en reverencia. Ya no vivimos bajo 

la amenaza de un castigo incierto, sino bajo la certeza de 

haber sido reconciliados. “El perfecto amor echa fuera el 

temor” (1 Juan 4:18). El temor al castigo pertenece al viejo 

pacto; la confianza filial pertenece al Nuevo. 

 

La eternidad también redefine el valor de nuestras 

decisiones. Nada de lo que hacemos es trivial cuando se vive 

desde una perspectiva eterna. El amor, la fidelidad, la 

obediencia, el servicio silencioso, todo tiene peso eterno. 

“Mirad no las cosas que se ven, sino las que no se ven” (2 

Corintios 4:18). El creyente aprende a invertir su vida en lo 

que no se desgasta. 

 

Pero vivir desde la eternidad no significa 

desentenderse del presente. Al contrario, lo dignifica. El 

tiempo se vuelve mayordomía. Cada día es una oportunidad 

de manifestar lo eterno en lo temporal. El creyente no vive 

corriendo hacia el cielo, vive trayendo el cielo a su manera 

de vivir. Por eso Pablo afirma que nuestra ciudadanía está en 

los cielos, mientras caminamos en la tierra. No somos 

evadidos del mundo; somos enviados a él. 

 

Una de las pérdidas más profundas en la enseñanza 

cristiana ha sido reducir la esperanza eterna a consuelo para 

el sufrimiento, en lugar de verla como ancla para la fe. La 

esperanza bíblica no es una ilusión optimista; es una 

expectativa segura. “Tenemos esta esperanza como ancla 



 

67 

del alma” (Hebreos 6:19). El ancla no evita las tormentas, 

pero impide que seamos arrastrados. 

 

La eternidad también sana el miedo a perder. El que 

sabe que su vida está guardada en Dios puede soltar, puede 

dar, puede amar sin reservas. Ya no vive desde la 

autopreservación, sino desde la entrega. Jesús lo expresó con 

claridad: “El que pierda su vida por causa de mí, la hallará” 

(Mateo 16:25). La eternidad libera del apego enfermizo al 

yo. 

 

El llamado pastoral aquí es profundo y necesario: 

dejemos de vivir como si esta vida fuera todo. No porque 

despreciemos lo presente, sino porque sabemos que no es lo 

último. Vivamos con una esperanza firme, serena, madura. 

No una esperanza evasiva, sino transformadora. La eternidad 

no nos desconecta del hoy; le da sentido. 

 

Cuando esta verdad se asienta en el corazón, los hijos 

de Dios dejan de temer al mañana. Pueden enfrentar la 

enfermedad, la pérdida, el envejecimiento y aun la muerte 

con una paz que no nace de la negación, sino de la certeza. 

Sabemos en quién hemos creído. Sabemos a dónde 

pertenecemos. Sabemos que nuestra historia no termina en 

esta página. 

 

La eternidad no es un lugar al que iremos; es una vida 

que ya comenzó y está operativa en nuestro corazón 

(Eclesiastés 3:11). Cristo es nuestra vida, y donde Él está, 

allí estaremos también. Vivir desde esta verdad no nos vuelve 



 

68 

pasivos; nos vuelve firmes. No nos vuelve fríos; nos vuelve 

esperanzados. No nos aparta del mundo; nos prepara para 

impactarlo con una esperanza que no avergüenza. 

 

“Porque la paga del pecado es muerte, mientras que el 

regalo de Dios es vida eterna en Cristo Jesús, nuestro 

Señor.” 
Romanos 6:23 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

69 

Capítulo trece 

 

 

 

 

“¿A quién tengo yo en los cielos sino a ti? 

Y fuera de ti nada deseo en la tierra.” 

Salmos 73:25 

 

 

Escuchar esta pregunta del Señor quebró mi 

perspectiva por completo. Como servidor de Cristo y de la 

Iglesia, siempre he procurado encontrar el mensaje correcto, 

un mensaje capaz de despertar en el pueblo una revelación 

precisa del Evangelio del Reino en el contexto del Nuevo 

Pacto. Aun así, comprendí que los comunicadores solemos 

ser influenciados por una tendencia lógica que nos conduce 

por el camino de la empatía. Es entonces cuando 

pretendemos contribuir con soluciones para los problemas 

que viven nuestros hermanos en la fe. 

 

Ciertamente, esa no es nuestra asignación primaria. 

Hemos sido llamados a perfeccionar a los santos para la obra 

del ministerio, para la edificación del cuerpo de Cristo, hasta 

que todos lleguemos a la unidad de la fe y del conocimiento 

del Hijo de Dios, a un varón perfecto, a la medida de la 



 

70 

estatura de la plenitud de Cristo (Efesios 4:12 y 13). Esta es 

nuestra misión. 

 

Cuando lideramos problemas, no lideramos propósito; 

y problemas siempre habrá en abundancia, suficientes como 

para distraernos y desgastarnos. Cuando Jesús fue de visita a 

la casa de Lázaro, María tomó casi medio litro de perfume en 

aceite, muy caro, hecho de nardo puro, y lo derramó sobre 

Jesús. Entonces Judas dijo: “¿Por qué no se vendió ese 

perfume, que vale tanto como el salario de un año, y se dio 

el dinero a los pobres?”. Pero Jesús respondió: “No la 

molestes. Déjala; siempre tendrán a los pobres con ustedes, 

pero no siempre me tendrán a mí” (Juan 12:3 al 8). 

 

Ese es el enfoque correcto, y allí radica uno de los 

problemas de la Iglesia. No es que esté mal ayudar a los 

necesitados, sino que desviamos nuestra atención de Aquel 

que debe ser el centro de toda adoración. Ciertamente, es Él 

quien puede cambiarlo todo, pero ese no es nuestro problema. 

No debemos buscarlo por las soluciones que puede darnos, 

sino por quién es Él. 

 

Las congregaciones están compuestas por personas, y 

todos tenemos alguna necesidad. En mayor o menor medida, 

todos estamos atravesando alguna dificultad; todos tenemos 

pedidos de oración y deseos expresados al Señor. Eso es 

lógico y está bien. El problema surge cuando perdemos de 

vista a Cristo, que es lo más importante que podemos tener 

en la vida. 

 



 

71 

La Biblia está llena de personajes que buscaron cosas: 

Noé buscó tierra firme, Abraham buscó un hijo, Jacob buscó 

la bendición, José buscó gobernar, los hebreos buscaron la 

tierra prometida. Pero nosotros no buscamos cosas ni 

buscamos resultados; nosotros debemos poner nuestros ojos 

y nuestro corazón solo en Alguien: “Jesucristo”. 

 

Solo en Él podemos vivir la plenitud espiritual, y solo 

en Él tenemos acceso y comunión con nuestro Padre celestial. 

La búsqueda de cosas siempre nos dejará en falta, porque 

nada puede satisfacer nuestro ser por completo. Cuando 

alcancemos lo que creemos que necesitamos, surgirá otra 

cosa, y al final siempre estaremos insatisfechos. Solo Dios es 

el deleite que nos otorga plenitud. Ante esto, recuerdo una 

frase de Henry Scougal, citada por John Piper en uno de sus 

libros: 

 

“El valor y la excelencia de un alma 

Se miden por el objeto de su amor”. 

 

Luego Piper comenta: en el contexto de esta frase, 

Scougal se refiere al alma humana; pero mientras meditaba 

en estas palabras se me ocurrió la siguiente pregunta: si esto 

es cierto en cuanto al hombre, ¿podrá ser verdad con respecto 

a Dios? ¿No será también el caso de que el valor y la 

excelencia de Dios se midan por el objeto de su amor? ¿De 

qué otra forma podemos evaluar la belleza de un corazón 

invisible sino por aquello que ama? 

 



 

72 

Alguien podría sugerir: “Por lo que piensa”. Sin 

embargo, el pensamiento claro y preciso solo es hermoso 

cuando se refiere a buenos sentimientos. El diablo mismo es 

bastante inteligente, pero ama todas las cosas malas. 

Entonces su pensamiento está al servicio del mal y su alma 

es inmunda. 

 

Quizás otros sugieran que la belleza de un alma puede 

evaluarse por lo que desea. Sí, pero hay corazones tibios y 

corazones íntegros. No se puede juzgar el valor de un alma si 

detrás de todo lo que desea hacer existen intereses mezquinos 

o solo una férrea determinación. Para conocer la magnitud de 

un alma es necesario conocer sus pasiones. La verdadera 

dimensión de un alma se revela en sus deleites. Lo que 

manifiesta nuestra excelencia o nuestra vileza no es lo que 

deseamos con diligencia, sino lo que anhelamos con pasión. 

 

“El alma se mide por sus vuelos: 

Algunos bajos, otros altos. 

El corazón se conoce por sus deleites, 

Y las satisfacciones nunca mienten.” 

  

Evidentemente, este es el concepto de amor al que 

Scougal se refiere cuando afirma que el valor y la excelencia 

de un alma se miden por el objeto de su amor. Se refiere a los 

deleites y satisfacciones de los que disfrutamos según aquello 

que amamos. Dice, por ejemplo: “El amor de Dios es una 

sensación encantadora y afectuosa de la perfección divina 

que lleva al alma a renunciar y a entregarse en sacrificio a 

Dios, a desear por sobre todas las cosas agradarle, a deleitarse 



 

73 

más que nada en el compañerismo y en la comunión con Él, 

y a estar dispuesto a hacer o sufrir cualquier cosa por Su 

causa o Su placer”. 

 

Por lo tanto, cuando el amor está bien enfocado, nada 

puede superar al deleite del alma. Los placeres más 

deslumbrantes, los deleites más puros y abundantes que la 

naturaleza humana puede experimentar son aquellos que 

provienen de la ternura de un sentimiento fructífero, 

colocado en el lugar correcto. Y cuando los placeres que 

brotan de un amor bien orientado son insuperables, allí se 

revela su excelencia, porque la excelencia de un alma se mide 

por el objeto de su amor. 

 

Pregunto entonces: ¿acaso el objeto de nuestro amor es 

solamente el Señor, o será que nuestro corazón está dividido? 

Todos estos conceptos acudieron a mi mente ante la simple y 

profunda pregunta del Señor: “¿Qué más quieren que les 

dé?” Si Él se dio a Sí mismo y aun así no nos alcanza, ¿qué 

más podría otorgarnos plenitud de vida? 

 

Hay muchas maneras de formular esta pregunta, 

aunque no siempre se exprese con palabras. Sin embargo, se 

revela con claridad en la forma en que muchos creyentes 

oran, esperan y viven: ¿qué más necesitamos recibir para 

finalmente sentirnos completos? Esta pregunta, aunque 

honesta, expone una tensión profunda entre la obra 

consumada de Cristo y la experiencia cotidiana del pueblo de 

Dios. No porque Cristo no haya dado lo suficiente, sino 



 

74 

porque muchas veces no hemos aprendido a vivir desde lo 

que ya nos fue otorgado en Él. 

 

La cruz no fue un anticipo; fue una consumación. 

Cuando Jesús declaró: “Consumado es”, no estaba 

expresando alivio por el sufrimiento terminado, sino 

proclamando que la obra había sido completada en su 

totalidad. Nada quedó pendiente. Nada quedó reservado para 

más adelante. Nada quedó condicionado a un esfuerzo 

posterior del hombre. El problema no es la falta de provisión, 

sino la persistencia de una mentalidad de carencia. 

 

A lo largo de este libro hemos recorrido distintas áreas 

de la vida que propone el Nuevo Pacto: el cuerpo, la sangre, 

la mente, la posición, las capacidades, las virtudes, la 

herencia, el Reino y la eternidad. Y en cada una de ellas se 

repite la misma verdad: en Cristo ya nos fue dado todo lo que 

concierne a la vida y a la piedad. No parcialmente. No 

progresivamente. No de manera simbólica. Si realmente 

tenemos la vida de Cristo, lo tenemos todo. 

 

Entonces, ¿por qué seguimos pidiendo como si aún 

estuviéramos vacíos, como si todavía nos faltaran muchas 

cosas para ser felices? ¿Por qué seguimos viviendo como si 

algo esencial pudiera completarnos? ¿Por qué la fe, en lugar 

de reposar, muchas veces se agota? ¿No será que corremos 

detrás de engañosos espejismos presentados por el sistema? 

 

La respuesta no está en la rebeldía, sino en el corazón 

humano. El hombre, incluso redimido, puede seguir 



 

75 

interpretando su relación con Dios desde el viejo paradigma 

del mérito, del esfuerzo y de la espera. En los pactos del 

Antiguo Testamento tal vez aprendimos a pedir; pero el 

Nuevo Pacto nos enseña a recibir y a vivir desde lo recibido. 

Mezclar los pactos sin revelación ha producido una profunda 

frustración espiritual en el pueblo de Dios. 

 

Hemos aprendido a orar pidiendo más poder, más 

unción, más fuego, más presencia, más revelación, como si 

Dios se hubiera quedado corto en la obra de la cruz. No lo 

decimos de ese modo, pero muchas veces lo insinuamos. Y 

el cielo, con paciencia eterna, sigue respondiendo con la 

misma verdad: “Hijo, todo lo mío es tuyo…” 

 

La pregunta “¿qué más quieren que les dé?” no nace 

del enojo de Dios, sino de Su asombro amoroso. Es la 

pregunta de un Padre que ya lo entregó todo y observa a Sus 

hijos vivir como si aún estuvieran esperando algo esencial. 

No es una pregunta de reproche; es una invitación a 

despertar. Ese es el objetivo de este libro. No fue escrito para 

relatar una experiencia personal, sino para transmitir el 

mensaje del Señor. 

 

Quiero dejar en claro que el problema no es pedir; el 

problema es pedir desde un lugar equivocado. Cuando 

pedimos desde la carencia, revelamos que aún no confiamos 

plenamente en la obra consumada. Cuando pedimos desde la 

plenitud, nuestra oración cambia de tono: deja de ser reclamo 

y se vuelve comunión; deja de ser ansiedad y se transforma 

en gratitud; deja de ser ruido y se vuelve descanso. 



 

76 

Muchos creyentes no necesitan más revelación; 

necesitan digestión espiritual. No necesitan una nueva 

palabra, sino permitir que la Palabra ya recibida gobierne. No 

necesitan otro mover, sino aprender a caminar fielmente en 

lo que ya fue establecido. La madurez espiritual no se mide 

por cuántas cosas pedimos, sino por cuánto reposamos en 

Cristo. 

 

Aquí es donde el diagnóstico apostólico se vuelve 

inevitable. El corazón humano, aun redimido, puede aferrarse 

a deseos que no nacen del Espíritu. Deseamos sentir, ver, 

experimentar, comprobar. Queremos seguridad emocional 

cuando Dios ya nos dio certeza espiritual. Queremos señales 

cuando ya se nos dio la cruz. Queremos evidencias visibles 

cuando se nos entregó una herencia invisible, pero eterna. 

 

La diferencia entre deseo y plenitud es crucial. El 

deseo no es malo, pero cuando no es gobernado por la verdad, 

se convierte en insatisfacción crónica. La plenitud, en 

cambio, no apaga el anhelo, lo ordena. El creyente pleno 

sigue creciendo, pero ya no desde la ansiedad; crece desde la 

gratitud. Ya no corre detrás de Dios; camina con Él. 

 

El Nuevo Pacto no nos llama a conformarnos; nos 

llama a descansar. No nos invita a la pasividad, sino a la 

confianza. No nos quita el propósito; nos libera de la 

autoexigencia. Vivir desde la plenitud no significa que todo 

será fácil; significa que ya no estamos solos, ni vacíos, ni 

desprovistos. 

 



 

77 

La Iglesia necesita volver a este lugar de reposo 

espiritual. No un reposo indiferente, sino un reposo lleno de 

fe. Un reposo que produce obediencia, fruto, perseverancia y 

amor genuino. Un reposo que ya no vive corriendo detrás de 

lo espiritual, sino manifestándolo en lo cotidiano. 

 

El llamado final de este libro no es a hacer más, sino a 

creer mejor. No a esforzarse más, sino a confiar más 

profundamente. No a buscar algo nuevo, sino a honrar lo 

eterno. Cristo no vino a darnos cosas; vino a darse a Sí 

mismo. Y cuando Él se dio, no se reservó nada. 

 

Por eso, la pregunta final no es retórica; es reveladora: 

“¿Qué más quieren que les dé, si ya me di por completo?” 

La invitación es clara y amorosa: soltemos la ansiedad, 

dejemos la queja, abandonemos la ambición y la mentalidad 

de escasez espiritual. Aprendamos a vivir como hijos, no 

como mendigos. Aprendamos a obrar con mentalidad de 

Reino, bien posicionados en el Nuevo Pacto. Aprendamos a 

orar desde la comunión y no desde la distancia. Aprendamos 

a caminar desde la plenitud y no desde la inconformidad. 

 

La fe madura no vive esperando que Dios haga algo 

más; vive agradecida por lo que ya hizo. No vive esperando 

cosas, sino disfrutando a Alguien. Y desde ese lugar, el 

Espíritu sigue obrando, transformando, guiando y 

manifestando el Reino. 

 

“Que habite Cristo por la fe en vuestros corazones, a fin 

de que, arraigados y cimentados en amor, seáis 



 

78 

plenamente capaces de comprender con todos los santos 

cuál sea la anchura, la longitud, la profundidad y la 

altura, y de conocer el amor de Cristo, que excede a todo 

conocimiento, para que seáis llenos de toda la plenitud de 

Dios.” 
Efesios 3:17 al 19 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

79 

Capítulo catorce 

 

 

 

 

“Nunca fue solo un café. 

Eso lo entendí después…” 

 

 

En aquel momento, la imagen parecía simple, casi 

cotidiana: una pequeña mesa, una taza humeante, el silencio 

compartido. Nada extraordinario a los ojos humanos. Pero 

con el tiempo comprendí que lo que el Señor estaba 

señalando no era una bebida ni un momento casual, sino una 

invitación profunda a detenerme, a sentarme con Él sin 

agendas, sin pedidos, sin urgencias espirituales que resolver. 

 

Un café con el Señor no es una actividad devocional 

más. Es una postura del corazón. 

 

Vivimos tiempos acelerados, incluso en nuestra vida 

espiritual. Oramos rápido, leemos rápido, servimos rápido, y 

muchas veces también escuchamos rápido. Queremos 

respuestas inmediatas, soluciones claras, direcciones 

precisas. Pero el Señor, en su amor paciente, sigue 

invitándonos a algo mucho más simple y, a la vez, mucho 

más profundo: “estar con Él”. 



 

80 

El café tiene algo particular. No se toma con prisa. Se 

disfruta despacio. Su aroma envuelve el ambiente antes de 

que llegue al paladar. Invita a sentarse, a conversar, a 

compartir silencios. No exige palabras constantes; permite la 

quietud. Y en esa quietud, muchas veces, se dicen las cosas 

más importantes. Así es también el encuentro íntimo con 

Dios. 

 

Un café con el Señor es ese tiempo apartado donde no 

buscamos producir nada, ni demostrar nada, ni alcanzar nada. 

Es el espacio donde dejamos de correr detrás de lo espiritual 

y simplemente nos dejamos encontrar. Donde no llevamos 

listas de peticiones, sino un corazón disponible. Donde no 

hablamos todo el tiempo, sino que aprendemos a escuchar. 

 

Allí, en ese lugar sencillo, el Señor trabaja con 

delicadeza. No grita, no empuja, no exige. Habla al corazón, 

acomoda prioridades, sana heridas que ni siquiera sabíamos 

que estaban abiertas. En ese tiempo, Él no solo nos dice 

cosas; se nos revela a Sí mismo. Y eso transforma más que 

cualquier respuesta. 

 

Este libro nació de una experiencia personal, pero no 

fue escrito para contar esa experiencia como algo 

extraordinario, que además, me refleje como alguien sensible 

y especial, esa nunca fue la intención, porque no lo creo así. 

Fue escrito para provocar un anhelo. El anhelo de volver a la 

intimidad. El anhelo de vivir desde la plenitud del Nuevo 

Pacto. El anhelo de dejar de pedir lo que ya fue dado y 

comenzar a disfrutar a Aquel que se dio por completo. 



 

81 

Todos necesitamos nuestro “tiempo de café” con el 

Señor. No necesariamente con una taza en la mano, aunque 

puede ayudar, sino con una actitud interior de reposo, de 

apertura, de amor. Un tiempo donde el ruido se apaga, donde 

las expectativas se sueltan, donde el alma respira. 

 

No es un tiempo para hacer más, sino para ser. No es 

un tiempo para impresionar a Dios, sino para dejarnos amar. 

No es un tiempo para acumular revelación, sino para permitir 

que la revelación nos transforme. 

 

Quizás allí, en ese espacio silencioso y perfumado de 

gracia, el Señor vuelva a hacernos la misma pregunta que 

atravesó todo este libro: “¿Qué más quieren que les dé?” Y 

tal vez, por primera vez, entendamos que no hay nada más 

que pedir. Porque cuando Él está presente, cuando Él se 

sienta con nosotros, cuando su amor envuelve el momento… 

todo lo demás pierde importancia y urgencia. 

 

Mi deseo es que, al cerrar este libro, no sientan que han 

terminado una lectura, sino que reciban una invitación. Una 

invitación personal, amorosa, cotidiana. Que busquen ese 

tiempo especial. Que lo cuiden. Que lo disfruten. Que se 

sienten con el Señor, café de por medio, y permitan que Él 

haga lo que solo Él sabe hacer en la intimidad: amar, sanar, 

afirmar y revelar Sus diseños. 

 

Porque al final, la vida cristiana no se trata de cuánto 

hacemos para Dios, sino de cuánto aprendemos a estar con 

Él y disfrutarlo. Y créanme: Cuando se sienten a tomar un 



 

82 

café con el Señor, y puedan sentir Su presencia, 

comprenderán que no se trata solo de un café… 

 

“Me mostrarás la senda de la vida; 

En tu presencia hay plenitud de gozo; 

Delicias a tu diestra para siempre.” 

Salmo 16:11 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

83 

 
 

“Quisiera agradecer por este libro a mi Padre celestial, 

porque me amó de tal manera que envió a su Hijo Jesucristo 

mi redentor. 

Quisiera agradecer a Cristo por hacerse hombre, por morir 

en mi lugar y por dejarme sus huellas bien marcadas para 

que no pueda perderme. 

Quisiera agradecer al glorioso Espíritu Santo mi fiel amigo, 

que en su infinita gracia y paciencia,  

me fue revelando todo esto…” 

 

“Quisiera como en cada libro agradecer a mi compañera de 

vida, a mi amada esposa Claudia por su amor y paciencia 

ante mis largas horas de trabajo, sé que es difícil vivir con 

alguien tan enfocado en su propósito y sería imposible sin 

su comprensión” 

 

 

 
 
 
 



 

84 

 
 Como en cada uno de mis libros, he tomado muchos 

versículos de la biblia en diferentes versiones. Así como 

también he tomado algunos conceptos, comentarios o 

párrafos de otros libros o manuales de referencia. Lo hago 

con libertad y no detallo cada una de las citas, porque tengo 

la total convicción de que todo, absolutamente todo, en el 

Reino, es del Señor. 

 

 Los libros de literatura, obedecen al talento y la 

capacidad humana, pero los libros cristianos, solo son el 

resultado de la gracia divina. Ya que nada, podríamos 

entender sin Su soberana intervención. 

 

 Por tal motivo, tampoco reclamo la autoría o el 

derecho de nada. Todos mis libros, se pueden bajar 

gratuitamente en mí página personal 

www.osvaldorebolleda.com y lo pueden utilizar con toda 

libertad. Los libros no tienen copyright, para que puedan 

utilizar toda parte que les pueda servir. 

 

 El Señor desate toda su bendición sobre cada lector y 

sobre cada hermano que, a través de su trabajo, también haya 

contribuido, con un concepto, con una idea o simplemente 

con una frase. Dios recompense a cada uno y podamos todos 

arribar a la consumación del magno propósito eterno en 

Cristo. 

 

 

 

http://www.osvaldorebolleda.com/


 

85 

Doctor y maestro de la Palabra 

Osvaldo Rebolleda 
 

 

 
El Pastor y maestro Osvaldo Rebolleda hoy cuenta con 

miles de títulos en mensajes de enseñanza para el 

perfeccionamiento de los santos y diversos Libros de 

estudios con temas variados y vitales para una vida cristiana 

victoriosa. 

El maestro Osvaldo Rebolleda es el creador de la Escuela de 

Gobierno espiritual (EGE) y ha sido reconocido con un 

Doctorado Honoris Causa en Divinidades de  

La Universidad teológica de Estados Unidos. 
Hasta hoy en día ministra de manera itinerante en Argentina 

Y hasta lo último de la tierra. 

 
rebolleda@hotmail.com 

 

www.osvaldorebolleda.com 

 

mailto:rebolleda@hotmail.com
http://www.osvaldorebolleda.com/


 

86 

www.osvaldorebolleda.com 

        
 



 

87 

     

www.osvaldorebolleda.com 

 

http://www.osvaldorebolleda.com/


 

88 

      
www.osvaldorebolleda.com

 



 

89 

 
www.osvaldorebolleda.com 

 

http://www.osvaldorebolleda.com/

