. e s 2 b
. - S : - ' i

o . . .
0

OSVALDO REBOULEDA|

PP - ..




El dia que tome un
café con el Senor

OSVALDO REBOLLEDA

(1)



Este libro No fue impreso
con anterioridad
Ahora es publicado en
Formato PDF para ser
Leido o bajado en:
www.osvaldorebolleda.com

Provincia de La Pampa

rebolleda@hotmail.com

Todos los derechos de este material son reservados para el
Sefior, quién los ofrece con la generosidad que lo caracteriza
a todos aquellos que desean capacitarse mas y lo consideran
de utilidad.

No se permite la transformacién de este libro, en cualquier
forma o por cualquier medio, para ser publicado
comercialmente.

Se puede utilizar con toda libertad, para uso de la ensefianza,
sin necesidad de hacer referencia del mismo.

Se permite leer y compartir este libro con todos los que mas
pueda y tomar todo concepto que le sea de bendicion.
Edicion general: EGE

Revision literaria: Autores argentinos

Revision solo ortogréfica - 1A

Disefio de portada: EGEAD

Todas las citas Biblicas fueron tomadas de la Biblia version
Reina Valera, salvo que se indique otra version.

(2)



CONTENIDO

Capitulo uno:

El dia, el café y Su Presencia.....................

Capitulo dos:

DileaMipueblo.....................

Capitulo tres:

Que leshedadoMivida...........................

Capitulo cuatro:

MICUBKPO. ..o

Capitulo cinco:

MiSangre......oooviiiii i

Capitulo seis:

Blmente. . ..o

Capitulo siete:

Mi POSICION. ...oviii e,

Capitulo ocho:

Mis capacidades..............cooiiiiiiiiinnnn..

Capitulo nueve:

MIS VIFEUAES. ..o

............




Capitulo diez:
MINBFENCIA. e 54

Capitulo once:
MiREINO.... ..o e 59

Capitulo doce:
Mieternidad.............oooiiiiiiii 64

Capitulo trece:
¢Qué mas quieren que lesdé? ..., 69

Capitulo catorce:

Uncafé conmi SeRor......oovvirie e, 79
RECONOCIMIENTOS. ..ottt 83
Sobre el autor. .. ..o, 85




Capitulo uno

El dia, el cafey
Su Presencia

“He aqui, tu amas la verdad en lo intimo; y en lo secreto
me has hecho comprender sabiduria.”
Salmo 51:6 JBS

Hay momentos en la vida que no llegan anunciados.
No vienen precedidos por trompetas ni por sefiales
extraordinarias. Se infiltran en la rutina con la suavidad de lo
cotidiano y, sin embargo, dejan una huella eterna. A veces,
Dios no irrumpe con estruendo, sino con silencio. No nos
interrumpe; nos detiene. Y en esa detencidn, nos habla.

Aguel dia yo estaba lejos de casa, en uno de tantos
viajes ministeriales que, con el tiempo, se parecen entre si.
Habia sido invitado a predicar en la ciudad de Mercedes en
la provincia de Buenos Aires y me alojaba en un hotel
sencillo, correcto, de esos que cumplen su funcion sin
pretensiones. Habia pasado la tarde preparando el mensaje,
orando, repasando mentalmente cada pasaje biblico, cada
énfasis pastoral. Me cambié con anticipacion, como suelo

(5 )



hacerlo, con la mente ya puesta en la iglesia, en la
congregacion que me esperaba, en las almas a las que debia
servir con fidelidad.

Baje al hall del hotel con paso decidido, convencido de
que en cualquier momento me pasarian a buscar. Fue
entonces cuando lo adverti: el reloj no coincidia con la hora
acordada. Habia bajado una hora antes. Una hora entera. Un
error minimo, casi insignificante, pero suficiente para alterar
el ritmo previsto.

Durante unos segundos dudé. Podria haberme quedado
alli abajo, mirando el teléfono, hojeando el diario local,
dejando que el tiempo se consumiera sin sentido. Pero algo
en mi interior me impulsé a regresar a la habitacion. En la
cafeteria del hotel, habia mucha gente, por lo tanto, no lo
razoné demasiado. Simplemente subi de nuevo vy, al entrar,
pedi que me llevaran un café doble.

La habitacién tenia un pequefio living, un espacio de
descanso con un sillon cémodo, una mesa baja y una ventana
por donde entraba una luz suave, de esas que no encandilan,
pero envuelven. El hotel estaba en calma. No habia ruidos,
no habia urgencias. Solo una hora inesperada suspendida en
el aire.

Cuando trajeron el café, tomé la taza con ambas
manos. El aroma era intenso, familiar, reconfortante. Me
sente en el sillon y, casi sin pensarlo, sin medir las palabras
ni la profundidad de lo que estaba por decir, pronuncié en voz




alta una frase que brotd espontanea, casi ingenua: Sefior,
(qué te parece si nos tomamos un café y hablamos un rato...?

No lo dije esperando una respuesta. No habia
misticismo en mi tono ni expectativa sobrenatural en mi
corazon. Fue una expresion simple, humana, dicha en
confianza, como quien habla con alguien cercano mientras
intenta ordenar sus pensamientos. Mi intencion era repasar
mentalmente el mensaje que habia preparado, afinar ideas,
recordar textos, revisar el hilo de la predicacion.

El silencio llend la habitacion. Un silencio denso, vivo,
casi expectante. Pasaron unos pocos minutos. El café se
enfriaba lentamente. Y entonces, sin aviso, sin dramatismo,
sin voces audibles ni visiones extraordinarias, el Espiritu
Santo hablé a mi corazon con una claridad que todavia hoy
me estremece.

No fue una impresion vaga. No fue una emocion
pasajera. Fue una palabra precisa, ordenada, firme, como un
decreto pronunciado con amor. Como sabiendo lo que estaba
por predicar me dijo: “Dile a mi pueblo que les he dado mi
vida, mi cuerpo, mi sangre, mi mente, mi posicion, mis
capacidades, mis virtudes, mi herencia, mi Reino, mi

eternidad... Preguntales de mi parte: ;qué mas quieren que
les dé?”

Senti como si el tiempo se hubiera detenido por
completo. La habitacion, el sillon, la taza de cafe, todo quedo
en segundo plano. Mi corazén se llené de una mezcla




imposible de describir: asombro, gratitud, quebranto,
reverencia. No pude hablar. No quise hacerlo. Las palabras
humanas resultaban pequefias frente a la magnitud de lo que
acababa de escuchar. Solo lloré en silencio porque Su
presencia era tan palpable, tan amigable, tan llena de amor y
a la vez tan sublime, que me hizo dificil ponerme en pie.

Comprendi, en un instante, que no estaba recibiendo
solo una exhortacion personal, sino una semilla destinada a
muchos. Una palabra que no me pertenecia, pero que habia
sido confiada a mi corazon. El Sefior no me estaba pidiendo
gue agregara algo a mi mensaje de esa noche; estaba
reordenando mi comprension completa de la actitud de la
Iglesia y de la revelacion del Nuevo Pacto.

Alli, en ese sillén, con una taza de cafe entre las manos,
fui confrontado con una verdad tan simple como
revolucionaria: en Cristo, Dios no nos dio cosas; se dio a Si
mismo. Y si El se nos dio por completo, ;qué sentido tiene
vivir como si aln nos faltara algo esencial? Tal vez puedan
estar pensando que eso es una verdad que todo ministro debe
manejar y ensefiar. Sin embargo, quienes han escuchado la
voz del Sefor, saben que todo cobra otra profundidad y otro
sentido cuando El habla.

Ese dia entendi que gran parte de la vida cristiana se
vive desde una percepcion de carencia que no proviene del
cielo. Oramos como mendigos espirituales cuando hemos
sido hechos herederos. Pedimos como si estuviéramos fuera,
cuando ya hemos sido introducidos en El. Suplicamos por




aquello que, en el Nuevo Pacto, ya nos fue otorgado en
plenitud. Es verdad que sabemos algunas cosas y que
manejamos términos, pero vivir las dimensiones propuestas
por el Nuevo Pacto, es otra cosa.

Han pasado varios afios desde aquella tarde. He
predicado en muchos lugares, he ensefiado a muchas
personas, he atravesado distintas estaciones ministeriales.
Pero ese momento permanece intacto en mi interior. No
como un recuerdo romantico, sino como un punto de
inflexion. Desde entonces, ya no puedo leer la Biblia de la
misma manera.

Ya no puedo leer el Antiguo Testamento sin pasar su
sustancia por la cruz. Ya no puedo hablar del Nuevo Pacto
solo como una propuesta de ir hacia la cruz, sino como la
gran revelacion de vivirlo desde la cruz, en el poder de la
resurreccion. Ademas, el Reino cobra sentido presente a
través del Nuevo Pacto. Ya no puedo aceptar una fe marcada
por la escasez cuando la cruz proclamo la plenitud y nos
introdujo definitivamente en el Reino.

Este libro nace de ese cafe. De ese silencio. De esa
pregunta que aun resuena con fuerza en mi espiritu. No es un
tratado teologico frio ni una recopilacién de conceptos
abstractos. Es una invitacion pastoral a revisar desde donde
estamos viviendo nuestra fe. A dejar de pedir lo que ya nos
fue dado. A reposar en Cristo con madurez, gratitud y
confianza.




Porque, al final, la pregunta sigue en pie, sigue
atravesando mi corazoén, sigue atravesando al pueblo cada
vez que puedo ensefiar, sigue expresandose en pulpitos, en
redes, en mis audios, en mis videos, en mis libros. Sigue
interrogando a nuestra generacion consumista y egocéntrica:
“cQué mas quieren que les dé?”

Y quizas, solo quizas, la respuesta correcta no sea pedir
algo nuevo, sino aprender a vivir plenamente desde todo lo
que ya recibimos en El...

Les invito a un gesto sencillo: preparen un café, dejen
que su fragancia los envuelva por completo. Lean con calma
cada péagina de este libro entrafiado, y permitan que sus
pensamientos se aquieten. Abran el corazén al Espiritu Santo
y atiendan su voz. Escuchen el clamor de un Dios amoroso,
colmado de gracia y verdad, un Sefior que se nos entrega por
completo y nos llama a mirarlo con transparencia y a vivirlo
con pasion.

“Porque en él vivimos, y nos movemos, y somos...”
Hechos 17:28

10

(
4

'



Capitulo dos

Dile a Mi pueblo

“Dios, habiendo hablado muchas veces y de muchas
maneras en otro tiempo a los padres por los profetas, en
estos postreros dias nos ha hablado por el Hijo, a quien

constituyo heredero de todo, y por quien asimismo hizo el
universo; el cual, siendo el resplandor de su gloria, y la
Imagen misma de su sustancia, y quien sustenta todas las
cosas con la palabra de su poder...”
Hebreos 1:1 al 3

Hay palabras que no nacen de la urgencia del
momento, sino del peso silencioso del corazon de Dios. “Dile
a mi pueblo” no es una frase pronunciada con dureza ni una
orden desprovista de afecto; es el eco persistente de un Padre
que desea ser escuchado. Es el susurro de alguien que ha
hablado muchas veces y, aun asi, esta dispuesto a volver a
hacerlo.

Desde el principio, Dios se revel6 como un Dios que
habla. No cre6 al hombre para gobernarlo desde la distancia,
sino para relacionarse con él desde la cercania. La voz divina
fue siempre una expresion de comunion. En el huerto, antes

[ 11 ]

\ J



del pecado, la conversacion era natural; no habia esfuerzo, ni
miedo, ni ruido que interrumpiera el dialogo. Hablar con
Dios era parte de la vida.

Con el paso del tiempo, algo cambid. No fue Dios
quien se volvié silencioso, fue el hombre quien se volvio
distraido. La atencién se fragmentd, el corazon se llend de
otros sonidos, y la voz que antes era central comenzé a
quedar relegada. Aun asi, Dios no dejo de hablar. Volvié a
llamar, volvio a explicar, volvio a insistir. “Dile a mi pueblo”
se convirtié en una expresion repetida a lo largo de la historia,
cargada de paciencia y de amor persistente.

Dios no habla porque necesite imponer Su autoridad,
sino porque desea ser entendido. El sabe que muchas
decisiones equivocadas no nacen de la rebeldia, sino del
desenfoque. Por eso se toma el tiempo de advertir, de
ensefiar, de corregir con ternura. Habla porque ama. Habla
porque ve lo que Su pueblo no siempre alcanza a percibir: el
rumbo que se esta tomando y lo que se esta perdiendo en el
camino.

Hay un dolor profundo, aunque sereno, en este
Ilamado. No es el enojo del juez ofendido, sino la tristeza del
Padre que observa a Sus hijos caminar hacia pérdidas
innecesarias. No porque El no haya hablado, sino porque Su
voz fue desplazada por otras mas ruidosas, mas inmediatas,
mas atractivas. El desenfoque espiritual rara vez es abrupto;
casi siempre es progresivo. Comienza cuando se deja de
escuchar con atencion y se empieza a oir solo aquello que

()



confirma deseos propios. Aun asi, Dios no se retira. No se
ofende al punto de callar. Vuelve a hablar. Vuelve a decir:
“Dile a mi pueblo...”.

Hay algo profundamente conmovedor en la forma en
que Dios se explica. El no se limita a dar 6rdenes, sino que
revela razones. No solo marca limites, sino que muestra
consecuencias. No exige obediencia ciega, sino comprension
transformadora. Sabe que entender Su corazon produce
cambios mas duraderos que obedecer por temor. Por eso
repite, ilustra, advierte y espera. La paciencia de Dios no es
indiferencia; es misericordia activa.

Muchas veces se ha dicho que Dios ya no habla, que
guarda silencio frente a Su pueblo. Sin embargo, la realidad
es otra: Dios sigue hablando, pero hemos cambiado la
sintonia. El ruido constante, la prisa espiritual, el activismo
sin intimidad y las prioridades invertidas han ido apagando
la sensibilidad del corazon. No es que la voz de Dios se haya
debilitado, es que hemos dejado de detenernos para
escucharla.

Cuando Dios habla, no lo hace para condenar, sino
para alinear. Su voz no busca exponer para avergonzar, Sino
corregir para restaurar. Cada advertencia es una sefial de que
aun hay tiempo. Cada llamado es una muestra de que todavia
hay oportunidad. Dios no insiste porque sea duro, sino
porgue no quiere perder a ninguno en el camino.

13

—
| —



Este libro nace de una conversacion intima, sencilla,
casi cotidiana. Pero este capitulo deja en claro algo esencial:
lo que Dios desea con uno, lo desea con todos. El no busca
encuentros aislados, sino un pueblo que vuelva a escuchar.
Un pueblo que recupere la quietud necesaria para distinguir
Su voz entre tantas otras.

“Dile a mi pueblo” no es una frase del pasado. Es un
llamado vigente. Es la expresion de un Dios que todavia
espera ser atendido, que todavia cree en la capacidad de Su
pueblo de volver a enfocarse, y que sigue dispuesto a
sentarse, una vez mas, a hablar. Porque el silencio nunca
estuvo en Dios. El desafio siempre fue aprender a escuchar.

“El que tiene oido, oiga lo que el Espiritu dice a las
iglesias...”
Apocalipsis 2:7

14

—
| —



Capitulo tres

Queles he dado
Mivida

“Porque ni aun el Hijo del hombre vino para que le
sirvan, sino para servir y para dar su vida en rescate por
muchos. ”

Marcos 10:45 (NVI)

Hay una de las declaraciones mas contundentes y, a la
vez, mas descuidadas por la Iglesia contemporanea: “Yo he
venido para que tengan vida, y para que la tengan en
abundancia” (Juan 10:10). Esta frase, tan repetida como
poco comprendida, no fue una promesa futura ni una
posibilidad condicionada al esfuerzo humano. Fue una
afirmacion definitiva de Cristo acerca de lo que El venia a
otorgar como realidad consumada.

La vida que Jests ofrece no es simplemente la
prolongacion de la existencia biologica, ni una mejora moral
del antiguo hombre. La vida que El da es Su propia vida. No
se trata de algo afiadido desde fuera, sino de una imparticion
desde dentro. EI Nuevo Pacto no comienza con el intento del

(1)



hombre por agradar a Dios, sino con el acto soberano de Dios
impartiendo vida a un hombre que estaba muerto en sus
delitos y pecados. Tal como afirma el apéstol Pablo, “aun

estando nosotros muertos... nos dio vida juntamente con
Cristo” (Efesios 2:5).

Aqui se produce una de las mayores revoluciones
espirituales del evangelio: el creyente no vive para alcanzar
vida, vive porgue ya la recibio. La vida eterna no comienza
después de la muerte fisica; comienza en el nuevo
nacimiento. Jesus lo dej6 claro cuando dijo: “El que oye mi
palabra y cree... tiene vida eterna, y no vendrd a
condenacion, mas ha pasado de muerte a vida” (Juan
5:24). El verbo esta en tiempo presente. No es expectativa,
es posesion.

Sin embargo, gran parte del pueblo de Dios sigue
orando como si aun estuviera buscando lo que ya le fue
concedido. Se ora pidiendo vida, avivamiento, fuego, cuando
en realidad lo que se necesita no es recibir mas vida, sino
permitir que la vida recibida gobierne. Cristo no vino a
visitarnos ocasionalmente; vino a habitar en nosotros.
“Cristo en vosotros, esperanza de gloria” (Colosenses 1:27)
no es una metafora poética, es una realidad espiritual.

La vida abundante de la que habla Jesus no se mide por
circunstancias favorables, sino por una fuente interna
inagotable. Es una vida que permanece aun en medio de la
afliccion, que descansa aun en medio del conflicto, que ama
aun cuando no es correspondida. Por eso el apostol Juan

(1)



puede afirmar sin titubeos: “El que tiene al Hijo, tiene la
vida” (1 Juan 5:12). No dice “tendra”, dice “tiene”.

Aqui es donde muchas distorsiones se han infiltrado en
la ensefianza cristiana. Se ha reducido la vida cristiana a un
constante pedido de fuerzas, animo o renovacion, como si la
vida espiritual se agotara con facilidad. Esta mentalidad
genera creyentes dependientes de estimulos externos,
reuniones intensas o experiencias emocionales, en lugar de
discipulos que viven desde una comunién estable con la vida
de Cristo en su interior.

Vivir desde la vida que ya nos fue dada transforma
radicalmente la oracion. Ya no oramos desde la carencia, sino
desde la comunidn. Ya no oramos para que Dios venga, sino
porque El ya esté. La fe deja de ser un esfuerzo por convencer
a Dios y se convierte en una respuesta confiada a lo que El
ya hizo. El servicio deja de ser una carga y pasa a ser una
expresion natural de la vida que fluye.

El apdstol Pablo lo expresa con una claridad
desarmante cuando declara: “Con Cristo estoy juntamente
crucificado, y ya no vivo yo, mas vive Cristo en mi”
(Gélatas 2:20). Esta no es una frase devocional, es una
definicién de identidad. El creyente no intenta imitar a Cristo
desde afuera; Cristo vive Su vida a traves del creyente.

El Ilamado pastoral es claro y necesario: dejemos de
vivir como mendigos espirituales cuando hemos sido hechos
participantes de la vida divina. Dejemos de pedir lo que ya

()



recibimos y aprendamos a descansar en la plenitud del Nuevo
Pacto. La madurez espiritual no se manifiesta en cuantas
cosas pedimos, sino en cuan profundamente reposamos en lo
que Cristo ya nos dio.

Vivir desde Su vida es vivir sin miedo al futuro, sin
esclavitud al pasado y sin ansiedad por el presente. Es
caminar con la certeza de que en El vivimos, nos movemos y
somos Yy que no buscamos vida: vivimos desde ella.

“En él estaba la vida, y la vida era la luz de los hombres.”
Juan 1:4

18

—
| —



Capitulo cuatro

Mi cuerpo

“Tomad, comed; esto es mi cuerpo que por vosotros es

partido; haced esto en memoria de mi.”
1 Corintios 11:24

Uno de los mayores escandalos del evangelio no fue
solo que Dios se hiciera hombre, sino que habitara entre los
hombres, muriendo y resucitando para habitar todos los dias,
hasta el fin del mundo, en cuerpos humanos, limitados y
débiles. La encarnacion no fue un recurso temporal ni una
estrategia simbolica; fue una declaracion eterna del valor que
Dios le otorga a la materia redimida. “Y aquel Verbo fue
hecho carne, y habito entre nosotros” (Juan 1:14).

Los Evangelios dejan en claro que Dios se hizo carne
en Jesds, informan de las necesidades humanas de Jesus,
incluyendo el suefio (Lucas 8:23), la comida (Mateo 4:2;
21:18), y la proteccidn fisica (Juan 10:39). Otros indicadores
de Su humanidad incluyen el sudor (Lucas 22:43y 44) y el
sangrado (Juan 19:34). Jesus también expresdo Sus
emociones tales como el gozo (Juan 15:11), la tristeza
(Mateo 26:37) y la ira (Marcos 3:5). Durante Su vida, Jesus

[ 19 )

\ J



se refirié a si mismo como un hombre (Juan 8:40), y después
de Su resurreccion aun se reconocié Su humanidad (Hechos
2:22).

Sin embargo, el proposito de la Encarnacién no era
probar la comida o sentir dolor. El Hijo de Dios fue hecho
carne para ser el Salvador de la humanidad. Primero, era
necesario nacer bajo la ley (Géalatas 4:4). Todos nosotros
hemos fracasado en el cumplimiento de la Ley de Dios.
Cristo vino en la carne, bajo la Ley, para cumplir la Ley a
favor nuestro (Galatas 4:5).

En segundo lugar, era necesario que el Salvador
derramara Su sangre para el perdon de los pecados (Hebreos
9:22). Por supuesto, un sacrificio de sangre requiere un
cuerpo de carne y hueso. Y este era el plan de Dios para la
Encarnacion: “Por lo cual, entrando en el mundo dice:
Sacrificio y ofrenda no quisiste; mds me preparaste cuerpo”
(Hebreos 10:5). Sin la Encarnacién, Cristo no podria morir
realmente, y la cruz no tendria ningdn sentido.

Ahora bien, Su cuerpo también fue su sufrimiento. Es
importante notar que Su pasion, fue real. No es que
simplemente parecio sufrir; verdaderamente sufrié y murio.
Cuando Jesus oré en Getsemani, “Padre mio, si es posible,
pase de mi esta copa” (Mateo 26:39), estuvo en auténtica
angustia por lo que iba a sufrir (Lucas 22:44). Cuando fue
golpeado y burlado, cuando la corona de espinas fue
presionada en su cabeza, cuando fue clavado en la cruz,
cuando colgaba ahi y luchaba por respirar, estaba

(=)



experimentando un sufrimiento genuino y agonizante para
pagar por nuestros pecados. Soporto todo eso para salvar a
aquellos que depositan su confianza en EL.

El profeta Isaias en su famoso capitulo 53 predijo la
pasion de Cristo y reveld su significado, mencionando que El
Ilevd nuestras enfermedades, que cargd con nuestros dolores.
Que fue herido de Dios y afligido por nuestras transgresiones,
molido por nuestras iniquidades, que el castigo, por nuestra
paz, cayo sobre El, y que por Sus heridas fuimos nosotros
sanados. El profeta dice que fue oprimido y afligido, pero no
abrid Su boca. Su pasion, Su dolor y Su muerte fueron Unicos
y conmmovedores.

En el uso moderno, la palabra pasion puede tener el
sentido de emocion fuerte e incluso se asocia con el amor.
Pero Jesus no sufrié debido a una fuerte emocion que se
encendié por un tiempo y luego pasO. Las personas hoy
pueden tener arrebatos de pasion y hacer cosas precipitadas
que luego lamentan, pero eso no es la pasion de Cristo. JesUs
vino a la tierra con el proposito de entregar su vida por
nosotros, y nunca se desvio de ello (Mateo 16:21-23 y
21:24). De hecho, en el libro de Apocalipsis, Jesus es descrito
como el Cordero que fue sacrificado desde la creacion del
mundo (Apocalipsis 13:8).

Dios hizo una obra maravillosa al enviar a su Hijo
unigénito al mundo y brindarnos una salvacion que no
mereciamos. Gloria al Sefior por ese momento en el que el
Verbo se hizo carne y habit6 entre los seres humanos. Sin

()



embargo, luego de su entrega, su sufrimiento y su muerte,
hubo una gloriosa resurreccion. Entonces se impartio a la
Iglesia a través de Su Santo Espiritu, lo cual la constituyo
Ccomo Su propio cuerpo en la tierra.

“Ahora bien, vosotros sois el cuerpo de Cristo, y cada uno

individualmente un miembro de él.”
1 Corintios 12:27

El Nuevo Pacto no comienza con un escape del cuerpo,
sino con su inclusion en la obra redentora. Jesus no vino a
salvar “almas” dejando cuerpos descartables, vino a redimir
al ser humano completo. Por eso el Hijo de Dios no aparecio
como espiritu, sino que nacid, crecio, sinti0 cansancio,
hambre, dolor, y finalmente entregd Su cuerpo en la cruz. La
salvacion no fue abstracta; fue corporal.

Aqui se revela una verdad profunda y muchas veces
ignorada: nuestro cuerpo ya no nos pertenece. “; O ignordis
que vuestro cuerpo es templo del Espiritu Santo... y que no
sois vuestros?” (1 Corintios 6:19). Bajo el Nuevo Pacto, el
cuerpo del creyente deja de ser un simple envase biologico y
se convierte en morada divina. No es un espacio neutral, es
un lugar santo.

Esta revelacion transforma por completo la manera en
que entendemos la sanidad, el cuidado personal y la dignidad
del cuerpo. La sanidad no es un acto aislado de poder, es una
expresion del Reino invadiendo la fragilidad humana. Jesus
sanaba porque el Reino habia llegado, y donde el Reino se

(2)



manifiesta, la vida gobierna sobre la muerte. “El Espiritu de
aquel que levanto de los muertos a Jesus mora en vosotros”
(Romanos 8:11). El mismo Espiritu que vencié la tumba
habita hoy en cuerpos de barro.

Sin embargo, la Iglesia muchas veces ha vivido entre
dos extremos dafiinos: por un lado, una espiritualidad que
desprecia el cuerpo como si fuera un enemigo; por otro, una
obsesion con lo fisico desligada de la vida espiritual. Ambos
errores nacen de no comprender que el cuerpo ya fue incluido
en la redencion porque contiene Su presencia. Es cierto que
es un cuerpo de muerte y que al final recibiremos uno
incorruptible, por lo tanto no se trata de idolatrarlo, pero
tampoco de despreciarlo. Debemos reconocerlo como un
instrumento de Dios.

Nuestro cuerpo es el medio a traves del cual la vida de
Cristo se expresa en la tierra. Es con el cuerpo que servimaos,
abrazamos, caminamos, hablamos, oramos y amamos. Por
eso Pablo exhorta: “Presentad vuestros cuerpos en
sacrificio vivo, santo, agradable a Dios” (Romanos 12:1).
No pide que presentemos emociones, ideas 0 intenciones,
sino cuerpos Vvivos. La vida cristiana no se vive en lo etéreo,
se vive en lo cotidiano.

Muchas distorsiones han llevado a creyentes a orar
como si Dios estuviera lejos de su realidad fisica. Se ora
pidiendo fuerzas cuando el Espiritu ya habita dentro. Se ora
pidiendo sanidad sin discernir que la vida del Reino ya fue
sembrada. Esto no niega la lucha, el desgaste ni el dolor, pero

(&)



cambia la perspectiva desde la cual se enfrentan. No
luchamos para ser habitados; luchamos porgue ya somos
habitados y en la comunion manifestamos Su cuerpo.

Cuando entendemos que nuestro cuerpo es templo, la
fe deja de ser algo meramente doctrinal y se vuelve
encarnada. La forma en que dormimos, comemos,
trabajamos, descansamos y nos cuidamos se convierte en una
expresion espiritual. EI Reino no se manifiesta solo en el
culto, sino también en el cuidado responsable del cuerpo que
Dios decidio habitar.

El Ilamado pastoral es claro y necesario: dejemos de
tratar nuestro cuerpo como algo secundario o descartable. No
lo usemos como excusa para la carnalidad ni lo despreciemos
bajo una falsa espiritualidad. Honremos el cuerpo como casa
de Dios, como instrumento del Reino y como herencia
redimida. Vivir desde el Nuevo Pacto es reconocer que Cristo
no solo vive en nosotros, sino que Vvive a traves de nosotros.

El cuerpo no es el problema; el problema es no saber
quién habita en él. Cuando esta verdad se asienta en el
corazon, dejamos de pedir desde la inseguridad y
comenzamos a Vvivir desde la pertenencia. Ya no somos
huéspedes de Dios; somos Su morada.

“Hablando la verdad en amor, crezcamos en todos los
aspectos en aquel que es la cabeza, es decir, Cristo, de
quien todo el cuerpo, estando bien ajustado y unido por la
cohesidn que las coyunturas proveen, conforme al

(&)



funcionamiento adecuado de cada miembro, produce el
crecimiento del cuerpo para su propia edificacion en
amor.”

Efesios 4:15y 16

25

(
4

'



Capitulo cinco

Mi Sangre

“El nos ha librado del poder de las tinieblas y nos ha
trasladado al reino de su amado Hijo, en quien tenemos
redencion por su sangre, el perdon de pecados.”
Colosenses 1:13y 14

Hay verdades del evangelio que, por ser tan sagradas,
corren el riesgo de ser tratadas con ligereza. Una de ellas es
la Sangre de Cristo. No como simbolo liturgico ni como
recurso poético, sino como realidad espiritual viva, eficaz y
eterna. La sangre de JesUs no fue derramada para conmover
emociones, sino para establecer un pacto irrevocable entre
Dios y el hombre.

Desde el principio de las Escrituras, la sangre estuvo
asociada a la vida. “La vida de la carne en la sangre esta”
(Levitico 17:11). Por eso, cada sacrificio del antiguo pacto
recordaba una verdad dolorosa: el pecado produce muerte, y
la vida debia ser entregada para cubrir la culpa. Sin embargo,
esos sacrificios nunca fueron suficientes. Eran sombra,
anticipo, anuncio de algo mayor. La sangre de animales podia

26

—
| —



cubrir temporalmente, pero no podia limpiar la conciencia ni
transformar el corazon.

Cuando Jesis derramGé Su Sangre, no estaba
inaugurando una nueva religion, estaba cerrando
definitivamente el antiguo sistema. “Esta es mi sangre del
nuevo pacto, que por muchos es derramada para remision
de los pecados” (Mateo 26:28). No se trata de una mejora
del pacto anterior, sino de uno completamente nuevo,
establecido sobre mejores promesas y una obra perfecta.

Aqui se produce una de las liberaciones mas profundas
del creyente: el perddn deja de ser una suplica constante y se
convierte en una realidad establecida. “Con una sola
ofrenda hizo perfectos para siempre a los santificados”
(Hebreos 10:14). La Sangre de Cristo no necesita ser
aplicada repetidamente; fue aplicada una vez y para siempre.
No vivimos pidiendo perdon como si cada falla nos
devolviera al punto de partida. Vivimos desde el perdon que
ya nos fue concedido.

Sin embargo, una de las distorsiones mas comunes en
la Iglesia es la culpa cronica. Creyentes redimidos que siguen
orando como si aun estuvieran acusados. Personas lavadas
por la Sangre que contintian relacionandose con Dios desde
el temor, la vergienza o la auto-condenacién. Esto no es
humildad espiritual; es desconocimiento del alcance de la
cruz. “Ahora, pues, ninguna condenacion hay para los que
estin en Cristo Jesus” (Romanos 8:1). Ninguna significa
ninguna.

27

—
| —



La Sangre de Cristo no solo perdona, tambien abre
acceso. Donde antes habia distancia, ahora hay cercania.
Donde habia velo, ahora hay camino abierto. “Teniendo
libertad para entrar en el Lugar Santisimo por la sangre de
Jesucristo” (Hebreos 10:19). El creyente ya no se acerca a
Dios como un siervo temeroso, sino como un hijo con
derecho de acceso. No entramos por mérito, entramos por
Sangre.

Esta verdad transforma radicalmente la manera en que
oramos. Ya no rogamos desde abajo esperando ser aceptados;
nos acercamos espiritualmente con confianza porque ya
fuimos aceptados. La oracion deja de ser un intento por
ablandar el corazon de Dios y se convierte en una comunion
con un Padre que ya nos abrid la puerta. La fe madura no grita
para ser oida; descansa porque sabe que ya fue escuchada.

“Pues ya sabéis que fuisteis rescatados de vuestra vana
manera de vivir, la cual recibisteis de vuestros padres, no
con cosas corruptibles, como oro o plata, sino con la
sangre preciosa de Cristo, como de un cordero sin mancha
y sin contaminacion.”

1 Pedro 1:18 y19

La sangre también establece pertenencia. “Habéis sido
comprados por precio” (1 Corintios 6:20). No somos
independientes espirituales, ni duefios de nosotros mismos.
Pertenecemos a Cristo porque fuimos redimidos con Su vida.
Esto no produce esclavitud, produce libertad. La libertad de

28

—
| —



saber que nuestra vida ya no esta sujeta al juicio, al pasado ni
a la acusacion.

Muchos creyentes siguen pidiendo lo que la Sangre ya
aseguré: perddn, limpieza, acceso, aceptacion. Esta forma de
orar revela una desconexion entre la obra consumada y la
experiencia cotidiana. No se trata de negar el pecado ni de
trivializar la gracia, sino de vivir desde una conciencia
limpia. “Cudnto mads la sangre de Cristo limpiard vuestras
conciencias...” (Hebreos 9:14). Dios no quiere hijos
perdonados que sigan viviendo como culpables.

El llamado pastoral es claro: dejemos de vivir bajo la
sombra de lo que ya fue cancelado. Honremos la Sangre de
Cristo no repitiendo pedidos innecesarios, sino viviendo con
gratitud, seguridad y reverencia. La Sangre no nos invita a la
liviandad, nos invita al reposo. No al descuido, sino a la
confianza.

Cuando esta verdad se asienta en el corazén, el
creyente deja de esconderse y comienza a caminar con
libertad. Ya no vive intentando pagar una deuda que fue
saldada, sino administrando una gracia que fue derramada.
La sangre hablo, el pacto fue sellado, el acceso fue abierto.
¢Qué mas podriamos pedir, cuando ya fuimos aceptados para
siempre?

La Sangre derramada por Cristo, declara también la
victoria sobre Satanas. El diablo pens6 que el pecado
separaria a toda la humanidad de Dios por siempre, pero en

()



Cristo hay perdon y redencion. El diablo es un enemigo
derrotado, sabe que tiene los dias contados, porque la sangre
que Jesus declara la vida eterna que hay en Dios, vida que va
mucho mas alla de lo fisico.

Charles Spurgeon conocia bien esta verdad vy
pronuncié estas reconfortantes palabras:

“Sé lo que el diablo te dira. Te dira. jEres un pecador!
Dile que sabes que lo eres, pero que a pesar de ello estas
justificado. El te hablara de la grandeza de tu pecado.
Hablale de la grandeza de la justicia de Cristo. El te hablara
de todos tus contratiempos y tus recaidas, de tus ofensas y
tus extravios. Dile, y dile a tu propia conciencia, que sabes
todo eso, pero que Jesucristo vino a salvar a los pecadores,
y que, aungue tu pecado sea grande, Cristo es muy capaz de
borrarlo todo...”

La Sangre de Cristo no solo redime a los creyentes del
pecado Yy el castigo eterno, sino que Su Sangre nos purifica
continuamente y es la fe en quien la derramo, nuestra garantia
de justicia y comunion sostenida con el Padre. Esto significa
gue no solo somos ahora libres de ofrecer sacrificios, los
cuales son “inutiles” para obtener la salvacion, sino que
somos libres de depender de las obras indtiles e
improductivas de la carne para complacer a Dios. Porque la
Sangre de Cristo nos ha redimido, ahora somos nuevas
criaturas en Cristo (2 Corintios 5:17), y por Su Sangre somos
liberados del pecado para servir al Dios vivo, para
glorificarle, y para gozar de El por una eternidad.

(»)



Es muy triste que el mismo Sefior tenga que
recordarnos el derramamiento de Su Sangre, para que
dejemos de enfocarnos tanto en cosas vanas. Hay demasiados
hijos de Dios afanados por sus quehaceres, hay demasiados
afectados por sus aflicciones, y pocos son, los que cada dia
pueden valorar, agradecer y honrar debidamente al Cristo que
derram0 Su Sangre en el Calvario.

Como entenderdn, cuando el Sefior me habld estas
palabras, no habia nada que alguna vez no hubiera predicado.
Incluso he escrito libros sobre la Sangre. Sin embargo,
escucharlo a EI conmovid las fibras mas intimas de mi ser.
Ruego que puedan comprenderme y meditar, si en realidad
estamos siendo lo suficientemente agradecidos con Su
valioso sacrificio.

“Que el Dios de paz, que resucito de los muertos a nuestro
Sefior Jesucristo, el gran pastor de las ovejas, por la
sangre del pacto eterno, os haga aptos en toda obra buena
para que hagais su voluntad, haciendo €l en vosotros lo
que es agradable delante de él por Jesucristo; al cual sea

la gloria por los siglos de los siglos. Amén.”
Hebreos 13:20 y 21

31

—
| —



Capitulo seis

Mimente

“Porque ;quién conocio la mente del Sefior?... Mas
nosotros tenemos la mente de Cristo”
1 Corintios 2:16

Uno de los territorios méas disputados en la vida del
creyente no es el corazon, ni siquiera la conducta, sino la
mente. Alli se libran batallas silenciosas que definen la
manera en que interpretamos a Dios, a nosotros mismos y a
la realidad que nos rodea. ElI Nuevo Pacto no ignora esta
dimension; por el contrario, la confronta y la redime.

Esta declaracion de Pablo, no es una meta futura ni una
consigna motivacional; es una afirmacion espiritual. En
Cristo, el creyente no recibe simplemente nuevas ideas,
recibe una nueva capacidad de pensar. La mente de Cristo no
es un esfuerzo por imitar Su razonamiento, Sino una
participacion en Su forma de ver. El Espiritu Santo no viene
solo a consolarnos, viene a ensefiarnos a pensar conforme al
Reino de Dios.

Sin embargo, aqui surge una tensidon gue muchos no
logran resolver. Si ya tenemos la mente de Cristo, ¢por qué

(%)



seguimos luchando con pensamientos de temor, duda,
carnalidad o incredulidad? La respuesta no estd en la
carencia, sino en la administracion. La mente fue renovada
en su fuente, pero necesita ser entrenada en su
funcionamiento. “No os conforméis a este siglo, sino
transformaos por medio de la renovacion de vuestro
entendimiento” (Romanos 12:2). La renovacion no es un
evento instantaneo, es un proceso consciente.

El error frecuente ha sido confundir la renovacién de
la mente con la acumulacion de informacion biblica. Saber
versiculos no garantiza pensar como Cristo. Se puede
conocer doctrina correcta y seguir interpretando la vida desde
el temor o la autosuficiencia. La mente de Cristo no opera
desde la I6gica del mundo, sino desde la revelacion del Padre.
Jesus no reaccionaba; discernia. No vivia impulsado por
emociones; caminaba guiado por el Espiritu.

Muchas distorsiones en la Iglesia nacen de una mente
no renovada. Se ora desde la ansiedad, se cree desde la
inseguridad, se sirve desde la comparacion. Se interpreta la
disciplina como rechazo, el silencio de Dios como abandono,
y la prueba como castigo. Estas lecturas erradas no provienen
de la falta de fe, sino de una mente que aun no ha sido
sometida al gobierno de Cristo.

La mente renovada no niega la realidad, pero la
interpreta desde la verdad. No niega el dolor, pero no se
define por él. No ignora las circunstancias, pero no se somete
aellas. “Llevando cautivo todo pensamiento a la obediencia

(%)



a Cristo” (2 Corintios 10:5), no es un acto de represion
mental, sino de alineacion espiritual. Es permitir que el
pensamiento sea filtrado por la verdad del Nuevo Pacto.

Cuando la mente comienza a operar desde Cristo, la fe
deja de ser una lucha interna y se convierte en una certeza
tranquila. La oracién ya no es una negociacion, sino una
conversacion. El discernimiento se afina, y el creyente
aprende a distinguir entre la voz del Espiritu y el ruido del
alma. “El hombre espiritual juzga todas las cosas” (1
Corintios 2:15), no desde arrogancia, sino desde claridad.

El Reino de Dios no se manifiesta plenamente en una
mente dominada por el temor o la confusion. Por eso Jesus
dijo: “Arrepentios, porque el Reino de 10s cielos se ha
acercado” (Mateo 4:17). Arrepentimiento no es solo dejar el
pecado; es cambiar la manera de pensar. Es abandonar los
viejos paradigmas y permitir que la verdad gobierne nuestra
vida.

El llamado pastoral es claro y urgente: dejemos de
justificar pensamientos que Cristo ya vino a reemplazar. No
alimentemos ideas que contradicen la obra consumada. No
vivamos atrapados en razonamientos que nacen de la carne o
del sistema de este mundo. La mente es un campo de
gobierno, y Cristo ya establecio Su autoridad.

Vivir desde la mente de Cristo no significa vivir sin
preguntas, sino vivir con respuestas correctas. Significa
aprender a vernos como Dios nos ve, a leer la vida desde la

(%)



cruz y a interpretar el futuro desde la esperanza. Cuando la
mente se rinde al Espiritu, el alma encuentra reposo y la vida
comienza a alinearse con el Reino.

Es lamentable que, teniendo el privilegio de acceder a
la mente del Sefior e incluso a los deseos de Su corazon (1
Corintios 2:10 al 12), muchos cristianos se conformen
unicamente con asistir a reuniones, participar en discipulados
y presentar peticiones de oracién orientadas a alcanzar sus
propios deseos.

Tener la mente de Cristo significa comprender el plan
de Dios para el mundo: traer gloria a si mismo, restaurar la
creacion a su esplendor original y ofrecer salvacion a los
pecadores. Implica identificarnos con el propdsito de Cristo
de buscar y salvar lo que se habia perdido (Lucas 19:10).
Significa compartir la perspectiva de JesUs en cuanto a la
humildad y la obediencia (Filipenses 2:5 al 8), la compasién
(Mateo 9:36) y la dependencia de Dios expresada en la
oracién (Lucas 5:16).

La mente de Cristo contrasta con la sabiduria humana:
es la sabiduria de Dios, antes oculta y ahora revelada por Su
Espiritu. No puede ser comprendida por el mero intelecto,
sino recibida espiritualmente. Opera bajo discernimiento
espiritual, no bajo razonamientos terrenales.

El Espiritu Santo habita en nosotros e ilumina nuestra
vida, llenandonos con la sabiduria que proviene de la mente
de Cristo. Como hijos de Dios, tenemos la responsabilidad de

(%)



rendirnos a Su guia (Efesios 4:30) y permitir que transforme
y renueve nuestra manera de pensar (Romanos 12:1y 2).

Al reflexionar sobre las palabras del Sefior, respecto de
gue nos ha dado Su mente, surge en mi imaginacion, una
pregunta desafiante de Su parte: ¢Por qué siguen pensando
con tanta limitacién, si les he dado Mi mente para pensar
conforme al cielo y no conforme a la tierra? ¢Por qué se
aferran a visiones tan pequefias, cuando les he dado Mi mente
para conocer las cosas otorgadas por el Padre? Ante esto, las
palabras del apostol Pablo son mas vigentes que nunca:

“Cosas que ojo no vio, ni oido 0yo, ni han subido en
corazon de hombre, son las que Dios ha preparado para
los que le aman. Pero Dios nos las revel6 a nosotros por el
Espiritu; porque el Espiritu todo lo escudrifia, aun lo
profundo de Dios. Porque ¢quién de los hombres sabe las
cosas del hombre, sino el espiritu del hombre que esta en
él? Asi tampoco nadie conocid las cosas de Dios, sino el
Espiritu de Dios. Y nosotros no hemos recibido el espiritu
del mundo, sino el Espiritu que proviene de Dios, para que
sepamos lo que Dios nos ha concedido...”

1 Corintios 2:9 al 12

36

—
| —



Capitulo siete

Mi pesicion

“Y juntamente con El nos resucitd, y asimismo nos hizo
sentar en los lugares celestiales con Cristo Jesus.”
Efesios 2:6

Uno de los engafios mas persistentes en la vida
cristiana es confundir humildad con wuna identidad
disminuida. Muchos creyentes sinceros aman a Dios, pero se
relacionan con El desde una posicion incorrecta, como si
todavia estuvieran lejos, como si aun no hubieran sido
plenamente aceptados. Sin embargo, el Nuevo Pacto no solo
cambia lo que hacemos, cambia desde donde vivimos.

Esta afirmacidn desafia toda I6gica natural. No dice
que algun dia seremos sentados, ni que debemos esforzarnos
para alcanzar esa posicion. Dice que ya fuimos sentados. La
posicion precede a la conducta. Antes de hacer, somos. Antes
de servir, pertenecemos. Antes de obedecer, fuimos
aceptados. Esta es una de las verdades mas liberadoras y, a la
vez, mas resistidas por la mente religiosa.

37

—
| —



La justicia bajo el Nuevo Pacto no es una recompensa
por buen comportamiento; es un regalo impartido por gracia.
“Al que no conocio pecado, por nosotros lo hizo pecado,
para que nosotros fuésemos hechos justicia de Dios en El”
(2 Corintios 5:21). No dice que intentamos ser justos, ni que
estamos en proceso de serlo. Dice que fuimos hechos justicia.
Esta justicia no es propia, es una posicion legal y espiritual
en Cristo.

Desde esta posicion, la relacién con Dios cambia
radicalmente. Ya no vivimos intentando agradarlo para ser
aceptados; vivimos agradandolo porque ya lo somos. La
obediencia deja de ser un medio para obtener favor y se
convierte en una respuesta natural al amor recibido. Cuando
la Iglesia pierde esta revelacion, reemplaza la gracia por
esfuerzo y la identidad por desempefio.

La regeneracion es una de las verdades més profundas
de esta nueva posicion. “siendo renacidos, no de simiente
corruptible, sino de incorruptible, por la palabra de Dios
gue vive y permanece para siempre” (1 Pedro 1:23). Los
cristianos no somos simples empleados del Reino ni
invitados de ocasion; somos hijos con derechos. No vivimos
en la periferia de la casa, vivimos en el cuerpo de Cristo y El
habita en nosotros por Su Espiritu, en plena comunion
espiritual con el Padre.

Muchas distorsiones espirituales nacen de no discernir
esta verdad. Se ora como huérfanos, se sirve como esclavos,
se vive con miedo a fallar. Se confunde reverencia con

(=)



distancia y santidad con rigidez. Pero el Nuevo Pacto no
produce hijos temerosos, produce hijos seguros. “El amor
perfecto echa fuera el temor” (1 Juan 4:18).

Nuestra posicion en Cristo también redefine nuestra
relacion con la autoridad espiritual. No caminamos desde la
inferioridad, sino desde la delegacion. No desde la
arrogancia, sino desde la representacion. Somos
embajadores, no mendigos. “Como si Dios rogase por medio
de nosotros” (2 Corintios 5:20). Esto no exalta al hombre,
exalta la obra de Cristo.

Cuando esta verdad se asienta en el corazén, la fe
madura. El creyente deja de compararse, deja de competir,
deja de buscar validacion. Ya no necesita demostrar quién es,
porgue sabe de donde viene. La identidad afirmada produce
descanso, y el descanso produce fruto.

El llamado pastoral es claro: dejemos de vivir por
debajo de la posicion que Cristo nos otorgd. No confundamos
humildad con inseguridad espiritual. No neguemos la obra de
la cruz viviendo como si aln estuviéramos en juicio. La
justicia no nos hizo independientes de Dios; nos hizo
cercanos. La regeneracion no nos volvio livianos; nos volvio
responsables.

Vivir desde nuestra posicion en Cristo es vivir con
dignidad espiritual. Es caminar sabiendo que somos hijos
amados, coherederos, aceptados, enviados. No luchamos
para subir; vivimos desde donde ya fuimos colocados. Y

(®)



desde alli, el Reino se manifiesta con autoridad, gracia y
verdad.

Es lamentable que muchos hijos de Dios piensen y
actden como el hermano mayor del hijo prodigo. Son duefios
y herederos, pero se comportan como simples asalariados.
Trabajan y se esfuerzan, pero nunca llegan a comprender lo
que han recibido por la gracia. No entienden lo que significa
vivir en Cristo, movernos en El y ser en El.

Nosotros no hacemos obras para llegar a ser santos:
somos santos en Cristo, y por ello realizamos obras de
santidad, fruto de la naturaleza que habitamos. No hacemos
cosas para alcanzar la eternidad: somos eternos en El, y por
€s0 Nno trabajamos para salvarnos, sino que cuidamos lo que
por gracia hemos recibido.

No somos reyes por tener linaje propio ni por ganar
alguna contienda electoral. Somos reyes porque El es Rey, y
en El recibimos Su posicion. De la misma manera, no somos
sacerdotes por haber estudiado en un seminario, sino porque
El es nuestro Sumo Sacerdote y nosotros somos en El.

No somos justos por portarnos bien o hacer obras de
justicia. El es el Justo, y vivir en El nos otorga Su
justificacion. Nosotros no hicimos un pacto con el Padre: el
Nuevo Pacto es entre el Padre y el Hijo. Nosotros tenemos
pacto porque fuimos posicionados en el Hijo, y punto. La fe
no es para generar privilegios, sino para vivir los privilegios
otorgados por la gracia en Cristo.

(®)



No somos herederos porque lo merezcamos, Sino
porque vivimos en el Heredero, y todo lo suyo es nuestro. No
somos benditos porque un pastor nos impartio una bendicion,
sino porque vivimos en el Bendito, y como las bendiciones
lo persiguen a El, también nos alcanzan a nosotros.

No somos dignos: El lo es, y por eso recibimos gracia.
No podemos agradar al Padre por nuestras obras. El es Su
deleite, y nosotros lo deleitamos en El. Tampoco podemos
ser apostoles, evangelistas, profetas, pastores y maestros por
mérito propio. El es todas esas funciones; nosotros solo
recibimos la gracia de ser canales para que El las ejerza. Estos
dones de ascension no son fruto de voluntarismo dedicado,
sino de la gracia en Cristo.

Entendamos esto: El es el tnico que salva, sana, libera
y hace milagros. Nosotros solo accedemos a ser canales de
esa gracia por nuestro posicionamiento en El. Es una pena
que, habiendo recibido todo por gracia, tantos hermanos se
afanen en obtener beneficios personales y ministeriales.

Tal vez por eso el Sefior me dijo: “Dile a mi pueblo...”
Puede que estemos viviendo bajo el engaiio de la justicia
propia, del voluntarismo religioso, del ego entronado, del
pragmatismo institucional. No sé... creo que necesitamos
detenernos y preguntarnos si en verdad estamos caminando
hacia la plenitud que Cristo nos propone en El, o si estamos
tratando de generar lo que ya hemos recibido. Tal vez por
eso, hay tantos hermanos carentes de verdadero gozo
espiritual.

41

—
| —



“Sometid todas las cosas bajo los pies de Cristo, y a Cristo
mismo lo dio a la iglesia como cabeza de todo. Pues la
iglesia es el cuerpo de Cristo, de quien ella recibe su
plenitud, ya que Cristo es quien lleva todas las cosas a su
plenitud.”

Efesios 1:22 y 23

42

—
| —



Capitulo ocho

Mis capacidades

“Cada uno de ustedes ha recibido de Dios alguna
capacidad especial. Usela bien en el servicio a los demas.”
1 Pedro 4:10 TLA

Una de las ideas méas arraigadas, y a la vez mas
dafinas, en la vida cristiana es la creencia de que Dios solo
usa a los que se sienten capaces. Esta logica, aunque parece
razonable desde lo humano, es completamente ajena al
corazon del Nuevo Pacto. Dios no capacita a partir de la
confianza del hombre en si mismo, sino a partir de la gracia
que fluye de Cristo. Las capacidades espirituales no nacen
del talento natural ni del desarrollo personal; nacen de la vida
de Cristo operando en nosotros.

Desde el momento en que el creyente es unido a Cristo,
no solo recibe perdén y nueva identidad, sino también una
imparticion de gracia para funcionar dentro del Cuerpo. El
Espiritu Santo no habita al creyente como un observador
pasivo, sino como un agente activo del Reino. “Pero a cada
uno le es dada la gracia conforme a la medida del don de
Cristo” (Efesios 4:7). Esta gracia no es decorativa; es

[ 43 )

\ J



operativa. No esta pensada para ser admirada, sino para ser
ejercida.

El Nuevo Pacto nos ensefia que Dios no espera que el
creyente produzca desde la carencia, sino que administre
desde la provision. Por eso, las capacidades espirituales no
deben ser vistas como un peso ni como una exigencia, Sino
como una expresion natural de la vida que ya habita en
nosotros. El error aparece cuando intentamos servir desde el
esfuerzo del alma en lugar de hacerlo desde la gracia del
Espiritu. Alli el servicio se vuelve pesado, agotador y
frustrante.

Pablo lo comprendi6 con claridad cuando afirmé: “No
que seamos competentes por nosotros mismos... sino que
nuestra competencia proviene de Dios” (2 Corintios 3:5).
Esta declaracion libera al creyente de dos extremos
igualmente dafiinos: la autosuficiencia y la inutilidad. No
somos suficientes por nosotros mismos, pero tampoco Somaos
incapaces. Somos vasos de una gracia que nos supera.

Una de las distorsiones mas frecuentes en la Iglesia es
confundir capacidad con espiritualidad. Se admira al que
habla bien, al que lidera, al que se destaca publicamente, y se
invisibiliza a aquellos cuya funcion es silenciosa. Sin
embargo, el Reino no se edifica sobre protagonismos, sino
sobre fidelidad. “Pero ahora Dios ha colocado los miembros
cada uno de ellos en el cuerpo, como El quiso” (1 Corintios
12:18). No como el hombre eligid, sino como Dios dispuso.

44

—
| —



Cuando esta verdad se pierde, aparecen la
comparacion, la competencia y la frustracion. Creyentes que
se sienten menos porque no hacen lo que otros hacen, y
creyentes que se sienten mas porque hacen lo que otros no
hacen. Ambas posturas nacen de una identidad mal afirmada.
En el Nuevo Pacto, el valor no esta en la funcion, sino en la
pertenencia. Las capacidades no nos definen; nos expresan.

“Pues, ¢quién te da privilegios sobre los demas? ¢Y qué
tienes que Dios no te haya dado? Y si él te lo ha dado,
¢ por qué presumes, como si lo hubieras conseguido por ti
mismo?”
1 Corintios 4:7 DHH

Las capacidades espirituales no fueron dadas para
exaltarnos, sino para edificar. “Para provecho”, dice la
Escritura. Provecho del Cuerpo, no del ego. Cuando los
dones se ejercen desde la inseguridad, se buscan aplausos;
cuando se ejercen desde la plenitud, se busca edificacion. El
creyente que vive desde la plenitud no necesita mostrarse,
porgue sabe quién es.

Otra distorsion frecuente es pensar que las capacidades
espirituales estan reservadas para una elite. ElI Nuevo Pacto
rompe definitivamente con esa idea. Todos los hijos
participan, todos los miembros aportan, todos los creyentes
tienen una medida de gracia. No todos hacen lo mismo, pero
ninguno es innecesario. ElI Cuerpo no funciona por
acumulacion de dones en pocos, sino por activacion de la
gracia en muchos.

45

—
| —



Servir desde las capacidades dadas por Dios
transforma radicalmente la experiencia cristiana. El servicio
deja de ser una obligacién religiosa y se convierte en una
expresion de vida. Ya no servimos para sentirnos Utiles,
servimos porque la vida de Cristo fluye. Ya no servimos para
ganar aprobacion, servimos desde la aceptacion. Esto libera
al creyente del agotamiento crénico y lo introduce en el gozo
del Reino.

También es necesario decir que las capacidades
espirituales crecen en el ejercicio, no en la pasividad. La
gracia no anula la responsabilidad; la habilita. Lo que Dios
deposita, espera que sea administrado. Pero esta
administracion no nace de la presion, sino de la obediencia
amorosa. Cuando el creyente se mueve desde la fe, el Espiritu
confirma, afirma y multiplica.

El llamado pastoral aqui es claro y sanador: dejemos
de subestimar lo que Dios nos confié y dejemos de
sobrecargarlo con expectativas humanas. No enterremos los
talentos por miedo ni los explotemos por ambicion.
Caminemos en la medida de gracia que nos fue dada, con
humildad, fidelidad y dependencia del Espiritu.

Muchos creyentes no necesitan nuevas capacidades;
necesitan reconocer las que ya poseen. No necesitan mas
uncion; necesitan mas obediencia sencilla. No necesitan una
plataforma mayor; necesitan una comunién mas profunda.
Cuando Cristo gobierna el interior, las capacidades
encuentran su cauce correcto.

46

—
| —



Vivir desde las capacidades del Nuevo Pacto es vivir
con libertad. Libertad para servir sin compararse. Libertad
para obedecer sin miedo. Libertad para fallar sin condenarse
y para crecer sin orgullo. Es entender que Dios no busca
obreros brillantes, sino hijos disponibles.

Las capacidades no son una prueba de espiritualidad,
son una evidencia de gracia. Y cuando el creyente vive desde
esta verdad, el Reino se manifiesta con sencillez, poder y
autenticidad. No porque el hombre sea grande, sino porque
Cristo vive en el.

Es lamentable que muchos hermanos no se reconozcan
en la persona de Cristo. Ciertamente lo admiran y estudian
sus hechos, pero no creen que El siga obrando a través de
nuestras vidas. Por eso tantos buscan constantemente a sus
lideres espirituales, se vuelven dependientes, convencidos de
que un “ungido” puede hacer lo que ellos no. Como si no
fueran ungidos por el mismo Espiritu.

Entiendo que hay llamados especiales y capacidades
otorgadas de manera distinta a cada uno, pero eso no deberia
ser motivo para que algunos lideres se impongan,
mostrandose como “super ungidos”, en lugar de vivir en
humildad y ensefiar a los hermanos a descubrir y activar sus
propias capacidades.

Hay lideres que se sienten comodos en esa posicion de
superioridad, pero no fuimos llamados para eso. Dios no nos
asignd la tarea de someter a nuestros hermanos, sino de

()



servirlos con humildad. La verdadera labor de todo ministro
es ayudar a cada hermano a reconocer sus capacidades y
acompanarlo en el camino hacia su propésito en Cristo.

Si cada creyente descubriera las capacidades recibidas
en la persona de Cristo, la Iglesia manifestaria en todo tiempo
y lugar un potencial extraordinario. Demasiados se
comportan como simples creyentes, olvidando que los
demonios también creen. Lo que el Sefior necesita es que
todos vivamos en El y, por medio de Su Espiritu,
manifestemos Su poder para que el mundo crea.

“Y estas sefiales seguiran a los que creen: En mi nombre
echaran fuera demonios; hablaran nuevas lenguas;
tomaran en las manos serpientes, y si bebieren cosa

mortifera, no les hara dafio; sobre los enfermos pondran

sus manos, y sanaran. Y el Sefior, después que les hablo,
fue recibido arriba en el cielo, y se sent6 a la diestra de
Dios. Y ellos, saliendo, predicaron en todas partes,
ayudandoles el Sefior y confirmando la palabra con las
sefiales que la seguian. Amén.”
Marcos 16:17 al 20

48

—
| —



Capitulo nueve

“Mas el fruto del Espiritu es amor, gozo, paz, paciencia,
benignidad, bondad, fe, mansedumbre, templanza.”
Gélatas 5:22 y 23

Uno de los mayores malentendidos en la vida cristiana
ha sido reducir el caracter a un esfuerzo moral y las virtudes
recibidas por naturaleza, a una lista de conductas que deben
ser imitadas. Bajo esta logica, los hijos de Dios intentan
“portarse mejor” para parecerse a Cristo, sin comprender que
el Nuevo Pacto no se basa en imitacion externa, sino en
imparticion interna. Las virtudes del Reino no son un ideal
inalcanzable; son el fruto natural de una vida que ya fue
injertada en Cristo.

Jesus no vino a mostrarnos cémo vivir; vino a vivir Su
vida en nosotros. Esta diferencia es fundamental. El fruto del
Espiritu no es el resultado de una disciplina rigida ni de una
fuerza de voluntad espiritualizada, sino de una vida
conectada a la fuente correcta. Cuando Pablo enumera el
fruto del Espiritu, no dice “los frutos del creyente”, sino “el
fruto del Espiritu”. El origen define la naturaleza.

[ 49 )

\ J



El problema surge cuando intentamos producir fruto
sin permanecer en la vid. Jesis fue claro y directo:
“Separados de mi nada podéis hacer” (Juan 15:5). No dijo
“poco”, dijo “nada”. El caracter de Cristo no se construye por
acumulacién de buenas intenciones, sino por comunion
continua. Donde hay vida, hay fruto. Donde no hay fruto, no
falta esfuerzo; falta vida.

El fruto es el resultado de lo que somos en Cristo, no
de lo que hacemos para Cristo. Siempre dijo cuando ensefio
gque un perro no es perro porque ladra, sino porque su
naturaleza lo hace ladrar. Un limonero produce limones, no
porque hace un discipulado, sino porque su naturaleza le hace
dar fruto.

Jesus nos ensefid que un arbol malo, no puede producir
frutos buenos, porque su naturaleza no se lo permite, y que
un arbol bueno, no puede producir frutos malos, porque su
naturaleza se lo impide (Mateo 7:17 y 18). Nosotros hemos
recibido la vida de Cristo para que Su naturaleza fluya en
nosotros y a través de nosotros. No producimos fruto porque
vamos al culto, producimos frutos porque Su vida permanece
en nosotros.

Muchas comunidades cristianas han puesto el énfasis
en la correccion conductual sin atender la raiz espiritual. Se
exhorta a amar mas, a ser mas pacientes, mas mansos, mas
fieles, pero se descuida el llamado a permanecer en Cristo.
Esto produce creyentes frustrados, que conocen el estandar

50

—
| —



pero no experimentan la transformacion. ElI Nuevo Pacto no
exige virtudes; las produce.

Las virtudes del Reino no nacen de la presion, nacen
del reposo. No florecen en la culpa, sino en la gracia. Cuando
el creyente vive bajo la conciencia permanente de aceptacion,
el cardcter comienza a alinearse con la identidad. No es
casual que Pablo relacione el fruto del Espiritu con la
libertad: “Donde estd el Espiritu del Seior, alli hay
libertad” (2 Corintios 3:17). La verdadera transformacion
ocurre cuando dejamos de defendernos y permitimos que el
Espiritu Santo gobierne.

El amor, que encabeza el fruto, no es una emocion
fluctuante ni una decision forzada; es la naturaleza misma de
Dios fluyendo a través del creyente. “El amor de Dios ha
sido derramado en nuestros corazones por el Espiritu
Santo” (Romanos 5:5). No se trata de generar amor, sino de
permitir que el amor ya derramado gobierne nuestras
reacciones, palabras y actitudes.

Cuando alguien predica 1 Corintios 13 para hablar
sobre el amor, no deberia demandar jamas que la gente lo
produzca, porque ese amor es Cristo. Si les decimos a los
hermanos que deben amar asi, porque el amor todo lo puede,
todo lo sufre, todo lo espera, todo lo soporta, no se envanece,
no se irrita, no causa dolor, y no les decimos que €so no es
algo que Dios espera de nosotros, sino algo que Dios nos
otorga en la persona de Cristo, todos terminaran frustrados
por la evidente incapacidad de amar asi.

(=)



Lo mismo sucede con el gozo y la paz. No son
respuestas a circunstancias favorables, sino expresiones de
una vida alineada con el Reino. El gozo del Sefior no depende
de lo que sucede afuera, sino de quién gobierna adentro. La
paz no es ausencia de conflicto, es presencia de Cristo
reinando en el interior. Por eso Pablo puede exhortar: “Y la
paz de Dios gobierne en vuestros corazones” (Colosenses
3:15). Gobernar implica autoridad, no fragilidad.

Las virtudes del Nuevo Pacto no nos aislan del mundo;
nos capacitan para vivir en él sin ser deformados por €l. La
paciencia se manifiesta en la espera confiada, la
mansedumbre en la fuerza bajo control, la templanza en el
dominio interior. Estas virtudes no se activan cuando todo
estd bien, sino cuando somos confrontados, probados y
desafiados. Alli se revela si estamos viviendo desde el alma
0 desde el Espiritu del Sefior.

Una de las distorsiones mas dafiinas ha sido confundir
santidad con rigidez. El caracter de Cristo no es aspero ni
distante; es firme y lleno de gracia. Jesus fue el hombre mas
Santo que caminé la tierra, y al mismo tiempo el mas
accesible. La santidad del Nuevo Pacto no nos separa de las
personas, nos separa del pecado sin perder el amor. “La
gracia de Dios... nos enseiia a vivir sobria, justa Yy
piadosamente” (Tito 2:11 y 12). La gracia ensefia, no la ley.

El llamado pastoral aqui es profundo y necesario:
dejemos de intentar producir caracter desde la carne y
aprendamos a permitir que Cristo forme Su carécter en

(=)



nosotros. No nos autoexaminemos desde la condenacion,
sino desde la rendicion. El fruto no aparece porque lo
observamos obsesivamente, aparece porque permanecemos
en la Vid Verdadera.

Cuando esta verdad se asienta, la vida cristiana deja de
ser una lucha constante por “ser mejores” y se convierte en
un caminar consciente con Aquel que ya vive en nosotros. El
caracter se va alineando, las reacciones se transforman, la
mirada se suaviza, el corazon se ensancha. No por esfuerzo,
sino por comunion.

Las virtudes no son una carga pesada que debemos
llevar; son la evidencia silenciosa de una vida gobernada por
el Espiritu. No son un requisito para ser aceptados; son el
resultado de haber sido aceptados. Y cuando el creyente vive
desde esta plenitud, el mundo no solo escucha el mensaje del
Reino: lo ve manifestado en una vida verdaderamente
transformada.

“Por sus frutos los conocereis. ¢Acaso se recogen uvas de

los espinos, o higos de los abrojos?”
Mateo 7:16

53

—
| —



Capitulo diez

Miherencia

“Por eso Cristo es mediador de un nuevo pacto, para que
los llamados reciban la herencia eterna prometida, ahora
que él ha muerto para liberarlos de las transgresiones
cometidas bajo el primer pacto.”

Hebreos 9:15

Hablar de herencia es hablar de identidad, de
pertenencia y de destino. Nadie hereda por esfuerzo ni por
mérito; se hereda por comunion. Esta verdad, tan simple y
tan poderosa, es una de las mas ignoradas en la experiencia
cotidiana de muchos creyentes. Bajo el Nuevo Pacto, la
herencia no es una promesa distante reservada para el final
de los tiempos, sino una realidad espiritual que comienza a
manifestarse desde el momento en que somos unidos a
Cristo.

La Escritura declara con claridad: “Y si hijos, también
herederos; herederos de Dios y coherederos con Cristo”
(Romanos 8:17). Esta afirmacion rompe con toda
mentalidad de escasez espiritual. No somos herederos de
migajas, ni beneficiarios secundarios del Reino; somos

[ 54 )

\ J



coherederos. Compartimos herencia con el Hijo, no porque
seamos iguales a El, sino porque fuimos injertados en EI.

La herencia del creyente no comienza con cosas;
comienza con una Persona. Cristo mismo es nuestra herencia.
Todo lo que el Padre le dio al Hijo nos es dado en El. Por eso
Pablo puede afirmar sin reservas: “Bendito sea el Dios... que
nos bendijo con toda bendicion espiritual en los lugares
celestiales en Cristo” (Efesios 1:3). No con algunas
bendiciones, no con bendiciones futuras, sino con toda
bendicion espiritual.

Aqui es donde muchas distorsiones han empobrecido
la experiencia cristiana. Se ha ensefiado a los creyentes a
vivir esperando herencias que ya fueron otorgadas. Se ora
pidiendo promesas como si aun no estuvieran selladas. Se
vive como si el acceso fuera limitado, como si Dios
dosificara Su gracia segun el comportamiento humano. Pero
el Nuevo Pacto no funciona por mérito progresivo, sino por
obra consumada.

La herencia incluye promesas, pero no como cheques
firmados con fechas futuras, sino como garantias espirituales
activas en el presente. “Porque todas las promesas de Dios
son en El si, y en El amén” (2 Corintios 1:20). En Cristo,
las promesas no estan en suspenso; estan afirmadas. El
desafio no es convencer a Dios de cumplirlas, sino aprender
a caminar en fe desde lo que ya fue asegurado.

55

—
| —



Nuestra herencia también redefine la manera en que
enfrentamos la vida. El que sabe que es heredero no vive con
miedo a perderlo todo. Puede atravesar pruebas sin
desesperacion, perdidas sin amargura, procesos sin
resentimiento. Sabe que su herencia no depende de las
circunstancias, porque esté guardada en Dios. “Una herencia
incorruptible, incontaminada e inmarcesible, reservada en
los cielos” (1 Pedro 1:4). No se oxida, no caduca, no se
agota.

Sin embargo, muchos creyentes viven como si fueran
inquilinos espirituales, temerosos de incomodar, inseguros
de su lugar en la casa del Padre. Esta mentalidad genera una
fe timida, una oracion fragil y un servicio condicionado. Pero
el Espiritu Santo fue dado precisamente para recordarnos
nuestra condicion de hijos y herederos. “El Espiritu mismo
da testimonio a nuestro espiritu, de que somos hijos de
Dios” (Romanos 8:16).

La herencia del Reino no es solo futura; es presente en
su manifestacion espiritual. Ya heredamos perdon, justicia,
vida, acceso, autoridad y comunion. Ya heredamos una
nueva identidad y un nuevo propdsito. Lo eterno ya comenzo
a irrumpir en lo temporal. El creyente no vive esperando
comenzar a vivir; ya comenzo a vivir desde la eternidad.

Una de las mayores pérdidas en la Iglesia ha sido
separar herencia de responsabilidad. Algunos han usado la
herencia como excusa para la pasividad, y otros la han
negado por miedo al abuso. Pero la herencia del Nuevo Pacto

(=)



no produce ni arrogancia ni apatia; produce mayordomia. El
heredero maduro no presume, administra. No exige, honra.
No derrocha, cuida.

Nuestra herencia también incluye un legado. No
heredamos solo para disfrutar, heredamos para transmitir. La
fe no se guarda como un tesoro escondido; se comparte como
una llama viva. Pablo lo entendia cuando decia que habia
recibido gracia para anunciar las inescrutables riquezas de
Cristo. La herencia se multiplica cuando es compartida.

El Ilamado pastoral es claro y urgente: dejemos de
vivir como pobres espirituales cuando fuimos hechos ricos
en Cristo. No desde una riqueza superficial o0 materialista,
sino desde una riqueza de identidad, esperanza y proposito.
Dejemos de orar como huérfanos y aprendamos a descansar
como hijos. No porque lo merezcamos, sino porque nos fue
otorgado por la gracia.

Cuando esta verdad se asienta en el corazén, el
creyente deja de medir su vida por lo que tiene y comienza a
vivir desde lo que es. La herencia no lo vuelve liviano; lo
vuelve estable. No lo desconecta de la tierra; lo ancla en el
cielo. Vive sabiendo que su historia no termina aqui, y que lo
mejor no depende del mundo, sino del Reino.

La herencia ya fue entregada. El testamento fue abierto
en la cruz. El sello fue puesto por el Espiritu. Solo queda
aprender a vivir desde ella. No debemos trabajar para
obtenerla, debemos trabajar porque la hemos recibido.

€3



“Pido también que les sean iluminados los ojos del
corazon para que sepan a qué esperanza €l los ha llamado,
cudl es la riqueza de su gloriosa herencia entre pueblo
santo.”

Efesios 1:18

58

—
| —



Capitulo once

Mi Reino

“No tengan miedo, mi rebafio pequeio, porque es la
buena voluntad del Padre darles el reino.”
Lucas 12:32

Una de las declaraciones mas revolucionarias de Jesus
fue también una de las mas incomprendidas: “El Reino de
Dios se ha acercado” (Marcos 1:15). No estaba anunciando
un sistema religioso nuevo ni una mejora moral de la
sociedad; estaba declarando que el gobierno de Dios habia
irrumpido en la historia a través de Su propia persona. El
Reino no es un lugar al que se llega después de morir, es una
realidad que se manifiesta donde Cristo reina.

Bajo el Nuevo Pacto, el creyente no es solo un
beneficiario del Reino; es un participante activo de su
gobierno. Jesus no vino Gnicamente a salvar individuos, vino
a formar un pueblo que viviera bajo una nueva autoridad. Por
eso ensefid a orar: “Venga tu Reino” (Mateo 6:10), no como
una suplica desesperada, sino como una alineacion
consciente con lo que ya habia comenzado.

59

—
| —



El Reino de Dios no se impone por fuerza ni se sostiene
por estructuras humanas. “El Reino de Dios no viene con
advertencia... porque el Reino de Dios estd entre vosotros”
(Lucas 17:20 y 21). Esta presente donde la vida de Cristo
gobierna el corazon. Antes de manifestarse hacia afuera, el
Reino debe establecerse dentro. No se trata de dominar
espacios, sino de permitir que Cristo gobierne areas.

Aqui es donde muchas distorsiones han debilitado a la
Iglesia. Se ha confundido Reino con activismo, autoridad con
control, gobierno con imposicion. Pero el Reino que Jesus
anuncié no avanza por presion, avanza por transformacion.
No se impone desde arriba; se manifiesta desde adentro.
“Porque el Reino de Dios no es comida ni bebida, sino
justicia, paz y gozo en el Espiritu Santo” (Romanos 14:17).

La autoridad espiritual bajo el Nuevo Pacto no nace del
cargo, nace de la comunion. JesUs ejercia autoridad no
porque levantaba la voz, sino porque vivia bajo el gobierno
del Padre. “El Hijo no puede hacer nada por si mismo, sino
lo que ve hacer al Padre” (Juan 5:19). Esta es la esencia del
gobierno del Reino: obediencia que produce autoridad,
dependencia que libera poder.

Cuando un hijo de Dios entiende que el Reino ya le fue
confiado, su manera de vivir cambia. Ya no reacciona desde
el temor, sino desde la fe. Ya no se deja gobernar por las
circunstancias, sino por la verdad. Ya no espera que Dios
haga todo, ni intenta hacerlo todo solo. Aprende a colaborar
con el cielo.

60

—
| —



“El Reino de los cielos sufre violencia, y los violentos lo
arrebatan...”
Mateo 11:12

Cuando Jesus ensefi0 esto, no estaba diciendo que
necesitamos determinacion casi violenta para reinar en
Cristo, esa es una mala ensefianza. Jesus se estaba refiriendo
a los religiosos que tenian la llave y no dejaban entrar a nadie,
que por su religiosidad impedian el gobierno de Dios sobre
su pueblo. La violencia que ejercian contra el Rey que habia
llegado procuraba arrebatar Su legitima autoridad.

Asi mismo hoy en dia, la carne es violenta, el ego es
violento contra el Reino, por eso Dios nos demanda
mansedumbre y humildad, porque solo esa actitud ante Dios,
permite la expresion de Su gobierno. Entonces si, Su
autoridad nos empodera y el poder de Su Reino puede
manifestarse con libertad.

El gobierno del Reino se manifiesta primero en lo
cotidiano. En la manera de hablar, de decidir, de perdonar, de
resistir el mal. No es espectacular, pero es profundo. Donde
el Reino gobierna, el pecado pierde dominio, el temor
retrocede y la esperanza se afirma. “El pecado no se
enserioreard de vosotros” (Romanos 6:14). Esta es una
declaracion de gobierno, no solo de conducta. Algunos
hablan de Reino y quieren gobernar territorios, pero lo
primero que deben hacer es dejarse gobernar el corazon y las
acciones, luego si, podran reclamar territorios si asi el Sefior
lo determina.

61

—
| —



Una de las mayores perdidas en la predicacion
moderna ha sido reducir el Reino a una experiencia futura o
a una metafora espiritual. Pero Jesus hablo del Reino como
una realidad concreta, operante y visible. Hablo de Ilaves, de
autoridad, de delegacion. “Os daré las llaves del Reino de
los cielos” (Mateo 16:19). Las llaves no son simbolos
decorativos; son instrumentos de acceso y gobierno.

Sin embargo, el Reino no se ejerce desde el ego, sino
desde la cruz. El que no aprendié a morir al yo, no puede
gobernar con Cristo. Por eso Jesus une Reino con negacion
personal: “Si alguno quiere venir en pos de mi, niéguese a
si mismo” (L.ucas 9:23). El Reino no es un escenario para
exaltarnos; es un &mbito para reflejar al Rey.

Cuando esta verdad se pierde, se producen dos
extremos: creyentes pasivos que esperan que Dios haga todo,
y creyentes activistas que intentan hacerlo todo por Dios.
Ambos estan fuera del equilibrio del Reino. El gobierno
espiritual se ejerce desde la dependencia, no desde la
pasividad ni desde la autosuficiencia.

El Reino también redefine el proposito. Ya no vivimos
solo para alcanzar metas personales, sino para manifestar el
gobierno de Dios en la tierra. Nuestro trabajo, nuestras
relaciones, nuestras decisiones se convierten en plataformas
donde el Reino se expresa. No separamos lo espiritual de lo
cotidiano; todo queda bajo el sefiorio de Cristo.

62

—
| —



El llamado magisterial aqui es claro y desafiante:
dejemos de vivir como subditos temerosos cuando fuimos
Ilamados a reinar con Cristo. No desde la arrogancia, sino
desde la responsabilidad espiritual. No para dominar
personas, sino para obedecer al Padre y resistir a las tinieblas.
No para imponer ideas, sino para manifestar vida.

Vivir desde el Reino es vivir con proposito eterno en
medio del tiempo. Es saber que no estamos a merced del
sistema de este mundo, sino bajo el gobierno de un Rey justo
y fiel. Es caminar con la certeza de que el Reino ya vino,
sigue viniendo y un dia se manifestard plenamente en la
gloriosa venida del Sefior.

El Reino no es algo que pedimos desesperadamente; es
una realidad que aprendemos a administrar. Cristo ya reina.
La pregunta no es si el Reino esta disponible, sino si estamos
dispuestos a vivir bajo Su gobierno.

“Mas buscad primeramente el reino de Dios y su justicia,

y todas estas cosas 0s seran afiadidas.”
Mateo 6:33

63

—
| —



Capitulo doce

Mi eternidad

“Yo les doy vida eterna y nunca pereceran, ni nadie podra
arrebatarmelas de la mano. Mi Padre, que me las ha dado,
es mas grande que todos; y de la mano del Padre nadie las
puede arrebatar. EI Padre y yo somos uno.”
Juan 10:28 al 30

Pocas palabras han sido tan mal comprendidas dentro
de la fe cristiana como la palabra eternidad. Para muchos
creyentes, la eternidad es apenas un destino futuro, un lugar
al que se llegard después de la muerte, una especie de
recompensa postergada para quienes perseveraron. Sin
embargo, bajo el Nuevo Pacto, la eternidad no comienza
cuando termina el tiempo; comienza cuando Cristo entra en
la vida del hombre.

Jesus fue claro y preciso cuando definié la vida eterna:
“Y esta es la vida eterna: que te conozcan a ti, el inico Dios

verdadero, y a Jesucristo, a quien has enviado” (Juan
17:3). La eternidad no es solo duracion infinita; es calidad de
vida. Es comunion con Dios. Es participacion en Su

64

—
| —



naturaleza. El creyente no vive esperando empezar a vivir
eternamente; vive desde la eternidad que ya le fue impartida.

Esta verdad cambia radicalmente la manera en que
enfrentamos la vida y la muerte. La muerte fisica deja de ser
una amenaza definitiva y se convierte en una transicion. “El
que cree en mi, aunque esté muerto, vivira” (Juan 11:25).
Jesus no habld desde el consuelo emocional, hablé desde una
autoridad que vence la muerte desde adentro. La eternidad no
nos espera; nos habita.

Sin embargo, muchas distorsiones han llevado a la
Iglesia a vivir con una esperanza fragil, temerosa del futuro
y excesivamente aferrada al presente. Se ha predicado el cielo
como escape Y la tierra como castigo, cuando en realidad el
Reino nos ensefia a vivir con los pies en la tierra y el corazon
en la eternidad. El creyente no vive desconectado del mundo,
vive conectado a una realidad superior que le da sentido a
todo lo demas.

La seguridad eterna no es arrogancia espiritual; es
confianza en la obra de Cristo. “Estas cosas os he escrito...
para que sepdis que tenéis vida eterna” (1 Juan 5:13). Saber
no es presumir; es descansar. EI Nuevo Pacto no produce
creyentes inseguros que temen perder su salvacion ante cada
error, sino hijos que confian en la fidelidad de Aquel que los
llamo. “El que comenzé en vosotros la buena obra, la
perfeccionara” (Filipenses 1:6).

65

—
| —



Cuando la eternidad es comprendida correctamente, el
temor al juicio se disuelve en reverencia. Ya no vivimos bajo
la amenaza de un castigo incierto, sino bajo la certeza de
haber sido reconciliados. “El perfecto amor echa fuera el
temor” (1 Juan 4:18). El temor al castigo pertenece al viejo
pacto; la confianza filial pertenece al Nuevo.

La eternidad también redefine el valor de nuestras
decisiones. Nada de lo que hacemos es trivial cuando se vive
desde una perspectiva eterna. El amor, la fidelidad, la
obediencia, el servicio silencioso, todo tiene peso eterno.
“Mirad no las cosas que se ven, sino las que no se ven” (2
Corintios 4:18). El creyente aprende a invertir su vida en lo
gue no se desgasta.

Pero vivir desde la eternidad no significa
desentenderse del presente. Al contrario, lo dignifica. El
tiempo se vuelve mayordomia. Cada dia es una oportunidad
de manifestar lo eterno en lo temporal. El creyente no vive
corriendo hacia el cielo, vive trayendo el cielo a su manera
de vivir. Por eso Pablo afirma que nuestra ciudadania esta en
los cielos, mientras caminamos en la tierra. No somos
evadidos del mundo; somos enviados a el.

Una de las pérdidas mas profundas en la ensefianza
cristiana ha sido reducir la esperanza eterna a consuelo para
el sufrimiento, en lugar de verla como ancla para la fe. La
esperanza biblica no es una ilusion optimista; es una
expectativa segura. “Tenemos esta esperanza como ancla

66

—
| —



del alma” (Hebreos 6:19). El ancla no evita las tormentas,
pero impide que seamos arrastrados.

La eternidad también sana el miedo a perder. El que
sabe que su vida esta guardada en Dios puede soltar, puede
dar, puede amar sin reservas. Ya no vive desde la
autopreservacion, sino desde la entrega. Jesus lo expresé con
claridad: “El que pierda su vida por causa de mi, la hallara”
(Mateo 16:25). La eternidad libera del apego enfermizo al

yo.

El llamado pastoral aqui es profundo y necesario:
dejemos de vivir como si esta vida fuera todo. No porque
despreciemos lo presente, sino porque sabemos que no es lo
ultimo. Vivamos con una esperanza firme, serena, madura.
No una esperanza evasiva, sino transformadora. La eternidad
no nos desconecta del hoy; le da sentido.

Cuando esta verdad se asienta en el corazon, los hijos
de Dios dejan de temer al mafana. Pueden enfrentar la
enfermedad, la pérdida, el envejecimiento y aun la muerte
con una paz que no nace de la negacion, sino de la certeza.
Sabemos en quién hemos creido. Sabemos a donde
pertenecemos. Sabemos que nuestra historia no termina en
esta pagina.

La eternidad no es un lugar al que iremos; es una vida
que ya comenzd y estad operativa en nuestro corazdn
(Eclesiastés 3:11). Cristo es nuestra vida, y donde El esta,
alli estaremos también. Vivir desde esta verdad no nos vuelve

(o)



pasivos; nos vuelve firmes. No nos vuelve frios; nos vuelve
esperanzados. No nos aparta del mundo; nos prepara para
impactarlo con una esperanza que no avergienza.

“Porque la paga del pecado es muerte, mientras que el
regalo de Dios es vida eterna en Cristo Jesus, nuestro
Seror.”

Romanos 6:23

68

—
| —



Capitulo trece

7 1

ue mas quieren que les de?

—

“¢: A quién tengo yo en los cielos sino a ti?
Y fuera de ti nada deseo en la tierra.”
Salmos 73:25

Escuchar esta pregunta del Sefior quebré mi
perspectiva por completo. Como servidor de Cristo y de la
Iglesia, siempre he procurado encontrar el mensaje correcto,
un mensaje capaz de despertar en el pueblo una revelacion
precisa del Evangelio del Reino en el contexto del Nuevo
Pacto. Aun asi, comprendi que los comunicadores solemos
ser influenciados por una tendencia logica que nos conduce
por el camino de la empatia. Es entonces cuando
pretendemos contribuir con soluciones para los problemas
que viven nuestros hermanos en la fe.

Ciertamente, esa no es nuestra asignacion primaria.
Hemos sido llamados a perfeccionar a los santos para la obra
del ministerio, para la edificacion del cuerpo de Cristo, hasta
que todos lleguemos a la unidad de la fe y del conocimiento
del Hijo de Dios, a un varén perfecto, a la medida de la

69

—
| —



estatura de la plenitud de Cristo (Efesios 4:12 y 13). Esta es
nuestra mision.

Cuando lideramos problemas, no lideramos propésito;
y problemas siempre habré en abundancia, suficientes como
para distraernos y desgastarnos. Cuando Jesus fue de visita a
la casa de Lazaro, Maria tomo casi medio litro de perfume en
aceite, muy caro, hecho de nardo puro, y lo derramd sobre
Jesus. Entonces Judas dijo: “;Por qué no se vendio ese
perfume, que vale tanto como el salario de un afo, y se dio
el dinero a los pobres?”. Pero Jesus respondio: “No la
molestes. Déjala; siempre tendran a los pobres con ustedes,
Pero No siempre me tendran a mi” (Juan 12:3 al 8).

Ese es el enfoque correcto, y alli radica uno de los
problemas de la Iglesia. No es que esté mal ayudar a los
necesitados, sino que desviamos nuestra atencion de Aquel
que debe ser el centro de toda adoracion. Ciertamente, es El
quien puede cambiarlo todo, pero ese no es nuestro problema.
No debemos buscarlo por las soluciones que puede darnos,
sino por quién es El.

Las congregaciones estdn compuestas por personas, y
todos tenemos alguna necesidad. En mayor o menor medida,
todos estamos atravesando alguna dificultad; todos tenemos
pedidos de oracion y deseos expresados al Sefior. Eso es
l6gico y esta bien. El problema surge cuando perdemos de
vista a Cristo, que es lo mas importante que podemos tener
en la vida.

70

—
| —



La Biblia esta llena de personajes que buscaron cosas:
Noé buscd tierra firme, Abraham buscé un hijo, Jacob buscé
la bendicidn, José busco gobernar, los hebreos buscaron la
tierra prometida. Pero nosotros no buscamos cosas ni
buscamos resultados; nosotros debemos poner nuestros 0jos
y nuestro corazon solo en Alguien: “Jesucristo”.

Solo en EI podemos vivir la plenitud espiritual, y solo
en El tenemos acceso y comunion con nuestro Padre celestial.
La blsqueda de cosas siempre nos dejara en falta, porque
nada puede satisfacer nuestro ser por completo. Cuando
alcancemos lo que creemos que necesitamos, surgira otra
cosa, y al final siempre estaremos insatisfechos. Solo Dios es
el deleite que nos otorga plenitud. Ante esto, recuerdo una
frase de Henry Scougal, citada por John Piper en uno de sus
libros:

“El valor y la excelencia de un alma
Se miden por el objeto de su amor”.

Luego Piper comenta: en el contexto de esta frase,
Scougal se refiere al alma humana; pero mientras meditaba
en estas palabras se me ocurrio la siguiente pregunta: si esto
es cierto en cuanto al hombre, ¢podra ser verdad con respecto
a Dios? ¢(No serd también el caso de que el valor y la
excelencia de Dios se midan por el objeto de su amor? ¢De
qué otra forma podemos evaluar la belleza de un corazén
invisible sino por aquello que ama?

71

—
| —



Alguien podria sugerir: “Por lo que piensa”. Sin
embargo, el pensamiento claro y preciso solo es hermoso
cuando se refiere a buenos sentimientos. El diablo mismo es
bastante inteligente, pero ama todas las cosas malas.
Entonces su pensamiento esta al servicio del mal y su alma
es inmunda.

Quizas otros sugieran que la belleza de un alma puede
evaluarse por lo que desea. Si, pero hay corazones tibios y
corazones integros. No se puede juzgar el valor de un alma si
detras de todo lo que desea hacer existen intereses mezquinos
o solo una férrea determinacién. Para conocer la magnitud de
un alma es necesario conocer sus pasiones. La verdadera
dimension de un alma se revela en sus deleites. Lo que
manifiesta nuestra excelencia o nuestra vileza no es lo que
deseamos con diligencia, sino lo que anhelamos con pasion.

“El alma se mide por sus vuelos:
Algunos bajos, otros altos.
El corazdn se conoce por sus deleites,
Y las satisfacciones nunca mienten.”

Evidentemente, este es el concepto de amor al que
Scougal se refiere cuando afirma que el valor y la excelencia
de un alma se miden por el objeto de su amor. Se refiere a los
deleites y satisfacciones de los que disfrutamos segun aquello
gque amamos. Dice, por ejemplo: “El amor de Dios es una
sensacion encantadora y afectuosa de la perfeccion divina
que lleva al alma a renunciar y a entregarse en sacrificio a
Dios, a desear por sobre todas las cosas agradarle, a deleitarse

()



mas que nada en el compafierismo y en la comunion con El,
y a estar dispuesto a hacer o sufrir cualquier cosa por Su
causa o Su placer”.

Por lo tanto, cuando el amor esté bien enfocado, nada
puede superar al deleite del alma. Los placeres mas
deslumbrantes, los deleites mas puros y abundantes que la
naturaleza humana puede experimentar son aquellos que
provienen de la ternura de un sentimiento fructifero,
colocado en el lugar correcto. Y cuando los placeres que
brotan de un amor bien orientado son insuperables, alli se
revela su excelencia, porque la excelencia de un alma se mide
por el objeto de su amor.

Pregunto entonces: ;acaso el objeto de nuestro amor es
solamente el Sefior, 0 seré que nuestro corazon esta dividido?
Todos estos conceptos acudieron a mi mente ante la simple y
profunda pregunta del Sefior: “;Qué mas quieren que les
dé?” Si El se dio a Si mismo y aun asi no nos alcanza, ;qué
mas podria otorgarnos plenitud de vida?

Hay muchas maneras de formular esta pregunta,
aungue no siempre se exprese con palabras. Sin embargo, se
revela con claridad en la forma en que muchos creyentes
oran, esperan y viven: ;qué mas necesitamos recibir para
finalmente sentirnos completos? Esta pregunta, aunque
honesta, expone una tension profunda entre la obra
consumada de Cristo y la experiencia cotidiana del pueblo de
Dios. No porque Cristo no haya dado lo suficiente, sino

73

—
| —



porque muchas veces no hemos aprendido a vivir desde lo
gue ya nos fue otorgado en El.

La cruz no fue un anticipo; fue una consumacion.
Cuando Jesus declard: “Consumado es”, no estaba
expresando alivio por el sufrimiento terminado, sino
proclamando que la obra habia sido completada en su
totalidad. Nada quedo pendiente. Nada quedo reservado para
méas adelante. Nada quedd condicionado a un esfuerzo
posterior del hombre. El problema no es la falta de provision,
sino la persistencia de una mentalidad de carencia.

A lo largo de este libro hemos recorrido distintas areas
de la vida que propone el Nuevo Pacto: el cuerpo, la sangre,
la mente, la posicion, las capacidades, las virtudes, la
herencia, el Reino y la eternidad. Y en cada una de ellas se
repite la misma verdad: en Cristo ya nos fue dado todo lo que
concierne a la vida y a la piedad. No parcialmente. No
progresivamente. No de manera simbolica. Si realmente
tenemos la vida de Cristo, lo tenemos todo.

Entonces, ¢por qué seguimos pidiendo como si adn
estuviéramos vacios, como si todavia nos faltaran muchas
cosas para ser felices? ¢Por que seguimos viviendo como si
algo esencial pudiera completarnos? ¢Por qué la fe, en lugar
de reposar, muchas veces se agota? ;No serd que corremos
detras de engafiosos espejismos presentados por el sistema?

La respuesta no esta en la rebeldia, sino en el corazon
humano. ElI hombre, incluso redimido, puede seguir

()



interpretando su relacion con Dios desde el viejo paradigma
del mérito, del esfuerzo y de la espera. En los pactos del
Antiguo Testamento tal vez aprendimos a pedir; pero el
Nuevo Pacto nos ensefia a recibir y a vivir desde lo recibido.
Mezclar los pactos sin revelacion ha producido una profunda
frustracion espiritual en el pueblo de Dios.

Hemos aprendido a orar pidiendo mas poder, mas
uncion, mas fuego, mas presencia, mas revelacion, como si
Dios se hubiera quedado corto en la obra de la cruz. No lo
decimos de ese modo, pero muchas veces lo insinuamos. Y
el cielo, con paciencia eterna, sigue respondiendo con la
misma verdad: “Hijo, todo lo mio es tuyo...”

La pregunta “;qué mas quieren que les dé?” no nace
del enojo de Dios, sino de Su asombro amoroso. Es la
pregunta de un Padre que ya lo entreg6 todo y observa a Sus
hijos vivir como si aun estuvieran esperando algo esencial.
No es una pregunta de reproche; es una invitacion a
despertar. Ese es el objetivo de este libro. No fue escrito para
relatar una experiencia personal, sino para transmitir el
mensaje del Sefior.

Quiero dejar en claro que el problema no es pedir; el
problema es pedir desde un lugar equivocado. Cuando
pedimos desde la carencia, revelamos que aun no confiamos
plenamente en la obra consumada. Cuando pedimos desde la
plenitud, nuestra oracion cambia de tono: deja de ser reclamo
y se vuelve comunidn; deja de ser ansiedad y se transforma
en gratitud; deja de ser ruido y se vuelve descanso.

()



Muchos creyentes no necesitan mas revelacion;
necesitan digestion espiritual. No necesitan una nueva
palabra, sino permitir que la Palabra ya recibida gobierne. No
necesitan otro mover, sino aprender a caminar fielmente en
lo que ya fue establecido. La madurez espiritual no se mide
por cudntas cosas pedimos, sino por cuanto reposamos en
Cristo.

Aqui es donde el diagndstico apostolico se vuelve
inevitable. El corazdn humano, aun redimido, puede aferrarse
a deseos que no nacen del Espiritu. Deseamos sentir, ver,
experimentar, comprobar. Queremos seguridad emocional
cuando Dios ya nos dio certeza espiritual. Queremos sefiales
cuando ya se nos dio la cruz. Queremos evidencias visibles
cuando se nos entrego una herencia invisible, pero eterna.

La diferencia entre deseo y plenitud es crucial. El
deseo no es malo, pero cuando no es gobernado por la verdad,
se convierte en insatisfaccion crénica. La plenitud, en
cambio, no apaga el anhelo, lo ordena. El creyente pleno
sigue creciendo, pero ya no desde la ansiedad; crece desde la
gratitud. Ya no corre detras de Dios; camina con El.

El Nuevo Pacto no nos llama a conformarnos; nos
llama a descansar. No nos invita a la pasividad, sino a la
confianza. No nos quita el propdsito; nos libera de la
autoexigencia. Vivir desde la plenitud no significa que todo
sera facil; significa que ya no estamos solos, ni vacios, ni
desprovistos.

76

—
| —



La Iglesia necesita volver a este lugar de reposo
espiritual. No un reposo indiferente, sino un reposo lleno de
fe. Un reposo que produce obediencia, fruto, perseverancia y
amor genuino. Un reposo que ya no vive corriendo detras de
lo espiritual, sino manifestandolo en lo cotidiano.

El llamado final de este libro no es a hacer mas, sino a
creer mejor. No a esforzarse mas, sino a confiar mas
profundamente. No a buscar algo nuevo, sino a honrar lo
eterno. Cristo no vino a darnos cosas; vino a darse a Si
mismo. Y cuando El se dio, no se reservo nada.

Por eso, la pregunta final no es retdrica; es reveladora:
“;Qué mas quieren que les de, si ya me di por completo?”
La invitacion es clara y amorosa: soltemos la ansiedad,
dejemos la queja, abandonemos la ambicién y la mentalidad
de escasez espiritual. Aprendamos a vivir como hijos, no
como mendigos. Aprendamos a obrar con mentalidad de
Reino, bien posicionados en el Nuevo Pacto. Aprendamos a
orar desde la comunion y no desde la distancia. Aprendamos
a caminar desde la plenitud y no desde la inconformidad.

La fe madura no vive esperando que Dios haga algo
mas; vive agradecida por lo que ya hizo. No vive esperando
cosas, sino disfrutando a Alguien. Y desde ese lugar, el
Espiritu  sigue obrando, transformando, guiando vy
manifestando el Reino.

“Que habite Cristo por la fe en vuestros corazones, a fin
de que, arraigados y cimentados en amor, sedis

[7)



plenamente capaces de comprender con todos los santos
cudl sea la anchura, la longitud, la profundidad y la
altura, y de conocer el amor de Cristo, que excede a todo
conocimiento, para que sedis llenos de toda la plenitud de
Dios.”
Efesios 3:17 al 19

78

—
| —



Capitulo catorce

Un cafe con mi Senor

“Nunca fue solo un café.
Eso lo entendi despues... ”

En aquel momento, la imagen parecia simple, casi
cotidiana: una pequefia mesa, una taza humeante, el silencio
compartido. Nada extraordinario a los ojos humanos. Pero
con el tiempo comprendi que lo que el Sefior estaba
seflalando no era una bebida ni un momento casual, sino una
invitacion profunda a detenerme, a sentarme con El sin
agendas, sin pedidos, sin urgencias espirituales que resolver.

Un café con el Sefior no es una actividad devocional
mas. Es una postura del corazon.

Vivimos tiempos acelerados, incluso en nuestra vida
espiritual. Oramos rapido, leemos rapido, servimos rapido, y
muchas veces también escuchamos rapido. Queremos
respuestas inmediatas, soluciones claras, direcciones
precisas. Pero el Seflor, en su amor paciente, sigue
invitindonos a algo mucho mas simple y, a la vez, mucho
mas profundo: “estar con EI”.

[ 79 )

\ J



El café tiene algo particular. No se toma con prisa. Se
disfruta despacio. Su aroma envuelve el ambiente antes de
que llegue al paladar. Invita a sentarse, a conversar, a
compartir silencios. No exige palabras constantes; permite la
quietud. Y en esa quietud, muchas veces, se dicen las cosas
mas importantes. Asi es tambien el encuentro intimo con
Dios.

Un café con el Sefior es ese tiempo apartado donde no
buscamos producir nada, ni demostrar nada, ni alcanzar nada.
Es el espacio donde dejamos de correr detras de lo espiritual
y simplemente nos dejamos encontrar. Donde no llevamos
listas de peticiones, sino un corazon disponible. Donde no
hablamos todo el tiempo, sino que aprendemos a escuchar.

Alli, en ese lugar sencillo, el Sefior trabaja con
delicadeza. No grita, no empuja, no exige. Habla al corazon,
acomoda prioridades, sana heridas que ni siquiera sabiamos
que estaban abiertas. En ese tiempo, El no solo nos dice
cosas; se nos revela a Si mismo. Y eso transforma mas que
cualquier respuesta.

Este libro nacié de una experiencia personal, pero no
fue escrito para contar esa experiencia como algo
extraordinario, que ademas, me refleje como alguien sensible
y especial, esa nunca fue la intencién, porgque no lo creo asi.
Fue escrito para provocar un anhelo. El anhelo de volver a la
intimidad. El anhelo de vivir desde la plenitud del Nuevo
Pacto. El anhelo de dejar de pedir lo que ya fue dado y
comenzar a disfrutar a Aquel que se dio por completo.

(=)



Todos necesitamos nuestro “tiempo de café” con el
Sefior. No necesariamente con una taza en la mano, aunque
puede ayudar, sino con una actitud interior de reposo, de
apertura, de amor. Un tiempo donde el ruido se apaga, donde
las expectativas se sueltan, donde el alma respira.

No es un tiempo para hacer mas, sino para ser. No €s
un tiempo para impresionar a Dios, sino para dejarnos amar.
No es un tiempo para acumular revelacion, sino para permitir
que la revelacion nos transforme.

Quizas alli, en ese espacio silencioso y perfumado de
gracia, el Sefor vuelva a hacernos la misma pregunta que
atraveso todo este libro: “; Qué mas quieren que les dé?” Y
tal vez, por primera vez, entendamos que no hay nada mas
que pedir. Porque cuando El estd presente, cuando El se
sienta con nosotros, cuando su amor envuelve el momento...
todo lo demas pierde importancia y urgencia.

Mi deseo es que, al cerrar este libro, no sientan que han
terminado una lectura, sino que reciban una invitacion. Una
invitacion personal, amorosa, cotidiana. Que busquen ese
tiempo especial. Que lo cuiden. Que lo disfruten. Que se
sienten con el Sefior, café de por medio, y permitan que El
haga lo que solo El sabe hacer en la intimidad: amar, sanar,
afirmar y revelar Sus disefios.

Porque al final, la vida cristiana no se trata de cuanto
hacemos para Dios, sino de cuanto aprendemos a estar con
El y disfrutarlo. Y créanme: Cuando se sienten a tomar un

(o)



cafe con el Sefior, y puedan sentir Su presencia,
comprenderan gue no se trata solo de un cafe...

“Me mostraras la senda de la vida;
En tu presencia hay plenitud de gozo;
Delicias a tu diestra para siempre.”
Salmo 16:11

82

—
| —



Reconocimientos

“Quisiera agradecer por este libro a mi Padre celestial,
porque me amo de tal manera que envio a su Hijo Jesucristo
mi redentor.

Quisiera agradecer a Cristo por hacerse hombre, por morir
en mi lugar y por dejarme sus huellas bien marcadas para
que no pueda perderme.

Quisiera agradecer al glorioso Espiritu Santo mi fiel amigo,
gue en su infinita gracia y paciencia,
me fue revelando todo esto...”

“Quisiera como en cada libro agradecer a mi compafiera de
vida, a mi amada esposa Claudia por su amor y paciencia
ante mis largas horas de trabajo, sé que es dificil vivir con
alguien tan enfocado en su propoésito y seria imposible sin

su comprension”

83

—
| —



Como en cada uno de mis libros, he tomado muchos
versiculos de la biblia en diferentes versiones. Asi como
también he tomado algunos conceptos, comentarios o
parrafos de otros libros 0 manuales de referencia. Lo hago
con libertad y no detallo cada una de las citas, porque tengo
la total conviccion de que todo, absolutamente todo, en el
Reino, es del Sefior.

Los libros de literatura, obedecen al talento y la
capacidad humana, pero los libros cristianos, solo son el
resultado de la gracia divina. Ya que nada, podriamos
entender sin Su soberana intervencion.

Por tal motivo, tampoco reclamo la autoria o el
derecho de nada. Todos mis libros, se pueden bajar
gratuitamente en mi pagina personal
www.osvaldorebolleda.com y lo pueden utilizar con toda
libertad. Los libros no tienen copyright, para que puedan
utilizar toda parte que les pueda servir.

El Sefior desate toda su bendicién sobre cada lector y
sobre cada hermano que, a través de su trabajo, también haya
contribuido, con un concepto, con una idea o simplemente
con una frase. Dios recompense a cada uno y podamos todos
arribar a la consumacion del magno propoésito eterno en
Cristo.

84

—
| —


http://www.osvaldorebolleda.com/

Doctor y maestro de la Palabra

Ohvatde Rebolloda

El Pastor y maestro Osvaldo Rebolleda hoy cuenta con
miles de titulos en mensajes de ensefianza para el
perfeccionamiento de los santos y diversos Libros de
estudios con temas variados y vitales para una vida cristiana
victoriosa.

El maestro Osvaldo Rebolleda es el creador de la Escuela de
Gobierno espiritual (EGE) y ha sido reconocido con un
Doctorado Honoris Causa en Divinidades de
La Universidad teologica de Estados Unidos.

Hasta hoy en dia ministra de manera itinerante en Argentina
Y hasta lo Gltimo de la tierra.

rebolleda@hotmail.com

www.osvaldorebolleda.com

85

—
| —


mailto:rebolleda@hotmail.com
http://www.osvaldorebolleda.com/

El alto costodeno

consultara fie ADMMNSTRACON

DE REMO

© Je}|NSU0I OU AP 0302 oje |3
onid UODUGNHIM’OU

vaanosdy 0Q1VASO

amoud OO A

FORJANDO LA
PERSONALIDAD
DEL LIDER

=
5
z
-
*
H
=
®

86

—
| —




El cuerpo de /

Cristo revelado

opejanal 0151 #P odian |3

El alto costode no
consultara "l

e J€1|I’\SU09 ou 3ap 01502 0}|e 13

va3inos3y 0Q1VASO

87

—
| —



http://www.osvaldorebolleda.com/

AL

wpuuusuumo;

|
|
|
ol
v
<
> |
[l
o
o |
”\
m\
W |
°‘
-
=
m
1=
>
|

E espiritu
del _l\mlcnslo

yaamosa3y 0QTVASO

V

‘nl,l\'umunnn

’$E$P| mmf

‘m o

i

i)

g: l';

o

: W

o

Q.

)

3

2 El gobierno de

% nuestra herencia

3

=

(o}

o ™
K

~>m "

~ pa||092Y OPIEASO

=

€1 eterno poder
e la Cru3

dmup) v} 7P 10p07 932 )3




-
>
=
>
>
&
>
A
>
@)
=
>
=
c
N

Pr—

89

'

yaaT1088d OQTVASO



http://www.osvaldorebolleda.com/

