UNA IGLESIA CON PARAMETROS DE

;.;4\ ‘ | m».._.

MANUAL PASTORAL CON RESPUESTAS PARA LOS
DESAFIOS ACTUALES DE LA IGLESIA

OSVALDO REBOLLEDA



UNA IGLESIA CON
PARAMETROS DE

REINO

R ity i
N v Vo
S fa
& g Ho
N ‘
( .~
.

OSVALDO REBOLLEDA
(1)




Este libro No fue impreso
con anterioridad
Ahora es publicado en
Formato PDF para ser
Leido o bajado en:
www.osvaldorebolleda.com

Provincia de La Pampa

rebolleda@hotmail.com

Todos los derechos de este material son reservados para el
Sefor, quién los ofrece con la generosidad que lo caracteriza
a todos aquellos que desean capacitarse mas y lo consideran
de utilidad.

No se permite la transformacion de este libro, en cualquier
forma o por cualquier medio, para ser publicado
comercialmente.

Se puede utilizar con toda libertad, para uso de la ensefianza,
sin necesidad de hacer referencia del mismo.

Se permite leer y compartir este libro con todos los que mas
pueda y tomar todo concepto que le sea de bendicion.
Edicion general: EGE

Revision literaria: Autores argentinos

Revision solo ortografica - IA

Disefio de portada: EGEAD

Todas las citas Biblicas fueron tomadas de la Biblia version
Reina Valera, salvo que se indique otra version.

(=)



CONTENIDO

INtroducCiOn. .........ooooniii i 5

Capitulo uno:

Parametros de Reino ante el movimiento LGBTIQ +....12

Capitulo dos:

Parametros de Reino para familias ensambladas.........26
Capitulo tres:
Parametros ministeriales ante la violencia familiar...... 57

Capitulo cuatro:

Parametros pastorales para la ensefianza sexual......... 71

Capitulo cinco:
Parametros de trabajo ante vicios y adicciones............ 86
Capitulo seis:

Parametros de Reino ante los tatuajes..................... 101




Capitulo siete:

Parametros de visitas y ministracion pastoral........... 119

Capitulo ocho:

Parametros para bodas y renovacion de votos.......... 135
Del disefio ala practica.................................. L. 149
Reconocimientos...................oooiiiiiiiii i, 154
Sobreelautor.................... 156
>
222




INTRODUCCION

“Los entendidos resplandeceran como el resplandor del
firmamento; y los que enserian la justicia a la multitud,

como las estrellas a perpetua eternidad”
Daniel 12:3

La Iglesia de Jesucristo no es una invencion humana ni
una organizacion que se adapta segun las modas culturales de
cada época. Nace en el corazon eterno de Dios, es edificada
por Cristo y sostenida por la obra continua del Espiritu Santo.

Por esta razon, cuando la Iglesia pierde sus parametros
de Reino y comienza a regirse por criterios meramente
pragmaticos, emocionales o socioculturales, no solo se
debilita su testimonio, sino que también se distorsiona su
mision. Este tercer manual al igual que los anteriores, surge
precisamente como una respuesta apostolica, teoldgica y
espiritual a esa tension constante entre el disefio divino y las
presiones del tiempo presente.

Como doctor y maestro de la Palabra ensefio al Cuerpo
de Cristo, pero como apostol debo velar por los pastores que
caminan bajo mi cobertura. Para cumplir correctamente con
esa responsabilidad, procuro dar respuesta a cada situacion
particular que pueda presentarse en la obra. Mi tarea no es
controlar a mis amados consiervos, sino supervisar,




direccionar, aconsejar y proveer lineamientos claros para una
labor ministerial efectiva.

Dichos lineamientos deben ser apostolicos y
proféticos, fundamentados en la maxima expresion del Reino
y conservando, en todo momento, la dindmica del Nuevo
Pacto. Esta tarea tiene un alto impacto en el avance
ministerial y, por logica, en la salud de las congregaciones.
En la blsqueda de servir con excelencia a mis amados
pastores y a sus equipos de trabajo, naci6 esta serie de
manuales, concebidos para ofrecer respuestas claras frente a
los desafios actuales de la Iglesia.

Vivimos dias de profundos cambios culturales,
aceleracion tecnolodgica, confusion moral y relativizacion de
la verdad. En este contexto, muchos ministros enfrentan
desafios para los cuales no siempre han sido preparados
adecuadamente. Las preguntas ya no son Unicamente
doctrinales, sino también practicas, éticas y pastorales.

Estos manuales contienen respuestas doctrinales, asi
como formas correctas de trabajo y de expresion ministerial.
En ellos detallo la importancia de la preparacion personal,
ministerial, matrimonial y familiar. Abordo los cuidados
necesarios para una ensefianza sana, una liturgia equilibrada,
un discipulado efectivo y un gobierno pastoral libre de
manipulacion. Asimismo, ensefio acerca de
responsabilidades, derechos y deberes, y desarrollo coémo es
posible mantener la santidad sin legalismo y la legalidad del
Reino sin concesiones.

—
(@)
| —




Fundamento biblicamente lo que considero un
desarrollo saludable de las actividades ministeriales bajo
parametros de Reino, sin religiosidad. Advierto sobre la
necesidad de evaluar el avance de la obra contemplando cada
situacion a la luz de la gracia, sin diluir la verdad. Frente al
escenario actual, la Iglesia no puede darse el lujo de
improvisar; necesita fundamentos claros, criterios biblicos
firmes y una misma linea espiritual que honre el Reino de
Dios.

Este tercer manual estd dirigido a pastores y
matrimonios pastorales que caminan bajo mi cobertura
apostolica. Sugiero que otros pastores que tengan acceso a
este material consulten previamente con sus autoridades
espirituales. Entiendo que la forma de trabajo que
personalmente considero correcta puede ser percibida de
manera diferente por algunos amados consiervos. Respeto
esa diversidad y aclaro, con temor reverente, que bajo ningun
punto de vista pretendo generar controversias entre mis
colegas.

Concibo la cobertura espiritual no como un sistema de
control, sino como un disefio de paternidad espiritual,
alineamiento doctrinal y cuidado ministerial. Asi como en la
Escritura vemos que los obreros no ministraban de manera
aislada, sino en comunidn, sujecion y mutua edificacion, creo
firmemente que una Iglesia saludable necesita parametros
compartidos que preserven la unidad del Espiritu en el
vinculo de la paz. El apostol Pablo exhorta a que todos
hablemos una misma cosa, que no haya divisiones entre

—
~
| —




nosotros y que estemos perfectamente unidos en una misma
mente y en un mismo parecer.

Comprendo que esta vision puede parecer una utopia
si observamos a la Iglesia de manera global. Sin embargo,
quienes trabajamos en unidad espiritual y reconocemos
autoridades asignadas tenemos la responsabilidad de unificar
criterios y avanzar gestionando la fe bajo lineamientos
apostolicos comunes.

Hablar de parametros de Reino o de lineamientos
apostolicos no implica una uniformidad rigida ni la anulacion
de la diversidad ministerial, sino una busqueda fiel de los
disefios divinos. El Reino de Dios posee principios
inmutables, aunque se manifieste en contextos diversos.
Jesis mismo ensefid que el Reino es justicia, paz y gozo en
el Espiritu Santo (Romanos 14:17), y que debemos buscarlo
por sobre todas las cosas (Mateo 6:33). Sin duda, esto
establece el marco espiritual desde el cual deben ordenarse
todas las practicas de la Iglesia. Cuando dichos parametros se
pierden, la Iglesia corre el riesgo de reaccionar segin la
presion social o las demandas emocionales, en lugar de
responder con discernimiento espiritual y sabiduria biblica.

A lo largo de este nuevo manual se abordaran temas
sensibles, complejos y, en muchos casos, controversiales. No
se hara desde una postura defensiva ni desde la condenacion,
sino desde mi responsabilidad apostolica de ministrar a los
pastores, quienes a su vez deben ejercer con fidelidad la
digna tarea de cuidar el rebafio del Sefior. Todos deseamos

—
o0
| —




servir al Rey con excelencia y, por tal motivo, asumimos este
desafio con dedicacién y cuidado.

Las Escrituras nos recuerdan que los pastores deben
velar por las almas como quienes han de dar cuenta (Hebreos
13:17). Esta conciencia imprime un santo temor en el
ejercicio ministerial y nos obliga a revisar no solo lo que
hacemos, sino también por qué y como lo hacemos. Cada
practica pastoral debe ser evaluada a la luz de la Palabra, la
naturaleza del Reino y el caracter de Cristo.

Qué hacer ante el movimiento LGBTIQ +, por
ejemplo, no puede reducirse a un simple rechazo, ni a una
aceptacion superficial, sino que debe comprenderse desde la
gracia, pero fundamentados en la verdad. Ministrar a familias
ensambladas, ensefiar sobre sexualidad, responder sobre
tatuajes, conductas, visitas, 0 como considerar las bodas o las
renovaciones de voto, son temas que merecen una respuesta
solida y bajo una clara mentalidad de Reino. Cuando estos
temas se administran sin ensefianza, sin discernimiento o sin
orden, pierden su poder formativo y pueden convertirse en
meras formalidades o, peor ain, en espacios de ignorancia
espiritual.

Asimismo, la Iglesia enfrenta hoy problematicas
humanas complejas: violencia familiar, vicios, adicciones,
heridas sexuales, crisis matrimoniales, confusion de
identidad y tensiones sociales y politicas. El silencio pastoral
frente a estos temas no es neutralidad, sino omisién. Sin
embargo, la intervencion de la Iglesia debe ser sabia, biblica




y responsable, evitando tanto la intromision indebida como
la indiferencia. La Escritura ensefia que hay tiempo de sanar,
tiempo de corregir y tiempo de acompaiar, y que el siervo
del Sefior no debe ser contencioso, sino amable para con
todos, apto para ensefiar y suftrido.

Este tercer manual no pretende reemplazar la guia del
Espiritu Santo ni suplantar la relacion personal de cada pastor
con Dios. Por el contrario, busca servir como una
herramienta de alineamiento, reflexion y formacion que
ayude a establecer criterios comunes sin apagar la
sensibilidad espiritual. El Espiritu y la Palabra nunca se
contradicen: alli donde la Palabra establece limites, el
Espiritu trae vida; y donde el Espiritu se mueve con poder,
siempre honra la verdad revelada.

La autoridad pastoral, cuando es sana, no se impone:
se reconoce. No manipula, sino que sirve; no controla, sino
que edifica. Jesus enseid que el mayor en el Reino es el que
sirve, y que los lideres no deben ensefiorearse del rebafio,
sino ser ejemplos. Desde esta perspectiva, el liderazgo que
promuevo en este manual es un liderazgo con autoridad
espiritual, con uncion genuina y con un profundo respeto por
la dignidad de las personas.

Finalmente, este tercer manual es también una
exhortacion: un llamado a volver a los fundamentos, a
conservar una misma linea de ensefanza, a honrar la
cobertura espiritual atendiendo diligentemente su consejo y a
edificar congregaciones que reflejen el caracter del Reino en

(0)




medio de un mundo confundido. No se trata de conservar
tradiciones vacias, sino de preservar la verdad viva del
Evangelio. Como escribi6 el apdstol Pablo, nadie puede
poner otro fundamento que el que estd puesto, el cual es
Jesucristo. Sobre ese fundamento edificamos con temor, con
amor y con fidelidad.

Que las paginas de cada uno de estos manuales sean
leidas con espiritu humilde, corazon ensefable y disposicion
al ajuste. Que no sean solo un compendio de respuestas, sino
instrumentos para formar ministros firmes, sensibles al
Espiritu y comprometidos con el Reino. Y que, en todo acto
de servicio, Cristo sea glorificado por Su Iglesia, ahora y
hasta el dia de Su venida.

-

Osvaldo Rebolleda

hle)
)ol[o
)O

11

—
| —



Capitulo uno

PARAMETROS DE REINO ANTE
EL MOVIMIENTO LGBTIQ +

“Cambiaron al verdadero Dios por uno de mentira.
Adoraron y sirvieron a la creacion en lugar de adorar y
servir a Dios, el Creador, a quien sea la honra para
siempre. Asi sea. Por eso Dios los dejo seguir sus pasiones
vergonzosas. Sus mujeres dejaron de tener relaciones
sexuales con los hombres, que es lo natural, y empezaron
a tener relaciones sexuales con otras mujeres. De la
misma forma, los hombres dejaron de tener relaciones
sexuales con las mujeres, que es lo natural, y empezaron a
desearse entre ellos. Los hombres hicieron cosas
vergonzosas con otros hombres, y recibieron en si mismos
el pago merecido por su desviacion.”

Romanos 1:25 al 27 PDT

La Iglesia de Jesucristo ha sido llamada a existir y a
manifestarse en medio de generaciones profundamente
marcadas por el pecado, la confusion y la rebelion contra
Dios. Nunca fue el propoésito del Senor edificar una Iglesia
aislada de la realidad humana, sino una comunidad santa en

—

12

'




medio de un mundo caido, portadora de luz en medio de las
tinieblas y de verdad en medio del engao. Por esta razon, no
debe sorprendernos que personas con profundas distorsiones
en su identidad, en su conducta y en su comprension de la
vida se acerquen a las congregaciones buscando respuestas,
contencidn, sentido y, muchas veces sin saberlo, redencion.

En los ultimos tiempos, la confusion en torno a la
sexualidad humana ha alcanzado niveles que generaciones
anteriores no imaginaron. Lo que antes era reconocido como
una desviacion del disefio divino hoy es promovido como
identidad, derecho y virtud moral.

La cultura contemporanea no solo tolera estas
practicas, sino que las celebra, las protege legalmente y las
impone como paradigma ético incuestionable. En este
contexto, la Iglesia se encuentra ante un desafio doble:
permanecer fiel a la revelacion de Dios sin endurecer su
corazon, y ejercer la gracia sin traicionar la verdad.

La Escritura es clara desde sus primeras paginas al
establecer que la sexualidad no es una construccion cultural
ni una eleccion subjetiva, sino una creacion divina. “Y creo
Dios al hombre a su imagen; a imagen de Dios lo cred;
varon y hembra los creo” (Génesis 1:27). Este pasaje no
solo define la existencia de dos sexos, sino que establece un
orden, un proposito y una complementariedad disefiados por
el Creador.

13

—
| —



La sexualidad humana esta intrinsecamente ligada a la
imagen de Dios, al mandato de fructificar y multiplicarse, y
al pacto del matrimonio entre un hombre y una mujer. Jesus
mismo ratifico este disefio original cuando afirmo: “;Ne
habéis leido que el que los hizo al principio, varon y hembra
los hizo?” (Mateo 19:4).

Cuando la Biblia presenta el disefio sexual, lo hace
siempre en el marco de la obediencia, el pacto y la santidad.
Fuera de ese marco, toda expresion sexual se convierte en
distorsion. El problema central, entonces, no es meramente
conductual, sino profundamente teoldgico: el ser humano ha
decidido redefinir lo que Dios ya defini6, desplazando la
autoridad del Creador para entronizar la autonomia de la
criatura. Tal como lo expresa el apostol Pablo, “profesando
ser sabios, se hicieron necios” (Romanos 1:22).

La caida del hombre trajo consigo una ruptura integral
del orden creado, y la sexualidad no qued¢ al margen de esa
corrupcion. Romanos 1 citado al principio, describe con
claridad como el rechazo consciente de Dios produce una
cadena de consecuencias espirituales, morales y relacionales.
Cuando el ser humano cambia la verdad de Dios por la
mentira, Dios lo entrega a pasiones vergonzosas, no como un
acto arbitrario, sino como resultado de haber rechazado la
fuente de la verdad y de la vida. La confusion sexual, por lo
tanto, no es una enfermedad aislada ni un simple problema
psicolégico; es una manifestaciéon visible de una mente
entenebrecida que ha perdido su referencia en Dios.

14

—
| —



Sin embargo, es fundamental que los pastores
comprendan que la Escritura nunca presenta a las personas
atrapadas en pecados sexuales como casos perdidos o como
seres irredimibles. La Biblia es severa al condenar las
practicas, pero misericordiosa al ofrecer redencion a los
practicantes que bien pueden ser escogidos por el Sefor.

En ningin momento la Palabra sugiere que estos
pecados sean mas poderosos que la gracia, ni que coloquen
al individuo fuera del alcance del evangelio. El error historico
de la Iglesia ha sido, muchas veces, jerarquizar los pecados
segin su impacto social o su repulsion cultural, olvidando
que “por cuanto todos pecaron, estin destituidos de la
gloria de Dios” (Romanos 3:23).

La cultura contemporanea ha acufiado el término
LGBTIQ+ como una forma de agrupar diversas expresiones
de sexualidad e identidad que no se ajustan al disefio biblico.
Es importante que los pastores conozcan estas categorias, no
para adoptarlas como marcos interpretativos, sino para
entender el lenguaje con el cual las personas llegan a la
Iglesia. Estas denominaciones no provienen de una
antropologia biblica, sino de una cosmovision secular que
separa la identidad personal del disefio creacional y del
proposito de Dios. Comprender este lenguaje no implica
validarlo, sino discernirlo.

Cada wuna de estas expresiones: lesbianismo,
homosexualidad masculina, bisexualidad, transgenerismo,
intersexualidad, identidades fluidas o indefinidas,

—

15

'




representan, en distintos grados y formas, una ruptura con el
orden establecido por Dios. No obstante, todas comparten un
punto en comun: personas creadas a imagen de Dios,
profundamente necesitadas de restauracion, verdad y amor.
La Iglesia no recibe etiquetas, recibe almas. No ministra a
ideologias, ministra a personas.

Aqui es donde se vuelve imprescindible comprender la
naturaleza de la gracia. La gracia biblica no es indulgencia ni
permisividad. La gracia no consiste en afirmar al ser humano
en su pecado, sino en rescatarlo de €él. “Porque la gracia de
Dios se ha manifestado para salvacion a todos los hombres,
ensefidndonos que, renunciando a la impiedad y a los
deseos mundanos, vivamos en este siglo sobria, justa y
piadosamente” (Tito 2:11 y12). Toda gracia que no ensefia
a renunciar al pecado no es la gracia del evangelio, sino una
falsificacion peligrosa.

Jests es la maxima revelacion del equilibrio perfecto
entre verdad y gracia. El evangelio de Juan declara que El
vino “lleno de gracia y de verdad” (Juan 1:14). Nunca hubo
en El una verdad sin amor ni un amor sin verdad. Cuando las
personas quebrantadas se acercaban a Jesus, El nunca las
rechazo, pero tampoco las dejoé en la condicidon en la que
estaban. A la mujer sorprendida en adulterio le dijo: “Ni yo
te condeno; vete, y no peques mds” (Juan 8:11). En esa
breve frase se expresa el corazdn pastoral que debe gobernar
a la Iglesia: ausencia de condenacion, pero presencia de
exhortacion al cambio.

16

—
| —



Este principio es fundamental para comprender coémo
debe actuar la Iglesia frente a personas que llegan con
practicas sexuales contrarias al disefio de Dios. Rechazarlas,
humillarlas o exponerlas puiblicamente no solo es antibiblico,
sino profundamente dafiino. Pero también lo es naturalizar el
pecado, hacer sentir que Dios aprueba aquello que
claramente condena, o prometer una aceptaciéon que nunca
conduce a la transformacion. Ambas posturas niegan el
evangelio.

El apostol Pablo escribe a la iglesia de Corinto, una
congregacion rodeada de inmoralidad sexual extrema, y les
recuerda: “;No sabéis que los injustos no heredardn el
reino de Dios? No erréis; ni los fornicarios, ni los idolatras,
ni los adulteros, ni los afeminados, ni los que se echan con
varones... heredaran el reino de Dios. Y esto erais algunos;
mas ya habéis sido lavados, ya habéis sido santificados, ya
habéis sido justificados” (1 Corintios 6:9 al 11). Este texto
es clave porque no niega el pecado, pero proclama la
posibilidad real de cambio. El evangelio no redefine el
pecado; redefine al pecador.

Desde esta perspectiva, la Iglesia debe estar preparada
para recibir personas que se presentan con vestimentas,
actitudes o expresiones que evidencian una confusion sexual
profunda. El primer llamado pastoral no es corregir la
apariencia externa, sino conducir al corazén al encuentro con
el sefiorio de Cristo. La transformaciéon auténtica siempre
comienza en el interior y luego se manifiesta en lo externo.
Exigir cambios conductuales sin un proceso de

—

17

'



arrepentimiento y discipulado produce legalismo; evitar toda
confrontacion produce engafo.

Hace algunos afios, Argentina se debatia entre aprobar
o no la ley del matrimonio igualitario. Muchas iglesias
realizaron marchas de protesta, saliendo a las calles como una
clara manifestacion de rechazo a dicha ley. En mi caso, no
deseaba que esa ley se promulgara, porque entendia que no
seria de bendicion para la nacidn; sin embargo, no estaba de
acuerdo con la manera en que la Iglesia se manifestd
publicamente.

Ciertamente, el malestar generado por la ley era
legitimo, y el sentir de muchos cristianos también. No
obstante, en mi opinion, la Iglesia se estaba presentando ante
la comunidad homosexual como un enemigo absoluto. De
hecho, en varias protestas se exhibian banderas con mensajes
de juicio y condenacion. La Iglesia posee autoridad y poder
espiritual, pero salir a las calles con banderas o al ritmo de
bombos no expresa ese poder, sino mas bien una preocupante
incapacidad para ejercer influencia espiritual de manera sabia
y eficaz.

En aquellos dias, ensefi¢ en cada iglesia que visité que
lo que debiamos hacer era orar y legislar desde lo espiritual,
no presentarnos ante los pecadores como enemigos, porque
eso no fue lo que hizo nuestro Maestro. Algo similar ocurre
con la ley del aborto: quizd no podamos impedir una
legislacion que lo habilite, pero si podemos salvar a las

—

18

'




jovenes, porque una mujer que conoce al Sefior no abortard a
su hijo, aun cuando el Estado se lo facilite o se lo financie.

Nuestro llamado como Iglesia no es ejercer un
gobierno natural, sino un gobierno espiritual. Seria
maravilloso contar con leyes justas y gobernantes integros en
nuestras naciones, pero esa realidad solo se concretara
plenamente cuando el Sefor gobierne sobre toda la tierra.
Debemos tener claro que las tinieblas continuardn en
aumento, especialmente en estos tiempos finales; aun asi, la
Iglesia saldra victoriosa (Isaias 60:2).

En esa misma época participé como orador en un
congreso de jovenes. Al finalizar mi exposicion, me acerqué
a la mesa donde se vendian libros y audios. Una joven de
aspecto agradable se acerc6 amablemente y me preguntd si
tenia una serie de audios sobre un tema en particular. Me
comentd que ya poseia varios CDs mios y que le gustaban
mucho las prédicas.

Minutos después, un pastor presente en el evento, se
acercd y me pregunt6 si me habia dado cuenta de que la joven
con la que habia hablado en realidad era un varon. Aquello
me sorprendié profundamente, porque realmente no lo
parecia. Senti mucha tristeza, y el pastor me comentd que
solian ver a ese joven en distintas iglesias, pero que no
permanecia en ninguna.

Meses mas tarde, visit¢ una iglesia de la misma
denominacidn que habia organizado aquel congreso. Era una

()



mafana de verano y era la primera vez que asistia a esa
congregacion. Al llegar, noté que estaba presente inicamente
una pastora. Tuvimos una hermosa reunion, y al finalizar,
como es habitual, los hermanos se acercaron a saludarme con
gran cordialidad.

De pronto, un joven de cabello corto, con bigote y
anteojos, se me acerco y me dijo: “Hola, pastor, un gusto
saludarlo. ;Usted no me reconoce?” Se quitd los anteojos,
invitandome a observar mejor su rostro, y al notar que no
lograba identificarlo, sonri6 y afadid: “Es imposible que me
reconozca, porque antes no aparentaba lo que realmente

29

cra...

En ese instante asocié el congreso, la denominaciéon y
el momento, y comprendi que estaba frente al mismo joven
que tiempo atras parecia una mujer. Conversamos un
momento y, movido por lo que estaba ocurriendo en
Argentina, le pregunté: “Disclpame que te haga esta
pregunta, pero es muy importante para mi saberlo: ;qué crees
que detono tu conversion? Sé que fue el Sefor, pero ;qué
produjo en ti la apertura para recibir la luz de Dios?”

Sonri6 y respondio: “Creo que fue el hecho de haber
llegado a esta congregacion, donde no habia pastor, sino una
pastora...” Eso despertd ain mas mi interés, asi que le
pregunté: “;Y qué tuvo que ver eso con tu conversion?” El
me explico: “En cada iglesia que visitaba, los pastores y
lideres varones me miraban como si hubiese entrado el
mismo Satands. El desprecio que me manifestaban era muy

(=)



doloroso. En algunos lugares me echaron directamente; en
otros, de manera indirecta, me dijeron que no volviera.
Siempre me hablaban de juicio y condenacion.” Sin embargo,
continuo, “cuando llegué a esta congregacion, la pastora no
me juzgd. Me hablé de Jesucristo y, luego de una
predicacion, pas¢ a la plataforma llorando. Ella se acercd, me
abrazo con un amor profundo y me dijo: jJests te ama! En
ese momento cai de rodillas ante el Sefor, fui liberado y hoy
estoy aqui, completamente transformado, con el iinico deseo
de hacer la perfecta voluntad de Dios...”

Tiempo después, ese joven me llamo con alegria para
contarme que estaba trabajando, estudiando y a punto de
casarse. Lo que deseo expresar con este testimonio es que las
marchas de repudio, asi como las expresiones de odio o
rechazo hacia una comunidad de personas con profundas
heridas, nunca serdn actos de verdadera sabiduria espiritual.
Lo que la Iglesia necesita es recuperar el titulo que se le dio
a nuestro Sefior: “Amigo de pecadores”. No para justificar el
pecado, sino para conducir a las personas a la salvacion.

Los pastores y lideres no deben despreciar a las
personas homosexuales por su condicion. Por el contrario,
deben permitir que, a través de nuestras actitudes, ellas
comprendan que Dios verdaderamente las ama. Luego si, con
sabiduria, con amor y mediante la obra del Espiritu Santo,
debemos guiarlas por el camino de la luz, de la liberacion y
de la verdadera libertad.

—

21

'



Los pastores deben actuar con discernimiento,
evitando la confrontacidon publica, la exposicion innecesaria
o el escandalo. El acompafiamiento pastoral, el consejo
privado y el discipulado paciente son herramientas
fundamentales. No se trata de tolerar indefinidamente el
pecado, sino de caminar con la persona hacia la libertad. La
Iglesia no es un tribunal, pero tampoco es un refugio para la
practica persistente del pecado sin arrepentimiento.

Cuando personas con estas practicas solicitan
participar de ordenanzas como el bautismo, el criterio biblico
es claro: el bautismo es para quienes se arrepienten y creen
(Hechos 2:38). No se exige perfeccion, pero si un cambio de
direccion. El arrepentimiento no es la ausencia total de lucha,
sino la renuncia a justificar el pecado. Bautizar a alguien que
declara abiertamente su decision de permanecer en una
practica contraria a la voluntad de Dios es vaciar de
contenido espiritual el sacramento.

En el segundo manual traté el tema del bautismo y dejé
en claro que los pastores no deberian poner requisitos para
bautizar. Las personas no pueden tener todo resuelto antes
del bautismo, pero si deben tener una legitima intencién de
caminar en Cristo, avanzar hacia la madurez espiritual y
entregarse completamente a Su voluntad. Esto si debe ser
confesado con plena conviccion.

En el caso de las personas con evidentes problemas
sexuales es lo mismo que con cualquier persona. Sin
embargo, la situacion tan expuesta ante todas las personas,

(=)



hace necesario una resolucion firme y determinada. Quien
realmente ha recibido la gracia de la regeneracion no necesita
que les convenzan de pecado, el Espiritu Santo toma ese rol
(Juan 16:8), y claramente les hace saber lo que esta mal, asi
como les otorga la capacidad de cambio (Filipenses 2:13).

Lamentablemente hay ministerios que estan aceptando
condiciones por parte de personas con problemas de
sexualidad y alinedndose a la corriente de pensamiento
actual, estdn aceptando bautizar o incluso casar a
homosexuales que no tienen la minima intencién de cambiar
sus pecaminosas conductas.

La Iglesia no puede acceder a bendecir uniones que
Dios no instituyd. El matrimonio no es una construccion
cultural adaptable a los tiempos, sino una institucién divina
que refleja el pacto entre Cristo y la Iglesia (Efesios 5:31 y
32). Negarse a celebrar estas uniones no es un acto de odio,
sino de fidelidad. Esa negativa debe ser comunicada con
respeto, claridad y amor, pero sin ambigiiedades.

Uno de los mayores desafios pastorales de este tiempo
es aprender a establecer limites sin desprecio. Los limites no
son muros de rechazo, sino marcos de proteccion. La Iglesia
debe cuidar su testimonio, su doctrina y la santidad del
cuerpo de Cristo, sin perder su vocacion misionera. Jesus
comia con pecadores, pero nunca negocid la verdad para
mantener la mesa llena.

23

—
| —



Cuando parejas del mismo sexo solicitan servicios
espirituales, cobertura pastoral o participacién plena en la
vida congregacional sin disposicion al cambio, el pastor debe
actuar con sabiduria y firmeza. Cada caso requiere
discernimiento, oraciéon y acompafiamiento, pero siempre
dentro de los parametros de la Palabra. El amor pastoral no
consiste en decir “Dios los acepta tal como son...” si con ello
se comunica que no hay necesidad de arrepentimiento. Dios
ama a las personas tal como son, pero jamas las deja tal como
estan.

En situaciones donde hay nifios involucrados, la
Iglesia debe actuar con especial cuidado. El nifio no es
responsable de las decisiones de los adultos y debe ser
protegido. Sin embargo, ninguna accidon pastoral debe
interpretarse como una legitimacion del modelo familiar
contrario al disefio biblico. La verdad y la gracia deben
caminar juntas, incluso cuando el camino es incomodo.

Finalmente, los pastores deben recordar que la
incomodidad no siempre es sefial de error. El evangelio del
Reino confronta, incomoda y desinstala. Si alguien se siente
incomodo, que sea por la verdad ungida del Espiritu y no por
la dureza humana. “Porque no nos ha dado Dios espiritu de
cobardia, sino de poder, de amor y de dominio propio” (2
Timoteo 1:7). La cobardia calla la verdad; el amor sin verdad
engafia; la verdad sin amor hiere. El Reino demanda las tres
dimensiones.

—

24

'




Este tiempo exige pastores con convicciones
profundas, corazones compasivos y espaldas firmes. La
Iglesia no puede convertirse en un eco de la cultura, pero
tampoco en un bastion de desprecio. Somos llamados a
anunciar un evangelio que salva, transforma y restaura, aun
cuando eso incomode a una generacion que ha decidido
redefinirlo todo. La gracia sigue siendo mas poderosa que el
pecado, pero la gracia verdadera siempre conduce al
arrepentimiento y a la vida nueva en Cristo.

“Asi que, hermanos, deudores somos, no a la carne, para
que vivamos conforme a la carne; porque si vivis
conforme a la carne, moriréis; mds si por el Espiritu
hacéis morir las obras de la carne, viviréis. Porque todos
los que son guiados por el Espiritu de Dios, estos son hijos
de Dios.”

Romanos 8:12 al 14




Capitulo dos

PARAMETROS DE REINO
PARA FAMILIAS ENSAMBLADAS

“Mis planes para ustedes solamente yo los sé,
y no son para su mal, sino para su bien.
Voy a darles un futuro lleno de bienestar”
Jeremias 29:11 VLS

La realidad pastoral contemporanea nos enfrenta, de
manera cada vez mas frecuente, a historias marcadas por
rupturas, recomienzos, heridas profundas y estructuras
familiares complejas. El divorcio, los recasamientos y las
familias ensambladas ya no son una excepcion dentro de la
Iglesia, sino un escenario habitual que interpela directamente
la sabiduria, la madurez espiritual y la responsabilidad
doctrinal de quienes pastorean el pueblo de Dios. Ignorar esta
realidad no la hace desaparecer; abordarla sin discernimiento,
en cambio, puede producir mas dafio que sanidad.

El Reino de Dios no se edifica sobre la negacion del
dolor humano, pero tampoco se sostiene sobre la
relativizacion de la verdad. Alli donde la cultura propone

()



soluciones rapidas y redefiniciones constantes, el pastor esta
llamado a ofrecer una respuesta distinta: una palabra que
brote del corazdn de Dios, que sostenga la verdad eterna y, al
mismo tiempo, sea capaz de ministrar restauracion a personas
quebrantadas. Jests vino lleno de gracia y de verdad, y ese
equilibrio no es opcional para el ministerio pastoral, sino un
parametro esencial del Reino.

El punto de partida ineludible para cualquier reflexion
sana sobre el divorcio y el recasamiento es el disefio original
de Dios para la familia. Desde el principio, el Creador
estableci6 el matrimonio como un pacto de unidad,
permanencia y proposito. “Por tanto, dejard el hombre a su
padre y a su madre, y se unird a su mujer, y seran una sola
carne” (Génesis 2:24). Esta declaracion no responde a una
construccion cultural, sino a una intenciéon divina que
atraviesa toda la revelacioén biblica. Jesis mismo reafirmod
este disefio al ensefiar que lo que Dios juntd no debia ser
separado por el hombre (Mateo 19:6).

Cuando el disefio es comprendido, el desvio puede ser
correctamente interpretado. El divorcio no aparece en la
Escritura como una expresion de la voluntad perfecta de
Dios, sino como una concesion frente a la dureza del corazon
humano. Jesus lo expreso con claridad al afirmar que Moisés
permitié el divorcio “por la dureza de vuestro corazon”,
pero que “al principio no fue asi” (Mateo 19:8). Esta
afirmacion nos obliga a sostener una tension pastoral
saludable: reconocer que existen realidades quebradas sin
convertir esa realidad en norma del Reino.

27

—
| —



Desde esta perspectiva, el pastor no puede ni idealizar
el divorcio ni demonizar a las personas que lo han atravesado.
El legalismo endurece el corazén y aplasta a los heridos; el
permisivismo, en cambio, banaliza el pacto y erosiona el
testimonio de la Iglesia. EI Reino de Dios siempre nos
conduce por un camino mas estrecho y mas profundo: el de
la verdad que confronta y la gracia que restaura.

Seria fantastico que las familias no tuvieran problemas
y que todo pudiera desarrollarse conforme a los disefios
divinos, pero eso no es lo que sucede a personas impias y
cristianas. En mi libro titulado “Dios, la iglesia y el divorcio”
expreso claramente mi opinion y comparo el enseiar sobre el
divorcio como el ensefiar sobre como realizar un tratamiento
para sanar fracturas 6seas. Es necesario, pero ojala nadie se
fracturara un hueso jamas, porque Dios no cred los huesos
para que reciban el maltrato, Su disefio no es romperlos. Sin
embargo, hay muchos accidentes en la vida que producen
fracturas y luego hay que tratarlas.

Ciertamente, hay accidentes que se producen en el
contexto de actos simples de la vida. Actos necesarios y que
nadie realiza considerando un riesgo de fracturas, por
ejemplo, ir a trabajar en bicicleta, subir una escalera para
buscar algo en el altillo, o correr apresurados por algun
motivo. Sin embargo, cualquier acto inocente, puede derivar
en un mal movimiento, en una caida y en una fractura.

También hay accidentes que se producen con mas
logica, porque hay personas que practican deportes de alto

(=)




riesgo o realizan maniobras peligrosas, con un logico
porcentaje de posibilidades de que algo salga mal. Sea como
fuera, todos aquellos que se fracturan, deben recibir un
tratamiento para su sanidad.

Nadie diria, ante la fractura de un imprudente, que
deberia quedarse asi, con sus huesos rotos, por negligente,
porque si hizo algo tonto, debe sufrir las consecuencias. Esto
seria absurdo, como absurdo es, decirles a las personas que
han fracasado en un matrimonio, que ya no tienen solucion,
que, si se equivocaron o les sali6 mal, deben quedarse como
estan, porque segun Dios, ya no hay arreglo.

Por otro lado, pretender que un fracturado, se quede
con sus huesos rotos, solo puede ser la estipida idea de quién
tiene los huesos sanos. A nadie en esa condicion de
fracturado, se le ocurriria implementar la idea de quedarse
como esta por causa de su error.

Lamentablemente, esto es lo que he visto en la iglesia,
los acérrimos defensores, de que las personas no tengan una
salida ante el dolor, que no puedan restaurarse si han
fracasado, que no puedan servir a Dios si han restaurados sus
vidas, son los que se casaron una vez y tienen su matrimonio
en orden. Lo cual, es fantastico y ojald todos tuvieran ese
privilegio, pero es facil demandar de otros, cuando no
estamos en sus zapatos.

Seria facil para mi, decirle a una persona con varias
fracturas expuestas: “Bueno hermano, lamentablemente

(»)



usted tiene que quedarse asi... {Quién lo mandé a subirse a
ese paredon? Se cayd y ahora debe asumir sus
consecuencias... Usted no debe enyesarse, porque eso a Dios
no le agrada, debe quedarse con sus huesos expuestos y si le
duele, es por consecuencia de su pecado... Ademas, con esos
huesos asi, usted no puede servir a Dios, porque El lo
prohibe...” Pregunto: ;Eso, no es absurdo y cruel?

Asi es como veo, la postura de muchos lideres en la
iglesia de hoy. Yo sé que se escudan detras de un dicho que
los llena de orgullo: “La Biblia dice... yo ensefio lo que la
Biblia dice...” Lo cual esta muy bien, el problema, no es lo
que la Biblia dice, sino lo que ellos interpretan o lo que es
peor, ni siquiera han escudrifiado al respecto, sino que, solo
repiten los versiculos que les ensefaron en el instituto o en el
seminario biblico y punto.

Ante los miles y miles de matrimonios fracturados,
necesitamos una sanidad urgente, un tratamiento digno, que
nada tenga que ver con el liviano humanismo que vivimos
hoy, sino que también sea parte del disefio Divino.

Como maestro he forjado mi entendimiento biblico y
mi opinidn sobre este tema, considerando primeramente que
“Dios es amor” (1 Juan 4:8). Y en ese amor, envio a su Hijo
Jesucristo, quién nos redimid del pecado y de la muerte. En
quién encontramos una nueva vida espiritual, sanidad fisica
y sanidad para el alma. El puede sanar nuestras finanzas,
nuestro matrimonio, nuestra familia, nuestras fuerzas,
nuestras relaciones laborales, nuestro todo. Jesucristo no

()




trajo la Ley, eso lo hizo Moisés, Jesucristo trajo la gracia y la
verdad (Juan 1:17).

Y gracia no es licencia para pecar (Romanos 6:1),
pero es el tratamiento de Dios, para sanar los huesos
fracturados. La gracia no estd para complacer los caprichos
de los pecadores, pero estd para sanar, las miserias del
pecado. La gracia no vino para violentar las escrituras,
Jesucristo es la gracia y también el verbo encarnado, no hay
forma de que ambos se violenten.

Los pardmetros del Reino, no pretenden ser
argumentos para el divorcio, de ninguna manera. Son para
valorar los disefios de Dios. Tanto para lograr un efectivo
matrimonio cristiano, como para decirle a los que ya se han
equivocado, que Dios no los desecha, que ahora lo intenten a
la manera de Dios y bajo sus disefios. Recordemos las
palabras de Jests: “y conocerdn la verdad, y la verdad los
hara libres” (Juan 8:32).

En el acompafiamiento pastoral de personas en proceso
de divorcio, la escucha atenta y el discernimiento espiritual
son indispensables. Cada historia tiene matices, tiempos y
responsabilidades que no pueden ser abordados
superficialmente. Proverbios declara que “como aguas
profundas es el consejo en el corazon del hombre; mas el
hombre entendido lo alcanzara” (Proverbios 20:5). El
pastor no esta llamado a emitir sentencias apresuradas, sino
a ayudar a que la luz de Dios alumbre las profundidades del
corazon.

31

—
| —



El apostol Pablo exhorta a restaurar con espiritu de
mansedumbre a quien ha caido, considerandose a si mismo
para no ser tentado (Galatas 6:1). Esta exhortacion establece
un principio fundamental: la restauracion nunca debe
realizarse desde una posicion de superioridad moral, sino
desde la conciencia de la propia fragilidad. Pastorear desde
el Reino implica acompanar sin justificar el pecado, llamar al
arrepentimiento sin humillar, y sefialar caminos de
obediencia sin imponer cargas que Dios no ha puesto.

Cuando el divorcio ya se ha consumado, aparecen
nuevas realidades que requieren un abordaje igualmente
cuidadoso. Las familias ensambladas presentan desafios
complejos en términos de autoridad, vinculos, limites
emocionales y orden espiritual. El Reino de Dios es un Reino
de restauracidén, pero también es un Reino de orden. La
Escritura ensefia que Dios no es Dios de confusion, sino de
paz, y que todo debe hacerse decentemente y con orden (1
Corintios 14:33,40).

La restauracion no consiste en ignorar las heridas del
pasado, sino en permitir que Dios sane esas heridas y
establezca nuevas bases de vida conforme a Su voluntad. En
las familias ensambladas, el pastor cumple un rol clave al
ayudar a establecer principios claros, tiempos de sanidad,
procesos de discipulado y limites saludables. El amor del
Reino no es cadtico; es un amor que edifica, que ordena y que
produce fruto duradero.

—

32

'




El tema del recasamiento exige un nivel aiun mayor de
discernimiento pastoral. No todo lo que es legal en términos
civiles es necesariamente saludable en términos espirituales,
y no todo lo que es posible desde la gracia es automatico
desde el Reino. Las personas sin Dios suelen casarse y
divorciarse todas las veces que se les ocurra, pero en el Reino
los hijos de Dios debemos ser prudentes buscando la perfecta
voluntad de Dios en todo lo que hacemos. Mucho maés a la
hora de formar una nueva familia.

El perdon de Dios es inmediato para quien se
arrepiente sinceramente, pero la restauracion de la vida vy,
especialmente, la  habilitacion para  determinadas
responsabilidades, requiere procesos. Confundir perdon con
madurez, o gracia con ausencia de consecuencias, ha
producido no pocos dafios en la Iglesia contemporanea. El
pastor, como administrador fiel de los misterios de Dios (1
Corintios 4:1 y 2), estd llamado a discernir cudndo
acompaifiar, cudndo esperar y cuando establecer limites claros
en su ensefianza, sin procurar ser alguien que tome decisiones
en lugar de los hermanos. Los pastores estan para ayudar a
las personas a escuchar y entender la voluntad de Dios, no
para definirla con autoritarismo.

El acompafiamiento en situaciones de recasamiento
debe considerar aspectos como el arrepentimiento genuino,
la sanidad interior, el cierre adecuado de ciclos anteriores y
la evidencia de fruto espiritual. Proverbios exhorta a
considerar cuidadosamente el camino de nuestros pies para
que todos nuestros caminos sean rectos (Proverbios 4:26).

(»)



Este principio es especialmente relevante cuando se trata de
decisiones que impactan no solo a una persona, sino a hijos,
familias extendidas y a la comunidad de fe.

La Iglesia, como comunidad del Reino, no esta
llamada a ser un tribunal que expone publicamente las fallas
de sus miembros, sino una familia espiritual que acompafia
procesos de restauracion. Romanos ensefia que todos somos
miembros los unos de los otros (Romanos 12:4 y 5), y que
el propdsito de Dios es levantar a los quebrantados y vendar
a los heridos (Isaias 61:1 al 4). Sin embargo, esta
restauracion nunca debe implicar una redefinicién de la
verdad revelada.

Uno de los grandes desafios pastorales de nuestro
tiempo es sostener una ensefianza clara desde el pulpito sin
caer en mensajes que estigmaticen o condenen. Ensefiar los
principios del Reino sobre la familia, el matrimonio y el
pacto es una responsabilidad ineludible, pero debe hacerse
con sabiduria, sensibilidad pastoral y un profundo amor por
las personas. La verdad proclamada sin amor se vuelve
dureza; el amor proclamado sin verdad se vuelve engafio.

Para los pastores que trabajan bajo cobertura espiritual,
es fundamental mantener unidad doctrinal y criterios claros
en el abordaje de estos temas. La cobertura no es solo una
estructura de autoridad, sino un espacio de cuidado, rendicion
de cuentas y alineamiento espiritual. Actuar de manera
independiente, sin consulta ni discernimiento comunitario,

—

34

'



puede abrir puertas a confusion, division y debilitamiento del
testimonio del Reino.

En ultima instancia, el llamado pastoral frente a las
realidades del divorcio, los recasamientos y las familias
ensambladas es a reflejar el corazon del Buen Pastor. Jesus
no quebro la cafa cascada ni apagd el pabilo que humea, pero
tampoco dejé de llamar al arrepentimiento ni de sefialar el
camino estrecho que conduce a la vida. Pastorear conforme
al Reino es caminar con las personas, no delante de ellas
como jueces ni detrds como espectadores, sino a su lado
como guias espirituales llenos de gracia y verdad.

El Reino de Dios no niega el pasado, pero tampoco es
condicionado por nuestros hechos. Cuando el Senor llamé a
Saulo de Tarso, no limitd su propdsito por causa de su pasado
de violencia contra los cristianos. En Cristo hay perdon,
sanidad y nuevas oportunidades, pero también hay un
llamado claro a vivir conforme a Su sefiorio. Cuando la
Iglesia sostiene este equilibrio, se convierte en un espacio
seguro para los heridos y, al mismo tiempo, en un faro de
verdad en medio de una sociedad confundida.

Cuando hablamos del tema del divorcio y de la
posibilidad que tiene una persona de volverse a casar,
debemos investigar tanto lo que la Ley dice, asi como lo que
la gracia permite a las personas que se encuentran en este tipo
de tragedia. Una pregunta que resulta valida es la siguiente:
(Podemos solamente condenar a una persona sin buscar su
restauracion y aun asi decir que imitamos el ejemplo de

()




Jesucristo? De ninguna manera. El pecador arrepentido debe
ser restaurado. Entonces, la pregunta seria: ;Cual es el
camino biblico para hacerlo? Para responder sabiamente
como cristianos a una realidad tan dolorosa, debemos hacer
un analisis de la Palabra del Sefior. Debemos no solo analizar
los mandatos de la Ley en el Antiguo Testamento, sino
también las ensefianzas que aparecen en el Nuevo
Testamento. Ademads, es indispensable realizar un profundo
estudio de todo el concepto de la gracia para comprender las
ensefianzas biblicas sobre este tema del divorcio.

“Todo el que repudia a su mujer,
y se casa con otra, adultera; y el que se casa
con la repudiada del marido, adultera”.
Lucas16:18

(Es este versiculo un indicativo de que todas las
personas que se vuelven a casar estan adulterando? ;Significa
esto que tendra que vivir para siempre en constante pecado y
como consecuencia se les prohibira el servicio o comunion
en la Iglesia de Jesucristo? Bueno, debo reconocer que estos
versiculos impactan profundamente la vida de la Iglesia,
porque todas las respuestas a estas preguntas eran un legalista
“Si”, pero con el tiempo mi entendimiento fue creciendo en
la interpretacion correcta de estos dichos.

Tampoco quiero que nadie interprete que mi posicion
es de apoyar a todos los que quieran destruir sus familias y
que irresponsablemente tratan de iniciar otra relacion
conyugal que tal vez terminara de la misma manera. Debe

()




quedar bien claro que mi intencidn no es ser mas bueno que
Jesucristo ni traspasar sus limites. El Sefior me libre de eso.
No intento apoyar a quienes buscan separarse aun
inventandose problemas o creandolos para satisfacer su
pecaminosidad.

No estoy de acuerdo con quienes no quieren perdonar
al conyuge que ha pecado y que desea su restauracion, ni con
quienes quieren divorciarse por incompatibilidad de
caracteres. Esas son acciones que he condenado y seguiré
condenando mientras viva porque el Sefior las condena. Digo
un rotundo “no” a los que abogan por el divorcio y un rotundo
“si” a quienes condenan el pecado, aman al pecador y ofrecen
la gracia restauradora de Dios.

Pregunta ;Es licito volverse a casar? La inadecuada
interpretacion de los dichos de Jesus, asi como la exhortacion
de Pablo en 1 Timoteo 3:2, que escribio: “Y es necesario que
el obispo sea irreprensible, marido de una sola mujer”. Han
causado un gran dafio al ser interpretadas de manera literal y
sin profundizar en los textos y las intenciones. Esto ha
generado en muchos ministros, que no acepten en ningin
caso que una persona se vuelva a casar y mucho menos
aceptar que al hacerlo esa persona pueda tener la posibilidad
de ministrar.

Pregunta ;Debemos acatar la Ley? Todavia una mayor
interrogante dejaba en mi mente el pasaje de Lucas 16:16 y
17: “La ley y los profetas eran hasta Juan; desde entonces
el reino de Dios es anunciado, y todos se esfuerzan por

()



entrar en él. Pero mads facil es que pasen el cielo y la tierra,
que se frustre una tilde de la ley”. Muchos creen que estos
dos versiculos, que preceden a la ensefianza de Jesucristo
sobre el divorcio y que aparece en el versiculo 18, decian que
esa ley debia mantenerse. Esa conclusion parece muy logica,
terminan creyendo que todo aquel que se vuelve a casar esta
en adulterio.

Al analizar lo que establece la Ley, me percaté de una
serie de conceptos que tenia el pueblo de Dios de la época.
Todos los judios creian que era legal divorciarse. Las
diferencias radicaban en las causas por las que se permitia el
divorcio. Aun mas, para ellos el divorcio implicaba la
posibilidad de un nuevo matrimonio. Para estudiar lo que
dice la Ley de Moisés, debemos leer Deuteronomio 24:1, 2
que es uno de los pasajes clave: “Cuando alguno tomare
mujer y se casare con ella, si no le agradare por haber
hallado en ella alguna cosa indecente, le escribird carta de
divorcio, y se la entregara en su mano, y la despedira de su
casa. Y salida de su casa, podrda ir y casarse con otro
hombre”.

Examinemos un poco la forma en que Jesus tratd tan
delicado tema. En el Evangelio segin Marcos capitulo 10
encontramos uno de los acostumbrados didlogos entre los
fariseos y Jesucristo. El versiculo 2 describe la intencion de
estos hombres: “Y se acercaron los fariseos y le
preguntaron, para tentarle, si era licito al marido repudiar
a su mujer”. La respuesta de Jesucristo es una pregunta que
aparece en el versiculo 3: “; Qué os mando Moisés?”’

()




Obviamente el intento de Jesucristo era llevarlos a la
Ley. Los fariseos respondieron en el versiculo 4: “Moisés
permitio dar carta de divorcio, y repudiarla”. Jesucristo se
dirige a los fariseos que hicieron la pregunta para que ellos
mismos fueran los que analizaran lo que decia la Ley. Esta
porcidén que Jesls queria que se investigara se encuentra en
el pasaje que leimos en Deuteronomio 24:1y 2.

Por lo general, con el solo hecho de tratar de interpretar
lo que dice la Ley y de sugerir cobmo debe aplicarse en
nuestros dias, tendremos mucho debate. De ahi que sea
necesario realizar una profunda investigacion de ella para
entenderla en su contexto cultural y nacional a fin de poder
asimilar lo que Jesucristo ensefaba.

Tampoco debemos descuidar lo que la Palabra de Dios
nos ensefia con respecto a la gracia y la verdad que vino junto
con la llegada de Jesucristo (Juan 1:17). Podemos ver
ejemplos muy claros en los que notamos que Jesucristo trajo
una nueva ensefianza que no solo comunicé con sus palabras,
sino también modeld con su estilo de vida.

Haciendo un estudio de Deuteronomio 24, que es el
pasaje que expone la ley donde aparece esta regulacion sobre
el divorcio, notamos algunas cosas importantes que debemos
considerar. En este pasaje descubrimos lo que la Ley
establecia en cuanto al divorcio. Este es el texto al que se
refieren los fariseos cuando le preguntan a Jesus sobre el
divorcio en Mateo 19.

39

—
| —



En realidad, la Ley no prohibe el divorcio, mas bien lo
reconoce y establece reglamentos de como debe efectuarse.
Incluso, note que a quien se divorcia no se le pide que lleve
ningin sacrificio al tabernaculo para tener una relacion
adecuada con Dios. En este pasaje no se prohibe el divorcio,
sino que se reglamenta. El pasaje dice literalmente: “Por
haber hallado en ella alguna cosa indecente”, en el original
dice: “por cualquier causa”. Esto no necesariamente se
refiere al adulterio ni a las relaciones prematrimoniales
porque la Ley penaba estos pecados con la muerte, segun
Deuteronomio 22.

Es dificil entender qué incluye; pero sin duda pueden
considerarse cosas indecentes las que se relacionan con
desviaciones sexuales. También podemos incluir el trato
destructivo que incluye acciones indecentes que demuestran
que no existe un deseo de cambio en la persona. Creo que
estas causas estan bien establecidas en el Nuevo Testamento
donde encontramos explicaciones acerca de las condiciones
para el divorcio legitimo.

En los casos en que el divorcio era inevitable, se
especifican claramente los pasos a seguir: Se debia escribir
una carta de divorcio. La funcion de esta carta era entregar a
la mujer un documento que certificara que era libre y que
podia casarse con otro hombre sin peligro de que la acusaran
de adulterio. Si se casaba sin tener una carta de divorcio,
cometia adulterio y recuerde que eso significaba la muerte.

40

—
| —



Esta ley impedia que el hombre jugara con la mujer.
Muchos se separaban simplemente para dejarla como una
repudiada sin darle carta de divorcio. En muchos casos el
hombre maltrataba a la mujer y la buscaba cada vez que
queria tener relaciones sexuales. La mujer, por lo tanto,
estaba sometida a un estado de esclavitud, de abandono,
como dice la definicion de la palabra “shalach”.

El hombre debia despedir a la esposa de la casa. El
hecho de que al darle carta de divorcio el hombre debia
despedirla de la casa es otra muestra tangible del final de la
relacion. Debia terminar dicha relacion interpersonal y ella
abandonaba la casa con su carta de divorcio quedando libre
de su compromiso.

Entre muchas otras cosas, la Palabra del Sefior nunca
deja de asombrarme por su excelente equilibrio. Aun en este
tema tan emocional como es el divorcio, descubro que la
Palabra de Dios otorga con mucha sabiduria la mejor salida
sin irse a ningin extremo perjudicial. Notamos con claridad
que no tienen apoyo biblico quienes creen que solamente
porque son cristianos deben permanecer toda la vida bajo el
maltrato. No existe apoyo escritural para soportar con
paciencia el adulterio de un conyuge. En ese caso, en vez de
presionarlo a que decida con quién se va a quedar, le anima a
seguir jugando con sus dos relaciones.

Si alguien encuentra apoyo en los pasajes que hablan
de la sumision de la mujer para aconsejar la permanencia sin
confrontar y solo orando, tiene una interpretacion limitada y

()



equivocada de este concepto. Por supuesto, tampoco
encuentro que la Biblia promueve el divorcio. También se
equivoca quien interpreta asi el mensaje divino.

Deuteronomio 24:2 dice: “Y salida de su casa, podra
ir y casarse con otro hombre”. Esta declaracion demuestra a
las claras que este procedimiento daba la libertad a la persona
de volverse a casar. No existe ninguna indicacion que el
volverse a casar se haya considerado una accién pecaminosa.
Mas bien se aceptaba como algo normal. Recuerde una vez
mas que la mujer no tenia posibilidad de subsistir sin la
proteccion de un hombre.

Su padre o esposo debia sostenerla. Ella podia volverse
a casar y asi encontrar otra fuente de sostenimiento y apoyo.
Lo que si se le prohibia, era volver a su primer esposo, aun
después de la muerte de su segundo marido porque el antiguo
vinculo estaba roto. El pasaje considera que la mujer no debia
volver a su antiguo marido y si ella lo hacia, ese acto era
declarado como una abominacion delante del Sefior.

“Pero si la aborreciere este ultimo, y le escribiere carta de
divorcio, y se la entregare en su mano, y la despidiere de
su casa; o si hubiere muerto el postrer hombre que la
tomo por mujer, no podra su primer marido, que la
despidio, volverla a tomar para que sea su mujer, después
que fue envilecida; porque es abominacion delante de
Jehova, y no has de pervertir la tierra que Jehova tu Dios
te da por heredad”.

Deuteronomio 24:3 y 4

(=)



Esta es una prohibicion bastante fuerte, una oposicion
absoluta a que la mujer vuelva a entablar un nuevo vinculo
con el anterior marido cuando ya habia existido el divorcio.
Sea que el nuevo marido haya muerto o le haya dado carta de
divorcio, la mujer no podia volver a su antiguo marido.

No entendemos muy bien las costumbres de esta
nacion en los tiempos biblicos porque no solo esta a miles de
kilémetros de nosotros, sino porque tuvo una cultura e idioma
diferente y sus costumbres distan miles de afios de la época
en que vivimos. Por eso es necesario que analicemos la
situacion y las costumbres de esa época.

A fin de realizar un estudio a conciencia es necesario
hacer una investigacion de lo que ocurria con el pueblo de
Dios en el Antiguo Testamento. No podemos entender la
razén de la inclusion del comentario sobre el divorcio sin
analizar la situacién de la relacidon conyugal en aquella época.

Los hombres y las mujeres que Dios escogid para ser
una nacion santa, distinta a las demas que le rodeaban, poco
a poco fueron perdiendo su distincion. Abandonaron su deber
de ser un pueblo distinto al realizar matrimonios mixtos.
Judios y gentiles se mezclaron al unirse en matrimonios, a
pesar de la clara y expresa prohibicion de Dios. Este era un
acto de desobediencia de las expresas directivas de Dios.
Obviamente eso debia corregirse.

Debido a ello y otras razones que analizaremos mas
adelante, a Moisés se le dio la autoridad para que permitiera

()




que en determinadas circunstancias se otorgara carta de
divorcio. Esta no era una ley necesaria para reglamentar la
buena conducta del pueblo, sino mas bien una concesion
divina para enmendar actos inadecuados debido a la rebeldia
de la gente. Jests afirma que esta concesion divina se realizo
“por la dureza de corazon”. Dios no cambid sus planes para
el matrimonio. No abri6 una puerta para que cualquiera y por
cualquier motivo abandonara a su conyuge. No estableci6é un
nuevo sistema para la familia.

En su libro: La Vida y Obra, Flavio Josefo, que fue un
gran historiador que vivio en los tiempos de Jesucristo,
escribe una parafrasis que nos ilustra bien esta ley de
Deuteronomio 24. El dice: “Aquel que desea divorciarse de
su esposa por cualquier causa, debe darle en un documento
escrito, la seguridad de que nunca volvera a usarla como su
esposa. De esta manera ella puede tener la libertad de
casarse con otro esposo, porque antes de que esta carta de
divorcio sea entregada, ella no tiene el permiso para
hacerlo”. Esta descripcion de Flavio Josefo nos comunica
que la mala costumbre de dar carta de divorcio por cualquier
causa todavia era una realidad en el tiempo de Jesucristo.

Para entender una de las razones, que tuvo Dios para
hacer una concesion a quienes optaban por el divorcio, en
ciertas circunstancias, debemos entender la debilidad
humana que provoco el mandato de Moisés. El pecado del
hombre habia llegado a extremos en que no habia salida al
enredo en que se habian metido.

44

—
| —



La historia nos relata que los grandes hombres de Dios
de la antigiiedad no solo se casaron con una mujer, sino con
varias. Es obvio que ese no era el mandato de Dios, sino un
acto de pecaminosidad del hombre. Dios nunca permitio la
poligamia. Fueron los hombres los que prefirieron ese estilo
de vida.

Los patriarcas de nuestra fe fueron también hombres
de Dios que procuraban guardar sus mandamientos. Pero, al
igual que nosotros, fueron humanos, con una naturaleza
pecaminosa. Estaban bajo la influencia de su debilidad
humana y a veces hasta de su propia cultura. En ocasiones,
también cayeron victimas de su pecaminosidad. Dios nunca
aceptd la poligamia. Sin embargo, algunos de ellos la
practicaron y se casaron con una y con otra mujer. Con sus
actos pecaminosos no solo desechaban la ley divina, sino que
humillaban y esclavizaban a las mujeres. Algunos, cuando se
cansaban de ellas y querian separarse, ni siquiera les daban
carta de divorcio, simplemente la repudiaban. En ese estado
ellas no podian volver a casarse. La mujer quedaba
esclavizada a ese hombre y este siempre tenia la posibilidad
de buscarla para usarla cuando €l estimara conveniente. Si el
hombre no se divorciaba de ella y solo la repudiaba, la dejaba
todavia unida a €l y si ella llegaba a casarse cometia adulterio.

La situacion no era facil para la mujer. Volverse a casar
no solo era una opcidon que le ayudaba a encontrar otro
hombre como compatfiia, sino que era de alguna manera
esencial para sobrevivir. Ademds, era muy importante

—

45

'




econdmicamente para la mujer porque dependia del sustento
de un hombre, sea su padre o el esposo.

El acto de despedir o repudiar a la mujer era diferente
al que implicaba la palabra “divorcio”. Cuando estos
hombres despedian a una mujer, las separaban de ellos sin
darle una carta de divorcio. Es decir, sin dejarla en libertad
sino en esclavitud. Las mujeres repudiadas seguian esclavas
de quien no daba carta de divorcio. La palabra que describe
ese despido o repudio en hebreo es “shalach”, que es
diferente a la usada para referirse al divorcio. Esta es la
palabra “keriythuwth”.

En el caso del adulterio de la nacidén de Israel, como
vimos en el capitulo anterior, Dios no solo la despidid, sino
que le dio carta de divorcio. Es decir, rompid los vinculos
matrimoniales mediante un divorcio legal, con documento
escrito tal como manda en Deuteronomio 24. Esta carta de
divorcio le otorgaba a la mujer la misma dignidad que al
hombre. La liberaba de la esclavitud y de la posibilidad de
que la usara como esclava. La carta de divorcio le permitia
que ella saliera de la casa y quedara en libertad para casarse
con otro hombre. Es indiscutible que la practica injusta del
repudio o el simple despido de la mujer eran y seguird siendo
un serio peligro.

El peligro que corrian las mujeres de antafio, es el
mismo que enfrentan en nuestros dias quienes no se divorcian
de sus conyuges y solo prefieren la separacion durante largos
periodos sin enfrentar el problema con sabiduria. Existe el

()



mismo peligro de seguir usando a la mujer para propositos
sexuales porque la tendencia del hombre es la misma de
antes.

En la antigiiedad, las esposas despedidas, aunque no
vivian con el hombre, seguian siendo de su propiedad. Sin
duda era una cultura muy cruel con la mujer. Esta no podia
obtener la libertad, pues el marido no le daba el divorcio y en
esas condiciones se le impedia iniciar una nueva relacion
matrimonial sin cometer adulterio.

La férmula de divorcio y nuevo casamiento se
contemplaban en el certificado, en la carta que debia
firmarse. Este no era un certificado cualquiera. Mas bien se
debia redactar cuidadosamente a fin de que la mujer tuviese
una forma de demostrar con claridad su libertad de volverse
a casar. Jesucristo nunca aprobo el divorcio, ni tampoco
present6d una nueva férmula. La intencidn obvia era corregir
los abusos aprobando el debido uso de la carta de divorcio en
el caso que El especificamente menciona.

Con sus declaraciones, el Sefior aclaraba a los judios
que no podian divorciarse de sus mujeres por razones
ridiculas como las que usaban como excusa para sus pecados.
Jests rechazd los deseos de quienes rapidamente querian
terminar con su relacidn matrimonial y para ello buscaban
cualquier causa. No queria que repudiaran a las mujeres ni
queria que ellas sufrieran el estigma del abandono y la
posterior esclavitud de un hombre.

—

47

'




El Sefior dej6 claramente establecido que Ila
fornicacion era la Unica razén vélida. Reafirmo la carta de
divorcio judia. La misma que establecia que en caso de que
la mujer la recibiera, se podia volver a casar. Seria falso
pensar que Jesucristo aceptaba solamente la primera parte de
la carta que permitia el divorcio por adulterio, pero rechazaba
la parte que establecia que recibieran el certificado que les
permitia volverse a casar.

En el Léxico del Nuevo Testamento, se cita la palabra
griega “apostacion” como un término técnico que describe
el acto de entregar una carta de divorcio. La palabra
“apoluo” no significa “divorcio”, sino mas bien describe la
situacion de una mujer que se considera una esclava y que
recibe el “repudio”, o una mujer a la que le privan de los
derechos basicos que tenia dentro del matrimonio y en la
monogamia.

La palabra “apostacion”, en cambio, significa que el
matrimonio se termind y, por lo tanto, se permite otro
matrimonio legal. Lo que se destaca es que en el divorcio se
extendia un documento, la llamada “carta de divorcio”, que
debia entregarse en la mano. Cuando se despedia a la mujer
y esta se iba de la casa llevando su carta en la mano, segun
Deuteronomio 24:2 podia casarse con otro hombre.
Debemos entender entonces que el término griego “apoluo”
que significa “repudiar” no es un divorcio técnicamente
hablando. Aunque a menudo estas palabras se usan como
sindbnimos, realmente su significado es distinto.

—

48

'




Siendo que la carta de divorcio incluia la separacion
definitiva y la posibilidad de un nuevo matrimonio, la
referencia de Jesucristo a que es posible el divorcio por causa
de fornicacion, de acuerdo a mi interpretacion, debe incluir
que es posible un nuevo matrimonio. La declaracion de
Jesucristo fue sencilla y no fue su intencion dejar a la gente
sumida en la incertidumbre, sino corregir a los judios que no
daban carta de divorcio, que solo las repudiaban y por esa
causa, podian manipularla, ya que la dejaban con la
imposibilidad de volver a casarse.

La Palabra de Dios también permite un nuevo
matrimonio cuando el anterior matrimonio y el divorcio se
llevaron a efecto antes de la salvacion.

“De modo que, si alguno esta en Cristo,
nueva criatura es; las cosas viejas pasaron;
he aqui todas son hechas nuevas”

2 Corintios 5:17

Otro pasaje que ayuda a entender esta verdad es
Efesios 2:1 al 7, 19 al 22. Seglin mi interpretacion, pasajes
como estos, que hablan de la nueva vida en Cristo, no pueden
ensefiar que si existe nueva vida en Cristo, pero que esta
limitada. Estos pasajes de seguro no ensefian que todas las
cosas son hechas nuevas a excepcion de la vida y relacion de
una persona divorciada.

Si estos pasajes excluyeran la situacion de una persona
divorciada, es decir, si se acepta que son nuevas en Cristo

(»)



todas las personas y cosas a excepcion de las personas que
han vivido la dolorosa experiencia del divorcio, este se
convertiria en el inico pecado que no cubriria la sangre de
Jesucristo. Seria la unica mancha negra de nuestro pasado
que no podria limpiarse.

Para mi, las palabras “nueva criatura” significan
precisamente lo que dicen. Toda persona, sin importar los
pecados cometidos, cuando recibe la gracia del Sefior, es una
nueva creacion y por ello tiene la libertad de buscar su
restauracion. Ahora, con el poder de Cristo, la direccion del
Espiritu Santo, la instruccion de lideres fundamentados en la
Palabra de Dios, puede evitar seguir viviendo en su condicion
anterior.

También es biblicamente permitido el divorcio y el
nuevo matrimonio cuando el conyuge no creyente, voluntaria
y permanentemente, abandona al conyuge creyente. En 1
Corintios 7:15, Pablo nos da algunos consejos sobre el
matrimonio.  Especificamente  aconseja  sobre los
matrimonios mixtos, es decir, el de un creyente con un
incrédulo. Es interesante, pero el concepto del apodstol es que
no todos los matrimonios entre un creyente y un incrédulo
van a fracasar y que no se debe argiiir que existe causal para

la separacion solo por el hecho de que existe una diferencia
de fe.

Es cierto que la Biblia condena que un cristiano se una
en un yugo desigual con un incrédulo, pero una vez casados,
de ninguna manera manda que los cristianos terminen su

(%)



relacion matrimonial con un no cristiano por no tener fe.
Pablo aconseja al cristiano que vive en medio de los
conflictos surgidos por la diferencia de creencias, que busque
la armonia. Pide que sea un ejemplo, que viva la vida
cristiana manteniendo un comportamiento ejemplar. De esta
manera, dara evidencias de su auténtico cristianismo.

El cényuge cristiano tiene el deber de establecer los
limites en su relacion conyugal. No puede aceptar someterse
a las imposiciones antojadizas de quien no es creyente. No
debe aceptar conductas inmorales. No debe aceptar que lo
obliguen a romper todo vinculo con la iglesia. Asi como el
conyuge cristiano no tiene derecho a prohibirle a su marido
jugar fatbol los sdbados, si esa es su opcion y deseo, tampoco
debe permitir que el conyuge no cristiano le prohiba
actividades relacionadas con su fe. El cristiano debe cumplir
sus obligaciones como tal, pero no necesita estar sujeto a
esclavitud.

Si el conyuge incrédulo quiere mantener un estilo de
vida pecaminoso, si esa persona abandona los principios de
moralidad y con palabras o acciones demuestra su deseo de
abandonar su relacion matrimonial, o en algunos casos ejerce
violencia fisica, el creyente no esta obligado a permanecer en
ese yugo. Tampoco es mandado a abandonar esa relacion,
pero sino existe una mejor salida y ha intentado por todos los
medios que sobreviva el matrimonio y no lo ha logrado, esta
permitido abandonar aquel vinculo matrimonial.

—

51

'




“Pero si el incrédulo se separa, sepdrese; pues no estd el
hermano o la hermana sujeto a servidumbre en semejante
caso, sino que a paz nos llamo Dios”

1 Corintios 7:15

Es obvio que el apostol Pablo no estd incitando al
divorcio facilista ni esta promoviendo el libertinaje para
divorciarse y volverse a casar, de ninguna manera.
Constantemente afirma la permanencia del vinculo
matrimonial y nos exhorta a que hagamos todo lo posible por
otorgar perdon, buscar la reconciliacion y permanecer unidos
hasta la muerte. Sin embargo, también brinda una salida de
la esclavitud en que se encuentra quien tiene un matrimonio
con caracteristicas destructivas.

También es biblicamente permitido el divorcio y el
nuevo matrimonio, en un matrimonio cristiano, cuando un
conyuge ha cometido inmoralidad sexual, y no esta dispuesto
a arrepentirse y volver a vivir, fielmente con su conyuge.
Pero logicamente, si este se arrepiente y pide perdon, debe
ser perdonado y juntos procurar la restauracion con la ayuda
del Sefior.

Por otra parte, creo que es un pecado abandonar la
relacion matrimonial por conflictos que con esfuerzo y ayuda
tienen solucion. Creo que tienen una actitud muy pecaminosa
quienes quieren tomar decisiones rapidas de abandonar la
relacion conyugal después de algunas discusiones. Incluso,
he visto que lideres o pastores, pudiendo tomar su cruz y

52

—
| —



avanzar con humildad para la restauracion, rompen
livianamente su vinculo matrimonial generado en Cristo.

Tampoco afirmo que se debe abandonar la relacion
conyugal cuando la pareja ha tenido serios conflictos que se
han prolongado durante muchos afios solo por la negativa a
cambiar y la falta de disposicidon a aprender a convivir con
amor y respeto. Antes de esta trascendental decision se deben
buscar todos los medios de comunicacion y se debe hacer
todo intento de sanidad en esa relacién matrimonial herida.

Cuando examinamos la realidad lamentable en que
viven muchas personas hoy en dia. Cuando comprendemos
la necesidad de la vida de Cristo en la gente, de la necesaria
liberaciéon de un pasado o de un vinculo pecaminoso,
destructivo o violento que los oprime, notamos en la Iglesia,
una lamentable actitud inmisericorde. Creo que deberiamos
ser mas como Jesus, que no juzgd a la Samaritana, que ya
habia tenido cinco fracasos matrimoniales y que solo estaba
juntada con el sexto, sino que le proporcion6 la oportunidad
para una nueva vida.

Creo que una actitud legalista y ausente de gracia
convierte a muchos lideres en personas capaces de juzgar
implacablemente, tan solo porque ellos si, quizas tengan su
vida en orden. Es fécil opinar y juzgar, cuando no se esta en
los zapatos del que padece una situacion dificil. Jesus podria
haber juzgado a los pecadores que se acercaron a El, porque
¢l era Santo y jamas peco. Sin embargo, se puso en la piel de

53

—
| —



los pecadores y muri6 por todos, a fin de darnos la
oportunidad de una vida nueva.

Qué triste es que hoy, los hombres, ejerciendo una
posicidn de servicio a ese mismo Jesus, se tornen en jueces,
capaces de prohibir a una persona, que restaurados y con
amor, puedan comenzar una nueva familia, bajo la bendicion
de Dios y ademas servirlo con sus dones, talentos y
capacidades, sin ser juzgados o descalificados por su pasado.

Hoy vemos a una creciente cantidad de familias
destruidas. Incluso estamos viendo los dafios psicoldgicos
que esto estd produciendo en los hijos. Tenemos que
enfocarnos para resolver esto, porque las familias del futuro,
estan siendo destruidas en el ataque a las familias de hoy.
iIglesia preciosa, debemos reaccionar!

Cuando los hombres se divorcian suelen quedar
lastimados, inseguros, con problemas economicos, afiorando
a sus hijos, con los que no volvera a tener una relacién normal
y diaria como la que tenia. Por su parte, las mujeres muchas
veces se sienten desprotegidas, tristes, solas y con
dificultades para volver a creer en el amor. ;Qué tiene de
bueno el divorcio? Nada. Todo divorcio es una masacre
emocional, el fin de una ilusioén, la brutal ruptura de un
proyecto que se creia para siempre.

Por eso solo la persona que llega a una situacion
insostenible lo concreta. Y por eso la Iglesia, en vez de
castigarla, deberia cuidarla mas que a los que disfrutan de un

(%)



feliz matrimonio. La Iglesia, debe abrirles las puertas de la
comprension, del amor y la inclusion.

No es necesario aclarar, que el divorcio no es la mejor
opcidn que Dios tiene para nosotros. Sin embargo, tampoco
es el final de una vida cristiana victoriosa. Como creyentes,
podemos esperar a ser guiados por el Espiritu de Dios y saber
que El no trae condenacion a nuestra vida por divorciarnos
(Romanos 8:1), ni aparta a nadie de un lugar especial en Su
plan (Romanos 11:29). A través de El, una persona
divorciada puede vivir en victoria y cumplir jtodo lo que Dios
la ha llamado a hacer!

No existe una ley biblica especifica que hable del
cristiano en relacion al divorcio, ademads de seguir la ley del
amor. El mismo principio se aplica al matrimonio. La
decision de volver a contraer matrimonio deberia estar
basada en el amor de Dios y no en deseos egoistas. Si un
creyente divorciado en realidad esta preparado para ofrecerse
en matrimonio a otro creyente, debe hacerlo confiando en que
el Sefior bendecird esa union. Recordemos que, en Cristo
todas las cosas son hechas nuevas (2 Corintios 5:17).

No llamemos inmundo lo que Dios limpid, no
perpetuemos pecado en la gente que llega del fracaso, no
condenemos a los hermanos que caen, no impidamos la
restauracion de la vida, las ilusiones y las familias. No
agreguemos dolor a los heridos. Dejemos que el Espiritu del
Sefor trabaje con la gente, nosotros somos representantes de
Jesucristo, no de una religion.

[ )



Deseo que estos conceptos sirvan como herramientas
para pastores que desean honrar a Dios, cuidar a Su pueblo y
edificar iglesias con parametros de Reino. Que la gracia y la
verdad caminen juntas en cada decision pastoral, y que el
Espiritu Santo conceda sabiduria para ministrar sanidad sin
comprometer la santidad, restauracion sin desorden y amor
sin concesiones a la mentira.

“Amados, amémonos unos a otros; porque el amor es de
Dios. Todo aquel que ama, es nacido de Dios, y conoce a
Dios. El que no ama, no ha conocido a Dios; porque Dios

es amor. En esto se mostro el amor de Dios para con
nosotros, en que Dios envio a su Hijo unigénito al mundo,
para que vivamos por él. En esto consiste el amor: no en
que nosotros hayamos amado a Dios,
sino en que él nos amo a nosotros, y envio a su Hijo en
propiciacion por nuestros pecados. Amados, si Dios nos
ha amado asi, debemos también nosotros amarnos unos a

otros’’.
1 Juan4:7al 11

)o
)o|[{©0
)O

—
D
(@)

| —




Capitulo tres

PARAMETROS MINISTERIALES
ANTE LA VIOLENCIA FAMILIAR

“Tu, Dios mio, reinas para siempre
y escuchas la oracion de los humildes.
Tu defiendes a los huérfanos
y a los que son maltratados;

tu los animas y les prestas atencion.”
Salmos 10:16 Y 17 TLA

La Iglesia de Jesucristo ha sido llamada a ser columna
y baluarte de la verdad, pero también casa de refugio, sanidad
y restauracidén. Su vocacion de Reino no se limita a la
proclamacion doctrinal, sino que se expresa en una presencia
concreta y responsable en medio del dolor humano. Alli
donde la vida se quiebra, donde el temor gobierna los hogares
y donde la violencia se instala como lenguaje cotidiano, la
Iglesia no puede mirar hacia otro lado sin traicionar su
llamado. El Reino de Dios no es un concepto abstracto, sino
una realidad que irrumpe para traer justicia, paz y gozo en el
Espiritu Santo, aun en los contextos mas oscuros.

57

—
| —



Negar la existencia de la violencia familiar dentro de
la comunidad cristiana no es una muestra de fe, sino una
expresion de ceguera espiritual. Durante afios, en nombre de
una espiritualidad mal entendida, muchas iglesias han
preferido el silencio antes que la confrontacion, la omision
antes que la verdad, y la preservacion de la imagen
institucional antes que la proteccion de las personas.

Sin embargo, el silencio cuando hay abuso no es
neutralidad; es una forma de complicidad. La Escritura
declara con claridad que “Dios es luz, y no hay ningunas
tinieblas en él” (1 Juan 1:5), y que todo aquel que dice andar
en la luz no puede tener comunidon con las obras de las
tinieblas. Una Iglesia con pardmetros de Reino es aquella que
permite que la luz de Cristo alumbre incluso las areas mas
dolorosas, confiando en que la verdad, aunque confronta,
siempre libera.

La violencia familiar no surge de manera espontanea
ni aislada. Es el fruto visible de una raiz espiritual mas
profunda: un corazon que no ha sido rendido plenamente al
gobierno de Cristo. Alli donde el Reino no gobierna, otros
reinos ocupan su lugar: el ego, el miedo, la ira, la frustracion,
la necesidad de control.

Jesus fue claro al establecer que los principios de su
Reino son radicalmente opuestos a los sistemas de
dominacion humana: “Sabéis que los gobernantes de las
naciones se ensefiorean de ellas... mas entre vosotros no
serd asi” (Mateo 20:25 y 26). Toda forma de violencia, aun

()



cuando se disfrace de correccion, autoridad o celo espiritual,
contradice el espiritu del Reino y revela un conflicto de
gobierno en el corazon.

La familia fue concebida por Dios como un espacio de
cuidado, contencidn y edificacién mutua. Desde el principio,
el disefio divino establecido relaciones basadas en Ia
complementariedad, la honra y el amor sacrificial. El ap6stol
Pablo exhorta a los esposos a amar a sus esposas “como
Cristo amo a la iglesia, y se entrego a si mismo por ella”
(Efesios 5:25).

Este estandar no admite interpretaciones flexibles ni
justificaciones culturales. Cristo no hiere a su Iglesia para
corregirla, no la humilla para formarla, ni la domina para
gobernarla. La forma en que Cristo ejerce su sefiorio se
convierte en el parametro absoluto para toda relacion dentro
del hogar cristiano. Cuando un hogar se transforma en un
espacio de temor, intimidacion o agresion, ese hogar ha
perdido la referencia del Reino, aunque conserve una
estructura religiosa externa.

La violencia adopta multiples formas, algunas visibles
y otras profundamente silenciosas. No se limita a la agresion
fisica, sino que se expresa también en palabras que degradan,
en insultos constantes que erosionan la identidad, en
manipulaciones emocionales que generan dependencia, y en
abusos espirituales que utilizan la Biblia como herramienta
de control.

—

59

'




La Escritura advierte que “la muerte y la vida estin en
poder de la lengua” (Proverbios 18:21), recordandonos que
muchas heridas no dejan marcas en el cuerpo, pero si
cicatrices profundas en el alma. El pastor que desea ministrar
con fidelidad debe aprender a discernir estas expresiones de
violencia, evitando tanto la exageracion como la
minimizacién, y reconociendo que todo aquello que
deshumaniza al otro es incompatible con el Reino de Dios.

Desde una perspectiva de Reino, la violencia nunca
puede ser considerada un asunto meramente privado. El
relato de Cain y Abel establece un principio eterno: la sangre
derramada clama delante de Dios, aun cuando el agresor
intente ocultarla (Génesis 4:10).

El dolor no resuelto siempre encuentra una voz en la
presencia divina. La Iglesia, como comunidad del pacto, esta
llamada a escuchar ese clamor y responder con justicia y
misericordia. Jests se identifico con los quebrantados, los
oprimidos y los vulnerables, declarando que todo lo que se
hace a uno de los més pequefios, a El mismo se le hace
(Mateo 25:40). Ignorar la violencia es ignorar a Cristo en el
sufrimiento del otro.

Una Iglesia con parametros de Reino comprende que
la vida y la integridad de las personas estdn por encima de
cualquier estructura institucional. Ningiin matrimonio, por
mas afios que tenga, ningiin ministerio, por mas visible que
sea, ni ninguna reputacion, por mas cuidada que este,
justifican la exposicion continua de una persona al peligro.

(@)




El Buen Pastor da su vida por las ovejas; no las entrega
al lobo para preservar la apariencia del rebafio (Juan 10:11
y 12). Proteger a la victima no es una falta de fe ni una
concesion al mundo; es una expresion concreta del amor
pastoral que refleja el corazén de Dios.

La gracia, correctamente entendida, nunca habilita el
pecado ni justifica el dafio. Una de las distorsiones mas
peligrosas en el ambito pastoral es utilizar la gracia como
excusa para evitar la confrontacion. Sin embargo, la gracia
biblica siempre va de la mano de la verdad. Jesus fue lleno
de gracia y de verdad (Juan 1:14), y ese equilibrio debe
gobernar toda ministracion pastoral.

Pedirle a una persona violentada que ‘““aguante”, que
“ore mas” o que “se someta” sin que exista arrepentimiento
genuino y cambios visibles en el agresor no es espiritualidad;
es negligencia espiritual. EI perdon es un mandato cristiano,
pero nunca puede ser impuesto como una carga que perpetie
el abuso.

Lamentablemente, he visto a pastores exigir a la
victima que permanezca, que perdone y que ore por
restauracion, pero eso no es fe, simplemente es un disparate.
Una cosa es permanecer y orar por un conyugue inconverso,
pero algo muy distinto es que esa persona sea ademas alguien
violento, porque un dia, en un momento determinado, la
violencia se puede convertir en algo mucho peor. Los
pastores no debemos ser complices de ningin tipo de
violencia.

—

61

'




En este sentido, el pastor debe comprender con
claridad los limites de su funcion. La autoridad espiritual no
reemplaza la responsabilidad legal, ni a las autoridades
naturales. El apostol Pablo ensefia que esas autoridades han
sido establecidas por Dios para castigar al que hace lo malo
y proteger al inocente (Romanos 13:1 al 4). Acompaiar
pastoralmente a una familia no implica interferir con la
justicia ni encubrir delitos. La Iglesia honra a Dios cuando
respeta el orden que El mismo ha establecido, entendiendo
que la justicia civil y la restauracion espiritual no son
caminos opuestos, sino complementarios.

El acompafiamiento pastoral a la persona que sufre
violencia debe comenzar siempre con una escucha atenta,
compasiva y libre de juicio. Escuchar no es un acto pasivo,
sino una forma profunda de ministracion. El libro de
Proverbios advierte que “al que responde palabra antes de
oir, le es fatuidad y oprobio” (Proverbios 18:13).

Muchas victimas han sido silenciadas durante afios, y
el simple hecho de ser escuchadas con respeto y seriedad
puede marcar el inicio de su proceso de sanidad. El pastor no
esta llamado a interrogar ni a minimizar el dolor, sino a crear
un espacio seguro donde la verdad pueda ser expresada sin
temor. Sin embargo, si la persona insiste en permanecer
soportando la violencia y pide silencio por parte de su pastor,
ningin ministro debe acceder ligeramente a ese pedido. Hay
casos y casos, por tal motivo hay que discernir, buscar
direccion en Dios y obrar con sabiduria.

62

—
| —



Cuando una persona que sufre violencia fisica dentro
del hogar se acerca a su pastor y abre su corazén en un marco
de confianza, relatando situaciones de agresion y peligro, el
pastor no recibe simplemente una informacion privada:
recibe una vida herida puesta en sus manos. Ese momento no
es solo un acto de confesion, sino un clamor silencioso de
auxilio. Aunque la persona pida expresamente que el pastor
guarde silencio, la responsabilidad espiritual que recae sobre
quien pastorea no puede reducirse a una interpretacion rigida
de la confidencialidad, especialmente cuando la integridad
fisica y la vida misma estdn en riesgo.

El secreto pastoral nunca fue concebido biblicamente
como un refugio para el mal ni como una cobertura que
permita que la violencia continie sin confrontacion ni
intervencion. La confidencialidad existe para proteger al
arrepentido, al quebrantado y al vulnerable, no para preservar
estructuras de abuso ni para sostener el silencio que favorece
al agresor. Guardar silencio frente a la violencia no es
neutralidad; es una forma pasiva de participacion que,
aunque no sea intencional, termina fortaleciendo al violento
y dejando desamparada a la victima.

La Escritura es clara al establecer que el pueblo de
Dios tiene una responsabilidad activa frente al sufrimiento
injusto. El mandato de rescatar a los que son llevados a la
muerte y de no mirar hacia otro lado cuando alguien est4 en
peligro coloca al pastor en una posicion de guardidn, no de
espectador. El amor pastoral no se expresa solamente en
palabras de consuelo, sino en acciones concretas que buscan

(o)



preservar la vida, establecer limites al pecado y procurar
justicia. Decir “oraré por ti” sin intervenir cuando alguien
esta siendo golpeado no es fe, es omision espiritual.

Desde una perspectiva biblica, el valor de la vida
humana estd por encima de cualquier acuerdo tacito de
silencio. Dios no se deleita en pactos que perpetian el dolor
ni en lealtades mal entendidas que sacrifican a la victima en
el altar de una falsa paz. La paz de Dios nunca se construye
sobre el miedo ni sobre la opresion. Alli donde hay violencia,
Dios no demanda silencio, sino luz; no encubrimiento, sino
verdad; no pasividad, sino proteccion.

El pastor, entonces, debe actuar con sabiduria, con
temor de Dios y con una profunda conciencia de su rol. Su
primera responsabilidad es garantizar la seguridad de la
persona agredida. Si existe riesgo real de dafio grave o de
muerte, la prioridad no es preservar una confidencialidad
absoluta, sino preservar la vida. Explicar con amor que el
cuidado pastoral incluye tomar medidas concretas para
protegerla no es traicionar la confianza, sino honrarla
correctamente. El verdadero pastor no abandona a la oveja
herida para proteger el silencio, sino que la toma en brazos y
la conduce a un lugar seguro.

Negarse a denunciar o a activar los mecanismos de
proteccion disponibles, cuando la situacion lo amerita, no
solo puede tener consecuencias legales, sino que también
tiene un peso espiritual. El que pudiendo hacer el bien no lo
hace, peca. La omision frente al abuso es incompatible con el

(o)




caracter del Buen Pastor, quien dio su vida para salvar, no
para encubrir. La autoridad pastoral no fue dada para
administrar secretos peligrosos, sino para establecer el Reino
de Dios, que es justicia, paz y gozo en el Espiritu Santo.

Desde esta perspectiva, denunciar una situacion de
violencia para proteger a la victima no es un acto de traicién
pastoral, sino un acto de fidelidad a Dios. No convierte al
pastor en transgresor del secreto, sino en defensor de la vida.
Por el contrario, sostener el silencio cuando la violencia
continua convierte al liderazgo espiritual en un testigo mudo
del sufrimiento, algo que la Escritura jamds avala. Dios
escucha el clamor del oprimido, y espera que sus siervos
también lo escuchen y actuen.

Por ello, el fundamento biblico que guia la accion
pastoral en estos casos no es el miedo a romper una
confidencia, sino el llamado a reflejar el corazén de Dios, que
protege al débil, confronta al violento y pone limites claros
al pecado. La Iglesia no puede ser un lugar donde el abuso se
esconde detras de la espiritualidad, sino un refugio seguro
donde la luz de Cristo expone las tinieblas y trae restauracion.
Alli donde hay violencia, el silencio no es virtud; la
intervencidon amorosa y justa si lo es.

Por otra parte, la prioridad pastoral, no es la
restauracion inmediata del vinculo, sino la proteccion de la
vida. Existen situaciones en las que la separacion no solo es
necesaria, sino pastoralmente saludable. La Escritura
reconoce la legitimidad de huir del peligro cuando la vida

()




esta amenazada (Mateo 10:23). Forzar reconciliaciones
apresuradas, sin frutos dignos de arrepentimiento, suele
perpetuar ciclos de violencia y profundizar las heridas. La
restauracion verdadera nunca se construye sobre el miedo,
sino sobre la verdad, el arrepentimiento y el tiempo.

La ministracion pastoral incluye también la
restauracion de la identidad de la persona violentada. Muchas
victimas cargan con una culpa que no les pertenece, creyendo
errdbneamente que son responsables del abuso que reciben. La
Palabra afirma que “ninguna condenacion hay para los que
estan en Cristo Jesus” (Romanos 8:1). Ayudar a la persona
a reencontrarse con su valor, su dignidad y su identidad como
hijo o hija de Dios es parte esencial del proceso de sanidad.
El Evangelio no solo perdona pecados, sino que restaura
identidades quebradas.

Frente a la persona que ejerce violencia, el rol pastoral
no es terapéutico en primera instancia, sino profético. El
pecado debe ser nombrado como tal. La violencia es una obra
de la carne incompatible con la vida del Espiritu (Galatas
5:19 al 21). El amor pastoral no consiste en suavizar la
verdad, sino en confrontarla con claridad y autoridad
espiritual. El llamado al arrepentimiento debe ser concreto,
verificable y sostenido en el tiempo. Las palabras emotivas
sin frutos visibles no constituyen arrepentimiento biblico.

La disciplina, cuando es aplicada con justicia y amor,
se convierte en una herramienta restaurativa. La Escritura
ensefa que el Senor disciplina al que ama (Hebreos 12:6), y

(o)



que la correccion produce fruto apacible de justicia en
aquellos que son ejercitados por ella. Restaurar no es
reintegrar automaticamente a posiciones de liderazgo ni
devolver privilegios sin procesos. El tiempo, la coherencia y
la rendicion de cuentas son aliados indispensables del
arrepentimiento genuino. Colocar al agresor en el lugar de
victima es una distorsion pastoral que termina revictimizando
al herido y debilitando el testimonio de la Iglesia.

En los hogares donde la violencia se manifiesta a
través de hijos con conductas agresivas, rebeldia extrema o
falta de limites, el discernimiento pastoral debe ir mas alla
del sintoma. Muchas veces estas conductas son el reflejo de
modelos familiares disfuncionales, dinamicas de autoridad
abusivas o violencia normalizada dentro del hogar.

La Escritura declara que “el hijo sabio alegra al padre,
mas el hijo necio es tristeza de su madre” (Proverbios
10:1), pero también responsabiliza a los padres por la
formacion espiritual y emocional de sus hijos. Restaurar el
orden implica establecer limites claros, firmes y coherentes,
donde la disciplina sea una herramienta de formacion y no
una expresion de frustracion.

El acompafiamiento pastoral a los padres debe estar
marcado por la gracia y la verdad. No se trata de culpabilizar,
sino de orientar. El mandato apostolico de no provocar a ira
a los hijos, sino criarlos en disciplina y amonestacion del
Senor (Efesios 6:4), ofrece un marco equilibrado que evita
tanto el autoritarismo como la permisividad. La restauracion

(o)



familiar suele ser un proceso progresivo, que requiere
paciencia, perseverancia y acompafiamiento constante.

Una Iglesia con parametros de Reino necesita
establecer limites pastorales claros. El pastor acompaifia,
orienta, exhorta y ora, pero no reemplaza a profesionales
cuando la situacion lo requiere. Reconocer la necesidad de
ayuda externa no es falta de fe, sino una expresion de
humildad y sabiduria. Moisés aprendié que gobernar solo al
pueblo era insostenible, y Dios mismo le proveyo
colaboradores para compartir la carga (Exodo 18:17 al 23).
De la misma manera, el cuidado pastoral responsable
reconoce sus limites y trabaja en red para proteger a las
personas.

Finalmente, una Iglesia de Reino no espera a que la
violencia estalle para actuar. Ensefia preventivamente, forma
una cultura de honra, dignidad y cuidado mutuo. Predica con
claridad que la violencia no tiene justificacion espiritual ni
lugar en la vida cristiana. Alli donde el amor de Cristo
gobierna, la violencia no encuentra refugio ni excusa. La
comunidad cristiana esta llamada a ser una casa de sanidad,
donde el herido es restaurado, el pecador es confrontado con
gracia y verdad, y Cristo reina con justicia y misericordia.

Que el Espiritu Santo conceda a los pastores
discernimiento, valentia y compasion para tratar estos temas
con la seriedad que demandan, recordando que el Reino de
Dios se manifiesta alli donde la verdad libera, la justicia

68

—
| —



protege y el amor restaura, porque “la justicia y la paz se
besaron” (Salmo 85:10).

Como apostol y pastor que ha recibido de parte del
Sefior la responsabilidad de cuidar, formar y cubrir a
ministros del Evangelio, afirmo con claridad que no hay lugar
para la violencia en una Iglesia gobernada por el Reino de
Dios. Donde Cristo reina, la dignidad humana es honrada, la
vida es protegida y el pecado es confrontado con verdad y
gracia.

A ustedes, pastores y lideres que trabajan bajo esta
cobertura, los exhorto a no callar donde Dios les llama a
hablar, ni a retroceder donde el Reino les demanda firmeza.
El temor al conflicto nunca debe ser mayor que el temor de
Dios. La autoridad espiritual que hemos recibido no nos fue
dada para preservar apariencias, sino para guardar vidas,
restaurar hogares y establecer justicia conforme al corazon
del Padre.

Les recuerdo que el Buen Pastor no huye cuando ve
venir al lobo, sino que se interpone para proteger a las ovejas.
Asi también ustedes han sido llamados a discernir, confrontar
y cuidar con valentia, aun cuando hacerlo implique
decisiones dificiles, procesos largos o incomprension
temporal. No toda paz es verdadera paz, y no toda unidad es
unidad del Espiritu. El Reino se edifica sobre la verdad que
libera, no sobre silencios que oprimen.

69

—
| —



Declaro sobre cada pastor sabiduria del cielo para
tratar situaciones complejas, discernimiento espiritual para
no confundir gracia con permisividad, y un corazon firme
para sostener procesos de restauracion sin ceder ante la
manipulacion, la presion emocional o el temor a perder
personas. Recuerden que no estamos llamados a agradar a los
hombres, sino a ser fieles administradores de los misterios de
Dios. Establezcan parametros claros, ensefien con
conviccidn, acompafien con compasion y actien con
responsabilidad. Protejan al wvulnerable, confronten al
violento y honren el orden que Dios ha establecido. Alli
donde la Iglesia actiia conforme al Reino, la luz desplaza a
las tinieblas y la sanidad comienza a fluir.

Bajo esta cobertura apostdlica afirmamos que una
Iglesia sana no encubre el pecado, sino que lo redime; no
tolera la violencia, sino que la confronta; no abandona al
herido, sino que lo restaura. Que el Sefor los halle fieles,
valientes y llenos del Espiritu, para que en todo Cristo sea
glorificado y su Reino sea manifestado con poder, justicia y
misericordia.

“para que, si tardo, sepas como debes conducirte en la
casa de Dios, que es la iglesia del Dios viviente, columna y
baluarte de la verdad.”

1 Timoteo 3:15




Capitulo cuatro

PARAMETROS PASTORALES
PARA LA ENSENANZA SEXUAL

“Dios, en efecto, no nos llaméo a la impureza,
sino a la santidad.”
1 Tesalonicenses 4:7 (NVI)

Durante mucho tiempo, la Iglesia ha caminado con
cierta incomodidad frente al tema de la sexualidad. No por
falta de referencias biblicas, sino por temor, por
desconocimiento o por haber heredado una espiritualidad que
confundié santidad con silencio. Sin embargo, el Reino de
Dios no se edifica sobre evasiones, sino sobre verdad
revelada, administrada con sabiduria y comunicada con
amor. Alli donde la Iglesia calla, el mundo habla; y cuando
el mundo habla sin pardmetros de Reino, termina educando
conciencias que luego llegan a la comunidad de fe
profundamente heridas, confundidas o cautivas de culpas
innecesarias.

La sexualidad no es un accidente bioloégico ni una
concesion cultural tardia. Es parte del disefio original de

()



Dios. Desde las primeras paginas de la Escritura, el relato de
la creacion nos presenta a un Dios que crea al ser humano a
su imagen y semejanza, varon y mujer los crea, y los bendice
con una orden clara y positiva: fructificad y multiplicaos
(Génesis 1:27 y 28). La bendicion precede a la norma, y el
disefio antecede a la regulacion. Antes de que exista la caida,
antes de que aparezca el pecado, la sexualidad ya estaba
presente como un bien, como un regalo y como una expresion
de comunion.

Cuando Génesis declara que el hombre dejard a su
padre y a su madre, se unird a su mujer y seran una sola carne
(Génesis 2:24), no estd describiendo Unicamente un acto
fisico, sino una realidad integral. La expresion “una sola
carne” involucra unidad corporal, pero también emocional,
espiritual y relacional. Es una union de pacto, no un
encuentro circunstancial. Es una alianza de vida, no una
experiencia de consumo. En la légica del Reino, la
sexualidad no es un fin en si mismo, sino un medio santo para
consolidar el vinculo del pacto matrimonial y expresar amor,
entrega y pertenencia mutua.

Por eso resulta fundamental que los pastores
comprendamos que hablar de sexualidad no es introducir un
tema secular en la Iglesia, sino recuperar una ensefianza
biblica que nunca debi6 haber sido abandonada. La Escritura
habla con naturalidad, profundidad y claridad sobre este
asunto. El problema no es que la Biblia no diga lo suficiente,
sino que muchas veces la Iglesia no ha sabido decirlo de la
manera correcta. El desafio pastoral no es afiadir conceptos

(=)




humanos, sino ensenar lo que Dios ya reveld, sin morbo, sin
ligereza y sin temor.

Ahora bien, reconocer que la sexualidad es un disefio
bueno de Dios no significa negar que también sea un area
profundamente afectada por el pecado. La misma Escritura
que presenta la sexualidad como bendicion dentro del pacto,
advierte con firmeza sobre su distorsion fuera de ese marco.

El Nuevo Testamento exhorta de manera directa a huir
de la inmoralidad sexual, recordandonos que el cuerpo del
creyente es templo del Espiritu Santo y que no nos
pertenecemos a nosotros mismos, pues hemos sido
comprados por precio (1 Corintios 6:18 al 20). Esta
afirmacion no busca generar culpa, sino conciencia. El
cuerpo no es un objeto descartable ni una propiedad privada
autonoma; es un espacio sagrado donde Dios habita.

Aqui aparece uno de los primeros parametros de Reino
que el pastor debe ensefiar con claridad: la sexualidad no es
neutral. Tiene un profundo impacto espiritual. Lo que se vive
en el cuerpo afecta el alma, y lo que se desordena en el alma
termina debilitando la vida espiritual. Por eso la Biblia insiste
en la santidad, no como una imposicion legalista, sino como
una proteccion amorosa. La santidad sexual no es represion,
es alineacion con el disefo del Creador.

En este punto es necesario hacer una aclaracion
pastoral fundamental: los pastores no somos sex6logos, ni
terapeutas especializados en conducta sexual, ni estamos

()



llamados a opinar livianamente sobre practicas intimas.
Nuestra autoridad no proviene de un conocimiento técnico,
sino de la fidelidad a la Palabra. El rol pastoral tampoco es el
de invadir la intimidad de las personas, sino formar
conciencia biblica, acompanar procesos espirituales y
establecer marcos de Reino que orienten la vida del creyente.
Cuando el pastor traspasa ese limite, corre el riesgo de ejercer
un control que la Escritura no le otorga y de dafiar aquello
que fue llamado a cuidar.

La intimidad matrimonial pertenece exclusivamente al
matrimonio. La Palabra utiliza una imagen profundamente
poética y espiritual cuando declara: “Huerto cerrado eres,
hermana mia, esposa mia; fuente cerrada, fuente sellada”
(Cantares 4:12). Esta expresion revela un principio de Reino
que todo pastor debe honrar: hay ambitos que Dios reservo
para el pacto conyugal y que no deben ser expuestos,
fiscalizados ni regulados desde el pulpito o la consejeria,
siempre que se vivan con amor, respeto, consentimiento
mutuo y conviccion delante del Sefior. Donde no hay abuso,
violencia ni pecado manifiesto, el pastor debe saber callar
tanto como sabe ensefiar.

Sin embargo, callar no significa abdicar de la
ensefianza. La Biblia es clara al establecer limites éticos y
espirituales. El matrimonio debe ser honroso en todos, y el
lecho sin mancilla; pero a los fornicarios y a los adulteros los
juzgard Dios (Hebreos 13:4). Este texto no estd dirigido
unicamente a la sociedad, sino a la comunidad de fe. El Reino
de Dios no redefine el pecado, lo redime mediante el

()



arrepentimiento. Por eso el pastor no puede relativizar
aquello que la Escritura condena con claridad.

En un tiempo donde la cultura redefine
permanentemente los conceptos de identidad, libertad y
placer, la Iglesia est4 llamada a sostener una voz clara, firme
y pastoral. No una voz agresiva, pero si una voz fiel. No una
voz condenatoria, pero si una voz profética.

La sexualidad fuera del disefio de Dios no conduce a
la plenitud, aunque se presente como tal. El adulterio, la
fornicacion, la explotacion sexual, el incesto y las practicas
que contradicen abiertamente el orden creado son sefialadas
en la Escritura no por capricho divino, sino porque destruyen
al ser humano desde adentro (Levitico 18; Romanos 1:24 al
27).

El desafio pastoral consiste en sostener esta verdad sin
perder la gracia. Jess nunca neg6 la existencia del pecado,
pero tampoco dejo de ofrecer restauracion. La Iglesia de
Reino no negocia los principios, pero abre las puertas al
arrepentimiento. Ensefia con claridad, acompafia con
misericordia y camina con paciencia los procesos de
transformacion que solo el Espiritu Santo puede producir.

Hasta aqui, este primer tramo del capitulo busca
establecer un fundamento: la sexualidad es parte del disefio
divino, tiene un marco claro, y requiere ser ensefiada desde
parametros de Reino, no desde silencios temerosos ni desde
controles indebidos. En la siguiente parte avanzaremos en la

()



responsabilidad pastoral frente a casados y solteros, el lugar
de la solteria en el Reino, y los limites saludables del
acompafiamiento ministerial, siempre manteniendo la
esencia magisterial y el espiritu pastoral que este manual
necesita.

Si la sexualidad es un disefio santo de Dios y el
matrimonio es el marco donde ese disefio se expresa con
plenitud, entonces el pastor debe comprender que su tarea no
es administrar intimidades, sino formar matrimonios
espiritualmente maduros. La Escritura ofrece principios
claros para la vida conyugal que, lejos de promover
dominacién o abuso, establecen un orden de mutualidad,
cuidado y responsabilidad compartida.

El apostol Pablo, al escribir a la iglesia de Corinto,
aborda el tema con una claridad notable, afirmando que el
marido debe cumplir con el deber conyugal hacia su esposa,
y la esposa hacia su marido, recordando que ambos se
pertenecen mutuamente en el contexto del pacto (1 Corintios
7:3 y 4). Estas palabras no apuntan a la exigencia egoista,
sino a la entrega amorosa; no a la imposicion, sino al servicio.

Aqui emerge otro parametro de Reino que el pastor
debe ensefar con equilibrio: en el matrimonio cristiano no
hay lugar para la manipulacion espiritual, ni para el uso del
cuerpo como moneda de control, ni para la negacién
sistematica del vinculo intimo como forma de castigo. Al
mismo tiempo, tampoco hay lugar para la exigencia

76

—
| —



desmedida, la presion emocional o la falta de consideracion
por los procesos fisicos y emocionales del otro.

La sexualidad, en el marco del Reino, es una expresion
de amor que se somete al principio mayor del cuidado mutuo.
Por eso Pablo exhorta a que los conyuges no se priven el uno
al otro, salvo por mutuo consentimiento y por un tiempo
determinado, con un proposito espiritual claro (1 Corintios
7:5). La espiritualidad auténtica no niega el cuerpo, lo integra
bajo el sefiorio de Cristo.

No obstante, el pastor debe ejercer una gran prudencia
al ensefiar estos principios. No todo lo biblico debe ser
explicado con el mismo nivel de detalle, ni todo lo verdadero
debe ser dicho en todo momento. La sabiduria pastoral
consiste en saber qué decir, como decirlo y en qué ambito
hacerlo.

La ensefianza general desde el pulpito o en espacios
formativos debe enfocarse en principios, valores y marcos
espirituales, evitando caer en descripciones explicitas o en
ejemplos que despierten curiosidad innecesaria. La Palabra
es clara sin ser vulgar, profunda sin ser invasiva, y ese mismo
espiritu debe guiar la ensefianza ministerial.

Cuando se trata de consejeria pastoral, el cuidado debe
ser aun mayor. El pastor acompana, escucha, ora, orienta
desde la Escritura y discierne, pero no indaga por curiosidad
ni dirige la intimidad ajena segin criterios personales. El
limite entre acompafiar y entrometerse es delgado, y solo

(7)



puede ser transitado con temor de Dios, humildad y
discernimiento espiritual.

Alli donde aparecen situaciones de abuso, violencia,
manipulacion o pecado persistente que dafia a una de las
partes, el pastor tiene la responsabilidad de intervenir
espiritualmente 'y, cuando corresponde, de derivar a
profesionales idoneos. El Reino no compite con la ayuda
profesional; la integra con sabiduria.

En contraste con el matrimonio, la solteria suele ser
uno de los aspectos mas incomprendidos dentro de la Iglesia.
En una cultura que idolatra la experiencia sexual y mide el
valor personal en funcion de la actividad afectiva, la solteria
es vista muchas veces como una carencia, una espera
frustrante o una etapa incompleta.

Esto es fomentado por constantes comentarios de
hermanos que parecen apurar a los jovenes para que den el
paso hacia el casamiento. La pregunta ;Cuando te vas a
casar? Puede llegar a ser muy imprudente y mala para la
formacion de la consciencia en los jovenes, que en muchas
ocasiones pueden llegar a violentar los tiempos y la eleccion
de la persona correcta.

Por su parte, las Escrituras presentan una vision muy
distinta de la solteria y el matrimonio. El mismo apdstol
Pablo afirma que tanto el matrimonio como la solteria son
dones de Dios, y que cada uno debe vivir conforme al
llamado que ha recibido (1 Corintios 7:7). La solteria, lejos

()



de ser una anomalia espiritual, puede convertirse en una
vocacion profundamente fructifera cuando se vive con
proposito y consagracion.

Desde una perspectiva de Reino, el pastor debe ensefiar
que la identidad del creyente no estd determinada por su
estado civil, sino por su pertenencia a Cristo. El soltero no es
un creyente de segunda categoria, ni alguien “en falta”, ni un
proyecto inconcluso. Es una persona plenamente amada por
Dios, llamada a vivir en santidad, con dominio propio y con
una entrega sincera al Sefior.

La castidad no es una imposicidon imposible, sino una
gracia sostenida por la comuniéon con Dios y por una
comunidad que acompaifia sin juzgar. Aqui el rol pastoral es
clave: afirmar identidad, fortalecer convicciones y evitar
presiones que empujen a decisiones apresuradas o a dobles
vidas. Esto considerando también que la abstinencia es un
don y que no todos los jovenes lo han recibido, por eso Pablo
escribio: “Si no tienen don de continencia, cdasense, pues
mejor es casarse que estarse quemando” (1 Corintios 7:9).

Al mismo tiempo, la Iglesia no puede ignorar que la
lucha sexual es real, tanto en solteros como en casados. La
Escritura no idealiza al ser humano ni minimiza sus
debilidades. Por eso exhorta a huir de la fornicacion, a
guardar el corazdén y a renovar la mente. El pastor no debe
escandalizarse  ante estas luchas, pero tampoco
normalizarlas. El Reino ofrece gracia para levantarse, pero
no justificacidon para permanecer en el pecado. La ensefianza

(")



pastoral debe sostener esta tension santa entre misericordia y
verdad, sin inclinarse hacia extremos que terminen dafiando
a las personas.

Otro aspecto fundamental que el pastor debe
considerar es el ambito donde se ensefia sobre sexualidad. No
todo espacio es adecuado para todo contenido. La ensefianza
publica debe ser general y formativa; la ensefianza en
contextos mas reducidos puede ser mas especifica, siempre
dentro de los limites de la prudencia; y la consejeria personal
debe ser cuidada, respetuosa y, cuando sea necesario,
compartida con otros referentes ministeriales para evitar
aislamientos peligrosos. La transparencia pastoral también es
un parametro de Reino que protege tanto al ministro como a
la grey.

La sexualidad, entonces, se convierte en un
termometro de madurez espiritual, no porque sea mas
importante que otras areas, sino porque revela con claridad
coOmo una persona administra su cuerpo, sus deseos y sus
decisiones bajo el seforio de Cristo. Una Iglesia que madura
en este aspecto no es una Iglesia obsesionada con el tema,
sino una Iglesia que ha aprendido a integrarlo correctamente
dentro de una vida de fe saludable. Alli donde hay ensefianza
clara, acompafiamiento pastoral y temor de Dios, disminuyen
los abusos, se fortalecen los matrimonios y se forman
creyentes integros.

En adelante deseo avanzar hacia una reflexion mas
amplia sobre la condena biblica del pecado sexual, la postura

(%)




pastoral frente a las distorsiones contemporaneas, y la
responsabilidad apostolica de establecer parametros de Reino
que protejan a la Iglesia en medio de una cultura cada vez
mas confusa. Mi objetivo no es cerrar el tema, sino dejar
fundamentos sélidos sobre los cuales cada pastor pueda
ejercer su ministerio con sabiduria, firmeza y compasion.

Vivimos en una época en la que las fronteras morales
se diluyen, los conceptos se redefinen y la verdad es
presentada como una construccion subjetiva. En ese
contexto, el silencio pastoral no es neutral; termina siendo
funcional a la confusion. El Reino de Dios, en cambio, se
manifiesta alli donde la verdad es anunciada con amor, pero
sin ambigiiedades.

La Escritura es explicita al sefialar que ciertas practicas
sexuales son incompatibles con el disefio divino. Los textos
de Levitico establecen limites claros respecto de relaciones
que violan el orden creado y el pacto de santidad al que Dios
llam¢ a su pueblo. El apdstol Pablo, al escribir a los romanos,
describe como el abandono de Dios conduce a una distorsion
progresiva de los afectos, de la mente y del cuerpo,
mostrando que el problema no es meramente conductual,
sino profundamente espiritual (Romanos 1:21 al 27). Estos
pasajes no fueron escritos para fomentar el rechazo, sino para
advertir sobre las consecuencias de apartarse del Creador. El
pecado sexual no es presentado como un error menor, Sino
como una fuerza que esclaviza, endurece la conciencia y
debilita la vida espiritual.

81

—
| —



Aqui el pastor debe ejercer una autoridad espiritual que
no nace del enojo ni del juicio, sino del temor de Dios. Amar
a las personas no significa relativizar aquello que las
destruye. La gracia del Evangelio no consiste en negar el
pecado, sino en ofrecer una salida real mediante el
arrepentimiento y la restauracion. Jesis nunca rebajé el
estandar del Reino, pero siempre abri6 un camino de
redencidn para quienes se acercaban con un corazdn contrito.
Esa misma combinaciéon de verdad y misericordia debe
caracterizar la ensefianza pastoral en este tiempo.

Es importante entender que el Reino de Dios no se
edifica sobre consensos culturales, sino sobre revelacion
divina. Por eso, la Iglesia no tiene autoridad para redefinir el
matrimonio, la sexualidad o la identidad humana segtn las
corrientes del momento. El disefio de Dios no se somete a
votacion ni a presion social. El rol del pastor no es adaptar la
verdad para hacerla aceptable, sino anunciarla con sabiduria
para hacerla comprensible. Cuando la Iglesia intenta ser
relevante sacrificando la verdad, termina perdiendo ambas
cosas.

En este punto, la funcion magisterial del pastor cobra
un valor central. Ensefiar sobre sexualidad desde parametros
de Reino implica formar conciencia, no solo corregir
conductas. Implica ayudar al creyente a comprender que su
cuerpo, sus deseos y sus decisiones forman parte de su vida
espiritual. No existe una fe fragmentada donde el domingo
pertenece a Dios y la intimidad pertenece al individuo. El
sefiorio de Cristo es integral. Por eso, la ensefianza debe

(%)



apuntar a una cosmovision biblica que integre cuerpo, alma
y espiritu bajo el gobierno del Reino.

Los pastores también deben recordar que su autoridad
tiene limites claros. No es llamado a convertirse en juez de
conciencias ni en controlador de comportamientos intimos.
Su autoridad es espiritual y pedagdgica. Ensefa, exhorta,
corrige y acompafia, pero siempre dejando espacio para que
el Espiritu Santo convenza, guie y transforme.

Cuando los pastores intentan ocupar el lugar del
Espiritu Santo, generan dependencia, temor o hipocresia.
Cuando honran el rol del Espiritu, fomentan madurez,
libertad responsable y crecimiento genuino. Todos los
pastores deben tener mucho cuidado de no atravesar la linea
trazada por la prudencia y la sabiduria espiritual.

Otro aspecto fundamental es la responsabilidad
apostolica de establecer parametros que protejan a la Iglesia
de abusos, tanto doctrinales como pastorales. A lo largo de la
historia, no han sido pocos los casos en los que el tema de la
sexualidad fue utilizado para manipular, controlar o ejercer
poder sobre las personas. Un capitulo como este no solo
busca orientar a los creyentes, sino también cuidar a los
pastores, recordandoles que no todo lo que es posible es
espiritualmente conveniente, y que no toda informacion es
edificante. El temor de Dios debe ser siempre mayor que la
curiosidad o la presion por “responder a todo”.

83

—
| —



Los pastores deben dejar en la consciencia de los
hermanos, las decisiones que van a tomar en el
comportamiento sexual dentro del matrimonio. No deberian
los pastores meterse en determinadas practicas, porque lo que
es santo y bueno para alguien, puede no serlo para otros. Hay
cosas que la Biblia no aclara y no deberiamos meternos ahi
tratando de forzar conceptos para definir permisos o
prohibiciones.

La Iglesia de Reino estd llamada a formar creyentes
maduros, no personas dependientes de la opinidon pastoral
para cada aspecto de su vida privada. Cuando se ensefia
correctamente, el creyente aprende a discernir, a escuchar la
voz del Espiritu y a caminar en santidad por conviccion, no
por vigilancia. Ese es uno de los frutos més saludables de una
ensefianza equilibrada sobre sexualidad: una comunidad
donde la pureza no se impone, sino que se elige; donde la
fidelidad no se fiscaliza, sino que se honra; donde la santidad
no se exhibe, sino que se vive en lo secreto delante de Dios.

Finalmente, es necesario afirmar que una Iglesia que
aborda la sexualidad con parametros de Reino no se vuelve
obsesiva ni permisiva, sino integra. Reconoce el valor del
cuerpo, honra el pacto matrimonial, acompafia con
compasion a quienes luchan, confronta con verdad a quienes
persisten en el pecado y confia en el poder transformador del
Evangelio. Esta integridad fortalece a los matrimonios,
protege a los solteros, previene abusos y da testimonio al
mundo de que el Reino de Dios no es una teoria espiritual,
sino una forma concreta de vivir bajo el gobierno de Cristo.

(%)



Que los pastores que lean este manual comprendan que
no estan llamados a saberlo todo, a contestarlo todo, ni a
opinar de todo, sino a ser fieles. Que no estdn llamados a
controlar, sino a cuidar. Que no estan llamados a callar por
temor, ni a hablar sin sabiduria, sino a ensenar con verdad,
gracia y autoridad espiritual. En un tiempo de confusion, el
Reino sigue ofreciendo luz; y esa luz debe ser administrada
con responsabilidad, humildad y profundo temor de Dios.

“Y os daré pastores segun mi corazon, que 0s apacienten
con ciencia y con inteligencia.”
Jeremias 3:15




Capitulo cinco

PARAMETROS DE TRABAIO
ANTE VICIOS Y ADICCIONES

“Acontecerd en aquel tiempo que su carga serd quitada de
tu hombro, y su yugo de tu cerviz, y el yugo se pudrird a
causa de la uncion.”

Isaias 10:27

La realidad de las ataduras, los vicios y las adicciones
se ha convertido en uno de los rostros mas visibles del
quebranto humano en nuestra generacion. Ya no se trata de
una problemadtica que se manifiesta inicamente fuera de la
Iglesia, sino que atraviesa silenciosamente los bancos, los
hogares cristianos, los liderazgos y, en muchos casos, la
intimidad de quienes confiesan a Cristo como Sefior.

Pretender que la Iglesia del Reino puede desentenderse
de esta realidad seria negar una de sus asignaciones mas
profundas: anunciar y manifestar el gobierno liberador de
Dios sobre la vida del ser humano. Jesis mismo declaré que
el Espiritu del Sefior estaba sobre El para dar buenas nuevas
a los pobres, sanar a los quebrantados de corazon y proclamar

[ )



libertad a los cautivos (Lucas 4:18). Esa declaracion no fue
poética ni simbolica; fue una afirmaciéon de autoridad y de
mision.

Sin embargo, es necesario reconocer con humildad que
los pastores no somos especialistas clinicos ni terapeutas
profesionales. Nuestro llamado no es suplantar la ciencia ni
desconocer los procesos psicoldgicos o médicos que muchas
veces estan involucrados en la adiccion. Pero si somos
responsables de algo irrenunciable: ministrar el Reino de
Dios, y el Reino no es un concepto abstracto, sino el
establecimiento del gobierno de Cristo sobre todas las
dimensiones de la vida.

Cuando una persona vive bajo una atadura persistente,
hay un area de su existencia que no estd siendo gobernada
correctamente. Alli donde el Reino no gobierna, otro poder
ocupa ese lugar, sea un habito destructivo, una herida no
sanada, una mentira interiorizada o una influencia espiritual
que ha ganado terreno.

La Escritura es clara al declarar que aquello a lo que el
hombre se somete termina gobernandolo. El apdstol Pablo lo
expresa con crudeza: “;No sabéis que, si os sometéis a
alguien como esclavos para obedecerle, sois esclavos de
aquel a quien obedecéis?” (Romanos 6:16). Esta afirmacion
no estd dirigida solo a pecados evidentes, sino a cualquier
forma de dependencia que suplanta la obediencia a Dios.

—

87

'




Las adicciones, en sus multiples expresiones, no son
solamente una conducta repetitiva; son una estructura de
esclavitud que se construye en el alma, se refuerza en el
cuerpo y, en muchos casos, encuentra sustento en lo
espiritual.

Por esta razon, una Iglesia con parametros de Reino no
puede abordar estas realidades desde el juicio ni desde la
permisividad. El Reino se mueve siempre en la tension santa
entre la gracia y la verdad. Jesus, al encontrarse con la mujer
sorprendida en adulterio, no la condend, pero tampoco
relativizo su pecado. “Ni yo te condeno; vete, y no peques
mas” (Juan 8:11).

En esa breve frase se revela el corazon pastoral del
Reino: gracia que restaura y verdad que ordena. El error de
muchas comunidades ha sido inclinarse hacia uno de estos
extremos. Una gracia sin verdad termina convirtiéndose en
tolerancia que perpetia la esclavitud; una verdad sin gracia
se transforma en dureza que aplasta al herido.

El amor pastoral auténtico no es complaciente ni
acusador. Es un amor firme, que acompana sin juzgar, pero
que se atreve a llamar a las cosas por su nombre. La Escritura
exhorta a decir la verdad en amor (Efesios 4:15), porque solo
la verdad libera, pero solo el amor sostiene el proceso de
libertad. Cuando una persona atrapada en un vicio se acerca
a la Iglesia, no necesita un tribunal ni un sermén moralista;
necesita un espacio donde la luz de Dios revele su condicion
sin destruir su esperanza. “La cafia cascada no quebrara, y

()



el pabilo que humea no apagara” (Isaias 42:3). Este
principio debe gobernar toda intervencion pastoral.

El centro de toda restauracion genuina es Jesucristo.
Ningiin método, grupo de apoyo o disciplina espiritual puede
reemplazar la obra del Salvador. La adiccion, en su raiz mas
profunda, suele ser una busqueda distorsionada de alivio,
identidad, pertenencia o control.

Alli donde Cristo no es experimentado como
suficiente, otras fuentes ocupan su lugar. Por eso, el anuncio
pastoral debe ser claro y constante: nadie se libera solo. La
victoria no proviene de la fuerza de voluntad, sino de la
dependencia del Hijo de Dios. Jesis mismo afirmo:
“Separados de mi nada podéis hacer” (Juan 15:5). Esta
declaracion no humilla al creyente; lo ubica en la Unica
posicion desde la cual la libertad es posible.

La cruz no fue unicamente el lugar donde se obtuvo el
perdon de los pecados; fue también el punto donde se quebro
el poder del pecado. Pablo ensefia que Cristo “llevo cautiva
la cautividad” (Efesios 4:8), y que el viejo hombre fue
crucificado juntamente con El para que el cuerpo del pecado
sea destruido, a fin de que no sirvamos mas al pecado
(Romanos 6:6). Estas verdades no son conceptos teologicos
abstractos; son fundamentos espirituales que deben ser
ensefiados con claridad a quienes luchan con ataduras
persistentes.

89

—
| —



Muchos creyentes viven perdonados, pero no
gobernados, salvos, pero no libres. El discipulado del Reino
apunta a restaurar el dominio propio otorgado por el Espiritu,
tal como Pablo le ensefi6 a su discipulo Timoteo: “Porque
no nos ha dado Dios espiritu de cobardia, sino de poder, de
amor y de dominio propio” (2 Timoteo 1:7).

Ahora bien, seria ingenuo ignorar que en algunos casos
existen  dimensiones  espirituales mas  profundas
involucradas. La Escritura no niega la realidad de la opresion
espiritual ni la influencia del enemigo sobre areas no
rendidas. Jesus liber6 a personas oprimidas por espiritus
inmundos sin convertir esa practica en un espectaculo ni en
un ritual mistico. Lo hizo con autoridad, discernimiento y
compasion. La Iglesia debe recuperar una ministracién de
liberacion sobria, biblica y pastoral. No todo problema es
demoniaco, pero tampoco todo es meramente emocional o
conductual. El discernimiento espiritual es indispensable.

Cuando se ministra liberacion, esta debe estar
integrada dentro de un proceso mas amplio de restauracion.
Desatar ataduras, romper maldiciones, sanar heridas de
rechazo, trabajar el perdon y, cuando corresponde, ejercer
autoridad sobre influencias demoniacas, puede ser parte de
una intervencidon pastoral legitima. Pero ninguna de estas
acciones reemplaza la necesidad de renovacién del
entendimiento y de cambios concretos en el estilo de vida.
Jests advirtid que una casa liberada pero no ordenada queda
vulnerable (Mateo 12:43 al 45). La libertad sin gobierno
termina siendo temporal.

90

—
| —



Aqui emerge un principio fundamental del Reino: la
cooperacion entre la gracia divina y la responsabilidad
humana. Dios libera, pero el creyente debe aprender a vivir
libre. La persona atrapada en una adiccion debe llegar al
punto de reconocer que ha perdido el control y que su vida se
ha vuelto ingobernable. Este reconocimiento no es derrota;
es el inicio de la restauracion. “Dios resiste a los soberbios,
y da gracia a los humildes” (Santiago 4:6). Mientras alguien
niega su condicion, la gracia no puede operar plenamente.

El libre albedrio no desaparece en la vida cristiana.
Dios no gobierna por imposicion, sino por rendicion. Ensenar
esto es parte esencial del magisterio pastoral. La fe no anula
la obediencia; la produce. Pablo declara que la gracia de Dios
se ha manifestado para ensefiarnos a renunciar a la impiedad
y a vivir sobriamente (Tito 2:11 y 12). La sobriedad, en este
contexto, no es solo abstinencia; es una vida gobernada,
consciente y alineada con la voluntad de Dios.

Uno de los aspectos mas determinantes en los procesos
de libertad es la restauracion de la identidad. La adiccion no
solo esclaviza conductas; deforma la manera en que la
persona se percibe a si misma. Con el paso del tiempo,
muchos dejan de decir “tengo un problema” y comienzan a
decir “soy esto”. Cuando la identidad queda absorbida por la
atadura, la esperanza se debilita y la fe se vuelve abstracta.
Por esta razon, el ministerio pastoral del Reino debe trabajar
intencionalmente en afirmar quién es la persona en Cristo,
incluso cuando su conducta aun no refleja plenamente esa
verdad.

91

—
| —



La Escritura declara que “si alguno esta en Cristo,
nueva criatura es; las cosas viejas pasaron” (2 Corintios
5:17). Este pasaje no niega los procesos ni las luchas, pero
establece una realidad espiritual objetiva: la i1dentidad
precede a la conducta. No se deja un vicio para convertirse
en hijo de Dios; se aprende a vivir como hijo porque ya se ha
sido hecho tal. Pablo insiste en esta pedagogia espiritual
cuando exhorta a los creyentes a despojarse del viejo hombre
y vestirse del nuevo (Efesios 4:22 al 24). Ese lenguaje no
describe un evento instantdneo, sino una practica diaria de
alineacion con la verdad del Evangelio.

Ayudar a una persona a verse a si misma como Dios la
ve es una de las tareas mas profundas del acompafiamiento
pastoral. Alli donde el enemigo ha sembrado vergiienza,
condenacion y etiquetas, el Espiritu Santo quiere afirmar
dignidad, propésito y llamado. La verglienza sostiene la
adiccion; la identidad sana la debilita. Por eso, es
imprescindible ensefar que la lucha no define el valor de la
persona, pero también que la gracia no elimina la necesidad
de transformacion. Esta tension, bien ensefada, produce
madurez espiritual y esperanza real.

Ahora bien, el Reino de Dios nunca fue disefiado para
vivirse en soledad. La comunidad es un componente esencial
del proceso de restauracion. Desde el principio, Dios declaro
que no era bueno que el hombre estuviera solo. El
aislamiento, aunque muchas veces se presenta como una
defensa emocional, termina siendo un aliado de la esclavitud.
En cambio, la comunidad redentora crea un entorno donde la

()



luz expone sin destruir y donde la verdad se comparte sin
condenar. “Confesaos vuestras ofensas unos a otros, y orad
unos por otros, para que sedis sanados” (Santiago 5:16).
Este principio no promueve la exposicion indiscriminada,
sino relaciones seguras y maduras donde la sanidad puede
fluir.

Una Iglesia con parametros de Reino entiende que no
todos los espacios son iguales ni todas las personas estan
llamadas a acompanar procesos delicados. Se necesitan
lideres maduros, espiritualmente estables, capaces de
escuchar sin escandalizarse y de exhortar sin controlar.

Los grupos de apoyo, el discipulado cercano y la
mentoria pastoral no son programas accesorios, Sino
expresiones practicas del cuidado del Reino. En estos
espacios, la persona aprende a caminar acompanada, a rendir
cuentas y a sostener su proceso con otros cuando su fuerza
flaquea.

Junto con la comunidad, es indispensable ayudar a la
persona a establecer un plan de accion concreto. La fe no
anula la necesidad de decisiones practicas. Jesus mismo
ensefio a cortar aquello que conduce al pecado, usando un
lenguaje fuerte para enfatizar la seriedad del asunto (Mateo
5:29 y 30). En el contexto pastoral, esto implica identificar
con claridad los detonantes, las rutinas, las relaciones y los
ambientes que refuerzan la adiccion. No se trata de vivir con
temor, sino de caminar con sabiduria. “El prudente ve el mal

—

93

'




y se esconde; mas los simples pasan y reciben el dafio”

(Proverbios 22:3).

La formacion de habitos santos es una de las
evidencias mas claras del establecimiento del gobierno del
Reino. Donde antes habia desorden, el Espiritu produce
disciplina; donde habia impulsividad, produce dominio
propio. Establecer tiempos de oracidon, lectura biblica,
descanso, trabajo y relaciones saludables no es legalismo,
sino administracion espiritual de la vida. Pablo exhorta a
hacer todo decentemente y con orden (1 Corintios 14:40),
porque el orden refleja el caracter del Reino.

La Palabra de Dios ocupa un lugar central en este
proceso. No como un recurso decorativo, sino como una
herramienta viva de renovacion del entendimiento. “La fe
viene por el oir, y el oir por la palabra de Dios” (Romanos
10:17). Muchas personas atrapadas en adicciones han
aprendido a pensar de manera distorsionada: creen mentiras
sobre si mismas, sobre Dios y sobre el futuro. La Escritura
confronta esas mentiras y establece una nueva narrativa.
“Conoceréis la verdad, y la verdad os hara libres” (Juan
8:32). Esta libertad no es solo espiritual; es también mental y
emocional.

El rol del pastor y del maestro biblico es ensefiar a usar
la Palabra como alimento diario, como espada contra la
tentacion y como espejo del alma. No se trata de memorizar
versiculos de forma mecanica, sino de permitir que la verdad
gobierne los pensamientos y reordene los afectos. Cuando la

()



mente comienza a alinearse con el Reino, el cuerpo y las
emociones gradualmente siguen ese gobierno.

La oracion, por su parte, debe ser presentada no como
un ritual religioso, sino como una relacién viva y constante
con Dios. Muchas personas oran, pero pocas han aprendido a
interactuar con el Padre desde la intimidad. El Reino se
fortalece en la comunion. Jests buscaba lugares apartados
para orar, no porque necesitara cumplir una disciplina, sino
porque entendia que la victoria publica se sostiene en la
intimidad privada. Ensefiar a orar con honestidad, con
dependencia y con perseverancia es esencial para quienes
estan aprendiendo a vivir libres. El clamor sincero, incluso
cuando es débil, es oido por Dios.

Este acompafiamiento no puede limitarse inicamente
a la persona que sufre la adiccion. Las familias, muchas
veces, son las victimas silenciosas del proceso. Conyuges,
hijos y padres cargan con el dolor, la frustracion, la
vergiienza y el cansancio emocional. Ignorar a la familia es
debilitar la restauracion. El Reino de Dios es relacional y
generacional. Ministrar a la familia implica escuchar,
contener, ensefiar limites saludables y ayudar a sanar heridas
profundas. En muchos casos, la familia necesita tanto
acompafiamiento como la persona adicta.

Es importante ensefiar que amar no es habilitar la
esclavitud. Establecer limites claros no contradice la
compasion; la protege. Pablo exhorta a restaurar al caido con
espiritu de mansedumbre, cuiddndose cada uno a si mismo

(o)



(Galatas 6:1). Este equilibrio es fundamental para que la
restauracion no se transforme en codependencia espiritual o
emocional.

Finalmente, todo proceso de libertad debe ser
abordado con una profunda conciencia de que se trata de un
camino, no de un evento aislado. Las recaidas, aunque no
deseables, forman parte de muchos procesos. El error
pastoral seria normalizarlas o, en el otro extremo,
condenarlas sin misericordia. La perseverancia es una virtud
del Reino. “El que comenzo en vosotros la buena obra, la
perfeccionard” (Filipenses 1:6). Esta promesa no justifica la
pasividad, pero sostiene la esperanza.

Acompanar a otros en estos procesos exige también
cuidar al pastor y al equipo ministerial. No todos los casos
pueden ni deben ser abordados sin apoyo profesional. Saber
cuando derivar, sin abandonar la cobertura espiritual, es una
sefial de madurez pastoral. El Reino no compite con la ayuda
responsable; la integra.

En el abordaje pastoral de las ataduras, vicios y
adicciones, es indispensable establecer ciertas advertencias
que protejan tanto a la Iglesia como a las personas que buscan
ayuda. El Reino de Dios no opera por improvisacioén ni por
activismo emocional. Uno de los errores mas frecuentes ha
sido intentar reemplazar la obra profunda del Espiritu Santo
por formulas humanas, métodos rapidos o enfoques
meramente motivacionales.

—

96

'




Si bien existen herramientas utiles y recursos valiosos,
ninguno de ellos puede ocupar el lugar de la verdad revelada
ni del gobierno de Cristo. La Iglesia no fue llamada a
producir alivio momentaneo, sino transformacion genuina.
Los pastores deben tener claro que solo la regeneracion y la
madurez espiritual pueden producir victoria en una persona
con adicciones, todo lo demads es el resultado de simples
ilusiones o trabajo natural.

Del mismo modo, debe evitarse el extremo opuesto:
espiritualizar todo de tal manera que se niegue la complejidad
del ser humano. Jestis ministr6 a personas completas, no solo
a espiritus. Ignorar los aspectos emocionales, psicoldgicos y
fisicos de una adiccion puede llevar a frustracion y desgaste
pastoral.

La sabiduria del Reino sabe integrar, sin perder la
centralidad de Cristo. “Si alguno de vosotros tiene falta de
sabiduria, pidala a Dios” (Santiago 1:5). Esta sabiduria
incluye saber cuando acompafnar directamente, cuando
intensificar el discipulado y cuando derivar a profesionales
capacitados, sin abdicar de la cobertura espiritual ni del
acompafiamiento pastoral.

Otra advertencia necesaria es no confundir autoridad
espiritual con control. El Reino se establece por influencia y
servicio, no por manipulacién. La persona que lucha con una
adiccion ya ha perdido, en muchos casos, el control de su
propia vida; imponerle un control externo excesivo puede
producir sumision aparente, pero no transformacién interna.

()



Jesus dijo que los gobernantes de este mundo se ensefiorean
de las personas, pero que en su Reino no seria asi (Mateo
20:25 y 26). El liderazgo pastoral del Reino busca formar
conciencia, no dependencia.

Asimismo, es fundamental proteger la
confidencialidad y la dignidad de quienes atraviesan estos
procesos. Exponer innecesariamente, usar testimonios sin
cuidado o convertir el dolor ajeno en ejemplo publico sin
discernimiento es una forma de violencia espiritual. El amor
cubre multitud de pecados (1 Pedro 4:8), y la cobertura
pastoral es una expresion concreta de ese amor. La Iglesia
debe ser un lugar seguro, donde la persona pueda caer y
levantarse sin temor a ser sefialada.

Desde una perspectiva de Reino, es importante
recordar que la restauracion no se mide solo por la ausencia
del vicio, sino por la presencia del gobierno de Dios en la
vida. Hay personas que dejan una conducta, pero no rinden
su corazon; otras abandonan una sustancia, pero permanecen
esclavas de la ira, la soberbia o la mentira. El objetivo
pastoral no es formar personas “controladas”, sino discipulos
gobernados por el Espiritu. “Porque el reino de Dios no es
comida ni bebida, sino justicia, paz y gozo en el Espiritu
Santo” (Romanos 14:17). Cuando estas dimensiones
comienzan a manifestarse, la libertad se vuelve sostenible.

En este sentido, el rol magisterial de la Iglesia es
insustituible. Ensefiar, una y otra vez, qué significa vivir bajo
el seforio de Cristo, qué implica la sujecion al gobierno de

()



Dios y como se expresa ese gobierno en la vida cotidiana es
parte del discipulado maduro. La ignorancia espiritual tiene
un alto costo, y uno de esos costos es la vulnerabilidad ante
todo tipo de esclavitudes. “Mi pueblo fue destruido porque
le falto conocimiento” (Oseas 4:6). Donde hay luz, las
tinieblas pierden terreno.

La Iglesia que camina en pardmetros de Reino no niega
la batalla espiritual, pero tampoco la exagera. Discierne, ora,
ministra y ensefia con equilibrio. Entiende que hay procesos
que seran rapidos y otros que seran largos. Celebra cada
avance, aunque sea pequenio, porque sabe que el crecimiento
es progresivo. Pablo lo expresa con claridad cuando afirma
que todos, mirando a cara descubierta la gloria del Sefior,
somos transformados de gloria en gloria (2 Corintios 3:18).
La transformacion auténtica es progresiva, pero firme.

Este enfoque también protege al pastor del
agotamiento y de la frustracion. No todo depende del
ministro, ni todo se resuelve con una intervencion puntual. El
pastor es un instrumento, no el salvador. Cargar con una
responsabilidad que solo le corresponde a Cristo conduce al
desgaste emocional y espiritual. Jesis es el Buen Pastor;
nosotros somos colaboradores. Aprender a descansar en esa
verdad es parte de la madurez ministerial.

Finalmente, una Iglesia con pardmetros de Reino
entiende que su llamado es gobernar espiritualmente para
liberar, no para condenar. Cristo sigue caminando entre los
cautivos, tocando las heridas, rompiendo cadenas y

()



restaurando dignidades. La Iglesia es Su cuerpo, y como tal
esta llamada a manifestar Su compasion y Su autoridad. No
hay atadura que el Reino no pueda confrontar, ni vicio que la
gracia no pueda desarraigar, ni adiccion que esté fuera del
alcance del poder redentor de Dios.

Este capitulo no pretende ofrecer soluciones rapidas ni
promesas superficiales. Busca, mas bien, formar pastores y
lideres con una mirada profunda, biblica y responsable sobre
una de las realidades mas complejas de nuestro tiempo. El
Reino de Dios no solo perdona al pecador; lo gobierna, lo
transforma y lo restaura para vivir en libertad. Alli donde el
gobierno de Cristo se establece, las cadenas pierden su fuerza
y la esperanza vuelve a levantarse.

Que el Espiritu Santo conceda discernimiento,
paciencia y amor firme a cada pastor que asuma este llamado.
Y que la Iglesia, en medio de una generacién herida, sea
conocida no por su juicio, sino por su capacidad de reflejar al
Rey que vino a buscar y salvar lo que se habia perdido.

“Precisamente por eso, esfuércense por anadir a su fe,
virtud; a su virtud, conocimiento; al conocimiento,
dominio propio; al dominio propio, constancia; a la

constancia, devocion a Dios; a la devocion a Dios, afecto
fraternal; y al afecto fraternal, amor.”
2 Pedro 1:5 al 7 NVI

(©)

o)
N

)o
)le)




Capitulo seis

PARAMETROS DE REINO
ANTE LOS TATURIES

“Como tenemos estas promesas, queridos hermanos,
purifiquémonos de todo lo que contamina el cuerpo y el
espiritu, para completar en el temor de Dios la obra de
nuestra santificacion.”

2 Corintios 7:1

Debo confesar que este capitulo estuvo en duda al
momento de seleccionar los temas para los manuales. No por
subestimar su importancia, sino porque no tenia claro si debia
formar parte de este material. Sin embargo, ha sido una
consulta permanente por parte de pastores y lideres, y me
parecid0 oportuno darle un espacio para presentar un
fundamento suficientemente claro, de modo que todos
puedan acceder a lo que considero pardmetros del Reino en
relacion con este tema.

La Iglesia, a lo largo de su historia, ha debido aprender
una y otra vez a distinguir entre lo esencial y lo accesorio,
entre aquello que pertenece al corazén del Reino y aquello

[101}



que responde a contextos culturales, sociales o
generacionales especificos. No siempre esta distinciéon ha
sido clara, y cuando se ha perdido, la consecuencia casi
inevitable ha sido la aparicion de cargas innecesarias,
conflictos pastorales evitables y una espiritualidad mas
preocupada por lo externo que por la transformacion interior
que produce el Espiritu Santo.

En las tltimas décadas, la expansion de los tatuajes
como fendmeno cultural global ha puesto nuevamente a la
Iglesia frente a uno de esos temas que, sin ser doctrinalmente
centrales, ha generado debates intensos, tensiones internas y
decisiones pastorales contradictorias. Lo que en otro tiempo
fue rechazado de manera tajante, hoy se presenta como un
“tema gris” que muchos lideres no saben bien como abordar.
Y es precisamente alli donde el liderazgo pastoral debe
ejercer discernimiento, gobierno espiritual y sabiduria
magisterial.

No estamos ante una cuestion que defina la salvacion,
ni que determine el crecimiento espiritual de una persona, ni
mucho menos que condicione la obra del Espiritu Santo en
una vida. Sin embargo, cuando un asunto secundario
comienza a provocar divisiones, injusticias, doble estandar
disciplinario o heridas innecesarias en el cuerpo de Cristo,
deja de ser un tema menor y se convierte en un desafio
pastoral que debe ser ordenado con claridad, amor y verdad.

El problema no ha sido, en la mayoria de los casos, el
tatuaje en si mismo, sino la dificultad de la Iglesia para leer

[102]



los tiempos, interpretar correctamente las Escrituras y aplicar
principios eternos a realidades culturales cambiantes.
Cuando esto no sucede, la comunidad de fe corre el riesgo de
absolutizar normas que Dios no absolutiz6 y de relativizar
principios que si son esenciales.

La Palabra de Dios nos recuerda que “el Seiior no
mira lo que mira el hombre; pues el hombre mira lo que
estd delante de sus ojos, pero el Sefior mira el corazon” (1
Samuel 16:7). Este principio atraviesa toda la revelacion
biblica y establece un eje inamovible para cualquier reflexion
pastoral: Dios siempre comienza por el interior, por las
motivaciones, por la intencidén del corazén, y no por la
apariencia externa.

Durante muchos anos, Levitico 19:28 fue utilizado
como un argumento concluyente para prohibir cualquier tipo
de marca corporal. El texto dice: “No haréis sajaduras en
vuestro cuerpo por un muerto, ni os haréis tatuajes; yo soy
el Serior”. Sin embargo, una lectura responsable, contextual
y teoldgicamente honesta del pasaje nos obliga a reconocer
que esta prohibicion estaba directamente vinculada a
practicas paganas especificas, asociadas al culto a los
muertos, a la idolatria y a rituales espirituales ajenos al Dios
de Israel. No se trataba de una regulacidon estética, sino de
una demarcacion espiritual y cultural que separaba al pueblo
del Sefior de las naciones que lo rodeaban.

El error hermenéutico aparece cuando se toma un
mandato ceremonial, dado a Israel en un contexto historico

[103]



determinado, y se lo transforma en una ley moral absoluta
para la Iglesia bajo el Nuevo Pacto, sin considerar la obra
consumada de Cristo ni la ensefianza apostélica. EI mismo
Nuevo Testamento nos muestra como muchas prescripciones
de la ley mosaica cumplian una funcion pedagogica y
simbolica, senalando realidades espirituales mas profundas
que encontrarian su plenitud en Cristo.

El apostol Pablo, al confrontar las tensiones entre
legalismo y libertad, fue contundente al afirmar que “el reino
de Dios no es comida ni bebida, sino justicia, pazy gozo en
el Espiritu Santo” (Romanos 14:17). Podriamos decir, con
el mismo espiritu, que el Reino de Dios tampoco es piel
marcada o piel sin marcar, sino una vida rendida al gobierno
del Espiritu Santo.

Esto no significa promover una fe liviana, sin limites
ni discernimiento. Muy por el contrario, el Nuevo Pacto eleva
el estandar espiritual, llevandolo del cumplimiento externo a
la transformacion interna. EI mismo apostol ensefia que el
cuerpo del creyente es templo del Espiritu Santo y que hemos
sido comprados por precio, por lo cual debemos glorificar a
Dios en nuestro cuerpo y en nuestro espiritu, los cuales son
de Dios (1 Corintios 6:19 y 20). Este texto no establece una
lista de prohibiciones estéticas, sino un llamado profundo a
vivir una vida consagrada, consciente y gobernada por la
presencia divina.

Cuando este principio se comprende correctamente, la
pregunta pastoral deja de ser “;estd permitido o no?” y pasa

[104]



a ser “;esto honra a Dios?, jedifica?, ;nace de una
motivacion sana?, ;contribuye al testimonio del Reino?”.
Estas preguntas exigen madurez espiritual y no pueden ser
respondidas mediante reglamentos universales aplicados de
forma mecénica.

Uno de los grandes peligros en la formacion pastoral
es confundir santidad con uniformidad externa. A lo largo de
la historia, la Iglesia ha tenido que arrepentirse mas de una
vez por haber impuesto cargas que Dios nunca puso,
generando exclusion, hipocresia o rebeldia encubierta. Jests
fue severo con los lideres religiosos que “atan cargas
pesadas y dificiles de llevar, y las ponen sobre los hombros
de los hombres, pero ellos ni con un dedo quieren
moverlas” (Mateo 23:4).

El liderazgo de Reino no se expresa en el control del
cuerpo ajeno, sino en la formacion de la conciencia. Cuando
la autoridad pastoral se apoya en prohibiciones externas sin
un proceso interno de discipulado, el resultado suele ser
obediencia aparente, pero no conviccion; conformidad
externa, pero no transformacion espiritual.

En este sentido, es necesario reconocer que muchos
jovenes, y también adultos, llegan hoy a la fe ya tatuados,
marcados por historias de vida complejas, decisiones
tomadas en tiempos de oscuridad, ignorancia o dolor.
Pretender que esas marcas fisicas sean un obstaculo para su
desarrollo espiritual, su servicio o su crecimiento ministerial
no solo carece de sustento biblico, sino que contradice el

[105]

J



corazébn mismo del Evangelio, que anuncia redencion,
restauracion y nuevas oportunidades en Cristo.

El apostol Pablo lo expresd con claridad cuando
afirmé: “De modo que si alguno esta en Cristo, nueva
criatura es; las cosas viejas pasaron; he aqui todas son
hechas nuevas” (2 Corintios 5:17). La novedad de vida que
Cristo ofrece no depende de la ausencia de cicatrices visibles,
sino de la regeneracion del espiritu y de la renovacion de la
mente.

Ahora bien, reconocer que los tatuajes no limitan la
vida espiritual no implica ignorar la dimension espiritual que
puede estar asociada a ciertas practicas del pasado. Es una
realidad que existen contextos donde el tatuaje ha sido
utilizado como expresion de pactos, pertenencias
espirituales, rituales oscuros o rebeldia consciente contra
Dios. En esos casos, la respuesta pastoral no es la condena,
sino el acompafiamiento espiritual, la ensefianza, la oracion y
la renuncia consciente a toda atadura que no provenga del
Reino de Dios.

La Escritura ensefia que “mi pueblo fue destruido
porque le falto conocimiento” (Oseas 4:6). Muchas
decisiones tomadas fuera de Cristo fueron producto de la
ignorancia espiritual, no de una maldad deliberada contra la
fe. El rol de la Iglesia es iluminar, sanar y liberar, no sefialar
eternamente aquello que Cristo ya redimi6. Incluso si es claro
que hubo malicia, es necesario ir por la redencion. Es decir,
yo he conocido a hermanos que llegaron al Sefior con tatuajes

[ 106 )

J



absolutamente satanicos y directamente ofensivos o
blasfemos. Algunos de estos hermanos terminaron
accediendo a dolorosos tratamientos para  quitar
definitivamente esos tatuajes que los hacian sentir muy mal.

Ahora bien, desde una perspectiva pastoral
equilibrada, también es importante afirmar que no existe
ninguna necesidad espiritual de tatuarse ya siendo cristiano.
La fe no se fortalece por marcar la piel, ni la identidad en
Cristo necesita ser grabada externamente para ser real. Sin
embargo, cuando una persona, con una conciencia madura,
decide hacerlo, la funcién del pastor no es imponer ni
prohibir, sino aconsejar, discernir y guiar, ayudando a
evaluar motivaciones, contenidos y consecuencias.

La Escritura exhorta: “Si alguno de vosotros tiene
falta de sabiduria, pidala a Dios, el cual da a todos
abundantemente y sin reproche” (Santiago 1:5). Este
llamado a la sabiduria es central en temas como este, donde
no hay una regla Unica, pero si principios eternos que deben
ser aplicados con responsabilidad espiritual. Las
motivaciones pueden ser muy diversas y complejas, por lo
cual es bueno analizarlas bajo la luz de Dios.

Hasta aqui, queda claro que el verdadero desafio no
esta en la tinta sobre la piel, sino en la madurez del liderazgo
que debe pastorear realidades complejas sin caer ni en el
legalismo ni en el libertinaje. El Reino de Dios avanza
cuando la Iglesia aprende a discernir lo esencial, a soltar lo
accesorio y a formar creyentes capaces de honrar a Dios en

[107]

J



todas las areas de su vida, incluyendo aquellas que no estan
explicitamente reguladas por un mandamiento directo.

Cuando la Iglesia se enfrenta a temas que no poseen
una regulacion explicita y directa en el Nuevo Testamento, el
desafio pastoral no es legislar desde el temor, sino gobernar
desde el discernimiento espiritual. En estos espacios grises es
donde se revela la madurez de un liderazgo y la profundidad
de su comprension del Reino. No todo puede resolverse con
una norma, pero todo debe ser evaluado a la luz de principios
eternos.

El apostol Pablo, al escribir a los corintios, introduce
una clave fundamental para este tipo de decisiones cuando
afirma: “Todas las cosas me son licitas, mas no todas
convienen; todas las cosas me son licitas, mas no todas
edifican” (1 Corintios 10:23). Aqui no se niega la libertad
cristiana, pero se la somete a un criterio superior: la
edificacion, el testimonio y la gloria de Dios. La libertad sin
discernimiento no es madurez espiritual; es simplemente una
forma refinada de carnalidad.

Por esta razdn, cualquier reflexion pastoral seria sobre
los tatuajes debe comenzar en el terreno de la motivacion.
Dios no evalua Unicamente el acto visible, sino la raiz
invisible que lo origina. Jesus mismo ensefio que “del
corazon salen los malos pensamientos, los homicidios, los
adulterios, las fornicaciones, los hurtos, los falsos
testimonios y las blasfemias” (Mateo 15:19). Todo lo que el
ser humano expresa externamente nace primero en lo interno.

[108]

J



Un tatuaje, como cualquier otra decision personal, puede ser
la manifestacion de una identidad sana o el sintoma de un
vacio no resuelto.

“Sobre toda cosa guardada, guarda tu corazon;
Porque de él mana la vida.”
Proverbios 4:23

Cuando una decision se toma desde la rebeldia, la
vanidad, la presién cultural o la necesidad de pertenecer,
dificilmente podra honrar a Dios, aunque el simbolo elegido
sea aparentemente inofensivo. En cambio, cuando una
persona ha sido formada espiritualmente, entiende que su
identidad no depende de marcas visibles, sino de su relacion
con Cristo. La madurez no se expresa en lo que se puede
hacer, sino en lo que se decide no hacer por amor, por
testimonio o por conciencia.

Hay tatuajes que pretenden el afecto familiar, con
caras, nombres o palabras, lo cual no tiene nada de malo, solo
que cada uno deberia preguntarse los motivos del alma para
tales expresiones. No debemos olvidar que nuestro corazon
le pertenece a Dios y es légico que nos hagamos estos
planteos ante Su presencia, porque El es nuestro Sefior.

El segundo criterio inevitable es el contenido. No todo
simbolo es neutro en el mundo espiritual. La Escritura ensefia
que “no participéis en las obras infructuosas de las
tinieblas, sino mds bien reprendedlas” (Efesios 5:11).
Existen iméagenes, palabras y simbolos que estan cargados de

[109]



significados espirituales contrarios al Reino de Dios, aunque
culturalmente estén normalizados. Aqui el rol pastoral es
ayudar a discernir, no desde el miedo, sino desde la luz del
conocimiento espiritual.

El tercer criterio, quizas uno de los mas olvidados en
la actualidad, es el testimonio. Pablo declara: “Por lo cual, si
la comida le es a mi hermano ocasion de caer, no comeré
carne jamds, para no poner tropiezo a mi hermano” (1
Corintios 8:13). Este principio revela una verdad profunda:
el amor cristiano estd dispuesto a limitar su libertad por el
bien del otro. En una cultura centrada en la autoexpresion,
este valor resulta contracultural, pero sigue siendo esencial
para la vida comunitaria.

El testimonio no se define solo por lo que uno
considera correcto para si mismo, sino por el impacto que
genera en el contexto donde sirve. Un lider, especialmente,
debe entender que su vida no le pertenece solo a €l, sino
también a aquellos a quienes estd llamado a edificar. Pablo
mismo afirm6 que se hacia “a todos de todo, para que de
todos modos salve a algunos” (1 Corintios 9:22 y 23). No
se trata de hipocresia, sino de amor pastoral.

Uno de los grandes errores que se han cometido en este
tema ha sido el uso de un doble estandar pastoral. Cuando se
permite en unos lo que se prohibe en otros, cuando se
disciplina a algunos mientras se tolera lo mismo en otros por
conveniencia ministerial, la autoridad espiritual comienza a
erosionarse  silenciosamente. Dios no Dbendice Ia

[ 110 )




incoherencia, y el pueblo discierne mas de lo que muchas
veces los lideres creen.

Las Escrituras son claras al advertir que “no hagdis
acepcion de personas” (Santiago 2:1). Cuando las normas
cambian segin el rol, la conveniencia o la presion
institucional, lo que se comunica no es santidad, sino
arbitrariedad. En esos contextos, la disciplina deja de ser
redentora y se transforma en un instrumento de control,
generando resentimiento, confusion y, en muchos casos,
alejamiento del corazon pastoral.

La disciplina biblica nunca tuvo como objetivo
castigar estéticamente, sino restaurar espiritualmente. Pablo
exhorta a los galatas diciendo: “Hermanos, si alguno fuere
sorprendido en alguna falta, vosotros que sois espirituales
restauradle con espiritu de mansedumbre” (Galatas 6:1).
La restauracion siempre debe ser proporcional, coherente y
orientada al crecimiento, no a la humillacion.

Otro aspecto que no puede ser ignorado es la
dimension espiritual vinculada a pactos, ataduras y acuerdos
inconscientes realizados en tiempos de oscuridad. La Biblia
ensefa que “el pueblo que andaba en tinieblas vio gran luz”
(Isaias 9:2). Muchas personas llegaron a Cristo después de
haber transitado etapas de profundo alejamiento espiritual,
donde decisiones como los tatuajes formaban parte de una
identidad quebrada o de ambientes espiritualmente
contaminados.

[111]



En estos casos, la respuesta pastoral no es sugerir la
eliminacion fisica de los tatuajes, sino trabajar en la renuncia
espiritual, la sanidad interior y la afirmacidén de la nueva
identidad en Cristo. La Palabra declara que “para libertad
fue que Cristo nos hizo libres” (Galatas 5:1). Esa libertad
incluye la cancelacion de pactos antiguos, la ruptura de
ataduras espirituales y la renovacion de la mente conforme a
la verdad del Evangelio.

La Iglesia debe evitar dos extremos igualmente
dafiinos: negar toda dimension espiritual por temor a parecer
supersticiosa, o exagerarla al punto de generar temor
innecesario. El equilibrio biblico reconoce la realidad del
mundo espiritual, pero afirma con mayor fuerza la autoridad
del nombre de Jesus, que estd por encima de todo nombre
(Filipenses 2:9 al 11).

Esto necesitamos tenerlo en cuenta, porque hay
tatuadores que son satanicos y tiene pactados sus trabajos,
quienes aprovechando la ignorancia de la gente afectan
espiritualmente sus vidas para mal. No ignoremos que los
tatuajes se hacen con agujas penetrando la piel hasta la
sangre. Cuando esta gente llega a la iglesia debe renunciar a
ciertas cosas, pero no hay nada que la vida de Cristo no pueda
absorber completamente.

Desde esta perspectiva, el acompanamiento pastoral
debe ser profundamente redentor. Las personas no necesitan
ser constantemente confrontadas con su pasado, sino
afirmadas en su nueva posicion en Cristo. El apostol Pablo

[112]



nunca present6 sus antiguas marcas de persecucion como una
verglienza, sino como testimonio de la gracia que lo habia
sostenido (Galatas 6:17). No todas las marcas hablan de
pecado; algunas hablan de procesos, otras de ignorancia, y
muchas de la misericordia de Dios.

Cuando el liderazgo entiende esto, deja de ver los
tatuajes como un problema y comienza a ver personas a las
que pastorear. El enfoque se desplaza del control externo a la
formacion interna, del miedo a la madurez, de la prohibicion
a la ensefianza.

En este punto, el rol magisterial del pastor se vuelve
indispensable. Ensefar principios, formar conciencia, guiar
decisiones y acompafiar procesos es mucho mas exigente que
imponer reglas, pero es también mucho mas fructifero para
el Reino. Jesus nunca formé discipulos mediante listas de
prohibiciones, sino mediante revelacion, ejemplo y amor
transformador.

Llegados a este punto, resulta evidente que el
verdadero desafio pastoral no ha sido nunca la existencia de
tatuajes dentro de la comunidad cristiana, sino la dificultad
de algunos liderazgos para ejercer un gobierno espiritual
equilibrado frente a los cambios culturales. Cuando la Iglesia
pierde de vista el centro del Evangelio, corre el riesgo de
distraerse regulando aspectos secundarios mientras descuida
la formacion del carécter, la santificacion del corazén y la
madurez espiritual de los creyentes.

[113)



Jesus fue claro al confrontar a los lideres religiosos de
su tiempo cuando dijo: “;Ay de vosotros, escribas y fariseos,
hipocritas! porque limpidis lo de fuera del vaso y del plato,
pero por dentro estdis llenos de robo y de injusticia” (Mateo
23:25). Esta advertencia no apunta a despreciar lo externo,
sino a recordar que lo externo nunca puede ocupar el lugar de
lo interno. El Reino de Dios comienza siempre desde adentro
hacia afuera.

Desde una perspectiva de Reino, es necesario afirmar
con claridad que los tatuajes fisicos no limitan el desarrollo
de la vida espiritual, no anulan el llamado de Dios ni
descalifican a una persona para servir, crecer o ministrar. El
Espiritu Santo no es obstaculizado por tinta en la piel, sino
por corazones endurecidos, orgullosos o no rendidos. Donde
hay humildad, obediencia y deseo genuino de agradar a Dios,
alli hay terreno fértil para la obra del Espiritu.

Al mismo tiempo, es importante sostener con la misma
claridad que la fe cristiana no necesita ser expresada
mediante marcas corporales. Nuestra identidad esta
escondida con Cristo en Dios (Colosenses 3:3), y esa
identidad no depende de simbolos visibles, sino de una
relacién viva y transformadora con El. Cuando esto se
comprende, se evita tanto la necesidad de marcar el cuerpo
para afirmar la fe como el impulso de controlar el cuerpo
ajeno para preservar una supuesta santidad.

El liderazgo pastoral esta llamado a formar creyentes
capaces de gobernar su libertad con responsabilidad. Pablo

[114]



exhorta: “Vosotros, hermanos, a libertad fuisteis llamados;
solamente que no uséis la libertad como ocasion para la
carne, sino servios por amor los unos a los otros” (Galatas
5:13). La libertad cristiana no es licencia para hacer todo lo
posible, sino capacidad espiritual para elegir lo que edifica,
honra a Dios y bendice a los demas. Esto no lo expreso
juzgando situaciones, sino abriendo el juego para que cada
uno tenga a bien presentar sus decisiones ante el Sefor y
encontrar la paz debida para todo lo que haga. Nadie debe
juzgar eso.

En este sentido, la tarea pastoral no es prohibir, sino
ensefiar a discernir. No es imponer decisiones, Sino
acompafar procesos para que sean sanos y sabios. No es
vigilar cuerpos, sino pastorear el espiritu de los renacidos.
Cuando un pastor asume este rol magisterial, la comunidad
crece en madurez y aprende a tomar decisiones conscientes,
informadas y espiritualmente responsables.

Es aqui donde muchos conflictos innecesarios podrian
haberse evitado. La disciplina aplicada sin criterio redentor,
la prohibicién sin ensefianza previa y la imposicién sin
acompafiamiento generan mas dafio que fruto. La Escritura
enseia que “la letra mata, mas el Espiritu vivifica” (2
Corintios 3:6). Cada vez que una norma se aplica
desconectada del espiritu del Evangelio, se transforma en una
carga que aplasta en lugar de edificar. No se debe tomar
versiculos para respaldar resoluciones que la Biblia no trata.
Hay pastores que tienen ideas radicales y procuran sostener
su rigidez violentando las Escrituras, esto no debe ser asi.

(s )




El testimonio pastoral también se ve profundamente
afectado cuando se cae en incoherencias. Permitir lo mismo
en unos y condenarlo en otros, segun la conveniencia o la
presion institucional, no fortalece la santidad, sino que
debilita la autoridad espiritual. Jesus ensefido que “el que es
fiel en lo poco, también en lo mucho es fiel” (Lucas 16:10).
La fidelidad pastoral se expresa en la coherencia, no en la
severidad selectiva.

Reitero esto: Aquellos que llegan a la fe con tatuajes
realizados en contextos espiritualmente oscuros, la Iglesia
debe ser un espacio de sanidad, no de sospecha permanente.
La Palabra declara que “si el Hijo os libertare, seréis
verdaderamente libres” (Juan 8:36). Esa libertad incluye la
cancelacion de toda atadura pasada y la afirmacion plena de
la nueva identidad en Cristo. No corresponde reabrir
constantemente heridas que el Sefior ya ha sanado, ni someter
a los creyentes a un escrutinio eterno por decisiones tomadas
antes de conocer la verdad.

El acompainamiento pastoral en estos casos debe
incluir ensefianza biblica, oracion, renuncia consciente a toda
obra de las tinieblas y afirmacién de la autoridad espiritual
que tenemos en Cristo. Todo esto debe hacerse sin generar
temor, sin fomentar supersticiones y sin otorgar a las tinieblas
un protagonismo que no tienen. La victoria de Cristo es
completa, suficiente y definitiva.

Para los creyentes que, ya en la fe, consideran hacerse
un tatuaje, la orientacion pastoral debe ser clara y sobria. No

[ 116 )



es algo necesario, no es algo que deba ser promovido, pero
tampoco es algo que deba ser prohibido, ni perseguido como
pecado en si mismo. El consejo debe apuntar a evaluar con
seriedad la motivacion, el contenido, el contexto y el
testimonio, asi como a buscar sabiduria en oracion antes de
tomar una decision permanente, y luego respetar la decision
de los hermanos.

La Escritura exhorta: “Examinadlo todo; retened lo
bueno” (1 Tesalonicenses 5:21). Este principio resume de
manera magistral la postura de Reino frente a este tema. No
se trata de aceptar todo sin discernimiento ni de rechazar todo
por temor, sino de examinar a la luz de la Palabra y de la guia
del Espiritu Santo todo lo que hacemos. Lo que para uno
puede ser inaceptable, para otros puede ser absolutamente
normal, y cuando no hay definiciébn por parte de las
Escrituras, solo hay que aceptar con respeto la diferencia de
criterios.

Para los pastores y lideres que caminan bajo mi
cobertura espiritual, este capitulo establece un marco claro y
definitivo. No se espera uniformidad estética, sino unidad
espiritual. No se exige control externo, sino formacion
interna. No se mide la espiritualidad por la piel, sino por el
fruto del Espiritu manifestado en la vida diaria: amor, gozo,
paz, paciencia, benignidad, bondad, fe, mansedumbre y
templanza (Galatas 5:22 y 23).

Cuando estos frutos estan presentes, las discusiones
periféricas pierden peso y la Iglesia puede concentrarse en su

(17



verdadera mision: predicar el Evangelio, hacer discipulos y
manifestar el Reino de Dios en medio de una generacion
confundida, herida y necesitada de verdad.

En definitiva, el Reino no avanza regulando la
apariencia, sino gobernando el corazon. La verdadera
santidad no se tatua ni se borra; se vive. Y cuando la Iglesia
entiende esto, deja de pelear batallas secundarias para
enfocarse en aquello que realmente transforma vidas y
glorifica a Dios.

“Para los de corazon puro, todo es puro, pero para los que
estdn llenos de pecado y no tienen fe, nada es puro. Por el
contrario, su manera de pensar y su conciencia estan
corrompidas.”

Tito 1:15 PDT




Capitulo siete

PARAMETROS DE VISITAS
Y MINISTRACION PASTORAL

“Pero la sabiduria que es de lo alto es primeramente pura,
después pacifica, amable, benigna, llena de misericordia y
de buenos frutos, sin incertidumbre ni hipocresia.”
Santiago 3:17

Durante décadas, la visita pastoral al hogar fue
considerada una de las expresiones mas nobles del ministerio
cristiano. El pastor era recibido como un padre espiritual,
como un consejero confiable, como un hombre de Dios cuya
sola presencia traia consuelo, direccion y esperanza. Las
puertas de las casas se abrian con gratitud, y la oracion en el
living o en la mesa familiar era vista como una bendicion
incuestionable. Sin embargo, la Iglesia no vive en un vacio
cultural, ni el ministerio se desarrolla en un contexto aislado
del devenir social. Los tiempos han cambiado, y con ellos
han cambiado los cédigos, las percepciones, los valores vy,
sobre todo, el nivel de desconfianza que atraviesa a la
sociedad contemporanea. Ignorar este cambio no es un acto
de fe; es un acto de imprudencia.

[ 119 )



El Reino de Dios es eterno, inmutable y perfecto, pero
los escenarios en los que ese Reino se manifiesta son
historicos, dinamicos y, muchas veces, hostiles. Por esta
razon, uno de los grandes desafios del liderazgo pastoral en
este tiempo es discernir con claridad qué practicas responden
a principios biblicos eternos y cudles fueron simplemente
expresiones culturales validas en otro contexto, pero hoy
requieren ser revisadas, ajustadas o incluso abandonadas.

Jesis nunca Ilam6 a sus discipulos a repetir
mecanicamente métodos, sino a vivir con discernimiento
espiritual. Por eso enseid: “Sed prudentes como serpientes
y sencillos como palomas” (Mateo 10:16). Esta palabra no
es una recomendacion opcional; es un mandato que define el
caracter del ministerio en medio de un mundo complejo.

La prudencia pastoral no es falta de amor, ni carencia
de fe, ni retroceso espiritual. Muy por el contrario, es una
manifestacion de madurez, de gobierno propio y de
entendimiento de los tiempos. El apodstol Pablo ensefié que
todo es licito, pero no todo conviene, y que no todo edifica
(1 Corintios 10:23). Aplicado al ministerio pastoral, esto
significa que no toda practica tradicional es necesariamente
sabia en el presente. Hay acciones que pueden ser legitimas
desde la intencién, pero inconvenientes desde las
consecuencias. El pastor que no evalta los efectos de sus
actos no esta actuando con celo espiritual, sino con ligereza.

En este sentido, es necesario afirmar con claridad que
el pastor no es un curandero espiritual ni un operador mistico

[ 120 )




que deba recorrer hogares “limpiando ambientes”,
“rompiendo maldiciones” o realizando rituales que, ademas
de carecer de fundamento biblico sélido, exponen al ministro
y a la Iglesia a graves riesgos espirituales, legales y
testimoniales.

La Escritura jamas presenta a los apostoles como
especialistas en sanear espacios fisicos, sino como
predicadores del evangelio, formadores de discipulos y
administradores de la gracia de Dios. Jesus no ensefid a sus
discipulos a expulsar demonios de casas, sino a anunciar que
el Reino de Dios se habia acercado a las personas. El énfasis
siempre estuvo en el corazon, en la mente, en la obediencia y
en la fe.

El hogar no necesita ser “liberado”; necesita ser
ordenado bajo el seforio de Cristo. La verdadera
transformacion espiritual no ocurre por la presencia
ocasional de un ministro, sino por la entronizacion
permanente de la Palabra de Dios en la vida de quienes
habitan ese hogar.

“Si Jehova no edificare la casa, en vano trabajan los
que la edifican” (Salmo 127:1). El error de muchas practicas
pastorales del pasado fue sustituir el discipulado por
intervenciones momentaneas, generando dependencia
espiritual y expectativas irreales sobre el rol del pastor. Una
Iglesia con parametros de Reino no fomenta la dependencia,
sino la madurez.

[121]



En el contexto actual, ademas, la visita pastoral ha
dejado de ser percibida como un acto neutral. Vivimos en una
sociedad marcada por la sospecha, la hipersensibilidad, la
cultura de la denuncia y la judicializacion de los vinculos. Lo
que antes se interpretaba como cercania hoy puede ser leido
como intromision.

Lo que antes se entendia como cuidado hoy puede ser
denunciado como abuso. El pastor debe entender que su
llamado no lo exime de la realidad social ni lo coloca por
encima de los marcos legales. Pablo exhort6 a la Iglesia a
conducirse “honradamente para con los de afuera” (1
Tesalonicenses 4:12), recordandonos que el testimonio no se
juega solo dentro del templo, sino también en la mirada del
mundo.

Por esta razon, la visita pastoral al hogar no puede
seguir siendo considerada una practica habitual o automatica.
Debe ser entendida como una excepcidon, no como una
norma. El ministerio pastoral no se define por la cantidad de
casas visitadas, sino por la calidad del discipulado impartido.

Hoy existen multiples formas de acompafiamiento
espiritual que no requieren la presencia del pastor en el
ambito privado del hogar: consejeria en espacios eclesiales,
acompafiamiento comunitario, reuniones con equipos de
liderazgo, instancias de oracién corporativa y procesos
formativos sostenidos. La sabiduria pastoral consiste en
discernir qué tipo de intervencion es realmente necesaria y
cudl puede resolverse de manera mas segura y saludable.

[122]



Uno de los parametros mas importantes que deben
establecerse con absoluta claridad es el respeto por la unidad
y la autoridad del matrimonio. Ningun pastor deberia visitar
un hogar sin el consentimiento explicito de ambos conyuges.
Esto es especialmente relevante en contextos donde uno de
los esposos no es creyente.

Forzar una visita pastoral bajo el argumento espiritual,
ignorando la voluntad del conyuge inconverso, no es un acto
de fe, sino una violacién al orden y a la paz del hogar. La
Escritura ensefia que, en la medida de lo posible, debemos
vivir en paz con todos (Romanos 12:18). El pastor no puede
convertirse en un factor de conflicto dentro de una familia, ni
ser utilizado como herramienta de presion espiritual en el
seno matrimonial.

Asimismo, es necesario afirmar con firmeza que las
ministraciones de liberacion no deben realizarse en hogares.
Las experiencias traumaticas que han vivido muchos
ministros al enfrentar manifestaciones demoniacas en
ambitos privados, con la presencia de familiares, vecinos o
terceros, han demostrado que este tipo de practicas no solo
son peligrosas, sino profundamente irresponsables.

La liberacion, cuando es necesaria, debe realizarse en
un contexto eclesial, con cobertura pastoral, con equipos
preparados y con protocolos claros. Jesiis mismo ministraba
en contextos publicos o comunitarios, no en escenarios
ocultos o improvisados. La Iglesia que honra el Reino no
improvisa con realidades espirituales delicadas.

(123 )



Del mismo modo, el ministerio pastoral debe
establecer limites claros y no negociables en lo que respecta
a la ministracion a mujeres. No es sabio, ni prudente, ni
recomendable que un pastor visite hogares donde una mujer
se encuentra sola, ni que realice consejeria o ministracion
individual en ambitos privados.

Este principio no cuestiona la integridad moral del
ministro, sino que protege su testimonio, su familia y su
llamado. La Escritura exhorta a “abstenerse de toda
apariencia de mal” (1 Tesalonicenses 5:22), recordandonos
que en este tiempo no basta con ser integros; también
debemos ser irreprochables en la percepcion publica. Es
decir, hoy en dia, la prudencia es parte de nuestra santidad.

Una Iglesia con parametros de Reino entiende que la
santidad no es solo una cuestion interna, sino también una
responsabilidad publica. El pastor no debe confiar en que
“Dios conoce su corazon”, sino actuar con sabiduria para que
ningin flanco quede expuesto. En una sociedad donde una
acusacion puede destruir afios de ministerio, la prudencia no
es opcional; es parte del llamado.

La esencia magisterial del ministerio pastoral se
expresa precisamente en esta capacidad de ensenar con el
ejemplo, estableciendo marcos claros, limites saludables y
procedimientos sabios. El pastor no solo predica la Palabra;
modela una forma de vivirla. Ensefar a la Iglesia a moverse
con orden, respeto y discernimiento es también parte de la
edificacion del Cuerpo de Cristo. La espiritualidad madura

[124]



no desprecia los limites; los honra como instrumentos de
preservacion del llamado.

La Iglesia que no establece parametros claros termina
formando ministros bien intencionados pero vulnerables,
celosos pero expuestos, espirituales pero imprudentes. Uno
de los errores mas frecuentes en la formacion pastoral ha sido
suponer que la uncidn sustituye al criterio, que la buena
intencion reemplaza a la sabiduria y que la experiencia
espiritual anula la necesidad de limites claros.

Sin embargo, la Escritura jamds presenta la madurez
espiritual como ausencia de orden, sino como su expresion
mas elevada. “Dios no es Dios de confusion, sino de paz” (1
Corintios 14:33), y esta verdad debe aplicarse no solo al
culto congregacional, sino a toda la praxis ministerial.

El pastor que comprende los tiempos entiende que hoy
su mayor responsabilidad no es demostrar disponibilidad
absoluta, sino ejercer un gobierno pastoral sano. La
disponibilidad sin discernimiento termina desgastando al
ministro y debilitando a la Iglesia. Jesus mismo, aun siendo
movido por compasion, no respondia a todas las demandas ni
accedia a todas las expectativas.

En mas de una ocasion se retiro, se apartd o dijo “no”
a multitudes que lo buscaban, porque entendia que su mision
no podia ser gobernada por la urgencia ajena, sino por la
voluntad del Padre. El evangelio registra que, aun cuando
todos lo buscaban, El dijo: “Vamos a los lugares vecinos,

[ 125 )




para que predique también alli; porque para esto he
venido” (Marcos 1:38). Este principio revela que el
ministerio no se define por la presion de la demanda, sino por
la claridad del llamado.

Aplicado a la realidad pastoral contemporanea, esto
implica reconocer que no toda crisis requiere una visita
domiciliaria, ni toda necesidad demanda una intervencion
presencial del pastor. Muchas situaciones que antes se
resolvian mediante visitas al hogar hoy pueden abordarse de
manera mas saludable a través de procesos de consejeria en
espacios eclesiales, acompafiamiento comunitario o0
seguimiento pastoral a través de conexiones online, o video
llamadas. La Iglesia debe aprender a diferenciar entre
cercania pastoral y exposicion innecesaria. La cercania
edifica; la exposicion imprudente destruye.

Uno de los aspectos mas delicados del ministerio en
este tiempo es la confusion entre acompafiamiento espiritual
y dependencia emocional. Cuando el pastor se convierte en
el unico sostén espiritual de una persona o familia, se produce
un desequilibrio que no honra el disefio del Reino.

Pablo ensenid que el propdsito del ministerio es
perfeccionar a los santos para la obra del ministerio (Efesios
4:12), no reemplazar la responsabilidad espiritual de los
creyentes. El exceso de visitas, ministraciones privadas o
intervenciones constantes en los hogares puede generar una
infantilizacion espiritual que, lejos de fortalecer la fe, la
debilita.

[ 126 )



La formacion magisterial exige ensefiar a la Iglesia a
resolver sus conflictos desde la madurez, a buscar consejo
con orden, a someterse a procesos y a comprender que el
pastor no es un salvador auxiliar. Cristo es el inico mediador
entre Dios y los hombres (1 Timoteo 2:5). El pastor
acompafia, guia y ensefla, pero no invade ni suplanta la
responsabilidad espiritual de los creyentes. Una Iglesia con
parametros de Reino forma discipulos responsables, no
dependientes cronicos.

En este marco, resulta indispensable que la Iglesia
institucional asuma la responsabilidad de establecer
protocolos pastorales claros y explicitos. La ausencia de
normas no es sefial de espiritualidad, sino de inmadurez
organizacional. Cuando no existen criterios definidos, cada
pastor o lider actia segin su propio entendimiento,
generando practicas dispares, riesgos innecesarios y
conflictos evitables. Los protocolos no apagan el Espiritu; lo
ordenan. No reemplazan la guia del Espiritu Santo; la
canalizan con sabiduria.

Estos pardmetros deben ser ensefiados, explicados y
asumidos como parte de la cultura ministerial. No se trata de
reglamentos frios, sino de acuerdos de proteccidon mutua.
Protegen al pastor de acusaciones falsas, protegen a la Iglesia
de escandalos, protegen a las familias de intervenciones
indebidas y preservan el testimonio del evangelio. El apostol
Pablo fue enfatico al exhortar a Tito a establecer ancianos
“irreprochables” (Tito 1:6), no solo en su vida moral, sino
en su forma de conducirse publicamente. La

[ 127)



irreprochabilidad no es solo una virtud interna; es una
construccion visible.

Es por esto, que la practica de la liberacion debe ser
comprendida dentro de un marco biblico equilibrado. La
Escritura reconoce la realidad del mundo espiritual, pero
nunca promueve un enfoque sensacionalista ni improvisado.
Jestis expulsaba demonios como sefial del Reino, no como
espectaculo ni como ritual privado. Los apdstoles ejercian
autoridad espiritual en el contexto de la mision, no en
escenarios domesticos descontrolados. La Iglesia que
trivializa estas practicas termina exponiendo a sus ministros
a situaciones que pueden derivar en traumas, denuncias o
escandalos publicos. El Reino se manifiesta con autoridad,
pero también con orden.

La formacion pastoral responsable debe ensefiar a
discernir cudndo wuna situacidn requiere intervencion
espiritual y cuando requiere acompafiamiento pastoral,
consejeria, discipulado o incluso derivacion profesional. No
toda manifestacion emocional es espiritual, ni toda crisis
familiar es demoniaca. La falta de discernimiento en este
punto ha causado un dafo incalculable al testimonio de la
Iglesia en muchos contextos. Una Iglesia con pardmetros de
Reino no espiritualiza todo; discierne con sabiduria.

En una sociedad marcada por la desconfianza, el pastor
debe asumir que su conducta sera observada, interpretada y,
muchas veces, cuestionada. Esto no debe generar paranoia,
pero si sobriedad. Pedro exhortd a los creyentes a tener

[ 128 )




“buena conciencia, para que en lo que murmuran de
vosotros como de malhechores, se avergiiencen los que
calumnian vuestra buena conducta en Cristo” (1 Pedro
3:16). Esta exhortacion cobra una relevancia especial para
quienes ejercen liderazgo espiritual. La buena conciencia se
construye con decisiones sabias, no solo con convicciones
internas.

El ministerio pastoral del siglo XXI necesita recuperar
una vision mas alta de la sabiduria espiritual. No se trata de
retroceder en compromiso ni de enfriar el amor pastoral, sino
de ejercerlo con inteligencia espiritual y discernimiento
contextual. El Reino de Dios no se defiende con imprudencia
ni se expande a costa del testimonio. El pastor esta llamado a
ser ejemplo del rebafio, no solo en palabra y doctrina, sino
también en conducta, criterio y responsabilidad.

La Iglesia que ensefia estos principios estd preparando
pastores para permanecer, no solo para comenzar. Muchos
ministerios no fracasan por pecado moral, sino por falta de
sabiduria practica. El desgaste, el escandalo o la exposicion
innecesaria terminan apagando llamados genuinos que
podrian haber dado mucho fruto. Por eso, establecer
parametros no es limitar el ministerio; es preservarlo.

Llegados a este punto, es necesario afirmar con
claridad que los pardmetros pastorales no nacen del temor,
sino de la responsabilidad. El temor paraliza; la
responsabilidad gobierna. EI temor reacciona; la
responsabilidad discierne. Cuando la Iglesia establece limites

[ 129 )




sabios para la practica ministerial, no esta cediendo ante la
presion cultural, sino ejerciendo mayordomia espiritual sobre
el llamado que Dios nos ha confiado. El ministerio pastoral
no pertenece al pastor; pertenece a Cristo, y todo lo que
pertenece a Cristo debe ser cuidado con celo, inteligencia y
reverencia.

Una Iglesia con parametros de Reino entiende que el
llamado pastoral no se mide solo por la capacidad de
ministrar, sino por la capacidad de permanecer fieles,
integros e irreprochables a lo largo del tiempo. El apdstol
Pablo, al final de su carrera, no destaco la cantidad de
milagros realizados ni la magnitud de sus sacrificios
personales, sino que pudo decir con autoridad: “He peleado
la buena batalla, he acabado la carrera, he guardado la fe”
(2 Timoteo 4:7). Guardar la fe implica también guardar el
llamado, el testimonio y la vida ministerial de todo aquello
que pueda erosionarlos.

En este sentido, la visita pastoral y la ministracion en
hogares deben ser comprendidas dentro de un marco mas
amplio de rendicion de cuentas y cobertura espiritual. Ningtin
pastor deberia actuar de manera aislada, guiado unicamente
por su criterio personal o su experiencia previa. EI Nuevo
Pacto presenta un modelo de liderazgo colegiado, donde las
decisiones importantes se toman en comunion, bajo
autoridad y con responsabilidad compartida. “En la multitud
de consejeros hay seguridad” (Proverbios 11:14). Este
principio no pierde vigencia con el paso del tiempo; al

[130]



contrario, se vuelve mas necesario en contextos complejos y
hostiles.

La cobertura pastoral no es un concepto
administrativo, sino una realidad espiritual. Protege al
ministro de decisiones impulsivas, lo preserva de la
autosuficiencia y le ofrece un marco seguro para ejercer su
llamado. Una Iglesia que no ensefa a sus pastores a moverse
bajo cobertura estd formando lideres vulnerables, expuestos
y, muchas veces, solitarios. El aislamiento ministerial es uno
de los mayores enemigos del discernimiento. Por eso, toda
practica pastoral sensible, como las visitas domiciliarias, las
ministraciones personales o las intervenciones en crisis
familiares, debe estar alineada con criterios institucionales
claros y consensuados.

La esencia magisterial del ministerio pastoral se
expresa también en la capacidad de transmitir estos
principios a las nuevas generaciones de lideres. No basta con
que los pastores experimentados actuen con prudencia; es
necesario enseflar explicitamente a los mas jovenes por qué
estos limites existen y como honran el Reino.

La formacion pastoral no puede basarse inicamente en
la imitacién de practicas heredadas, sino en la comprension
profunda de los principios biblicos que las sostienen. Pablo
exhort6 a Timoteo a encargar la ensefianza a hombres fieles
que fueran idoneos para ensefiar también a otros (2 Timoteo
2:2). Esto implica una transmision consciente, intencional y
responsable.

[131]

J



Una Iglesia con parametros de Reino no romantiza el
sacrificio imprudente ni glorifica el desgaste innecesario.
Durante muchos afios se exalt6 la imagen del pastor que “esta
para todos”, que no duerme, que siempre esta disponible, que
responde a toda demanda sin limites.

Sin embargo, este modelo ha producido generaciones
de ministros agotados, familias pastorales heridas y llamados
truncados. Jesis mismo establecid ritmos, limites y tiempos
de retiro. Invit6 a sus discipulos a descansar, a apartarse y a
renovar fuerzas (Marcos 6:31). Si el Hijo de Dios considero
necesario establecer limites, cuanto mas sus siervos.

El cuidado del testimonio pastoral no es un acto de
autopreservacion egoista, sino un acto de amor hacia la
Iglesia y hacia el evangelio. Cada pastor representa
publicamente a Cristo, y cada decisiéon imprudente puede
convertirse en un tropiezo para muchos. Jesis fue
contundente al advertir sobre la gravedad de hacer tropezar a
otros (Mateo 18:6). Esta advertencia debe ser tomada con
extrema seriedad por quienes ejercen liderazgo espiritual. No
se trata de vivir con miedo, sino con conciencia del impacto
que nuestras acciones tienen en el Cuerpo de Cristo.

Asimismo, la Iglesia debe aprender a distinguir entre
espiritualidad genuina y activismo religioso. No toda
actividad es fruto del Espiritu, ni toda intervenciéon pastoral
es sefial de fidelidad. A veces, la mayor expresion de
sabiduria espiritual es saber decir “no”, establecer un limite
o derivar una situacion a otro ambito. El pastor que se niega

[132]



a intervenir de manera imprudente no estd fallando a su
llamado; estd honrandolo. Jesis nunca actud por presion
emocional ni por manipulacion espiritual. Su ministerio fue
guiado por la voluntad del Padre, no por la expectativa de los
hombres.

En una sociedad que observa, juzga y muchas veces
hostiga a la Iglesia, los pastores deben asumir que su
conducta serd evaluada no solo por sus frutos espirituales,
sino también por su coherencia ética y su responsabilidad
publica.

Pablo exhorté a que los ministros tengan “buen
testimonio de los de afuera” (1 Timoteo 3:7), reconociendo
que el liderazgo espiritual no se ejerce en un ambito cerrado,
sino en medio de una comunidad més amplia. La sabiduria
pastoral incluye la capacidad de anticipar riesgos y evitarlos
sin comprometer la verdad del evangelio.

Este capitulo no busca apagar el fuego del ministerio,
sino protegerlo. No pretende restringir el amor pastoral, sino
encauzarlo de manera sana y responsable. Los parametros
aqui expuestos no deben ser vistos como obstaculos, sino
como vallados de protecciéon alrededor de un llamado
sagrado. El fuego sin contencion puede destruir; el fuego bien
guardado alumbra, calienta y da vida. De la misma manera,
el ministerio pastoral necesita limites para cumplir su
proposito sin causar dafio.




Finalmente, es necesario exhortar a cada pastor y lider
a examinar sus practicas a la luz de la Palabra y de los
tiempos que vivimos. No todo lo que hicimos ayer debemos
seguir haciéndolo hoy. La fidelidad al Reino no consiste en
repetir métodos, sino en obedecer principios. El Espiritu
Santo sigue guiando a la Iglesia, pero nunca lo hard en
contradiccién con la sabiduria, el orden y la verdad.
“Redimiendo el tiempo, porque los dias son malos” (Efesios
5:16) no es solo una exhortacion personal, sino un llamado
ministerial.

Una Iglesia con parametros de Reino es una Iglesia
madura, consciente de su responsabilidad espiritual y
publica. Es una Iglesia que ama, pero también discierne; que
sirve, pero también protege; que ministra, pero no improvisa.
Es una Iglesia que forma pastores capaces de permanecer
firmes, integros y fructiferos hasta el final de su carrera. Que
este entendimiento no sea visto como una carga, sino como
una gracia que preserva el llamado y honra a Aquel que nos
confi6 el ministerio.

“Porque no somos como muchos, que medran con la
palabra de Dios; sino que con sinceridad, como de parte
de Dios, y delante de Dios, en Cristo hablamos.”

2 Corintios 2:17




Capitulo ocho

PARAMETROS PARA BODAS
Y RENOVACION DE VOTOS

“Uno solo puede ser vencido, pero dos pueden resistir.
;La cuerda de tres hilos no se rompe facilmente!”
Eclesiastés 4:12

El matrimonio no nace como una institucion cultural
ni como una necesidad social, sino como una revelacion
divina. Antes de que existiera cualquier estructura civil,
religiosa o comunitaria, Dios mismo establecio el
matrimonio como un pacto sagrado, pronunciado desde el
cielo y sellado en la tierra. “/No es bueno que el hombre esté
solo”, declar6 el Senor, y con esa afirmacion no solo sefiald
una necesidad afectiva, sino que revelo un disefio eterno que
apunta al corazén del Reino. El matrimonio surge como una
obra de Dios, no como una invencion humana, y por eso debe
ser entendido, celebrado y custodiado desde una perspectiva
espiritual y no meramente ceremonial.

Cuando una pareja decide unirse en matrimonio ante
Dios, no esta simplemente formalizando una relacion

[135]



existente ni organizando un evento significativo para
familiares y amigos. Estd entrando en un pacto, y el concepto
biblico de pacto siempre implica compromiso, fidelidad,
permanencia y responsabilidad espiritual.

A diferencia de un contrato, que puede disolverse
cuando una de las partes considera que ya no le resulta
conveniente, el pacto biblico se sostiene sobre la palabra dada
delante de Dios, y esa palabra tiene peso espiritual. Jests
mismo confirmo6 este principio cuando afirmé que lo que
Dios junta no debe ser separado por el hombre, estableciendo
asi que el matrimonio trasciende la voluntad humana y queda
bajo la soberania divina.

Desde esta comprension, el rol pastoral en una boda
adquiere una dimension profundamente espiritual. El pastor
no es un mero oficiante ni un animador de ceremonias, sino
un testigo espiritual del pacto que se establece. Su presencia
representa a la Iglesia y, de manera simbolica, al gobierno
espiritual del Reino que reconoce, bendice y guarda esa
union.

Cuando el pastor ora, declara y bendice, esta
afirmando publicamente que esa union es recibida como
valida delante de Dios y de la comunidad de fe. Por eso, la
ligereza, la improvisaciéon o la trivializaciéon del acto
matrimonial no solo empobrecen la ceremonia, sino que
debilitan el entendimiento espiritual del matrimonio en la
Iglesia.

[136]



El matrimonio cristiano es, en esencia, un acto de
adoracion. Un culto al Dios que une, que sostiene y que da
sentido al pacto. Por esta razon, una boda centrada en Cristo
no coloca a los novios como protagonistas absolutos, sino
que reconoce a Jesus como el centro de la union.

El apostol Pablo, al hablar del matrimonio, lo eleva a
una dimension aun mdas profunda al compararlo con la
relacion entre Cristo y la Iglesia. Alli queda claro que el
matrimonio no solo es un vinculo humano, sino una senal
visible de una realidad espiritual mayor. Cuando una pareja
se casa ante Dios, su union se convierte en un testimonio
viviente del amor sacrificial, fiel y perseverante de Cristo.

Desde esta perspectiva, la boda no puede reducirse a
una formalidad religiosa posterior al tramite civil. Aunque el
matrimonio civil es necesario para el orden legal y social, la
ceremonia cristiana tiene un valor espiritual que no puede ser
subestimado. No se trata de “bendecir papeles”, sino de
consagrar una vida compartida. Por eso, cuando la Iglesia
celebra una boda, estd afirmando que ese matrimonio se
somete al seforio de Cristo, a los principios del Reino y a la
Palabra como norma de vida.

El pastor, al acompafar a la pareja en este proceso,
debe ejercer discernimiento, sabiduria y gracia. No actla
como juez ni como inspector moral, pero si como guia
espiritual que ayuda a los futuros conyuges a comprender la
magnitud de la decision que estan tomando.

(137 )



El matrimonio no es solo amor romantico, es
responsabilidad, es entrega mutua, es exclusividad y es
fidelidad. Implica renuncias, ajustes, crecimiento y madurez
espiritual. Por eso, aunque las charlas prematrimoniales no
deban vivirse como un requisito burocratico, si son una
expresion pastoral de cuidado, donde se siembra vision, se
aclaran expectativas y se establece una base biblica solida
para la convivencia.

El pacto matrimonial, entendido desde el Reino,
santifica la union. No porque el pastor tenga poder en si
mismo para santificar, sino porque Dios honra el pacto hecho
conforme a Su voluntad. La santidad del matrimonio no
radica en la perfeccion de los conyuges, sino en la
consagracion del vinculo.

Alli donde dos personas deciden caminar juntas bajo
la obediencia a Cristo, el Espiritu Santo obra, corrige,
restaura y fortalece. Esto debe ser ensefiado con claridad,
especialmente en tiempos donde el matrimonio es
relativizado, descartable y sometido al capricho emocional.
Los parametros del Reino dejan bien en claro bajo que
gobierno se desarrollara la vida de la nueva familia.

La Iglesia necesita recuperar una enseflanza clara y
firme sobre el valor espiritual del matrimonio. No desde el
legalismo ni desde la condenacion, sino desde la revelacion
del disefio divino. Cuando una boda es celebrada con
entendimiento de Reino, se convierte en una proclamacion
profética contra la cultura del descarte y de lo provisorio.

[ 138 )



Declara que el amor no es solo un sentimiento, sino una
decision sostenida por la gracia de Dios. Declara que la
fidelidad es posible y que el compromiso es una expresion de
fe y de responsabilidad.

En este sentido, el casamiento de Reino también tiene
un fuerte componente comunitario. No ocurre en lo privado
ni en lo oculto, sino delante de testigos. La congregacion no
es un publico pasivo, sino una comunidad que ora, acompana
y respalda espiritualmente a la nueva familia que nace.
Cuando la Iglesia ora por los novios, estd asumiendo un
compromiso de cobertura, consejo y apoyo. El matrimonio
no camina solo; camina dentro del cuerpo de Cristo.

Por todo esto, el pastor debe cuidar que las bodas no se
transformen en simples reproducciones culturales vacias de
contenido espiritual. La musica, los simbolos, los votos y las
palabras deben reflejar la fe que se profesa. Los votos,
especialmente, no son frases romanticas sin peso, Sino
declaraciones publicas de compromiso delante de Dios. El
“si” pronunciado en una boda cristiana tiene un eco espiritual
que resuena mas alld del momento, y ese peso debe ser
transmitido con claridad y reverencia.

Asi, una boda celebrada bajo parametros de Reino no
solo marca el inicio de una vida matrimonial, sino que se
convierte en un acto de ensefianza viva para toda la Iglesia.
Ensena a los jovenes, a los deméas matrimonios y a la
comunidad que el matrimonio sigue siendo un pacto santo,
vigente y poderoso. Ensefia que Dios sigue uniendo,

[139]




sosteniendo y bendiciendo a quienes deciden caminar
conforme a Su disefio.

Esta comprension profunda es el fundamento
indispensable para avanzar luego hacia la practica pastoral,
los requisitos, el acompafiamiento y, mas adelante, hacia la
renovacion de votos. Sin esta base de pacto, toda ceremonia
se vacia de contenido espiritual. Pero cuando el matrimonio
es entendido como lo que realmente es, una alianza delante
de Dios, tanto la boda como cualquier acto posterior
adquieren sentido, honra y propdsito eterno.

Cuando la Iglesia comprende el matrimonio como un
pacto de Reino, la préctica pastoral deja de ser meramente
organizativa y se transforma en un acompaiamiento
espiritual consciente. La ceremonia de bodas, lejos de ser un
ritual estandarizado, se convierte en una expresion viva de la
fe, donde cada elemento comunica una verdad espiritual. Por
esta razon, el pastor debe ejercer liderazgo y discernimiento
en todo el proceso, desde las conversaciones previas hasta la
celebracion misma del acto.

El acompafiamiento prematrimonial, aunque no deba
vivirse como una exigencia legalista, es una responsabilidad
pastoral que nace del amor y del cuidado. No se trata de
aprobar o desaprobar personas, sino de ayudar a los futuros
conyuges a comprender la naturaleza del compromiso que
estan asumiendo. La Escritura exhorta a no edificar sin
fundamento, y el matrimonio, como casa espiritual, necesita
cimientos solidos.

[140]



En estas conversaciones previas se siembran principios
de convivencia, se habla con honestidad sobre expectativas,
roles, comunicacion, administracion, sexualidad, perdon y
resolucion de conflictos, siempre desde una perspectiva
biblica y realista. El objetivo no es producir matrimonios
perfectos, sino matrimonios conscientes, dependientes de la
gracia de Dios.

El estatus civil de los contrayentes también debe ser
considerado con claridad y respeto. La Iglesia no sustituye al
Estado, ni el altar reemplaza al registro civil. El orden biblico
nos ensefa a respetar las autoridades establecidas, y por ello
es correcto que el matrimonio civil preceda o, en casos
excepcionales y justificados, acompafie de manera inmediata
a la ceremonia religiosa. Cuando el pastor celebra una boda,
debe tener la tranquilidad de que no estd promoviendo
desorden ni ambigiiedad legal. Esto protege a la pareja, a la
Iglesia y al propio ministerio pastoral.

La situaciébn personal de los novios requiere
discernimiento pastoral, especialmente en contextos donde
existen historias previas, divorcios o trasfondos complejos.
La gracia de Dios es restauradora, pero la gracia nunca opera
separada de la verdad. Cada caso debe ser tratado con
oracion, escucha y fidelidad a la Palabra. No todo lo
permitido es necesariamente lo ideal, y el pastor debe saber
ensefar esta diferencia sin imponer cargas ni emitir juicios
condenatorios. El objetivo pastoral no es controlar
decisiones, sino iluminar conciencias con la verdad del
Evangelio.

[141]



En relacion a la compatibilidad espiritual, la Escritura
advierte sobre el yugo desigual, no como una imposicién
legal, sino como una advertencia amorosa. Un creyente
puede decidir unirse en matrimonio con alguien de otra fe si
esa persona acepta los principios fundamentales del
matrimonio cristiano, pero esta decision no puede presentarse
como la expresion de la perfecta voluntad de Dios.

El pastor debe ser claro, honesto y respetuoso: ensefiar
el principio biblico, advertir las posibles tensiones
espirituales y dejar la decision final en la conciencia de los
contrayentes delante de Dios. El liderazgo pastoral no
reemplaza la responsabilidad personal, pero si tiene el deber
de ensenar con claridad.

Durante la ceremonia, cada momento adquiere un
valor pedagdgico y espiritual. Las lecturas biblicas no son
adornos litargicos, sino proclamaciones de verdad. La
Palabra de Dios, leida en una boda, recuerda a todos los
presentes que el matrimonio se sostiene sobre principios
eternos y no sobre emociones pasajeras. La adoracion,
cuando esté presente, eleva el enfoque y afirma que esa union
nace en un contexto de rendicion a Dios.

Los votos matrimoniales constituyen uno de los
momentos mas sagrados de la ceremonia. Alli, la pareja
expresa con palabras lo que ha decidido en el corazén. Ya
sean votos tradicionales o personalizados, deben reflejar
compromiso, fidelidad, respeto, exclusividad y disposicion a
amar como Cristo ama. El “si” pronunciado delante de Dios

[142]

J



no es una respuesta mecanica, sino una confesion publica de
fe y obediencia. El pastor, al guiar este momento, debe
ayudar a los novios a comprender el peso espiritual de lo que
estan declarando, evitando la superficialidad o el tono
liviano.

El intercambio de anillos, aunque simbolico, comunica
una verdad profunda: el amor que se entrega, el pacto que no
tiene fin visible y la fidelidad que se espera. Los simbolos,
cuando son correctamente explicados, educan tanto como las
palabras. La Iglesia necesita recuperar el valor de los
simbolos espirituales, no como supersticiones, sino como
recordatorios visibles de verdades invisibles.

La declaracion pastoral que reconoce a los novios
como marido y mujer no es una foérmula vacia. Es una
afirmacion publica de que la Iglesia reconoce ese pacto como
valido delante de Dios. La oracion de bendicion que sigue no
es un cierre protocolar, sino una intercesion que consagra la
nueva familia al cuidado del Sefior. Alli se pide sabiduria,
gracia, proteccion, amor perseverante y un hogar
fundamentado en Cristo. La congregacion, al unirse en
oracidn, participa activamente en ese acto de consagracion.

El momento final de la ceremonia, con el beso y la
celebracion comunitaria, no €s una concesion romantica, Sino
la expresion de gozo por una obra de Dios. La alegria no
contradice la solemnidad; la completa. La Iglesia celebra
porque Dios sigue uniendo, restaurando y estableciendo
familias conforme a Su propdsito.

[143]



Todo este proceso pastoral ensefia, modela y establece
parametros claros para la comunidad de fe. Una boda
celebrada con orden, profundidad y vision de Reino se
convierte en una escuela viva de doctrina practica. Los
jovenes aprenden, los matrimonios son afirmados y la Iglesia
es edificada.

Este entendimiento integral prepara el terreno para
comprender correctamente la renovacidon de votos
matrimoniales. Sin una base solida sobre lo que el
matrimonio es, cualquier acto posterior corre el riesgo de
vaciarse de sentido. Pero cuando el pacto es honrado,
recordado y valorado, la reafirmacion del compromiso puede
convertirse en una herramienta pastoral poderosa para
fortalecer matrimonios y testificar la fidelidad de Dios a lo
largo del tiempo.

La renovacion de votos matrimoniales, cuando es
comprendida desde los parametros del Reino, no constituye
un acto innecesario ni una repeticion vacia, sino una
oportunidad pastoral cargada de significado espiritual. Sin
embargo, su valor depende enteramente de la comprension
correcta de lo que representa.

No es un nuevo matrimonio, no es un reemplazo del
pacto original, ni tiene implicancias legales o sacramentales
adicionales. Es, mas bien, una reafirmacién consciente y
publica de un compromiso que ya existe, una memoria
agradecida del camino recorrido y una declaracion de fe
respecto al futuro.

[144]



La Escritura enseia repetidamente la importancia de
recordar, renovar y afirmar los pactos delante de Dios. A lo
largo de la historia biblica, el pueblo fue llamado a volver a
las palabras del pacto, a recordar las obras del Sefor y a
reafirmar su fidelidad. Este principio espiritual da
fundamento a la renovacion de votos: no porque el pacto haya
perdido vigencia, sino porque el corazén humano necesita
recordar, agradecer y volver a comprometerse. En este
sentido, la renovacion de votos no corrige un defecto del
matrimonio, sino que honra su continuidad.

Para muchos matrimonios, este acto se convierte en
una segunda oportunidad para celebrar aquello que en su
momento no pudo vivirse plenamente. Algunos se casaron de
manera sencilla, otros atravesaron contextos dificiles, y otros
no tenian una comprension espiritual profunda cuando dieron
el primer paso. La renovacion de votos permite resignificar
el camino recorrido, reconociendo la gracia de Dios que
sostuvo la relacion a pesar de las debilidades humanas. Lejos
de desvalorizar el pacto inicial, lo engrandece, porque
reconoce que fue Dios quien permitio llegar hasta ese punto.

Desde una perspectiva pastoral, la renovacion de votos
es una herramienta poderosa para fortalecer matrimonios que
han perseverado, superado crisis, criado hijos y atravesado
distintas estaciones de la vida. Reaviva el amor, renueva la
gratitud y devuelve intencionalidad a la relacion. No se trata
de revivir emociones pasadas, sino de afirmar una decision
presente: seguir amandose, eligiéndose y caminando juntos
bajo el sefiorio de Cristo.

[145]

J



El acto se realiza, una vez mas, delante de Dios como
testigo principal. La pareja reconoce publicamente que el
Sefor fue quien los sostuvo, los corrigio, los sand y los guid.
Esta confesion es profundamente formativa para la Iglesia,
porque ensefa que el matrimonio no se sostiene por la fuerza
humana, sino por la gracia divina. Cuando una pareja mayor
renueva sus votos, se convierte en una predicacion silenciosa
pero elocuente para las nuevas generaciones.

Los votos renovados suelen ser mas profundos, mas
conscientes y mas cargados de verdad que los iniciales. Ya
no se habla desde la expectativa, sino desde la experiencia.
Las promesas de amar, honrar, cuidar, perdonar, orar juntos
y perseverar adquieren una densidad espiritual distinta
cuando han sido probadas por los afios. La referencia al amor
de Cristo por la Iglesia se vuelve mas real, mas encarnada y
menos idealizada. Alli se entiende que amar como Cristo no
es solo morir una vez, sino morir cada dia al ego.

El intercambio de anillos, cuando se realiza, no
inaugura un nuevo simbolo, sino que reafirma el existente. El
anillo vuelve a sefialar el pacto eterno, la fidelidad y la
entrega mutua. Al renovar ese gesto, la pareja declara que
sigue eligiendo el mismo compromiso, con mayor madurez y
dependencia de Dios. Las oraciones pastorales que
acompafian este momento suelen estar cargadas de gratitud,
intercesion y vision hacia el futuro, pidiendo renovacion de
fuerzas, gozo, paz y unidad espiritual.

[ 146 )

J



Las lecturas biblicas en una renovacion de votos
cumplen un rol esencial. Versiculos que hablan de
perseverancia, fidelidad, amor que todo lo soporta y
promesas cumplidas adquieren un peso especial cuando son
leidos a la luz de una historia compartida. La Palabra no solo
instruye, sino que interpreta la vida. El pastor, al guiar este
momento, ayuda a la pareja a reconocer la mano de Dios en
cada etapa, incluso en aquellas que fueron dificiles.

Un aspecto profundamente enriquecedor de la
renovacion de votos es la posibilidad de incluir a los hijos y
nietos. Cuando la familia participa, se produce un acto de
transmision espiritual. Los hijos ven que el matrimonio de
sus padres no fue perfecto, pero si perseverante. Aprenden
que el amor se cultiva, que el compromiso se honra y que la
fe se vive en lo cotidiano. Esta dimensién convierte la
renovacion de votos en un acto generacional, donde la
herencia espiritual se fortalece.

Desde el punto de vista pastoral, es importante ensefiar
que no existe un tiempo obligatorio ni una frecuencia
determinada para la renovacion de votos. Hay libertad total.
Puede realizarse en aniversarios significativos, en momentos
de restauracion, o simplemente cuando la pareja siente en su
corazon el deseo de hacerlo. No es una norma ni una
expectativa institucional. Es una opcidn espiritual, y como
tal, debe ser vivida desde la libertad y no desde la presion.

El pastor, al acompaiiar este proceso, debe cuidar que
la renovacion de votos no se transforme en una teatralizacion

[147]



emocional o en un evento vacio de contenido espiritual. Su
rol es guiar, ensefiar, dar marco biblico y conducir la
ceremonia con sobriedad, gozo y profundidad. Al hacerlo,
afirma una verdad esencial: el matrimonio sigue siendo
valioso, posible y digno de ser celebrado.

En definitiva, tanto la boda como la renovacion de
votos son oportunidades pastorales para edificar a la Iglesia,
afirmar la doctrina del matrimonio y proclamar el disefio de
Dios en medio de una cultura fragmentada. La boda marca el
inicio del pacto; la renovacion de votos honra su
permanencia. Ambas, cuando se celebran bajo parametros de
Reino, fortalecen la fe de la pareja, bendicen a la comunidad
y glorifican a Dios.

El desafio para los pastores es asumir estos actos no
como compromisos sociales, sino como espacios sagrados de
ensefianza, testimonio y gobierno espiritual. Alli donde el
pacto es honrado, Dios se manifiesta. Alli donde la fidelidad
es celebrada, el Reino se hace visible. Y alli donde el
matrimonio es presentado como lo que realmente es, una
alianza eterna delante de Dios, la Iglesia se fortalece y el
nombre de Cristo es exaltado.

“Como llama divina es el fuego ardiente del amor. Ni las
muchas aguas pueden apagarlo, ni los rios pueden

extinguirlo.”
Cantares 8:6 y 7 PDT

[148]



“DEL DISENO A LA PRACTICA”

“La sabiduria esta con quienes oyen consejos.”
Proverbios 13:10

Al llegar al final de este tercer tomo, no he intentado
entregar un conjunto de normas, formulas ni modelos
universales que deban aplicarse mecanicamente en cada
congregacion. Nada de lo aqui expuesto pretende reemplazar
la direccion del Espiritu Santo ni anular la responsabilidad
espiritual de cada pastor delante de Dios. Por el contrario,
este manual ha sido escrito con el anhelo de provocar
discernimiento, reflexion y retorno al disefio del Reino.

La Iglesia de Jesucristo no fue llamada a funcionar por
inercia ni a sostener estructuras heredadas sin evaluacion
espiritual. Cada generacion estd desafiada a examinar sus
practicas, sistemas y prioridades a la luz de la Palabra y de la
vida del Espiritu. Por eso, todo lo desarrollado en este tercer
tomo debe ser leido, orado y discernido, no solo comprendido
intelectualmente.

El Reino de Dios no se edifica sobre métodos, sino
sobre vida. Los sistemas son necesarios, pero nunca deben
ocupar el lugar de la uncion. La organizacion es importante,
pero jamas puede reemplazar la presencia. Cuando el orden
sirve a la vida, la Iglesia crece sana; cuando la vida es

[149]



sacrificada en el altar de la estructura, el Reino se debilita,
aunque la actividad aumente.

Como pastores y lideres, estamos llamados a guardar
lo mas sagrado que Dios nos confid: la vida espiritual del
rebafio y la nuestra propia. Ninguna agenda, ningun
programa, ningin modelo exitoso justifica perder la
sensibilidad al Espiritu Santo. El desafio permanente no es
hacer mas, sino permanecer en Cristo; no es sostener
sistemas, sino manifestar el Reino.

Este tercer tomo, al igual que los anteriores, nos
confronta con una pregunta central que cada pastor debe
responder delante del Sefor: ;Estoy pastoreando personas o
sosteniendo estructuras? La respuesta a esta pregunta
determinard no solo la salud de la congregacion, sino también
la profundidad del fruto que permanecera en el tiempo.

No todos los ajustes se realizan de manera inmediata,
ni todos los cambios deben ejecutarse de forma abrupta. La
sabiduria  pastoral requiere tiempos, procesos Y
acompafnamiento. Sin embargo, ignorar las advertencias del
Espiritu por comodidad, temor o presion emocional suele
tener un costo alto, tanto para los lideres como para la Iglesia.

Por eso, este cierre no es una conclusidén, sino una
invitacion. Una invitacion a volver al centro, a revisar
practicas, a ordenar prioridades y a permitir que el Espiritu
Santo gobierne cada area de la vida congregacional. Una
invitacion a pastorear desde la vida, no desde la exigencia;

[150]




desde la libertad, no desde la presion; desde el Reino, no
desde el sistema.

Mi oraciéon como cobertura apostolica es que cada
pastor que camina bajo esta gracia ejerza su ministerio con
libertad, discernimiento y temor de Dios. Que las iglesias
sean espacios donde la vida de Cristo fluya con poder, donde
los discipulos crezcan sanos, donde los colaboradores sirvan
con gozo y donde el liderazgo refleje el caracter del Buen
Pastor.

Que todo lo que hagamos, pensemos y construyamos
esté al servicio de la vida del Reino. Y que, en cada decision
pastoral, podamos oir con claridad la voz del Espiritu
diciendo: “Este es el camino, andad por €1”

“El temor del Seiior imparte sabiduria;
la humildad precede a la honra.”
Proverbios 15:33




Oracion Final:

Padre eterno, nos presentamos delante de Ti con un corazon
humilde y agradecido. Reconocemos que la Iglesia es Tuya,
que el llamado pastoral proviene de Ti y que nada de lo que
edificamos tiene valor eterno si no nace de Tu Espiritu...

Te damos gracias por la gracia recibida, por la vida que has
depositado en nosotros y por el privilegio de servir a Tu
pueblo. Perdonanos, Seror, si en algun momento hemos
permitido que los sistemas ocupen el lugar de la vida, si
hemos priorizado la actividad por encima de la comunion
contigo, o si hemos cargado a Tu Iglesia con pesos que Tu
nunca ordenaste...

Renovamos hoy nuestro compromiso de pastorear conforme
a Tu corazon. Danos discernimiento para distinguir entre lo
esencial y lo accesorio, entre lo que edifica el Reino y lo que
solo satisface demandas pasajeras. Ensérnianos a cuidar la
uncion, a proteger la vida espiritual del rebario y a caminar
sensibles a la direccion del Espiritu Santo...

Guarda nuestro corazon, nuestra casa y nuestro matrimonio.
Libranos del agotamiento, de la presion indebida y de la
tentacion de medir el éxito con parametros humanos. Que
nuestro servicio fluya del amor y no de la obligacion, de la
revelacion y no de la rutina; de la vida y no del activismo...

Te pedimos que cada iglesia bajo esta cobertura sea un
espacio de sanidad, de verdad y de libertad. Que los

[152]



discipulos sean formados en Cristo, que los colaboradores
sirvan con gozo y que el liderazgo refleje el caracter del
Buen Pastor ...

Que todo lo que hagamos glorifique Tu nombre, edifique a
Tu pueblo y manifieste el Reino de Dios en la tierra.

Nos rendimos nuevamente a Tu gobierno y declaramos que
dependemos de Ti en todo...

En el nombre de Jesucristo, el Serior de la Iglesia. jAmén!




“Quisiera agradecer por este libro a mi Padre celestial,
porque me amo de tal manera que envio a su Hijo Jesucristo
mi redentor.

Quisiera agradecer a Cristo por hacerse hombre, por morir
en mi lugar y por dejarme sus huellas bien marcadas para
que no pueda perderme.

Quisiera agradecer al glorioso Espiritu Santo mi fiel amigo,
que en su infinita gracia y paciencia,
me fue revelando todo esto...”

“Quisiera como en cada libro agradecer a mi compaiiera de
vida, a mi amada esposa Claudia por su amor y paciencia
ante mis largas horas de trabajo, sé que es dificil vivir con
alguien tan enfocado en su proposito y seria imposible sin

su comprension”




Como en cada uno de mis libros, he tomado muchos
versiculos de la biblia en diferentes versiones. Asi como
también he tomado algunos conceptos, comentarios o
parrafos de otros libros o manuales de referencia. Lo hago
con libertad y no detallo cada una de las citas, porque tengo
la total conviccion de que todo, absolutamente todo, en el
Reino, es del Sefor.

Los libros de literatura, obedecen al talento y la
capacidad humana, pero los libros cristianos, solo son el
resultado de la gracia divina. Ya que nada, podriamos
entender sin Su soberana intervencion.

Por tal motivo, tampoco reclamo la autoria o el
derecho de nada. Todos mis libros, se pueden bajar
gratuitamente en mi pagina personal
www.osvaldorebolleda.com y lo pueden utilizar con toda
libertad. Los libros no tienen copyright, para que puedan
utilizar toda parte que les pueda servir.

El Sefor desate toda su bendicion sobre cada lector y
sobre cada hermano que, a través de su trabajo, también haya
contribuido, con un concepto, con una idea o simplemente
con una frase. Dios recompense a cada uno y podamos todos
arribar a la consumacién del magno propdsito eterno en
Cristo.



http://www.osvaldorebolleda.com/

Doctor v maestro de la Palabra

Ohvalde Rebolloda

El Pastor y maestro Osvaldo Rebolleda hoy cuenta con
miles de titulos en mensajes de ensefianza para el
perfeccionamiento de los santos y diversos Libros de
estudios con temas variados y vitales para una vida cristiana
victoriosa.

El maestro Osvaldo Rebolleda es el creador de la Escuela de
Gobierno espiritual (EGE) y ha sido reconocido con un
Doctorado Honoris Causa en Divinidades de
La Universidad teoldgica de Estados Unidos.

Hasta hoy en dia ministra de manera itinerante en Argentina
Y hasta lo altimo de la tierra.

rebolleda@hotmail.com

www.osvaldorebolleda.com

[ 156 )


mailto:rebolleda@hotmail.com
http://www.osvaldorebolleda.com/

El alto costodeno

consultara fie ADMMNSTRACON

DE REMO

© Je}|NSU0I OU AP 0302 oje |3
onid UODUGNHIM’OU

vaanosdy 0Q1VASO

amoud OO A

FORJANDO LA
PERSONALIDAD
DEL LIDER

=
5
z
-
*
H
=
®




El cuerpo de !

Cristo revelado

opejanal 015K ap odsem |3

El alto costode no
consultara "l

m
2.
-
o
o
o
w
-~
o
o
o
>
°
[a]
=)
E
w
=
-
o
=
o

va3inos3y 0Q1VASO



http://www.osvaldorebolleda.com/

E1 espiritu
gel _Amlcnslo

E1 gobierno de
puestra herencia

—
im
2
o
S
o
-
=
o
Q.
)
3
c
o
e
2
o
=
X
o
b=
(a}
o

yaamos3y 0QTVASO

pa||002Y OPIEASO

@ eterno poder
be la Cruz

Ct

imp) ) wzmq’mna;g—

Ty i

|
|
|
ol
v
<
2\
| o=l |
o |
o |
= |
m\
w
°‘
-
-1
m
1=
b- |
|

\21)9“()(‘9“ ()p‘l:,\.\'()




-
>
=
>
>
&
>
A
>
@)
=
>
=
c
N

yaaT1088d OQTVASO



http://www.osvaldorebolleda.com/

