
 

0 

 

  

 



 

1 

UNA IGLESIA CON 
PARÁMETROS DE

REINO
 

 

 

OSVALDO REBOLLEDA 



 

2 

 
Este libro No fue impreso 

con anterioridad 
Ahora es publicado en 
Formato PDF para ser 

Leído o bajado en: 
                        www.osvaldorebolleda.com 

 

Provincia de La Pampa 
 

rebolleda@hotmail.com 
 

 
 

Todos los derechos de este material son reservados para el 

Señor, quién los ofrece con la generosidad que lo caracteriza 

a todos aquellos que desean capacitarse más y lo consideran 

de utilidad. 

No se permite la transformación de este libro, en cualquier 

forma o por cualquier medio, para ser publicado 

comercialmente. 

Se puede utilizar con toda libertad, para uso de la enseñanza, 

sin necesidad de hacer referencia del mismo.  

Se permite leer y compartir este libro con todos los que más 

pueda y tomar todo concepto que le sea de bendición. 

Edición general: EGE 

Revisión literaria: Autores argentinos 

Revisión solo ortográfica - IA   

Diseño de portada: EGEAD 

Todas las citas Bíblicas fueron tomadas de la Biblia versión 

Reina Valera, salvo que se indique otra versión.  



 

3 

CONTENIDO 
 

 

Introducción………………………………………………5 

 

Capítulo uno: 

Parámetros de Reino ante el movimiento LGBTIQ +….12 

 

Capítulo dos: 

Parámetros de Reino para familias ensambladas……...26 

 

Capítulo tres: 

Parámetros ministeriales ante la violencia familiar……57 

 

Capítulo cuatro: 

Parámetros pastorales para la enseñanza sexual………71 

 

Capítulo cinco: 

Parámetros de trabajo ante vicios y adicciones………...86  

 

Capítulo seis: 

Parámetros de Reino ante los tatuajes………………...101 

 

 



 

4 

Capítulo siete: 

Parámetros de visitas y ministración pastoral………..119 

 

Capítulo ocho: 

 

Parámetros para bodas y renovación de votos……….135 

 

 

Del diseño a la práctica…………………………………149 

 

 

Reconocimientos………………………………………..154 

 

Sobre el autor…………………………………………...156 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

5 

INTRODUCCIÓN 
 

 

“Los entendidos resplandecerán como el resplandor del 

firmamento; y los que enseñan la justicia a la multitud, 

como las estrellas a perpetua eternidad” 

Daniel 12:3 

 

 

La Iglesia de Jesucristo no es una invención humana ni 

una organización que se adapta según las modas culturales de 

cada época. Nace en el corazón eterno de Dios, es edificada 

por Cristo y sostenida por la obra continua del Espíritu Santo. 

 

Por esta razón, cuando la Iglesia pierde sus parámetros 

de Reino y comienza a regirse por criterios meramente 

pragmáticos, emocionales o socioculturales, no solo se 

debilita su testimonio, sino que también se distorsiona su 

misión. Este tercer manual al igual que los anteriores, surge 

precisamente como una respuesta apostólica, teológica y 

espiritual a esa tensión constante entre el diseño divino y las 

presiones del tiempo presente. 

 

Como doctor y maestro de la Palabra enseño al Cuerpo 

de Cristo, pero como apóstol debo velar por los pastores que 

caminan bajo mi cobertura. Para cumplir correctamente con 

esa responsabilidad, procuro dar respuesta a cada situación 

particular que pueda presentarse en la obra. Mi tarea no es 

controlar a mis amados consiervos, sino supervisar, 



 

6 

direccionar, aconsejar y proveer lineamientos claros para una 

labor ministerial efectiva. 

 

Dichos lineamientos deben ser apostólicos y 

proféticos, fundamentados en la máxima expresión del Reino 

y conservando, en todo momento, la dinámica del Nuevo 

Pacto. Esta tarea tiene un alto impacto en el avance 

ministerial y, por lógica, en la salud de las congregaciones. 

En la búsqueda de servir con excelencia a mis amados 

pastores y a sus equipos de trabajo, nació esta serie de 

manuales, concebidos para ofrecer respuestas claras frente a 

los desafíos actuales de la Iglesia. 

 

Vivimos días de profundos cambios culturales, 

aceleración tecnológica, confusión moral y relativización de 

la verdad. En este contexto, muchos ministros enfrentan 

desafíos para los cuales no siempre han sido preparados 

adecuadamente. Las preguntas ya no son únicamente 

doctrinales, sino también prácticas, éticas y pastorales. 

 

Estos manuales contienen respuestas doctrinales, así 

como formas correctas de trabajo y de expresión ministerial. 

En ellos detallo la importancia de la preparación personal, 

ministerial, matrimonial y familiar. Abordo los cuidados 

necesarios para una enseñanza sana, una liturgia equilibrada, 

un discipulado efectivo y un gobierno pastoral libre de 

manipulación. Asimismo, enseño acerca de 

responsabilidades, derechos y deberes, y desarrollo cómo es 

posible mantener la santidad sin legalismo y la legalidad del 

Reino sin concesiones. 



 

7 

Fundamento bíblicamente lo que considero un 

desarrollo saludable de las actividades ministeriales bajo 

parámetros de Reino, sin religiosidad. Advierto sobre la 

necesidad de evaluar el avance de la obra contemplando cada 

situación a la luz de la gracia, sin diluir la verdad. Frente al 

escenario actual, la Iglesia no puede darse el lujo de 

improvisar; necesita fundamentos claros, criterios bíblicos 

firmes y una misma línea espiritual que honre el Reino de 

Dios. 

 

Este tercer manual está dirigido a pastores y 

matrimonios pastorales que caminan bajo mi cobertura 

apostólica. Sugiero que otros pastores que tengan acceso a 

este material consulten previamente con sus autoridades 

espirituales. Entiendo que la forma de trabajo que 

personalmente considero correcta puede ser percibida de 

manera diferente por algunos amados consiervos. Respeto 

esa diversidad y aclaro, con temor reverente, que bajo ningún 

punto de vista pretendo generar controversias entre mis 

colegas. 

 

Concibo la cobertura espiritual no como un sistema de 

control, sino como un diseño de paternidad espiritual, 

alineamiento doctrinal y cuidado ministerial. Así como en la 

Escritura vemos que los obreros no ministraban de manera 

aislada, sino en comunión, sujeción y mutua edificación, creo 

firmemente que una Iglesia saludable necesita parámetros 

compartidos que preserven la unidad del Espíritu en el 

vínculo de la paz. El apóstol Pablo exhorta a que todos 

hablemos una misma cosa, que no haya divisiones entre 



 

8 

nosotros y que estemos perfectamente unidos en una misma 

mente y en un mismo parecer. 

 

Comprendo que esta visión puede parecer una utopía 

si observamos a la Iglesia de manera global. Sin embargo, 

quienes trabajamos en unidad espiritual y reconocemos 

autoridades asignadas tenemos la responsabilidad de unificar 

criterios y avanzar gestionando la fe bajo lineamientos 

apostólicos comunes. 

 

Hablar de parámetros de Reino o de lineamientos 

apostólicos no implica una uniformidad rígida ni la anulación 

de la diversidad ministerial, sino una búsqueda fiel de los 

diseños divinos. El Reino de Dios posee principios 

inmutables, aunque se manifieste en contextos diversos. 

Jesús mismo enseñó que el Reino es justicia, paz y gozo en 

el Espíritu Santo (Romanos 14:17), y que debemos buscarlo 

por sobre todas las cosas (Mateo 6:33). Sin duda, esto 

establece el marco espiritual desde el cual deben ordenarse 

todas las prácticas de la Iglesia. Cuando dichos parámetros se 

pierden, la Iglesia corre el riesgo de reaccionar según la 

presión social o las demandas emocionales, en lugar de 

responder con discernimiento espiritual y sabiduría bíblica. 

 

A lo largo de este nuevo manual se abordarán temas 

sensibles, complejos y, en muchos casos, controversiales. No 

se hará desde una postura defensiva ni desde la condenación, 

sino desde mi responsabilidad apostólica de ministrar a los 

pastores, quienes a su vez deben ejercer con fidelidad la 

digna tarea de cuidar el rebaño del Señor. Todos deseamos 



 

9 

servir al Rey con excelencia y, por tal motivo, asumimos este 

desafío con dedicación y cuidado. 

 

Las Escrituras nos recuerdan que los pastores deben 

velar por las almas como quienes han de dar cuenta (Hebreos 

13:17). Esta conciencia imprime un santo temor en el 

ejercicio ministerial y nos obliga a revisar no solo lo que 

hacemos, sino también por qué y cómo lo hacemos. Cada 

práctica pastoral debe ser evaluada a la luz de la Palabra, la 

naturaleza del Reino y el carácter de Cristo. 

 

 Qué hacer ante el movimiento LGBTIQ +, por 

ejemplo, no puede reducirse a un simple rechazo, ni a una 

aceptación superficial, sino que debe comprenderse desde la 

gracia, pero fundamentados en la verdad. Ministrar a familias 

ensambladas, enseñar sobre sexualidad, responder sobre 

tatuajes, conductas, visitas, o como considerar las bodas o las 

renovaciones de voto, son temas que merecen una respuesta 

sólida y bajo una clara mentalidad de Reino. Cuando estos 

temas se administran sin enseñanza, sin discernimiento o sin 

orden, pierden su poder formativo y pueden convertirse en 

meras formalidades o, peor aún, en espacios de ignorancia 

espiritual. 

 

Asimismo, la Iglesia enfrenta hoy problemáticas 

humanas complejas: violencia familiar, vicios, adicciones, 

heridas sexuales, crisis matrimoniales, confusión de 

identidad y tensiones sociales y políticas. El silencio pastoral 

frente a estos temas no es neutralidad, sino omisión. Sin 

embargo, la intervención de la Iglesia debe ser sabia, bíblica 



 

10 

y responsable, evitando tanto la intromisión indebida como 

la indiferencia. La Escritura enseña que hay tiempo de sanar, 

tiempo de corregir y tiempo de acompañar, y que el siervo 

del Señor no debe ser contencioso, sino amable para con 

todos, apto para enseñar y sufrido. 

 

Este tercer manual no pretende reemplazar la guía del 

Espíritu Santo ni suplantar la relación personal de cada pastor 

con Dios. Por el contrario, busca servir como una 

herramienta de alineamiento, reflexión y formación que 

ayude a establecer criterios comunes sin apagar la 

sensibilidad espiritual. El Espíritu y la Palabra nunca se 

contradicen: allí donde la Palabra establece límites, el 

Espíritu trae vida; y donde el Espíritu se mueve con poder, 

siempre honra la verdad revelada. 

 

La autoridad pastoral, cuando es sana, no se impone: 

se reconoce. No manipula, sino que sirve; no controla, sino 

que edifica. Jesús enseñó que el mayor en el Reino es el que 

sirve, y que los líderes no deben enseñorearse del rebaño, 

sino ser ejemplos. Desde esta perspectiva, el liderazgo que 

promuevo en este manual es un liderazgo con autoridad 

espiritual, con unción genuina y con un profundo respeto por 

la dignidad de las personas. 

 

Finalmente, este tercer manual es también una 

exhortación: un llamado a volver a los fundamentos, a 

conservar una misma línea de enseñanza, a honrar la 

cobertura espiritual atendiendo diligentemente su consejo y a 

edificar congregaciones que reflejen el carácter del Reino en 



 

11 

medio de un mundo confundido. No se trata de conservar 

tradiciones vacías, sino de preservar la verdad viva del 

Evangelio. Como escribió el apóstol Pablo, nadie puede 

poner otro fundamento que el que está puesto, el cual es 

Jesucristo. Sobre ese fundamento edificamos con temor, con 

amor y con fidelidad. 

 

Que las páginas de cada uno de estos manuales sean 

leídas con espíritu humilde, corazón enseñable y disposición 

al ajuste. Que no sean solo un compendio de respuestas, sino 

instrumentos para formar ministros firmes, sensibles al 

Espíritu y comprometidos con el Reino. Y que, en todo acto 

de servicio, Cristo sea glorificado por Su Iglesia, ahora y 

hasta el día de Su venida. 

 

 

                                    
                                                   Osvaldo Rebolleda 

          

 

 

 

 

 

 



 

12 

Capítulo uno 

 

 

PARÁMETROS DE REINO ANTE  

EL MOVIMIENTO LGBTIQ + 
 

 

“Cambiaron al verdadero Dios por uno de mentira. 

Adoraron y sirvieron a la creación en lugar de adorar y 

servir a Dios, el Creador, a quien sea la honra para 

siempre. Así sea. Por eso Dios los dejó seguir sus pasiones 

vergonzosas. Sus mujeres dejaron de tener relaciones 

sexuales con los hombres, que es lo natural, y empezaron 

a tener relaciones sexuales con otras mujeres. De la 

misma forma, los hombres dejaron de tener relaciones 

sexuales con las mujeres, que es lo natural, y empezaron a 

desearse entre ellos. Los hombres hicieron cosas 

vergonzosas con otros hombres, y recibieron en sí mismos 

el pago merecido por su desviación.” 

Romanos 1:25 al 27 PDT 

 

 

La Iglesia de Jesucristo ha sido llamada a existir y a 

manifestarse en medio de generaciones profundamente 

marcadas por el pecado, la confusión y la rebelión contra 

Dios. Nunca fue el propósito del Señor edificar una Iglesia 

aislada de la realidad humana, sino una comunidad santa en 



 

13 

medio de un mundo caído, portadora de luz en medio de las 

tinieblas y de verdad en medio del engaño. Por esta razón, no 

debe sorprendernos que personas con profundas distorsiones 

en su identidad, en su conducta y en su comprensión de la 

vida se acerquen a las congregaciones buscando respuestas, 

contención, sentido y, muchas veces sin saberlo, redención. 

 

En los últimos tiempos, la confusión en torno a la 

sexualidad humana ha alcanzado niveles que generaciones 

anteriores no imaginaron. Lo que antes era reconocido como 

una desviación del diseño divino hoy es promovido como 

identidad, derecho y virtud moral.  

 

La cultura contemporánea no solo tolera estas 

prácticas, sino que las celebra, las protege legalmente y las 

impone como paradigma ético incuestionable. En este 

contexto, la Iglesia se encuentra ante un desafío doble: 

permanecer fiel a la revelación de Dios sin endurecer su 

corazón, y ejercer la gracia sin traicionar la verdad. 

 

La Escritura es clara desde sus primeras páginas al 

establecer que la sexualidad no es una construcción cultural 

ni una elección subjetiva, sino una creación divina. “Y creó 

Dios al hombre a su imagen; a imagen de Dios lo creó; 

varón y hembra los creó” (Génesis 1:27). Este pasaje no 

solo define la existencia de dos sexos, sino que establece un 

orden, un propósito y una complementariedad diseñados por 

el Creador.  

 



 

14 

La sexualidad humana está intrínsecamente ligada a la 

imagen de Dios, al mandato de fructificar y multiplicarse, y 

al pacto del matrimonio entre un hombre y una mujer. Jesús 

mismo ratificó este diseño original cuando afirmó: “¿No 

habéis leído que el que los hizo al principio, varón y hembra 

los hizo?” (Mateo 19:4). 

 

Cuando la Biblia presenta el diseño sexual, lo hace 

siempre en el marco de la obediencia, el pacto y la santidad. 

Fuera de ese marco, toda expresión sexual se convierte en 

distorsión. El problema central, entonces, no es meramente 

conductual, sino profundamente teológico: el ser humano ha 

decidido redefinir lo que Dios ya definió, desplazando la 

autoridad del Creador para entronizar la autonomía de la 

criatura. Tal como lo expresa el apóstol Pablo, “profesando 

ser sabios, se hicieron necios” (Romanos 1:22). 

 

La caída del hombre trajo consigo una ruptura integral 

del orden creado, y la sexualidad no quedó al margen de esa 

corrupción. Romanos 1 citado al principio, describe con 

claridad cómo el rechazo consciente de Dios produce una 

cadena de consecuencias espirituales, morales y relacionales. 

Cuando el ser humano cambia la verdad de Dios por la 

mentira, Dios lo entrega a pasiones vergonzosas, no como un 

acto arbitrario, sino como resultado de haber rechazado la 

fuente de la verdad y de la vida. La confusión sexual, por lo 

tanto, no es una enfermedad aislada ni un simple problema 

psicológico; es una manifestación visible de una mente 

entenebrecida que ha perdido su referencia en Dios. 

 



 

15 

Sin embargo, es fundamental que los pastores 

comprendan que la Escritura nunca presenta a las personas 

atrapadas en pecados sexuales como casos perdidos o como 

seres irredimibles. La Biblia es severa al condenar las 

prácticas, pero misericordiosa al ofrecer redención a los 

practicantes que bien pueden ser escogidos por el Señor.  

 

En ningún momento la Palabra sugiere que estos 

pecados sean más poderosos que la gracia, ni que coloquen 

al individuo fuera del alcance del evangelio. El error histórico 

de la Iglesia ha sido, muchas veces, jerarquizar los pecados 

según su impacto social o su repulsión cultural, olvidando 

que “por cuanto todos pecaron, están destituidos de la 

gloria de Dios” (Romanos 3:23). 

 

La cultura contemporánea ha acuñado el término 

LGBTIQ+ como una forma de agrupar diversas expresiones 

de sexualidad e identidad que no se ajustan al diseño bíblico. 

Es importante que los pastores conozcan estas categorías, no 

para adoptarlas como marcos interpretativos, sino para 

entender el lenguaje con el cual las personas llegan a la 

Iglesia. Estas denominaciones no provienen de una 

antropología bíblica, sino de una cosmovisión secular que 

separa la identidad personal del diseño creacional y del 

propósito de Dios. Comprender este lenguaje no implica 

validarlo, sino discernirlo. 

 

Cada una de estas expresiones: lesbianismo, 

homosexualidad masculina, bisexualidad, transgenerismo, 

intersexualidad, identidades fluidas o indefinidas, 



 

16 

representan, en distintos grados y formas, una ruptura con el 

orden establecido por Dios. No obstante, todas comparten un 

punto en común: personas creadas a imagen de Dios, 

profundamente necesitadas de restauración, verdad y amor. 

La Iglesia no recibe etiquetas, recibe almas. No ministra a 

ideologías, ministra a personas. 

 

Aquí es donde se vuelve imprescindible comprender la 

naturaleza de la gracia. La gracia bíblica no es indulgencia ni 

permisividad. La gracia no consiste en afirmar al ser humano 

en su pecado, sino en rescatarlo de él. “Porque la gracia de 

Dios se ha manifestado para salvación a todos los hombres, 

enseñándonos que, renunciando a la impiedad y a los 

deseos mundanos, vivamos en este siglo sobria, justa y 

piadosamente” (Tito 2:11 y12). Toda gracia que no enseña 

a renunciar al pecado no es la gracia del evangelio, sino una 

falsificación peligrosa. 

 

Jesús es la máxima revelación del equilibrio perfecto 

entre verdad y gracia. El evangelio de Juan declara que Él 

vino “lleno de gracia y de verdad” (Juan 1:14). Nunca hubo 

en Él una verdad sin amor ni un amor sin verdad. Cuando las 

personas quebrantadas se acercaban a Jesús, Él nunca las 

rechazó, pero tampoco las dejó en la condición en la que 

estaban. A la mujer sorprendida en adulterio le dijo: “Ni yo 

te condeno; vete, y no peques más” (Juan 8:11). En esa 

breve frase se expresa el corazón pastoral que debe gobernar 

a la Iglesia: ausencia de condenación, pero presencia de 

exhortación al cambio. 

 



 

17 

Este principio es fundamental para comprender cómo 

debe actuar la Iglesia frente a personas que llegan con 

prácticas sexuales contrarias al diseño de Dios. Rechazarlas, 

humillarlas o exponerlas públicamente no solo es antibíblico, 

sino profundamente dañino. Pero también lo es naturalizar el 

pecado, hacer sentir que Dios aprueba aquello que 

claramente condena, o prometer una aceptación que nunca 

conduce a la transformación. Ambas posturas niegan el 

evangelio. 

 

El apóstol Pablo escribe a la iglesia de Corinto, una 

congregación rodeada de inmoralidad sexual extrema, y les 

recuerda: “¿No sabéis que los injustos no heredarán el 

reino de Dios? No erréis; ni los fornicarios, ni los idólatras, 

ni los adúlteros, ni los afeminados, ni los que se echan con 

varones… heredarán el reino de Dios. Y esto erais algunos; 

mas ya habéis sido lavados, ya habéis sido santificados, ya 

habéis sido justificados” (1 Corintios 6:9 al 11). Este texto 

es clave porque no niega el pecado, pero proclama la 

posibilidad real de cambio. El evangelio no redefine el 

pecado; redefine al pecador. 

 

Desde esta perspectiva, la Iglesia debe estar preparada 

para recibir personas que se presentan con vestimentas, 

actitudes o expresiones que evidencian una confusión sexual 

profunda. El primer llamado pastoral no es corregir la 

apariencia externa, sino conducir al corazón al encuentro con 

el señorío de Cristo. La transformación auténtica siempre 

comienza en el interior y luego se manifiesta en lo externo. 

Exigir cambios conductuales sin un proceso de 



 

18 

arrepentimiento y discipulado produce legalismo; evitar toda 

confrontación produce engaño. 

 

Hace algunos años, Argentina se debatía entre aprobar 

o no la ley del matrimonio igualitario. Muchas iglesias 

realizaron marchas de protesta, saliendo a las calles como una 

clara manifestación de rechazo a dicha ley. En mi caso, no 

deseaba que esa ley se promulgara, porque entendía que no 

sería de bendición para la nación; sin embargo, no estaba de 

acuerdo con la manera en que la Iglesia se manifestó 

públicamente. 

 

Ciertamente, el malestar generado por la ley era 

legítimo, y el sentir de muchos cristianos también. No 

obstante, en mi opinión, la Iglesia se estaba presentando ante 

la comunidad homosexual como un enemigo absoluto. De 

hecho, en varias protestas se exhibían banderas con mensajes 

de juicio y condenación. La Iglesia posee autoridad y poder 

espiritual, pero salir a las calles con banderas o al ritmo de 

bombos no expresa ese poder, sino más bien una preocupante 

incapacidad para ejercer influencia espiritual de manera sabia 

y eficaz. 

 

En aquellos días, enseñé en cada iglesia que visité que 

lo que debíamos hacer era orar y legislar desde lo espiritual, 

no presentarnos ante los pecadores como enemigos, porque 

eso no fue lo que hizo nuestro Maestro. Algo similar ocurre 

con la ley del aborto: quizá no podamos impedir una 

legislación que lo habilite, pero sí podemos salvar a las 



 

19 

jóvenes, porque una mujer que conoce al Señor no abortará a 

su hijo, aun cuando el Estado se lo facilite o se lo financie. 

 

Nuestro llamado como Iglesia no es ejercer un 

gobierno natural, sino un gobierno espiritual. Sería 

maravilloso contar con leyes justas y gobernantes íntegros en 

nuestras naciones, pero esa realidad solo se concretará 

plenamente cuando el Señor gobierne sobre toda la tierra. 

Debemos tener claro que las tinieblas continuarán en 

aumento, especialmente en estos tiempos finales; aun así, la 

Iglesia saldrá victoriosa (Isaías 60:2). 

 

En esa misma época participé como orador en un 

congreso de jóvenes. Al finalizar mi exposición, me acerqué 

a la mesa donde se vendían libros y audios. Una joven de 

aspecto agradable se acercó amablemente y me preguntó si 

tenía una serie de audios sobre un tema en particular. Me 

comentó que ya poseía varios CDs míos y que le gustaban 

mucho las prédicas. 

 

Minutos después, un pastor presente en el evento, se 

acercó y me preguntó si me había dado cuenta de que la joven 

con la que había hablado en realidad era un varón. Aquello 

me sorprendió profundamente, porque realmente no lo 

parecía. Sentí mucha tristeza, y el pastor me comentó que 

solían ver a ese joven en distintas iglesias, pero que no 

permanecía en ninguna. 

 

Meses más tarde, visité una iglesia de la misma 

denominación que había organizado aquel congreso. Era una 



 

20 

mañana de verano y era la primera vez que asistía a esa 

congregación. Al llegar, noté que estaba presente únicamente 

una pastora. Tuvimos una hermosa reunión, y al finalizar, 

como es habitual, los hermanos se acercaron a saludarme con 

gran cordialidad. 

 

De pronto, un joven de cabello corto, con bigote y 

anteojos, se me acercó y me dijo: “Hola, pastor, un gusto 

saludarlo. ¿Usted no me reconoce?” Se quitó los anteojos, 

invitándome a observar mejor su rostro, y al notar que no 

lograba identificarlo, sonrió y añadió: “Es imposible que me 

reconozca, porque antes no aparentaba lo que realmente 

era…” 

 

En ese instante asocié el congreso, la denominación y 

el momento, y comprendí que estaba frente al mismo joven 

que tiempo atrás parecía una mujer. Conversamos un 

momento y, movido por lo que estaba ocurriendo en 

Argentina, le pregunté: “Discúlpame que te haga esta 

pregunta, pero es muy importante para mí saberlo: ¿qué crees 

que detonó tu conversión? Sé que fue el Señor, pero ¿qué 

produjo en ti la apertura para recibir la luz de Dios?” 

 

Sonrió y respondió: “Creo que fue el hecho de haber 

llegado a esta congregación, donde no había pastor, sino una 

pastora…” Eso despertó aún más mi interés, así que le 

pregunté: “¿Y qué tuvo que ver eso con tu conversión?” Él 

me explicó: “En cada iglesia que visitaba, los pastores y 

líderes varones me miraban como si hubiese entrado el 

mismo Satanás. El desprecio que me manifestaban era muy 



 

21 

doloroso. En algunos lugares me echaron directamente; en 

otros, de manera indirecta, me dijeron que no volviera. 

Siempre me hablaban de juicio y condenación.” Sin embargo, 

continuó, “cuando llegué a esta congregación, la pastora no 

me juzgó. Me habló de Jesucristo y, luego de una 

predicación, pasé a la plataforma llorando. Ella se acercó, me 

abrazó con un amor profundo y me dijo: ¡Jesús te ama! En 

ese momento caí de rodillas ante el Señor, fui liberado y hoy 

estoy aquí, completamente transformado, con el único deseo 

de hacer la perfecta voluntad de Dios…” 

 

Tiempo después, ese joven me llamó con alegría para 

contarme que estaba trabajando, estudiando y a punto de 

casarse. Lo que deseo expresar con este testimonio es que las 

marchas de repudio, así como las expresiones de odio o 

rechazo hacia una comunidad de personas con profundas 

heridas, nunca serán actos de verdadera sabiduría espiritual. 

Lo que la Iglesia necesita es recuperar el título que se le dio 

a nuestro Señor: “Amigo de pecadores”. No para justificar el 

pecado, sino para conducir a las personas a la salvación. 

 

Los pastores y líderes no deben despreciar a las 

personas homosexuales por su condición. Por el contrario, 

deben permitir que, a través de nuestras actitudes, ellas 

comprendan que Dios verdaderamente las ama. Luego sí, con 

sabiduría, con amor y mediante la obra del Espíritu Santo, 

debemos guiarlas por el camino de la luz, de la liberación y 

de la verdadera libertad. 

 

 



 

22 

Los pastores deben actuar con discernimiento, 

evitando la confrontación pública, la exposición innecesaria 

o el escándalo. El acompañamiento pastoral, el consejo 

privado y el discipulado paciente son herramientas 

fundamentales. No se trata de tolerar indefinidamente el 

pecado, sino de caminar con la persona hacia la libertad. La 

Iglesia no es un tribunal, pero tampoco es un refugio para la 

práctica persistente del pecado sin arrepentimiento. 

 

Cuando personas con estas prácticas solicitan 

participar de ordenanzas como el bautismo, el criterio bíblico 

es claro: el bautismo es para quienes se arrepienten y creen 

(Hechos 2:38). No se exige perfección, pero sí un cambio de 

dirección. El arrepentimiento no es la ausencia total de lucha, 

sino la renuncia a justificar el pecado. Bautizar a alguien que 

declara abiertamente su decisión de permanecer en una 

práctica contraria a la voluntad de Dios es vaciar de 

contenido espiritual el sacramento. 

 

En el segundo manual traté el tema del bautismo y dejé 

en claro que los pastores no deberían poner requisitos para 

bautizar. Las personas no pueden tener todo resuelto antes 

del bautismo, pero sí deben tener una legítima intención de 

caminar en Cristo, avanzar hacia la madurez espiritual y 

entregarse completamente a Su voluntad. Esto si debe ser 

confesado con plena convicción.  

 

En el caso de las personas con evidentes problemas 

sexuales es lo mismo que con cualquier persona. Sin 

embargo, la situación tan expuesta ante todas las personas, 



 

23 

hace necesario una resolución firme y determinada. Quien 

realmente ha recibido la gracia de la regeneración no necesita 

que les convenzan de pecado, el Espíritu Santo toma ese rol 

(Juan 16:8), y claramente les hace saber lo que está mal, así 

como les otorga la capacidad de cambio (Filipenses 2:13).  

 

Lamentablemente hay ministerios que están aceptando 

condiciones por parte de personas con problemas de 

sexualidad y alineándose a la corriente de pensamiento 

actual, están aceptando bautizar o incluso casar a 

homosexuales que no tienen la mínima intención de cambiar 

sus pecaminosas conductas.  

 

La Iglesia no puede acceder a bendecir uniones que 

Dios no instituyó. El matrimonio no es una construcción 

cultural adaptable a los tiempos, sino una institución divina 

que refleja el pacto entre Cristo y la Iglesia (Efesios 5:31 y 

32). Negarse a celebrar estas uniones no es un acto de odio, 

sino de fidelidad. Esa negativa debe ser comunicada con 

respeto, claridad y amor, pero sin ambigüedades. 

 

Uno de los mayores desafíos pastorales de este tiempo 

es aprender a establecer límites sin desprecio. Los límites no 

son muros de rechazo, sino marcos de protección. La Iglesia 

debe cuidar su testimonio, su doctrina y la santidad del 

cuerpo de Cristo, sin perder su vocación misionera. Jesús 

comía con pecadores, pero nunca negoció la verdad para 

mantener la mesa llena. 

 



 

24 

Cuando parejas del mismo sexo solicitan servicios 

espirituales, cobertura pastoral o participación plena en la 

vida congregacional sin disposición al cambio, el pastor debe 

actuar con sabiduría y firmeza. Cada caso requiere 

discernimiento, oración y acompañamiento, pero siempre 

dentro de los parámetros de la Palabra. El amor pastoral no 

consiste en decir “Dios los acepta tal como son…” si con ello 

se comunica que no hay necesidad de arrepentimiento. Dios 

ama a las personas tal como son, pero jamás las deja tal como 

están. 

 

En situaciones donde hay niños involucrados, la 

Iglesia debe actuar con especial cuidado. El niño no es 

responsable de las decisiones de los adultos y debe ser 

protegido. Sin embargo, ninguna acción pastoral debe 

interpretarse como una legitimación del modelo familiar 

contrario al diseño bíblico. La verdad y la gracia deben 

caminar juntas, incluso cuando el camino es incómodo. 

 

Finalmente, los pastores deben recordar que la 

incomodidad no siempre es señal de error. El evangelio del 

Reino confronta, incomoda y desinstala. Si alguien se siente 

incómodo, que sea por la verdad ungida del Espíritu y no por 

la dureza humana. “Porque no nos ha dado Dios espíritu de 

cobardía, sino de poder, de amor y de dominio propio” (2 

Timoteo 1:7). La cobardía calla la verdad; el amor sin verdad 

engaña; la verdad sin amor hiere. El Reino demanda las tres 

dimensiones. 

 



 

25 

Este tiempo exige pastores con convicciones 

profundas, corazones compasivos y espaldas firmes. La 

Iglesia no puede convertirse en un eco de la cultura, pero 

tampoco en un bastión de desprecio. Somos llamados a 

anunciar un evangelio que salva, transforma y restaura, aun 

cuando eso incomode a una generación que ha decidido 

redefinirlo todo. La gracia sigue siendo más poderosa que el 

pecado, pero la gracia verdadera siempre conduce al 

arrepentimiento y a la vida nueva en Cristo. 

 

“Así que, hermanos, deudores somos, no a la carne, para 

que vivamos conforme a la carne; porque si vivís 

conforme a la carne, moriréis; más si por el Espíritu 

hacéis morir las obras de la carne, viviréis. Porque todos 

los que son guiados por el Espíritu de Dios, estos son hijos 

de Dios.” 

Romanos 8:12 al 14 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

26 

Capítulo dos 

 

 

PARÁMETROS DE REINO 

PARA FAMILIAS ENSAMBLADAS 
 

 

“Mis planes para ustedes solamente yo los sé, 

 y no son para su mal, sino para su bien.  

Voy a darles un futuro lleno de bienestar” 

Jeremías 29:11 VLS 

 

 

La realidad pastoral contemporánea nos enfrenta, de 

manera cada vez más frecuente, a historias marcadas por 

rupturas, recomienzos, heridas profundas y estructuras 

familiares complejas. El divorcio, los recasamientos y las 

familias ensambladas ya no son una excepción dentro de la 

Iglesia, sino un escenario habitual que interpela directamente 

la sabiduría, la madurez espiritual y la responsabilidad 

doctrinal de quienes pastorean el pueblo de Dios. Ignorar esta 

realidad no la hace desaparecer; abordarla sin discernimiento, 

en cambio, puede producir más daño que sanidad. 

 

El Reino de Dios no se edifica sobre la negación del 

dolor humano, pero tampoco se sostiene sobre la 

relativización de la verdad. Allí donde la cultura propone 



 

27 

soluciones rápidas y redefiniciones constantes, el pastor está 

llamado a ofrecer una respuesta distinta: una palabra que 

brote del corazón de Dios, que sostenga la verdad eterna y, al 

mismo tiempo, sea capaz de ministrar restauración a personas 

quebrantadas. Jesús vino lleno de gracia y de verdad, y ese 

equilibrio no es opcional para el ministerio pastoral, sino un 

parámetro esencial del Reino. 

 

El punto de partida ineludible para cualquier reflexión 

sana sobre el divorcio y el recasamiento es el diseño original 

de Dios para la familia. Desde el principio, el Creador 

estableció el matrimonio como un pacto de unidad, 

permanencia y propósito. “Por tanto, dejará el hombre a su 

padre y a su madre, y se unirá a su mujer, y serán una sola 

carne” (Génesis 2:24). Esta declaración no responde a una 

construcción cultural, sino a una intención divina que 

atraviesa toda la revelación bíblica. Jesús mismo reafirmó 

este diseño al enseñar que lo que Dios juntó no debía ser 

separado por el hombre (Mateo 19:6). 

 

Cuando el diseño es comprendido, el desvío puede ser 

correctamente interpretado. El divorcio no aparece en la 

Escritura como una expresión de la voluntad perfecta de 

Dios, sino como una concesión frente a la dureza del corazón 

humano. Jesús lo expresó con claridad al afirmar que Moisés 

permitió el divorcio “por la dureza de vuestro corazón”, 

pero que “al principio no fue así” (Mateo 19:8). Esta 

afirmación nos obliga a sostener una tensión pastoral 

saludable: reconocer que existen realidades quebradas sin 

convertir esa realidad en norma del Reino. 



 

28 

Desde esta perspectiva, el pastor no puede ni idealizar 

el divorcio ni demonizar a las personas que lo han atravesado. 

El legalismo endurece el corazón y aplasta a los heridos; el 

permisivismo, en cambio, banaliza el pacto y erosiona el 

testimonio de la Iglesia. El Reino de Dios siempre nos 

conduce por un camino más estrecho y más profundo: el de 

la verdad que confronta y la gracia que restaura. 

 

 Sería fantástico que las familias no tuvieran problemas 

y que todo pudiera desarrollarse conforme a los diseños 

divinos, pero eso no es lo que sucede a personas impías y 

cristianas. En mi libro titulado “Dios, la iglesia y el divorcio” 

expreso claramente mi opinión y comparo el enseñar sobre el 

divorcio como el enseñar sobre cómo realizar un tratamiento 

para sanar fracturas óseas. Es necesario, pero ojalá nadie se 

fracturara un hueso jamás, porque Dios no creó los huesos 

para que reciban el maltrato, Su diseño no es romperlos. Sin 

embargo, hay muchos accidentes en la vida que producen 

fracturas y luego hay que tratarlas. 

 

 Ciertamente, hay accidentes que se producen en el 

contexto de actos simples de la vida. Actos necesarios y que 

nadie realiza considerando un riesgo de fracturas, por 

ejemplo, ir a trabajar en bicicleta, subir una escalera para 

buscar algo en el altillo, o correr apresurados por algún 

motivo. Sin embargo, cualquier acto inocente, puede derivar 

en un mal movimiento, en una caída y en una fractura.  

 

 También hay accidentes que se producen con más 

lógica, porque hay personas que practican deportes de alto 



 

29 

riesgo o realizan maniobras peligrosas, con un lógico 

porcentaje de posibilidades de que algo salga mal. Sea como 

fuera, todos aquellos que se fracturan, deben recibir un 

tratamiento para su sanidad. 

 

 Nadie diría, ante la fractura de un imprudente, que 

debería quedarse así, con sus huesos rotos, por negligente, 

porque si hizo algo tonto, debe sufrir las consecuencias. Esto 

sería absurdo, como absurdo es, decirles a las personas que 

han fracasado en un matrimonio, que ya no tienen solución, 

que, si se equivocaron o les salió mal, deben quedarse como 

están, porque según Dios, ya no hay arreglo. 

 

 Por otro lado, pretender que un fracturado, se quede 

con sus huesos rotos, solo puede ser la estúpida idea de quién 

tiene los huesos sanos. A nadie en esa condición de 

fracturado, se le ocurriría implementar la idea de quedarse 

como está por causa de su error. 

 

 Lamentablemente, esto es lo que he visto en la iglesia, 

los acérrimos defensores, de que las personas no tengan una 

salida ante el dolor, que no puedan restaurarse si han 

fracasado, que no puedan servir a Dios si han restaurados sus 

vidas, son los que se casaron una vez y tienen su matrimonio 

en orden. Lo cual, es fantástico y ojalá todos tuvieran ese 

privilegio, pero es fácil demandar de otros, cuando no 

estamos en sus zapatos. 

 

 Sería fácil para mí, decirle a una persona con varias 

fracturas expuestas: “Bueno hermano, lamentablemente 



 

30 

usted tiene que quedarse así… ¿Quién lo mandó a subirse a 

ese paredón? Se cayó y ahora debe asumir sus 

consecuencias… Usted no debe enyesarse, porque eso a Dios 

no le agrada, debe quedarse con sus huesos expuestos y si le 

duele, es por consecuencia de su pecado… Además, con esos 

huesos así, usted no puede servir a Dios, porque Él lo 

prohíbe…” Pregunto: ¿Eso, no es absurdo y cruel? 

 

 Así es como veo, la postura de muchos líderes en la 

iglesia de hoy. Yo sé que se escudan detrás de un dicho que 

los llena de orgullo: “La Biblia dice… yo enseño lo que la 

Biblia dice…” Lo cual está muy bien, el problema, no es lo 

que la Biblia dice, sino lo que ellos interpretan o lo que es 

peor, ni siquiera han escudriñado al respecto, sino que, solo 

repiten los versículos que les enseñaron en el instituto o en el 

seminario bíblico y punto. 

 

 Ante los miles y miles de matrimonios fracturados, 

necesitamos una sanidad urgente, un tratamiento digno, que 

nada tenga que ver con el liviano humanismo que vivimos 

hoy, sino que también sea parte del diseño Divino. 

 

 Como maestro he forjado mi entendimiento bíblico y 

mi opinión sobre este tema, considerando primeramente que 

“Dios es amor” (1 Juan 4:8). Y en ese amor, envió a su Hijo 

Jesucristo, quién nos redimió del pecado y de la muerte. En 

quién encontramos una nueva vida espiritual, sanidad física 

y sanidad para el alma. Él puede sanar nuestras finanzas, 

nuestro matrimonio, nuestra familia, nuestras fuerzas, 

nuestras relaciones laborales, nuestro todo. Jesucristo no 



 

31 

trajo la Ley, eso lo hizo Moisés, Jesucristo trajo la gracia y la 

verdad (Juan 1:17). 

 

 Y gracia no es licencia para pecar (Romanos 6:1), 

pero es el tratamiento de Dios, para sanar los huesos 

fracturados. La gracia no está para complacer los caprichos 

de los pecadores, pero está para sanar, las miserias del 

pecado. La gracia no vino para violentar las escrituras, 

Jesucristo es la gracia y también el verbo encarnado, no hay 

forma de que ambos se violenten. 

 

 Los parámetros del Reino, no pretenden ser 

argumentos para el divorcio, de ninguna manera. Son para 

valorar los diseños de Dios. Tanto para lograr un efectivo 

matrimonio cristiano, como para decirle a los que ya se han 

equivocado, que Dios no los desecha, que ahora lo intenten a 

la manera de Dios y bajo sus diseños. Recordemos las 

palabras de Jesús: “y conocerán la verdad, y la verdad los 

hará libres” (Juan 8:32). 

 

En el acompañamiento pastoral de personas en proceso 

de divorcio, la escucha atenta y el discernimiento espiritual 

son indispensables. Cada historia tiene matices, tiempos y 

responsabilidades que no pueden ser abordados 

superficialmente. Proverbios declara que “como aguas 

profundas es el consejo en el corazón del hombre; mas el 

hombre entendido lo alcanzará” (Proverbios 20:5). El 

pastor no está llamado a emitir sentencias apresuradas, sino 

a ayudar a que la luz de Dios alumbre las profundidades del 

corazón. 



 

32 

El apóstol Pablo exhorta a restaurar con espíritu de 

mansedumbre a quien ha caído, considerándose a sí mismo 

para no ser tentado (Gálatas 6:1). Esta exhortación establece 

un principio fundamental: la restauración nunca debe 

realizarse desde una posición de superioridad moral, sino 

desde la conciencia de la propia fragilidad. Pastorear desde 

el Reino implica acompañar sin justificar el pecado, llamar al 

arrepentimiento sin humillar, y señalar caminos de 

obediencia sin imponer cargas que Dios no ha puesto. 

 

Cuando el divorcio ya se ha consumado, aparecen 

nuevas realidades que requieren un abordaje igualmente 

cuidadoso. Las familias ensambladas presentan desafíos 

complejos en términos de autoridad, vínculos, límites 

emocionales y orden espiritual. El Reino de Dios es un Reino 

de restauración, pero también es un Reino de orden. La 

Escritura enseña que Dios no es Dios de confusión, sino de 

paz, y que todo debe hacerse decentemente y con orden (1 

Corintios 14:33,40). 

 

La restauración no consiste en ignorar las heridas del 

pasado, sino en permitir que Dios sane esas heridas y 

establezca nuevas bases de vida conforme a Su voluntad. En 

las familias ensambladas, el pastor cumple un rol clave al 

ayudar a establecer principios claros, tiempos de sanidad, 

procesos de discipulado y límites saludables. El amor del 

Reino no es caótico; es un amor que edifica, que ordena y que 

produce fruto duradero. 

 



 

33 

El tema del recasamiento exige un nivel aún mayor de 

discernimiento pastoral. No todo lo que es legal en términos 

civiles es necesariamente saludable en términos espirituales, 

y no todo lo que es posible desde la gracia es automático 

desde el Reino. Las personas sin Dios suelen casarse y 

divorciarse todas las veces que se les ocurra, pero en el Reino 

los hijos de Dios debemos ser prudentes buscando la perfecta 

voluntad de Dios en todo lo que hacemos. Mucho más a la 

hora de formar una nueva familia.  

 

El perdón de Dios es inmediato para quien se 

arrepiente sinceramente, pero la restauración de la vida y, 

especialmente, la habilitación para determinadas 

responsabilidades, requiere procesos. Confundir perdón con 

madurez, o gracia con ausencia de consecuencias, ha 

producido no pocos daños en la Iglesia contemporánea. El 

pastor, como administrador fiel de los misterios de Dios (1 

Corintios 4:1 y 2), está llamado a discernir cuándo 

acompañar, cuándo esperar y cuándo establecer límites claros 

en su enseñanza, sin procurar ser alguien que tome decisiones 

en lugar de los hermanos. Los pastores están para ayudar a 

las personas a escuchar y entender la voluntad de Dios, no 

para definirla con autoritarismo. 

 

El acompañamiento en situaciones de recasamiento 

debe considerar aspectos como el arrepentimiento genuino, 

la sanidad interior, el cierre adecuado de ciclos anteriores y 

la evidencia de fruto espiritual. Proverbios exhorta a 

considerar cuidadosamente el camino de nuestros pies para 

que todos nuestros caminos sean rectos (Proverbios 4:26). 



 

34 

Este principio es especialmente relevante cuando se trata de 

decisiones que impactan no solo a una persona, sino a hijos, 

familias extendidas y a la comunidad de fe. 

 

La Iglesia, como comunidad del Reino, no está 

llamada a ser un tribunal que expone públicamente las fallas 

de sus miembros, sino una familia espiritual que acompaña 

procesos de restauración. Romanos enseña que todos somos 

miembros los unos de los otros (Romanos 12:4 y 5), y que 

el propósito de Dios es levantar a los quebrantados y vendar 

a los heridos (Isaías 61:1 al 4). Sin embargo, esta 

restauración nunca debe implicar una redefinición de la 

verdad revelada. 

 

Uno de los grandes desafíos pastorales de nuestro 

tiempo es sostener una enseñanza clara desde el púlpito sin 

caer en mensajes que estigmaticen o condenen. Enseñar los 

principios del Reino sobre la familia, el matrimonio y el 

pacto es una responsabilidad ineludible, pero debe hacerse 

con sabiduría, sensibilidad pastoral y un profundo amor por 

las personas. La verdad proclamada sin amor se vuelve 

dureza; el amor proclamado sin verdad se vuelve engaño. 

 

Para los pastores que trabajan bajo cobertura espiritual, 

es fundamental mantener unidad doctrinal y criterios claros 

en el abordaje de estos temas. La cobertura no es solo una 

estructura de autoridad, sino un espacio de cuidado, rendición 

de cuentas y alineamiento espiritual. Actuar de manera 

independiente, sin consulta ni discernimiento comunitario, 



 

35 

puede abrir puertas a confusión, división y debilitamiento del 

testimonio del Reino. 

 

En última instancia, el llamado pastoral frente a las 

realidades del divorcio, los recasamientos y las familias 

ensambladas es a reflejar el corazón del Buen Pastor. Jesús 

no quebró la caña cascada ni apagó el pábilo que humea, pero 

tampoco dejó de llamar al arrepentimiento ni de señalar el 

camino estrecho que conduce a la vida. Pastorear conforme 

al Reino es caminar con las personas, no delante de ellas 

como jueces ni detrás como espectadores, sino a su lado 

como guías espirituales llenos de gracia y verdad. 

 

El Reino de Dios no niega el pasado, pero tampoco es 

condicionado por nuestros hechos. Cuando el Señor llamó a 

Saulo de Tarso, no limitó su propósito por causa de su pasado 

de violencia contra los cristianos. En Cristo hay perdón, 

sanidad y nuevas oportunidades, pero también hay un 

llamado claro a vivir conforme a Su señorío. Cuando la 

Iglesia sostiene este equilibrio, se convierte en un espacio 

seguro para los heridos y, al mismo tiempo, en un faro de 

verdad en medio de una sociedad confundida. 

 

Cuando hablamos del tema del divorcio y de la 

posibilidad que tiene una persona de volverse a casar, 

debemos investigar tanto lo que la Ley dice, así como lo que 

la gracia permite a las personas que se encuentran en este tipo 

de tragedia. Una pregunta que resulta válida es la siguiente: 

¿Podemos solamente condenar a una persona sin buscar su 

restauración y aun así decir que imitamos el ejemplo de 



 

36 

Jesucristo? De ninguna manera. El pecador arrepentido debe 

ser restaurado. Entonces, la pregunta sería: ¿Cuál es el 

camino bíblico para hacerlo? Para responder sabiamente 

como cristianos a una realidad tan dolorosa, debemos hacer 

un análisis de la Palabra del Señor. Debemos no solo analizar 

los mandatos de la Ley en el Antiguo Testamento, sino 

también las enseñanzas que aparecen en el Nuevo 

Testamento. Además, es indispensable realizar un profundo 

estudio de todo el concepto de la gracia para comprender las 

enseñanzas bíblicas sobre este tema del divorcio.  

 

“Todo el que repudia a su mujer,  

y se casa con otra, adultera; y el que se casa  

con la repudiada del marido, adultera”. 

Lucas16:18 

 

 ¿Es este versículo un indicativo de que todas las 

personas que se vuelven a casar están adulterando? ¿Significa 

esto que tendrá que vivir para siempre en constante pecado y 

como consecuencia se les prohibirá el servicio o comunión 

en la Iglesia de Jesucristo? Bueno, debo reconocer que estos 

versículos impactan profundamente la vida de la Iglesia, 

porque todas las respuestas a estas preguntas eran un legalista 

“Sí”, pero con el tiempo mi entendimiento fue creciendo en 

la interpretación correcta de estos dichos. 

 

 Tampoco quiero que nadie interprete que mi posición 

es de apoyar a todos los que quieran destruir sus familias y 

que irresponsablemente tratan de iniciar otra relación 

conyugal que tal vez terminará de la misma manera. Debe 



 

37 

quedar bien claro que mi intención no es ser más bueno que 

Jesucristo ni traspasar sus límites. El Señor me libre de eso. 

No intento apoyar a quienes buscan separarse aun 

inventándose problemas o creándolos para satisfacer su 

pecaminosidad.  

 

No estoy de acuerdo con quienes no quieren perdonar 

al cónyuge que ha pecado y que desea su restauración, ni con 

quienes quieren divorciarse por incompatibilidad de 

caracteres. Esas son acciones que he condenado y seguiré 

condenando mientras viva porque el Señor las condena. Digo 

un rotundo “no” a los que abogan por el divorcio y un rotundo 

“sí” a quienes condenan el pecado, aman al pecador y ofrecen 

la gracia restauradora de Dios. 

 

 Pregunta ¿Es lícito volverse a casar? La inadecuada 

interpretación de los dichos de Jesús, así como la exhortación 

de Pablo en 1 Timoteo 3:2, que escribió: “Y es necesario que 

el obispo sea irreprensible, marido de una sola mujer”. Han 

causado un gran daño al ser interpretadas de manera literal y 

sin profundizar en los textos y las intenciones. Esto ha 

generado en muchos ministros, que no acepten en ningún 

caso que una persona se vuelva a casar y mucho menos 

aceptar que al hacerlo esa persona pueda tener la posibilidad 

de ministrar. 

 

 Pregunta ¿Debemos acatar la Ley? Todavía una mayor 

interrogante dejaba en mi mente el pasaje de Lucas 16:16 y 

17: “La ley y los profetas eran hasta Juan; desde entonces 

el reino de Dios es anunciado, y todos se esfuerzan por 



 

38 

entrar en él. Pero más fácil es que pasen el cielo y la tierra, 

que se frustre una tilde de la ley”. Muchos creen que estos 

dos versículos, que preceden a la enseñanza de Jesucristo 

sobre el divorcio y que aparece en el versículo 18, decían que 

esa ley debía mantenerse. Esa conclusión parece muy lógica, 

terminan creyendo que todo aquel que se vuelve a casar está 

en adulterio. 

 

 Al analizar lo que establece la Ley, me percaté de una 

serie de conceptos que tenía el pueblo de Dios de la época. 

Todos los judíos creían que era legal divorciarse. Las 

diferencias radicaban en las causas por las que se permitía el 

divorcio. Aún más, para ellos el divorcio implicaba la 

posibilidad de un nuevo matrimonio. Para estudiar lo que 

dice la Ley de Moisés, debemos leer Deuteronomio 24:1, 2 

que es uno de los pasajes clave: “Cuando alguno tomare 

mujer y se casare con ella, si no le agradare por haber 

hallado en ella alguna cosa indecente, le escribirá carta de 

divorcio, y se la entregará en su mano, y la despedirá de su 

casa. Y salida de su casa, podrá ir y casarse con otro 

hombre”. 

 

 Examinemos un poco la forma en que Jesús trató tan 

delicado tema. En el Evangelio según Marcos capítulo 10 

encontramos uno de los acostumbrados diálogos entre los 

fariseos y Jesucristo. El versículo 2 describe la intención de 

estos hombres: “Y se acercaron los fariseos y le 

preguntaron, para tentarle, si era lícito al marido repudiar 

a su mujer”. La respuesta de Jesucristo es una pregunta que 

aparece en el versículo 3: “¿Qué os mandó Moisés?” 



 

39 

 Obviamente el intento de Jesucristo era llevarlos a la 

Ley. Los fariseos respondieron en el versículo 4: “Moisés 

permitió dar carta de divorcio, y repudiarla”. Jesucristo se 

dirige a los fariseos que hicieron la pregunta para que ellos 

mismos fueran los que analizaran lo que decía la Ley. Esta 

porción que Jesús quería que se investigara se encuentra en 

el pasaje que leímos en Deuteronomio 24:1 y 2. 

 

 Por lo general, con el solo hecho de tratar de interpretar 

lo que dice la Ley y de sugerir cómo debe aplicarse en 

nuestros días, tendremos mucho debate. De ahí que sea 

necesario realizar una profunda investigación de ella para 

entenderla en su contexto cultural y nacional a fin de poder 

asimilar lo que Jesucristo enseñaba. 

 

 Tampoco debemos descuidar lo que la Palabra de Dios 

nos enseña con respecto a la gracia y la verdad que vino junto 

con la llegada de Jesucristo (Juan 1:17). Podemos ver 

ejemplos muy claros en los que notamos que Jesucristo trajo 

una nueva enseñanza que no solo comunicó con sus palabras, 

sino también modeló con su estilo de vida. 

 

 Haciendo un estudio de Deuteronomio 24, que es el 

pasaje que expone la ley donde aparece esta regulación sobre 

el divorcio, notamos algunas cosas importantes que debemos 

considerar. En este pasaje descubrimos lo que la Ley 

establecía en cuanto al divorcio. Este es el texto al que se 

refieren los fariseos cuando le preguntan a Jesús sobre el 

divorcio en Mateo 19. 

 



 

40 

 En realidad, la Ley no prohíbe el divorcio, más bien lo 

reconoce y establece reglamentos de cómo debe efectuarse. 

Incluso, note que a quien se divorcia no se le pide que lleve 

ningún sacrificio al tabernáculo para tener una relación 

adecuada con Dios. En este pasaje no se prohíbe el divorcio, 

sino que se reglamenta. El pasaje dice literalmente: “Por 

haber hallado en ella alguna cosa indecente”, en el original 

dice: “por cualquier causa”. Esto no necesariamente se 

refiere al adulterio ni a las relaciones prematrimoniales 

porque la Ley penaba estos pecados con la muerte, según 

Deuteronomio 22. 

 

 Es difícil entender qué incluye; pero sin duda pueden 

considerarse cosas indecentes las que se relacionan con 

desviaciones sexuales. También podemos incluir el trato 

destructivo que incluye acciones indecentes que demuestran 

que no existe un deseo de cambio en la persona. Creo que 

estas causas están bien establecidas en el Nuevo Testamento 

donde encontramos explicaciones acerca de las condiciones 

para el divorcio legítimo. 

 

 En los casos en que el divorcio era inevitable, se 

especifican claramente los pasos a seguir: Se debía escribir 

una carta de divorcio. La función de esta carta era entregar a 

la mujer un documento que certificara que era libre y que 

podía casarse con otro hombre sin peligro de que la acusaran 

de adulterio. Si se casaba sin tener una carta de divorcio, 

cometía adulterio y recuerde que eso significaba la muerte. 

 



 

41 

 Esta ley impedía que el hombre jugara con la mujer. 

Muchos se separaban simplemente para dejarla como una 

repudiada sin darle carta de divorcio. En muchos casos el 

hombre maltrataba a la mujer y la buscaba cada vez que 

quería tener relaciones sexuales. La mujer, por lo tanto, 

estaba sometida a un estado de esclavitud, de abandono, 

como dice la definición de la palabra “shalach”. 

 

 El hombre debía despedir a la esposa de la casa. El 

hecho de que al darle carta de divorcio el hombre debía 

despedirla de la casa es otra muestra tangible del final de la 

relación. Debía terminar dicha relación interpersonal y ella 

abandonaba la casa con su carta de divorcio quedando libre 

de su compromiso. 

 

 Entre muchas otras cosas, la Palabra del Señor nunca 

deja de asombrarme por su excelente equilibrio. Aun en este 

tema tan emocional como es el divorcio, descubro que la 

Palabra de Dios otorga con mucha sabiduría la mejor salida 

sin irse a ningún extremo perjudicial. Notamos con claridad 

que no tienen apoyo bíblico quienes creen que solamente 

porque son cristianos deben permanecer toda la vida bajo el 

maltrato. No existe apoyo escritural para soportar con 

paciencia el adulterio de un cónyuge. En ese caso, en vez de 

presionarlo a que decida con quién se va a quedar, le anima a 

seguir jugando con sus dos relaciones. 

 

 Si alguien encuentra apoyo en los pasajes que hablan 

de la sumisión de la mujer para aconsejar la permanencia sin 

confrontar y solo orando, tiene una interpretación limitada y 



 

42 

equivocada de este concepto. Por supuesto, tampoco 

encuentro que la Biblia promueve el divorcio. También se 

equivoca quien interpreta así el mensaje divino. 

 

 Deuteronomio 24:2 dice: “Y salida de su casa, podrá 

ir y casarse con otro hombre”. Esta declaración demuestra a 

las claras que este procedimiento daba la libertad a la persona 

de volverse a casar. No existe ninguna indicación que el 

volverse a casar se haya considerado una acción pecaminosa. 

Más bien se aceptaba como algo normal. Recuerde una vez 

más que la mujer no tenía posibilidad de subsistir sin la 

protección de un hombre. 

  

 Su padre o esposo debía sostenerla. Ella podía volverse 

a casar y así encontrar otra fuente de sostenimiento y apoyo.  

Lo que sí se le prohibía, era volver a su primer esposo, aun 

después de la muerte de su segundo marido porque el antiguo 

vínculo estaba roto. El pasaje considera que la mujer no debía 

volver a su antiguo marido y si ella lo hacía, ese acto era 

declarado como una abominación delante del Señor. 

 

“Pero si la aborreciere este último, y le escribiere carta de 

divorcio, y se la entregare en su mano, y la despidiere de 

su casa; o si hubiere muerto el postrer hombre que la 

tomó por mujer, no podrá su primer marido, que la 

despidió, volverla a tomar para que sea su mujer, después 

que fue envilecida; porque es abominación delante de 

Jehová, y no has de pervertir la tierra que Jehová tu Dios 

te da por heredad”. 

Deuteronomio 24:3 y 4 



 

43 

 Esta es una prohibición bastante fuerte, una oposición 

absoluta a que la mujer vuelva a entablar un nuevo vínculo 

con el anterior marido cuando ya había existido el divorcio. 

Sea que el nuevo marido haya muerto o le haya dado carta de 

divorcio, la mujer no podía volver a su antiguo marido. 

 

 No entendemos muy bien las costumbres de esta 

nación en los tiempos bíblicos porque no solo está a miles de 

kilómetros de nosotros, sino porque tuvo una cultura e idioma 

diferente y sus costumbres distan miles de años de la época 

en que vivimos. Por eso es necesario que analicemos la 

situación y las costumbres de esa época. 

 

 A fin de realizar un estudio a conciencia es necesario 

hacer una investigación de lo que ocurría con el pueblo de 

Dios en el Antiguo Testamento. No podemos entender la 

razón de la inclusión del comentario sobre el divorcio sin 

analizar la situación de la relación conyugal en aquella época. 

 

 Los hombres y las mujeres que Dios escogió para ser 

una nación santa, distinta a las demás que le rodeaban, poco 

a poco fueron perdiendo su distinción. Abandonaron su deber 

de ser un pueblo distinto al realizar matrimonios mixtos. 

Judíos y gentiles se mezclaron al unirse en matrimonios, a 

pesar de la clara y expresa prohibición de Dios. Este era un 

acto de desobediencia de las expresas directivas de Dios. 

Obviamente eso debía corregirse. 

 

 Debido a ello y otras razones que analizaremos más 

adelante, a Moisés se le dio la autoridad para que permitiera 



 

44 

que en determinadas circunstancias se otorgara carta de 

divorcio. Esta no era una ley necesaria para reglamentar la 

buena conducta del pueblo, sino más bien una concesión 

divina para enmendar actos inadecuados debido a la rebeldía 

de la gente. Jesús afirma que esta concesión divina se realizó 

“por la dureza de corazón”. Dios no cambió sus planes para 

el matrimonio. No abrió una puerta para que cualquiera y por 

cualquier motivo abandonara a su cónyuge. No estableció un 

nuevo sistema para la familia. 

 

 En su libro: La Vida y Obra, Flavio Josefo, que fue un 

gran historiador que vivió en los tiempos de Jesucristo, 

escribe una paráfrasis que nos ilustra bien esta ley de 

Deuteronomio 24. Él dice: “Aquel que desea divorciarse de 

su esposa por cualquier causa, debe darle en un documento 

escrito, la seguridad de que nunca volverá a usarla como su 

esposa. De esta manera ella puede tener la libertad de 

casarse con otro esposo, porque antes de que esta carta de 

divorcio sea entregada, ella no tiene el permiso para 

hacerlo”. Esta descripción de Flavio Josefo nos comunica 

que la mala costumbre de dar carta de divorcio por cualquier 

causa todavía era una realidad en el tiempo de Jesucristo. 

 

 Para entender una de las razones, que tuvo Dios para 

hacer una concesión a quienes optaban por el divorcio, en 

ciertas circunstancias, debemos entender la debilidad 

humana que provocó el mandato de Moisés. El pecado del 

hombre había llegado a extremos en que no había salida al 

enredo en que se habían metido. 

 



 

45 

 La historia nos relata que los grandes hombres de Dios 

de la antigüedad no solo se casaron con una mujer, sino con 

varias. Es obvio que ese no era el mandato de Dios, sino un 

acto de pecaminosidad del hombre. Dios nunca permitió la 

poligamia. Fueron los hombres los que prefirieron ese estilo 

de vida. 

 

 Los patriarcas de nuestra fe fueron también hombres 

de Dios que procuraban guardar sus mandamientos. Pero, al 

igual que nosotros, fueron humanos, con una naturaleza 

pecaminosa. Estaban bajo la influencia de su debilidad 

humana y a veces hasta de su propia cultura. En ocasiones, 

también cayeron víctimas de su pecaminosidad. Dios nunca 

aceptó la poligamia. Sin embargo, algunos de ellos la 

practicaron y se casaron con una y con otra mujer. Con sus 

actos pecaminosos no solo desechaban la ley divina, sino que 

humillaban y esclavizaban a las mujeres. Algunos, cuando se 

cansaban de ellas y querían separarse, ni siquiera les daban 

carta de divorcio, simplemente la repudiaban. En ese estado 

ellas no podían volver a casarse. La mujer quedaba 

esclavizada a ese hombre y este siempre tenía la posibilidad 

de buscarla para usarla cuando él estimara conveniente. Si el 

hombre no se divorciaba de ella y solo la repudiaba, la dejaba 

todavía unida a él y si ella llegaba a casarse cometía adulterio. 

 

 La situación no era fácil para la mujer. Volverse a casar 

no solo era una opción que le ayudaba a encontrar otro 

hombre como compañía, sino que era de alguna manera 

esencial para sobrevivir. Además, era muy importante 



 

46 

económicamente para la mujer porque dependía del sustento 

de un hombre, sea su padre o el esposo. 

 

 El acto de despedir o repudiar a la mujer era diferente 

al que implicaba la palabra “divorcio”. Cuando estos 

hombres despedían a una mujer, las separaban de ellos sin 

darle una carta de divorcio. Es decir, sin dejarla en libertad 

sino en esclavitud. Las mujeres repudiadas seguían esclavas 

de quien no daba carta de divorcio. La palabra que describe 

ese despido o repudio en hebreo es “shalach”, que es 

diferente a la usada para referirse al divorcio. Esta es la 

palabra “keriythuwth”. 

 

 En el caso del adulterio de la nación de Israel, como 

vimos en el capítulo anterior, Dios no solo la despidió, sino 

que le dio carta de divorcio. Es decir, rompió los vínculos 

matrimoniales mediante un divorcio legal, con documento 

escrito tal como manda en Deuteronomio 24. Esta carta de 

divorcio le otorgaba a la mujer la misma dignidad que al 

hombre. La liberaba de la esclavitud y de la posibilidad de 

que la usara como esclava. La carta de divorcio le permitía 

que ella saliera de la casa y quedara en libertad para casarse 

con otro hombre. Es indiscutible que la práctica injusta del 

repudio o el simple despido de la mujer eran y seguirá siendo 

un serio peligro. 

 

 El peligro que corrían las mujeres de antaño, es el 

mismo que enfrentan en nuestros días quienes no se divorcian 

de sus cónyuges y solo prefieren la separación durante largos 

períodos sin enfrentar el problema con sabiduría. Existe el 



 

47 

mismo peligro de seguir usando a la mujer para propósitos 

sexuales porque la tendencia del hombre es la misma de 

antes. 

 

 En la antigüedad, las esposas despedidas, aunque no 

vivían con el hombre, seguían siendo de su propiedad. Sin 

duda era una cultura muy cruel con la mujer. Esta no podía 

obtener la libertad, pues el marido no le daba el divorcio y en 

esas condiciones se le impedía iniciar una nueva relación 

matrimonial sin cometer adulterio. 

 

 La fórmula de divorcio y nuevo casamiento se 

contemplaban en el certificado, en la carta que debía 

firmarse. Este no era un certificado cualquiera. Más bien se 

debía redactar cuidadosamente a fin de que la mujer tuviese 

una forma de demostrar con claridad su libertad de volverse 

a casar. Jesucristo nunca aprobó el divorcio, ni tampoco 

presentó una nueva fórmula. La intención obvia era corregir 

los abusos aprobando el debido uso de la carta de divorcio en 

el caso que Él específicamente menciona. 

 

 Con sus declaraciones, el Señor aclaraba a los judíos 

que no podían divorciarse de sus mujeres por razones 

ridículas como las que usaban como excusa para sus pecados. 

Jesús rechazó los deseos de quienes rápidamente querían 

terminar con su relación matrimonial y para ello buscaban 

cualquier causa. No quería que repudiaran a las mujeres ni 

quería que ellas sufrieran el estigma del abandono y la 

posterior esclavitud de un hombre. 

 



 

48 

 El Señor dejó claramente establecido que la 

fornicación era la única razón válida. Reafirmó la carta de 

divorcio judía. La misma que establecía que en caso de que 

la mujer la recibiera, se podía volver a casar. Sería falso 

pensar que Jesucristo aceptaba solamente la primera parte de 

la carta que permitía el divorcio por adulterio, pero rechazaba 

la parte que establecía que recibieran el certificado que les 

permitía volverse a casar. 

 

 En el Léxico del Nuevo Testamento, se cita la palabra 

griega “apostacion” como un término técnico que describe 

el acto de entregar una carta de divorcio. La palabra 

“apoluo” no significa “divorcio”, sino más bien describe la 

situación de una mujer que se considera una esclava y que 

recibe el “repudio”, o una mujer a la que le privan de los 

derechos básicos que tenía dentro del matrimonio y en la 

monogamia.  

 

 La palabra “apostacion”, en cambio, significa que el 

matrimonio se terminó y, por lo tanto, se permite otro 

matrimonio legal. Lo que se destaca es que en el divorcio se 

extendía un documento, la llamada “carta de divorcio”, que 

debía entregarse en la mano. Cuando se despedía a la mujer 

y esta se iba de la casa llevando su carta en la mano, según 

Deuteronomio 24:2 podía casarse con otro hombre. 

Debemos entender entonces que el término griego “apoluo” 

que significa “repudiar” no es un divorcio técnicamente 

hablando. Aunque a menudo estas palabras se usan como 

sinónimos, realmente su significado es distinto. 

  



 

49 

 Siendo que la carta de divorcio incluía la separación 

definitiva y la posibilidad de un nuevo matrimonio, la 

referencia de Jesucristo a que es posible el divorcio por causa 

de fornicación, de acuerdo a mi interpretación, debe incluir 

que es posible un nuevo matrimonio. La declaración de 

Jesucristo fue sencilla y no fue su intención dejar a la gente 

sumida en la incertidumbre, sino corregir a los judíos que no 

daban carta de divorcio, que solo las repudiaban y por esa 

causa, podían manipularla, ya que la dejaban con la 

imposibilidad de volver a casarse. 

 

 La Palabra de Dios también permite un nuevo 

matrimonio cuando el anterior matrimonio y el divorcio se 

llevaron a efecto antes de la salvación.  

 

“De modo que, si alguno está en Cristo,  

nueva criatura es; las cosas viejas pasaron;  

he aquí todas son hechas nuevas” 

2 Corintios 5:17 

   

 Otro pasaje que ayuda a entender esta verdad es 

Efesios 2:1 al 7, 19 al 22. Según mi interpretación, pasajes 

como estos, que hablan de la nueva vida en Cristo, no pueden 

enseñar que sí existe nueva vida en Cristo, pero que está 

limitada. Estos pasajes de seguro no enseñan que todas las 

cosas son hechas nuevas a excepción de la vida y relación de 

una persona divorciada.  

 

 Si estos pasajes excluyeran la situación de una persona 

divorciada, es decir, si se acepta que son nuevas en Cristo 



 

50 

todas las personas y cosas a excepción de las personas que 

han vivido la dolorosa experiencia del divorcio, este se 

convertiría en el único pecado que no cubriría la sangre de 

Jesucristo. Sería la única mancha negra de nuestro pasado 

que no podría limpiarse. 

 

 Para mí, las palabras “nueva criatura” significan 

precisamente lo que dicen. Toda persona, sin importar los 

pecados cometidos, cuando recibe la gracia del Señor, es una 

nueva creación y por ello tiene la libertad de buscar su 

restauración. Ahora, con el poder de Cristo, la dirección del 

Espíritu Santo, la instrucción de líderes fundamentados en la 

Palabra de Dios, puede evitar seguir viviendo en su condición 

anterior. 

 

 También es bíblicamente permitido el divorcio y el 

nuevo matrimonio cuando el cónyuge no creyente, voluntaria 

y permanentemente, abandona al cónyuge creyente. En 1 

Corintios 7:15, Pablo nos da algunos consejos sobre el 

matrimonio. Específicamente aconseja sobre los 

matrimonios mixtos, es decir, el de un creyente con un 

incrédulo. Es interesante, pero el concepto del apóstol es que 

no todos los matrimonios entre un creyente y un incrédulo 

van a fracasar y que no se debe argüir que existe causal para 

la separación solo por el hecho de que existe una diferencia 

de fe. 

 

 Es cierto que la Biblia condena que un cristiano se una 

en un yugo desigual con un incrédulo, pero una vez casados, 

de ninguna manera manda que los cristianos terminen su 



 

51 

relación matrimonial con un no cristiano por no tener fe. 

Pablo aconseja al cristiano que vive en medio de los 

conflictos surgidos por la diferencia de creencias, que busque 

la armonía. Pide que sea un ejemplo, que viva la vida 

cristiana manteniendo un comportamiento ejemplar. De esta 

manera, dará evidencias de su auténtico cristianismo.  

 

 El cónyuge cristiano tiene el deber de establecer los 

límites en su relación conyugal. No puede aceptar someterse 

a las imposiciones antojadizas de quien no es creyente. No 

debe aceptar conductas inmorales. No debe aceptar que lo 

obliguen a romper todo vínculo con la iglesia. Así como el 

cónyuge cristiano no tiene derecho a prohibirle a su marido 

jugar fútbol los sábados, si esa es su opción y deseo, tampoco 

debe permitir que el cónyuge no cristiano le prohíba 

actividades relacionadas con su fe. El cristiano debe cumplir 

sus obligaciones como tal, pero no necesita estar sujeto a 

esclavitud. 

 

 Si el cónyuge incrédulo quiere mantener un estilo de 

vida pecaminoso, si esa persona abandona los principios de 

moralidad y con palabras o acciones demuestra su deseo de 

abandonar su relación matrimonial, o en algunos casos ejerce 

violencia física, el creyente no está obligado a permanecer en 

ese yugo. Tampoco es mandado a abandonar esa relación, 

pero si no existe una mejor salida y ha intentado por todos los 

medios que sobreviva el matrimonio y no lo ha logrado, está 

permitido abandonar aquel vínculo matrimonial. 

 



 

52 

“Pero si el incrédulo se separa, sepárese; pues no está el 

hermano o la hermana sujeto a servidumbre en semejante 

caso, sino que a paz nos llamó Dios” 

1 Corintios 7:15 

 

 Es obvio que el apóstol Pablo no está incitando al 

divorcio facilista ni está promoviendo el libertinaje para 

divorciarse y volverse a casar, de ninguna manera. 

Constantemente afirma la permanencia del vínculo 

matrimonial y nos exhorta a que hagamos todo lo posible por 

otorgar perdón, buscar la reconciliación y permanecer unidos 

hasta la muerte. Sin embargo, también brinda una salida de 

la esclavitud en que se encuentra quien tiene un matrimonio 

con características destructivas. 

 

 También es bíblicamente permitido el divorcio y el 

nuevo matrimonio, en un matrimonio cristiano, cuando un 

cónyuge ha cometido inmoralidad sexual, y no está dispuesto 

a arrepentirse y volver a vivir, fielmente con su cónyuge. 

Pero lógicamente, si este se arrepiente y pide perdón, debe 

ser perdonado y juntos procurar la restauración con la ayuda 

del Señor.  

 

 Por otra parte, creo que es un pecado abandonar la 

relación matrimonial por conflictos que con esfuerzo y ayuda 

tienen solución. Creo que tienen una actitud muy pecaminosa 

quienes quieren tomar decisiones rápidas de abandonar la 

relación conyugal después de algunas discusiones. Incluso, 

he visto que líderes o pastores, pudiendo tomar su cruz y  



 

53 

avanzar con humildad para la restauración, rompen 

livianamente su vinculo matrimonial generado en Cristo. 

 

 Tampoco afirmo que se debe abandonar la relación 

conyugal cuando la pareja ha tenido serios conflictos que se 

han prolongado durante muchos años solo por la negativa a 

cambiar y la falta de disposición a aprender a convivir con 

amor y respeto. Antes de esta trascendental decisión se deben 

buscar todos los medios de comunicación y se debe hacer 

todo intento de sanidad en esa relación matrimonial herida.  

 

 Cuando examinamos la realidad lamentable en que 

viven muchas personas hoy en día. Cuando comprendemos 

la necesidad de la vida de Cristo en la gente, de la necesaria 

liberación de un pasado o de un vínculo pecaminoso, 

destructivo o violento que los oprime, notamos en la Iglesia, 

una lamentable actitud inmisericorde. Creo que deberíamos 

ser más como Jesús, que no juzgó a la Samaritana, que ya 

había tenido cinco fracasos matrimoniales y que solo estaba 

juntada con el sexto, sino que le proporcionó la oportunidad 

para una nueva vida. 

 

  Creo que una actitud legalista y ausente de gracia 

convierte a muchos líderes en personas capaces de juzgar 

implacablemente, tan solo porque ellos sí, quizás tengan su 

vida en orden. Es fácil opinar y juzgar, cuando no se está en 

los zapatos del que padece una situación difícil. Jesús podría 

haber juzgado a los pecadores que se acercaron a Él, porque 

él era Santo y jamás pecó. Sin embargo, se puso en la piel de 



 

54 

los pecadores y murió por todos, a fin de darnos la 

oportunidad de una vida nueva. 

 

 Qué triste es que hoy, los hombres, ejerciendo una 

posición de servicio a ese mismo Jesús, se tornen en jueces, 

capaces de prohibir a una persona, que restaurados y con 

amor, puedan comenzar una nueva familia, bajo la bendición 

de Dios y además servirlo con sus dones, talentos y 

capacidades, sin ser juzgados o descalificados por su pasado. 

 

Hoy vemos a una creciente cantidad de familias 

destruidas. Incluso estamos viendo los daños psicológicos 

que esto está produciendo en los hijos. Tenemos que 

enfocarnos para resolver esto, porque las familias del futuro, 

están siendo destruidas en el ataque a las familias de hoy. 

¡Iglesia preciosa, debemos reaccionar! 

 

 Cuando los hombres se divorcian suelen quedar 

lastimados, inseguros, con problemas económicos, añorando 

a sus hijos, con los que no volverá a tener una relación normal 

y diaria como la que tenía. Por su parte, las mujeres muchas 

veces se sienten desprotegidas, tristes, solas y con 

dificultades para volver a creer en el amor. ¿Qué tiene de 

bueno el divorcio? Nada. Todo divorcio es una masacre 

emocional, el fin de una ilusión, la brutal ruptura de un 

proyecto que se creía para siempre.  

 

 Por eso sólo la persona que llega a una situación 

insostenible lo concreta. Y por eso la Iglesia, en vez de 

castigarla, debería cuidarla más que a los que disfrutan de un 



 

55 

feliz matrimonio. La Iglesia, debe abrirles las puertas de la 

comprensión, del amor y la inclusión. 

 

 No es necesario aclarar, que el divorcio no es la mejor 

opción que Dios tiene para nosotros. Sin embargo, tampoco 

es el final de una vida cristiana victoriosa. Como creyentes, 

podemos esperar a ser guiados por el Espíritu de Dios y saber 

que Él no trae condenación a nuestra vida por divorciarnos 

(Romanos 8:1), ni aparta a nadie de un lugar especial en Su 

plan (Romanos 11:29). A través de Él, una persona 

divorciada puede vivir en victoria y cumplir ¡todo lo que Dios 

la ha llamado a hacer! 

 

 No existe una ley bíblica específica que hable del 

cristiano en relación al divorcio, además de seguir la ley del 

amor. El mismo principio se aplica al matrimonio. La 

decisión de volver a contraer matrimonio debería estar 

basada en el amor de Dios y no en deseos egoístas. Si un 

creyente divorciado en realidad está preparado para ofrecerse 

en matrimonio a otro creyente, debe hacerlo confiando en que 

el Señor bendecirá esa unión. Recordemos que, en Cristo 

todas las cosas son hechas nuevas (2 Corintios 5:17). 

 

 No llamemos inmundo lo que Dios limpió, no 

perpetuemos pecado en la gente que llega del fracaso, no 

condenemos a los hermanos que caen, no impidamos la 

restauración de la vida, las ilusiones y las familias. No 

agreguemos dolor a los heridos. Dejemos que el Espíritu del 

Señor trabaje con la gente, nosotros somos representantes de 

Jesucristo, no de una religión. 



 

56 

Deseo que estos conceptos sirvan como herramientas 

para pastores que desean honrar a Dios, cuidar a Su pueblo y 

edificar iglesias con parámetros de Reino. Que la gracia y la 

verdad caminen juntas en cada decisión pastoral, y que el 

Espíritu Santo conceda sabiduría para ministrar sanidad sin 

comprometer la santidad, restauración sin desorden y amor 

sin concesiones a la mentira. 

 

“Amados, amémonos unos a otros; porque el amor es de 

Dios. Todo aquel que ama, es nacido de Dios, y conoce a 

Dios. El que no ama, no ha conocido a Dios; porque Dios 

es amor. En esto se mostró el amor de Dios para con 

nosotros, en que Dios envió a su Hijo unigénito al mundo, 

para que vivamos por él. En esto consiste el amor: no en 

que nosotros hayamos amado a Dios, 

 sino en que él nos amó a nosotros, y envió a su Hijo en 

propiciación por nuestros pecados. Amados, si Dios nos 

ha amado así, debemos también nosotros amarnos unos a 

otros”. 

1 Juan 4:7 al 11 

  

 

 
 

 

 

 

 



 

57 

Capítulo tres 

 

 

PARÁMETROS MINISTERIALES 

ANTE LA VIOLENCIA FAMILIAR 
 

 

“Tú, Dios mío, reinas para siempre 

y escuchas la oración de los humildes. 

Tú defiendes a los huérfanos 

y a los que son maltratados; 

tú los animas y les prestas atención.” 

Salmos 10:16 Y 17 TLA 

 

 

La Iglesia de Jesucristo ha sido llamada a ser columna 

y baluarte de la verdad, pero también casa de refugio, sanidad 

y restauración. Su vocación de Reino no se limita a la 

proclamación doctrinal, sino que se expresa en una presencia 

concreta y responsable en medio del dolor humano. Allí 

donde la vida se quiebra, donde el temor gobierna los hogares 

y donde la violencia se instala como lenguaje cotidiano, la 

Iglesia no puede mirar hacia otro lado sin traicionar su 

llamado. El Reino de Dios no es un concepto abstracto, sino 

una realidad que irrumpe para traer justicia, paz y gozo en el 

Espíritu Santo, aun en los contextos más oscuros. 

 



 

58 

Negar la existencia de la violencia familiar dentro de 

la comunidad cristiana no es una muestra de fe, sino una 

expresión de ceguera espiritual. Durante años, en nombre de 

una espiritualidad mal entendida, muchas iglesias han 

preferido el silencio antes que la confrontación, la omisión 

antes que la verdad, y la preservación de la imagen 

institucional antes que la protección de las personas.  

 

Sin embargo, el silencio cuando hay abuso no es 

neutralidad; es una forma de complicidad. La Escritura 

declara con claridad que “Dios es luz, y no hay ningunas 

tinieblas en él” (1 Juan 1:5), y que todo aquel que dice andar 

en la luz no puede tener comunión con las obras de las 

tinieblas. Una Iglesia con parámetros de Reino es aquella que 

permite que la luz de Cristo alumbre incluso las áreas más 

dolorosas, confiando en que la verdad, aunque confronta, 

siempre libera. 

 

La violencia familiar no surge de manera espontánea 

ni aislada. Es el fruto visible de una raíz espiritual más 

profunda: un corazón que no ha sido rendido plenamente al 

gobierno de Cristo. Allí donde el Reino no gobierna, otros 

reinos ocupan su lugar: el ego, el miedo, la ira, la frustración, 

la necesidad de control.  

 

Jesús fue claro al establecer que los principios de su 

Reino son radicalmente opuestos a los sistemas de 

dominación humana: “Sabéis que los gobernantes de las 

naciones se enseñorean de ellas… mas entre vosotros no 

será así” (Mateo 20:25 y 26). Toda forma de violencia, aun 



 

59 

cuando se disfrace de corrección, autoridad o celo espiritual, 

contradice el espíritu del Reino y revela un conflicto de 

gobierno en el corazón. 

 

La familia fue concebida por Dios como un espacio de 

cuidado, contención y edificación mutua. Desde el principio, 

el diseño divino estableció relaciones basadas en la 

complementariedad, la honra y el amor sacrificial. El apóstol 

Pablo exhorta a los esposos a amar a sus esposas “como 

Cristo amó a la iglesia, y se entregó a sí mismo por ella” 

(Efesios 5:25).  

 

Este estándar no admite interpretaciones flexibles ni 

justificaciones culturales. Cristo no hiere a su Iglesia para 

corregirla, no la humilla para formarla, ni la domina para 

gobernarla. La forma en que Cristo ejerce su señorío se 

convierte en el parámetro absoluto para toda relación dentro 

del hogar cristiano. Cuando un hogar se transforma en un 

espacio de temor, intimidación o agresión, ese hogar ha 

perdido la referencia del Reino, aunque conserve una 

estructura religiosa externa. 

 

La violencia adopta múltiples formas, algunas visibles 

y otras profundamente silenciosas. No se limita a la agresión 

física, sino que se expresa también en palabras que degradan, 

en insultos constantes que erosionan la identidad, en 

manipulaciones emocionales que generan dependencia, y en 

abusos espirituales que utilizan la Biblia como herramienta 

de control.  

 



 

60 

La Escritura advierte que “la muerte y la vida están en 

poder de la lengua” (Proverbios 18:21), recordándonos que 

muchas heridas no dejan marcas en el cuerpo, pero sí 

cicatrices profundas en el alma. El pastor que desea ministrar 

con fidelidad debe aprender a discernir estas expresiones de 

violencia, evitando tanto la exageración como la 

minimización, y reconociendo que todo aquello que 

deshumaniza al otro es incompatible con el Reino de Dios. 

 

Desde una perspectiva de Reino, la violencia nunca 

puede ser considerada un asunto meramente privado. El 

relato de Caín y Abel establece un principio eterno: la sangre 

derramada clama delante de Dios, aun cuando el agresor 

intente ocultarla (Génesis 4:10).  

 

El dolor no resuelto siempre encuentra una voz en la 

presencia divina. La Iglesia, como comunidad del pacto, está 

llamada a escuchar ese clamor y responder con justicia y 

misericordia. Jesús se identificó con los quebrantados, los 

oprimidos y los vulnerables, declarando que todo lo que se 

hace a uno de los más pequeños, a Él mismo se le hace 

(Mateo 25:40). Ignorar la violencia es ignorar a Cristo en el 

sufrimiento del otro. 

 

Una Iglesia con parámetros de Reino comprende que 

la vida y la integridad de las personas están por encima de 

cualquier estructura institucional. Ningún matrimonio, por 

más años que tenga, ningún ministerio, por más visible que 

sea, ni ninguna reputación, por más cuidada que esté, 

justifican la exposición continua de una persona al peligro. 



 

61 

El Buen Pastor da su vida por las ovejas; no las entrega 

al lobo para preservar la apariencia del rebaño (Juan 10:11 

y 12). Proteger a la víctima no es una falta de fe ni una 

concesión al mundo; es una expresión concreta del amor 

pastoral que refleja el corazón de Dios. 

 

La gracia, correctamente entendida, nunca habilita el 

pecado ni justifica el daño. Una de las distorsiones más 

peligrosas en el ámbito pastoral es utilizar la gracia como 

excusa para evitar la confrontación. Sin embargo, la gracia 

bíblica siempre va de la mano de la verdad. Jesús fue lleno 

de gracia y de verdad (Juan 1:14), y ese equilibrio debe 

gobernar toda ministración pastoral.  

 

Pedirle a una persona violentada que “aguante”, que 

“ore más” o que “se someta” sin que exista arrepentimiento 

genuino y cambios visibles en el agresor no es espiritualidad; 

es negligencia espiritual. El perdón es un mandato cristiano, 

pero nunca puede ser impuesto como una carga que perpetúe 

el abuso.  

 

Lamentablemente, he visto a pastores exigir a la 

victima que permanezca, que perdone y que ore por 

restauración, pero eso no es fe, simplemente es un disparate. 

Una cosa es permanecer y orar por un conyugue inconverso, 

pero algo muy distinto es que esa persona sea además alguien 

violento, porque un día, en un momento determinado, la 

violencia se puede convertir en algo mucho peor. Los 

pastores no debemos ser cómplices de ningún tipo de 

violencia. 



 

62 

En este sentido, el pastor debe comprender con 

claridad los límites de su función. La autoridad espiritual no 

reemplaza la responsabilidad legal, ni a las autoridades 

naturales. El apóstol Pablo enseña que esas autoridades han 

sido establecidas por Dios para castigar al que hace lo malo 

y proteger al inocente (Romanos 13:1 al 4). Acompañar 

pastoralmente a una familia no implica interferir con la 

justicia ni encubrir delitos. La Iglesia honra a Dios cuando 

respeta el orden que Él mismo ha establecido, entendiendo 

que la justicia civil y la restauración espiritual no son 

caminos opuestos, sino complementarios. 

 

El acompañamiento pastoral a la persona que sufre 

violencia debe comenzar siempre con una escucha atenta, 

compasiva y libre de juicio. Escuchar no es un acto pasivo, 

sino una forma profunda de ministración. El libro de 

Proverbios advierte que “al que responde palabra antes de 

oír, le es fatuidad y oprobio” (Proverbios 18:13).  

 

Muchas víctimas han sido silenciadas durante años, y 

el simple hecho de ser escuchadas con respeto y seriedad 

puede marcar el inicio de su proceso de sanidad. El pastor no 

está llamado a interrogar ni a minimizar el dolor, sino a crear 

un espacio seguro donde la verdad pueda ser expresada sin 

temor. Sin embargo, si la persona insiste en permanecer 

soportando la violencia y pide silencio por parte de su pastor, 

ningún ministro debe acceder ligeramente a ese pedido. Hay 

casos y casos, por tal motivo hay que discernir, buscar 

dirección en Dios y obrar con sabiduría. 

 



 

63 

Cuando una persona que sufre violencia física dentro 

del hogar se acerca a su pastor y abre su corazón en un marco 

de confianza, relatando situaciones de agresión y peligro, el 

pastor no recibe simplemente una información privada: 

recibe una vida herida puesta en sus manos. Ese momento no 

es solo un acto de confesión, sino un clamor silencioso de 

auxilio. Aunque la persona pida expresamente que el pastor 

guarde silencio, la responsabilidad espiritual que recae sobre 

quien pastorea no puede reducirse a una interpretación rígida 

de la confidencialidad, especialmente cuando la integridad 

física y la vida misma están en riesgo. 

 

El secreto pastoral nunca fue concebido bíblicamente 

como un refugio para el mal ni como una cobertura que 

permita que la violencia continúe sin confrontación ni 

intervención. La confidencialidad existe para proteger al 

arrepentido, al quebrantado y al vulnerable, no para preservar 

estructuras de abuso ni para sostener el silencio que favorece 

al agresor. Guardar silencio frente a la violencia no es 

neutralidad; es una forma pasiva de participación que, 

aunque no sea intencional, termina fortaleciendo al violento 

y dejando desamparada a la víctima. 

 

La Escritura es clara al establecer que el pueblo de 

Dios tiene una responsabilidad activa frente al sufrimiento 

injusto. El mandato de rescatar a los que son llevados a la 

muerte y de no mirar hacia otro lado cuando alguien está en 

peligro coloca al pastor en una posición de guardián, no de 

espectador. El amor pastoral no se expresa solamente en 

palabras de consuelo, sino en acciones concretas que buscan 



 

64 

preservar la vida, establecer límites al pecado y procurar 

justicia. Decir “oraré por ti” sin intervenir cuando alguien 

está siendo golpeado no es fe, es omisión espiritual. 

 

Desde una perspectiva bíblica, el valor de la vida 

humana está por encima de cualquier acuerdo tácito de 

silencio. Dios no se deleita en pactos que perpetúan el dolor 

ni en lealtades mal entendidas que sacrifican a la víctima en 

el altar de una falsa paz. La paz de Dios nunca se construye 

sobre el miedo ni sobre la opresión. Allí donde hay violencia, 

Dios no demanda silencio, sino luz; no encubrimiento, sino 

verdad; no pasividad, sino protección. 

 

El pastor, entonces, debe actuar con sabiduría, con 

temor de Dios y con una profunda conciencia de su rol. Su 

primera responsabilidad es garantizar la seguridad de la 

persona agredida. Si existe riesgo real de daño grave o de 

muerte, la prioridad no es preservar una confidencialidad 

absoluta, sino preservar la vida. Explicar con amor que el 

cuidado pastoral incluye tomar medidas concretas para 

protegerla no es traicionar la confianza, sino honrarla 

correctamente. El verdadero pastor no abandona a la oveja 

herida para proteger el silencio, sino que la toma en brazos y 

la conduce a un lugar seguro. 

 

Negarse a denunciar o a activar los mecanismos de 

protección disponibles, cuando la situación lo amerita, no 

solo puede tener consecuencias legales, sino que también 

tiene un peso espiritual. El que pudiendo hacer el bien no lo 

hace, peca. La omisión frente al abuso es incompatible con el 



 

65 

carácter del Buen Pastor, quien dio su vida para salvar, no 

para encubrir. La autoridad pastoral no fue dada para 

administrar secretos peligrosos, sino para establecer el Reino 

de Dios, que es justicia, paz y gozo en el Espíritu Santo. 

 

Desde esta perspectiva, denunciar una situación de 

violencia para proteger a la víctima no es un acto de traición 

pastoral, sino un acto de fidelidad a Dios. No convierte al 

pastor en transgresor del secreto, sino en defensor de la vida. 

Por el contrario, sostener el silencio cuando la violencia 

continúa convierte al liderazgo espiritual en un testigo mudo 

del sufrimiento, algo que la Escritura jamás avala. Dios 

escucha el clamor del oprimido, y espera que sus siervos 

también lo escuchen y actúen. 

 

Por ello, el fundamento bíblico que guía la acción 

pastoral en estos casos no es el miedo a romper una 

confidencia, sino el llamado a reflejar el corazón de Dios, que 

protege al débil, confronta al violento y pone límites claros 

al pecado. La Iglesia no puede ser un lugar donde el abuso se 

esconde detrás de la espiritualidad, sino un refugio seguro 

donde la luz de Cristo expone las tinieblas y trae restauración. 

Allí donde hay violencia, el silencio no es virtud; la 

intervención amorosa y justa sí lo es. 

 

Por otra parte, la prioridad pastoral, no es la 

restauración inmediata del vínculo, sino la protección de la 

vida. Existen situaciones en las que la separación no solo es 

necesaria, sino pastoralmente saludable. La Escritura 

reconoce la legitimidad de huir del peligro cuando la vida 



 

66 

está amenazada (Mateo 10:23). Forzar reconciliaciones 

apresuradas, sin frutos dignos de arrepentimiento, suele 

perpetuar ciclos de violencia y profundizar las heridas. La 

restauración verdadera nunca se construye sobre el miedo, 

sino sobre la verdad, el arrepentimiento y el tiempo. 

 

La ministración pastoral incluye también la 

restauración de la identidad de la persona violentada. Muchas 

víctimas cargan con una culpa que no les pertenece, creyendo 

erróneamente que son responsables del abuso que reciben. La 

Palabra afirma que “ninguna condenación hay para los que 

están en Cristo Jesús” (Romanos 8:1). Ayudar a la persona 

a reencontrarse con su valor, su dignidad y su identidad como 

hijo o hija de Dios es parte esencial del proceso de sanidad. 

El Evangelio no solo perdona pecados, sino que restaura 

identidades quebradas. 

 

Frente a la persona que ejerce violencia, el rol pastoral 

no es terapéutico en primera instancia, sino profético. El 

pecado debe ser nombrado como tal. La violencia es una obra 

de la carne incompatible con la vida del Espíritu (Gálatas 

5:19 al 21). El amor pastoral no consiste en suavizar la 

verdad, sino en confrontarla con claridad y autoridad 

espiritual. El llamado al arrepentimiento debe ser concreto, 

verificable y sostenido en el tiempo. Las palabras emotivas 

sin frutos visibles no constituyen arrepentimiento bíblico. 

 

La disciplina, cuando es aplicada con justicia y amor, 

se convierte en una herramienta restaurativa. La Escritura 

enseña que el Señor disciplina al que ama (Hebreos 12:6), y 



 

67 

que la corrección produce fruto apacible de justicia en 

aquellos que son ejercitados por ella. Restaurar no es 

reintegrar automáticamente a posiciones de liderazgo ni 

devolver privilegios sin procesos. El tiempo, la coherencia y 

la rendición de cuentas son aliados indispensables del 

arrepentimiento genuino. Colocar al agresor en el lugar de 

víctima es una distorsión pastoral que termina revictimizando 

al herido y debilitando el testimonio de la Iglesia. 

 

En los hogares donde la violencia se manifiesta a 

través de hijos con conductas agresivas, rebeldía extrema o 

falta de límites, el discernimiento pastoral debe ir más allá 

del síntoma. Muchas veces estas conductas son el reflejo de 

modelos familiares disfuncionales, dinámicas de autoridad 

abusivas o violencia normalizada dentro del hogar.  

 

La Escritura declara que “el hijo sabio alegra al padre, 

mas el hijo necio es tristeza de su madre” (Proverbios 

10:1), pero también responsabiliza a los padres por la 

formación espiritual y emocional de sus hijos. Restaurar el 

orden implica establecer límites claros, firmes y coherentes, 

donde la disciplina sea una herramienta de formación y no 

una expresión de frustración. 

 

El acompañamiento pastoral a los padres debe estar 

marcado por la gracia y la verdad. No se trata de culpabilizar, 

sino de orientar. El mandato apostólico de no provocar a ira 

a los hijos, sino criarlos en disciplina y amonestación del 

Señor (Efesios 6:4), ofrece un marco equilibrado que evita 

tanto el autoritarismo como la permisividad. La restauración 



 

68 

familiar suele ser un proceso progresivo, que requiere 

paciencia, perseverancia y acompañamiento constante. 

 

Una Iglesia con parámetros de Reino necesita 

establecer límites pastorales claros. El pastor acompaña, 

orienta, exhorta y ora, pero no reemplaza a profesionales 

cuando la situación lo requiere. Reconocer la necesidad de 

ayuda externa no es falta de fe, sino una expresión de 

humildad y sabiduría. Moisés aprendió que gobernar solo al 

pueblo era insostenible, y Dios mismo le proveyó 

colaboradores para compartir la carga (Éxodo 18:17 al 23). 

De la misma manera, el cuidado pastoral responsable 

reconoce sus límites y trabaja en red para proteger a las 

personas. 

 

Finalmente, una Iglesia de Reino no espera a que la 

violencia estalle para actuar. Enseña preventivamente, forma 

una cultura de honra, dignidad y cuidado mutuo. Predica con 

claridad que la violencia no tiene justificación espiritual ni 

lugar en la vida cristiana. Allí donde el amor de Cristo 

gobierna, la violencia no encuentra refugio ni excusa. La 

comunidad cristiana está llamada a ser una casa de sanidad, 

donde el herido es restaurado, el pecador es confrontado con 

gracia y verdad, y Cristo reina con justicia y misericordia. 

 

Que el Espíritu Santo conceda a los pastores 

discernimiento, valentía y compasión para tratar estos temas 

con la seriedad que demandan, recordando que el Reino de 

Dios se manifiesta allí donde la verdad libera, la justicia 



 

69 

protege y el amor restaura, porque “la justicia y la paz se 

besaron” (Salmo 85:10). 

 

Como apóstol y pastor que ha recibido de parte del 

Señor la responsabilidad de cuidar, formar y cubrir a 

ministros del Evangelio, afirmo con claridad que no hay lugar 

para la violencia en una Iglesia gobernada por el Reino de 

Dios. Donde Cristo reina, la dignidad humana es honrada, la 

vida es protegida y el pecado es confrontado con verdad y 

gracia. 

 

A ustedes, pastores y líderes que trabajan bajo esta 

cobertura, los exhorto a no callar donde Dios les llama a 

hablar, ni a retroceder donde el Reino les demanda firmeza. 

El temor al conflicto nunca debe ser mayor que el temor de 

Dios. La autoridad espiritual que hemos recibido no nos fue 

dada para preservar apariencias, sino para guardar vidas, 

restaurar hogares y establecer justicia conforme al corazón 

del Padre. 

 

Les recuerdo que el Buen Pastor no huye cuando ve 

venir al lobo, sino que se interpone para proteger a las ovejas. 

Así también ustedes han sido llamados a discernir, confrontar 

y cuidar con valentía, aun cuando hacerlo implique 

decisiones difíciles, procesos largos o incomprensión 

temporal. No toda paz es verdadera paz, y no toda unidad es 

unidad del Espíritu. El Reino se edifica sobre la verdad que 

libera, no sobre silencios que oprimen. 

 



 

70 

Declaro sobre cada pastor sabiduría del cielo para 

tratar situaciones complejas, discernimiento espiritual para 

no confundir gracia con permisividad, y un corazón firme 

para sostener procesos de restauración sin ceder ante la 

manipulación, la presión emocional o el temor a perder 

personas. Recuerden que no estamos llamados a agradar a los 

hombres, sino a ser fieles administradores de los misterios de 

Dios. Establezcan parámetros claros, enseñen con 

convicción, acompañen con compasión y actúen con 

responsabilidad. Protejan al vulnerable, confronten al 

violento y honren el orden que Dios ha establecido. Allí 

donde la Iglesia actúa conforme al Reino, la luz desplaza a 

las tinieblas y la sanidad comienza a fluir. 

 

Bajo esta cobertura apostólica afirmamos que una 

Iglesia sana no encubre el pecado, sino que lo redime; no 

tolera la violencia, sino que la confronta; no abandona al 

herido, sino que lo restaura. Que el Señor los halle fieles, 

valientes y llenos del Espíritu, para que en todo Cristo sea 

glorificado y su Reino sea manifestado con poder, justicia y 

misericordia. 

 

“para que, si tardo, sepas cómo debes conducirte en la 

casa de Dios, que es la iglesia del Dios viviente, columna y 

baluarte de la verdad.” 

1 Timoteo 3:15 

 

 

  



 

71 

Capítulo cuatro 

 

 

PARÁMETROS PASTORALES 

PARA LA ENSEÑANZA SEXUAL 
 

 

“Dios, en efecto, no nos llamó a la impureza,  

sino a la santidad.” 

1 Tesalonicenses 4:7 (NVI) 

 

 

Durante mucho tiempo, la Iglesia ha caminado con 

cierta incomodidad frente al tema de la sexualidad. No por 

falta de referencias bíblicas, sino por temor, por 

desconocimiento o por haber heredado una espiritualidad que 

confundió santidad con silencio. Sin embargo, el Reino de 

Dios no se edifica sobre evasiones, sino sobre verdad 

revelada, administrada con sabiduría y comunicada con 

amor. Allí donde la Iglesia calla, el mundo habla; y cuando 

el mundo habla sin parámetros de Reino, termina educando 

conciencias que luego llegan a la comunidad de fe 

profundamente heridas, confundidas o cautivas de culpas 

innecesarias. 

 

La sexualidad no es un accidente biológico ni una 

concesión cultural tardía. Es parte del diseño original de 



 

72 

Dios. Desde las primeras páginas de la Escritura, el relato de 

la creación nos presenta a un Dios que crea al ser humano a 

su imagen y semejanza, varón y mujer los crea, y los bendice 

con una orden clara y positiva: fructificad y multiplicaos 

(Génesis 1:27 y 28). La bendición precede a la norma, y el 

diseño antecede a la regulación. Antes de que exista la caída, 

antes de que aparezca el pecado, la sexualidad ya estaba 

presente como un bien, como un regalo y como una expresión 

de comunión. 

 

Cuando Génesis declara que el hombre dejará a su 

padre y a su madre, se unirá a su mujer y serán una sola carne 

(Génesis 2:24), no está describiendo únicamente un acto 

físico, sino una realidad integral. La expresión “una sola 

carne” involucra unidad corporal, pero también emocional, 

espiritual y relacional. Es una unión de pacto, no un 

encuentro circunstancial. Es una alianza de vida, no una 

experiencia de consumo. En la lógica del Reino, la 

sexualidad no es un fin en sí mismo, sino un medio santo para 

consolidar el vínculo del pacto matrimonial y expresar amor, 

entrega y pertenencia mutua. 

 

Por eso resulta fundamental que los pastores 

comprendamos que hablar de sexualidad no es introducir un 

tema secular en la Iglesia, sino recuperar una enseñanza 

bíblica que nunca debió haber sido abandonada. La Escritura 

habla con naturalidad, profundidad y claridad sobre este 

asunto. El problema no es que la Biblia no diga lo suficiente, 

sino que muchas veces la Iglesia no ha sabido decirlo de la 

manera correcta. El desafío pastoral no es añadir conceptos 



 

73 

humanos, sino enseñar lo que Dios ya reveló, sin morbo, sin 

ligereza y sin temor. 

 

Ahora bien, reconocer que la sexualidad es un diseño 

bueno de Dios no significa negar que también sea un área 

profundamente afectada por el pecado. La misma Escritura 

que presenta la sexualidad como bendición dentro del pacto, 

advierte con firmeza sobre su distorsión fuera de ese marco.  

 

El Nuevo Testamento exhorta de manera directa a huir 

de la inmoralidad sexual, recordándonos que el cuerpo del 

creyente es templo del Espíritu Santo y que no nos 

pertenecemos a nosotros mismos, pues hemos sido 

comprados por precio (1 Corintios 6:18 al 20). Esta 

afirmación no busca generar culpa, sino conciencia. El 

cuerpo no es un objeto descartable ni una propiedad privada 

autónoma; es un espacio sagrado donde Dios habita. 

 

Aquí aparece uno de los primeros parámetros de Reino 

que el pastor debe enseñar con claridad: la sexualidad no es 

neutral. Tiene un profundo impacto espiritual. Lo que se vive 

en el cuerpo afecta el alma, y lo que se desordena en el alma 

termina debilitando la vida espiritual. Por eso la Biblia insiste 

en la santidad, no como una imposición legalista, sino como 

una protección amorosa. La santidad sexual no es represión, 

es alineación con el diseño del Creador. 

 

En este punto es necesario hacer una aclaración 

pastoral fundamental: los pastores no somos sexólogos, ni 

terapeutas especializados en conducta sexual, ni estamos 



 

74 

llamados a opinar livianamente sobre prácticas íntimas. 

Nuestra autoridad no proviene de un conocimiento técnico, 

sino de la fidelidad a la Palabra. El rol pastoral tampoco es el 

de invadir la intimidad de las personas, sino formar 

conciencia bíblica, acompañar procesos espirituales y 

establecer marcos de Reino que orienten la vida del creyente. 

Cuando el pastor traspasa ese límite, corre el riesgo de ejercer 

un control que la Escritura no le otorga y de dañar aquello 

que fue llamado a cuidar. 

 

La intimidad matrimonial pertenece exclusivamente al 

matrimonio. La Palabra utiliza una imagen profundamente 

poética y espiritual cuando declara: “Huerto cerrado eres, 

hermana mía, esposa mía; fuente cerrada, fuente sellada” 

(Cantares 4:12). Esta expresión revela un principio de Reino 

que todo pastor debe honrar: hay ámbitos que Dios reservó 

para el pacto conyugal y que no deben ser expuestos, 

fiscalizados ni regulados desde el púlpito o la consejería, 

siempre que se vivan con amor, respeto, consentimiento 

mutuo y convicción delante del Señor. Donde no hay abuso, 

violencia ni pecado manifiesto, el pastor debe saber callar 

tanto como sabe enseñar. 

 

Sin embargo, callar no significa abdicar de la 

enseñanza. La Biblia es clara al establecer límites éticos y 

espirituales. El matrimonio debe ser honroso en todos, y el 

lecho sin mancilla; pero a los fornicarios y a los adúlteros los 

juzgará Dios (Hebreos 13:4). Este texto no está dirigido 

únicamente a la sociedad, sino a la comunidad de fe. El Reino 

de Dios no redefine el pecado, lo redime mediante el 



 

75 

arrepentimiento. Por eso el pastor no puede relativizar 

aquello que la Escritura condena con claridad. 

 

En un tiempo donde la cultura redefine 

permanentemente los conceptos de identidad, libertad y 

placer, la Iglesia está llamada a sostener una voz clara, firme 

y pastoral. No una voz agresiva, pero sí una voz fiel. No una 

voz condenatoria, pero sí una voz profética.  

 

La sexualidad fuera del diseño de Dios no conduce a 

la plenitud, aunque se presente como tal. El adulterio, la 

fornicación, la explotación sexual, el incesto y las prácticas 

que contradicen abiertamente el orden creado son señaladas 

en la Escritura no por capricho divino, sino porque destruyen 

al ser humano desde adentro (Levítico 18; Romanos 1:24 al 

27). 

 

El desafío pastoral consiste en sostener esta verdad sin 

perder la gracia. Jesús nunca negó la existencia del pecado, 

pero tampoco dejó de ofrecer restauración. La Iglesia de 

Reino no negocia los principios, pero abre las puertas al 

arrepentimiento. Enseña con claridad, acompaña con 

misericordia y camina con paciencia los procesos de 

transformación que solo el Espíritu Santo puede producir. 

 

Hasta aquí, este primer tramo del capítulo busca 

establecer un fundamento: la sexualidad es parte del diseño 

divino, tiene un marco claro, y requiere ser enseñada desde 

parámetros de Reino, no desde silencios temerosos ni desde 

controles indebidos. En la siguiente parte avanzaremos en la 



 

76 

responsabilidad pastoral frente a casados y solteros, el lugar 

de la soltería en el Reino, y los límites saludables del 

acompañamiento ministerial, siempre manteniendo la 

esencia magisterial y el espíritu pastoral que este manual 

necesita. 

 

Si la sexualidad es un diseño santo de Dios y el 

matrimonio es el marco donde ese diseño se expresa con 

plenitud, entonces el pastor debe comprender que su tarea no 

es administrar intimidades, sino formar matrimonios 

espiritualmente maduros. La Escritura ofrece principios 

claros para la vida conyugal que, lejos de promover 

dominación o abuso, establecen un orden de mutualidad, 

cuidado y responsabilidad compartida.  

 

El apóstol Pablo, al escribir a la iglesia de Corinto, 

aborda el tema con una claridad notable, afirmando que el 

marido debe cumplir con el deber conyugal hacia su esposa, 

y la esposa hacia su marido, recordando que ambos se 

pertenecen mutuamente en el contexto del pacto (1 Corintios 

7:3 y 4). Estas palabras no apuntan a la exigencia egoísta, 

sino a la entrega amorosa; no a la imposición, sino al servicio. 

 

Aquí emerge otro parámetro de Reino que el pastor 

debe enseñar con equilibrio: en el matrimonio cristiano no 

hay lugar para la manipulación espiritual, ni para el uso del 

cuerpo como moneda de control, ni para la negación 

sistemática del vínculo íntimo como forma de castigo. Al 

mismo tiempo, tampoco hay lugar para la exigencia 



 

77 

desmedida, la presión emocional o la falta de consideración 

por los procesos físicos y emocionales del otro.  

 

La sexualidad, en el marco del Reino, es una expresión 

de amor que se somete al principio mayor del cuidado mutuo. 

Por eso Pablo exhorta a que los cónyuges no se priven el uno 

al otro, salvo por mutuo consentimiento y por un tiempo 

determinado, con un propósito espiritual claro (1 Corintios 

7:5). La espiritualidad auténtica no niega el cuerpo, lo integra 

bajo el señorío de Cristo. 

 

No obstante, el pastor debe ejercer una gran prudencia 

al enseñar estos principios. No todo lo bíblico debe ser 

explicado con el mismo nivel de detalle, ni todo lo verdadero 

debe ser dicho en todo momento. La sabiduría pastoral 

consiste en saber qué decir, cómo decirlo y en qué ámbito 

hacerlo.  

 

La enseñanza general desde el púlpito o en espacios 

formativos debe enfocarse en principios, valores y marcos 

espirituales, evitando caer en descripciones explícitas o en 

ejemplos que despierten curiosidad innecesaria. La Palabra 

es clara sin ser vulgar, profunda sin ser invasiva, y ese mismo 

espíritu debe guiar la enseñanza ministerial. 

 

Cuando se trata de consejería pastoral, el cuidado debe 

ser aún mayor. El pastor acompaña, escucha, ora, orienta 

desde la Escritura y discierne, pero no indaga por curiosidad 

ni dirige la intimidad ajena según criterios personales. El 

límite entre acompañar y entrometerse es delgado, y solo 



 

78 

puede ser transitado con temor de Dios, humildad y 

discernimiento espiritual.  

 

Allí donde aparecen situaciones de abuso, violencia, 

manipulación o pecado persistente que daña a una de las 

partes, el pastor tiene la responsabilidad de intervenir 

espiritualmente y, cuando corresponde, de derivar a 

profesionales idóneos. El Reino no compite con la ayuda 

profesional; la integra con sabiduría. 

 

En contraste con el matrimonio, la soltería suele ser 

uno de los aspectos más incomprendidos dentro de la Iglesia. 

En una cultura que idolatra la experiencia sexual y mide el 

valor personal en función de la actividad afectiva, la soltería 

es vista muchas veces como una carencia, una espera 

frustrante o una etapa incompleta.  

 

Esto es fomentado por constantes comentarios de 

hermanos que parecen apurar a los jóvenes para que den el 

paso hacia el casamiento. La pregunta ¿Cuándo te vas a 

casar? Puede llegar a ser muy imprudente y mala para la 

formación de la consciencia en los jóvenes, que en muchas 

ocasiones pueden llegar a violentar los tiempos y la elección 

de la persona correcta.  

 

Por su parte, las Escrituras presentan una visión muy 

distinta de la soltería y el matrimonio. El mismo apóstol 

Pablo afirma que tanto el matrimonio como la soltería son 

dones de Dios, y que cada uno debe vivir conforme al 

llamado que ha recibido (1 Corintios 7:7). La soltería, lejos 



 

79 

de ser una anomalía espiritual, puede convertirse en una 

vocación profundamente fructífera cuando se vive con 

propósito y consagración. 

 

Desde una perspectiva de Reino, el pastor debe enseñar 

que la identidad del creyente no está determinada por su 

estado civil, sino por su pertenencia a Cristo. El soltero no es 

un creyente de segunda categoría, ni alguien “en falta”, ni un 

proyecto inconcluso. Es una persona plenamente amada por 

Dios, llamada a vivir en santidad, con dominio propio y con 

una entrega sincera al Señor.  

 

La castidad no es una imposición imposible, sino una 

gracia sostenida por la comunión con Dios y por una 

comunidad que acompaña sin juzgar. Aquí el rol pastoral es 

clave: afirmar identidad, fortalecer convicciones y evitar 

presiones que empujen a decisiones apresuradas o a dobles 

vidas. Esto considerando también que la abstinencia es un 

don y que no todos los jóvenes lo han recibido, por eso Pablo 

escribió: “Si no tienen don de continencia, cásense, pues 

mejor es casarse que estarse quemando” (1 Corintios 7:9). 

 

Al mismo tiempo, la Iglesia no puede ignorar que la 

lucha sexual es real, tanto en solteros como en casados. La 

Escritura no idealiza al ser humano ni minimiza sus 

debilidades. Por eso exhorta a huir de la fornicación, a 

guardar el corazón y a renovar la mente. El pastor no debe 

escandalizarse ante estas luchas, pero tampoco 

normalizarlas. El Reino ofrece gracia para levantarse, pero 

no justificación para permanecer en el pecado. La enseñanza 



 

80 

pastoral debe sostener esta tensión santa entre misericordia y 

verdad, sin inclinarse hacia extremos que terminen dañando 

a las personas. 

 

Otro aspecto fundamental que el pastor debe 

considerar es el ámbito donde se enseña sobre sexualidad. No 

todo espacio es adecuado para todo contenido. La enseñanza 

pública debe ser general y formativa; la enseñanza en 

contextos más reducidos puede ser más específica, siempre 

dentro de los límites de la prudencia; y la consejería personal 

debe ser cuidada, respetuosa y, cuando sea necesario, 

compartida con otros referentes ministeriales para evitar 

aislamientos peligrosos. La transparencia pastoral también es 

un parámetro de Reino que protege tanto al ministro como a 

la grey. 

 

La sexualidad, entonces, se convierte en un 

termómetro de madurez espiritual, no porque sea más 

importante que otras áreas, sino porque revela con claridad 

cómo una persona administra su cuerpo, sus deseos y sus 

decisiones bajo el señorío de Cristo. Una Iglesia que madura 

en este aspecto no es una Iglesia obsesionada con el tema, 

sino una Iglesia que ha aprendido a integrarlo correctamente 

dentro de una vida de fe saludable. Allí donde hay enseñanza 

clara, acompañamiento pastoral y temor de Dios, disminuyen 

los abusos, se fortalecen los matrimonios y se forman 

creyentes íntegros. 

 

En adelante deseo avanzar hacia una reflexión más 

amplia sobre la condena bíblica del pecado sexual, la postura 



 

81 

pastoral frente a las distorsiones contemporáneas, y la 

responsabilidad apostólica de establecer parámetros de Reino 

que protejan a la Iglesia en medio de una cultura cada vez 

más confusa. Mi objetivo no es cerrar el tema, sino dejar 

fundamentos sólidos sobre los cuales cada pastor pueda 

ejercer su ministerio con sabiduría, firmeza y compasión. 

 

Vivimos en una época en la que las fronteras morales 

se diluyen, los conceptos se redefinen y la verdad es 

presentada como una construcción subjetiva. En ese 

contexto, el silencio pastoral no es neutral; termina siendo 

funcional a la confusión. El Reino de Dios, en cambio, se 

manifiesta allí donde la verdad es anunciada con amor, pero 

sin ambigüedades. 

 

La Escritura es explícita al señalar que ciertas prácticas 

sexuales son incompatibles con el diseño divino. Los textos 

de Levítico establecen límites claros respecto de relaciones 

que violan el orden creado y el pacto de santidad al que Dios 

llamó a su pueblo. El apóstol Pablo, al escribir a los romanos, 

describe cómo el abandono de Dios conduce a una distorsión 

progresiva de los afectos, de la mente y del cuerpo, 

mostrando que el problema no es meramente conductual, 

sino profundamente espiritual (Romanos 1:21 al 27). Estos 

pasajes no fueron escritos para fomentar el rechazo, sino para 

advertir sobre las consecuencias de apartarse del Creador. El 

pecado sexual no es presentado como un error menor, sino 

como una fuerza que esclaviza, endurece la conciencia y 

debilita la vida espiritual. 

 



 

82 

Aquí el pastor debe ejercer una autoridad espiritual que 

no nace del enojo ni del juicio, sino del temor de Dios. Amar 

a las personas no significa relativizar aquello que las 

destruye. La gracia del Evangelio no consiste en negar el 

pecado, sino en ofrecer una salida real mediante el 

arrepentimiento y la restauración. Jesús nunca rebajó el 

estándar del Reino, pero siempre abrió un camino de 

redención para quienes se acercaban con un corazón contrito. 

Esa misma combinación de verdad y misericordia debe 

caracterizar la enseñanza pastoral en este tiempo. 

 

Es importante entender que el Reino de Dios no se 

edifica sobre consensos culturales, sino sobre revelación 

divina. Por eso, la Iglesia no tiene autoridad para redefinir el 

matrimonio, la sexualidad o la identidad humana según las 

corrientes del momento. El diseño de Dios no se somete a 

votación ni a presión social. El rol del pastor no es adaptar la 

verdad para hacerla aceptable, sino anunciarla con sabiduría 

para hacerla comprensible. Cuando la Iglesia intenta ser 

relevante sacrificando la verdad, termina perdiendo ambas 

cosas. 

 

En este punto, la función magisterial del pastor cobra 

un valor central. Enseñar sobre sexualidad desde parámetros 

de Reino implica formar conciencia, no solo corregir 

conductas. Implica ayudar al creyente a comprender que su 

cuerpo, sus deseos y sus decisiones forman parte de su vida 

espiritual. No existe una fe fragmentada donde el domingo 

pertenece a Dios y la intimidad pertenece al individuo. El 

señorío de Cristo es integral. Por eso, la enseñanza debe 



 

83 

apuntar a una cosmovisión bíblica que integre cuerpo, alma 

y espíritu bajo el gobierno del Reino. 

 

Los pastores también deben recordar que su autoridad 

tiene límites claros. No es llamado a convertirse en juez de 

conciencias ni en controlador de comportamientos íntimos. 

Su autoridad es espiritual y pedagógica. Enseña, exhorta, 

corrige y acompaña, pero siempre dejando espacio para que 

el Espíritu Santo convenza, guíe y transforme.  

 

Cuando los pastores intentan ocupar el lugar del 

Espíritu Santo, generan dependencia, temor o hipocresía. 

Cuando honran el rol del Espíritu, fomentan madurez, 

libertad responsable y crecimiento genuino. Todos los 

pastores deben tener mucho cuidado de no atravesar la línea 

trazada por la prudencia y la sabiduría espiritual. 

 

Otro aspecto fundamental es la responsabilidad 

apostólica de establecer parámetros que protejan a la Iglesia 

de abusos, tanto doctrinales como pastorales. A lo largo de la 

historia, no han sido pocos los casos en los que el tema de la 

sexualidad fue utilizado para manipular, controlar o ejercer 

poder sobre las personas. Un capítulo como este no solo 

busca orientar a los creyentes, sino también cuidar a los 

pastores, recordándoles que no todo lo que es posible es 

espiritualmente conveniente, y que no toda información es 

edificante. El temor de Dios debe ser siempre mayor que la 

curiosidad o la presión por “responder a todo”. 

 



 

84 

Los pastores deben dejar en la consciencia de los 

hermanos, las decisiones que van a tomar en el 

comportamiento sexual dentro del matrimonio. No deberían 

los pastores meterse en determinadas prácticas, porque lo que 

es santo y bueno para alguien, puede no serlo para otros. Hay 

cosas que la Biblia no aclara y no deberíamos meternos ahí 

tratando de forzar conceptos para definir permisos o 

prohibiciones. 

 

La Iglesia de Reino está llamada a formar creyentes 

maduros, no personas dependientes de la opinión pastoral 

para cada aspecto de su vida privada. Cuando se enseña 

correctamente, el creyente aprende a discernir, a escuchar la 

voz del Espíritu y a caminar en santidad por convicción, no 

por vigilancia. Ese es uno de los frutos más saludables de una 

enseñanza equilibrada sobre sexualidad: una comunidad 

donde la pureza no se impone, sino que se elige; donde la 

fidelidad no se fiscaliza, sino que se honra; donde la santidad 

no se exhibe, sino que se vive en lo secreto delante de Dios. 

 

Finalmente, es necesario afirmar que una Iglesia que 

aborda la sexualidad con parámetros de Reino no se vuelve 

obsesiva ni permisiva, sino íntegra. Reconoce el valor del 

cuerpo, honra el pacto matrimonial, acompaña con 

compasión a quienes luchan, confronta con verdad a quienes 

persisten en el pecado y confía en el poder transformador del 

Evangelio. Esta integridad fortalece a los matrimonios, 

protege a los solteros, previene abusos y da testimonio al 

mundo de que el Reino de Dios no es una teoría espiritual, 

sino una forma concreta de vivir bajo el gobierno de Cristo. 



 

85 

Que los pastores que lean este manual comprendan que 

no están llamados a saberlo todo, a contestarlo todo, ni a 

opinar de todo, sino a ser fieles. Que no están llamados a 

controlar, sino a cuidar. Que no están llamados a callar por 

temor, ni a hablar sin sabiduría, sino a enseñar con verdad, 

gracia y autoridad espiritual. En un tiempo de confusión, el 

Reino sigue ofreciendo luz; y esa luz debe ser administrada 

con responsabilidad, humildad y profundo temor de Dios. 

 

“Y os daré pastores según mi corazón, que os apacienten 

con ciencia y con inteligencia.” 

Jeremías 3:15 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

86 

Capítulo cinco 

 

 

PARÁMETROS DE TRABAJO  

ANTE VICIOS Y ADICCIONES 
 

 

“Acontecerá en aquel tiempo que su carga será quitada de 

tu hombro, y su yugo de tu cerviz, y el yugo se pudrirá a 

causa de la unción.” 

Isaías 10:27 

 

 

La realidad de las ataduras, los vicios y las adicciones 

se ha convertido en uno de los rostros más visibles del 

quebranto humano en nuestra generación. Ya no se trata de 

una problemática que se manifiesta únicamente fuera de la 

Iglesia, sino que atraviesa silenciosamente los bancos, los 

hogares cristianos, los liderazgos y, en muchos casos, la 

intimidad de quienes confiesan a Cristo como Señor.  

 

Pretender que la Iglesia del Reino puede desentenderse 

de esta realidad sería negar una de sus asignaciones más 

profundas: anunciar y manifestar el gobierno liberador de 

Dios sobre la vida del ser humano. Jesús mismo declaró que 

el Espíritu del Señor estaba sobre Él para dar buenas nuevas 

a los pobres, sanar a los quebrantados de corazón y proclamar 



 

87 

libertad a los cautivos (Lucas 4:18). Esa declaración no fue 

poética ni simbólica; fue una afirmación de autoridad y de 

misión. 

 

Sin embargo, es necesario reconocer con humildad que 

los pastores no somos especialistas clínicos ni terapeutas 

profesionales. Nuestro llamado no es suplantar la ciencia ni 

desconocer los procesos psicológicos o médicos que muchas 

veces están involucrados en la adicción. Pero sí somos 

responsables de algo irrenunciable: ministrar el Reino de 

Dios, y el Reino no es un concepto abstracto, sino el 

establecimiento del gobierno de Cristo sobre todas las 

dimensiones de la vida.  

 

Cuando una persona vive bajo una atadura persistente, 

hay un área de su existencia que no está siendo gobernada 

correctamente. Allí donde el Reino no gobierna, otro poder 

ocupa ese lugar, sea un hábito destructivo, una herida no 

sanada, una mentira interiorizada o una influencia espiritual 

que ha ganado terreno. 

 

La Escritura es clara al declarar que aquello a lo que el 

hombre se somete termina gobernándolo. El apóstol Pablo lo 

expresa con crudeza: “¿No sabéis que, si os sometéis a 

alguien como esclavos para obedecerle, sois esclavos de 

aquel a quien obedecéis?” (Romanos 6:16). Esta afirmación 

no está dirigida solo a pecados evidentes, sino a cualquier 

forma de dependencia que suplanta la obediencia a Dios.  

 



 

88 

Las adicciones, en sus múltiples expresiones, no son 

solamente una conducta repetitiva; son una estructura de 

esclavitud que se construye en el alma, se refuerza en el 

cuerpo y, en muchos casos, encuentra sustento en lo 

espiritual. 

 

Por esta razón, una Iglesia con parámetros de Reino no 

puede abordar estas realidades desde el juicio ni desde la 

permisividad. El Reino se mueve siempre en la tensión santa 

entre la gracia y la verdad. Jesús, al encontrarse con la mujer 

sorprendida en adulterio, no la condenó, pero tampoco 

relativizó su pecado. “Ni yo te condeno; vete, y no peques 

más” (Juan 8:11).  

 

En esa breve frase se revela el corazón pastoral del 

Reino: gracia que restaura y verdad que ordena. El error de 

muchas comunidades ha sido inclinarse hacia uno de estos 

extremos. Una gracia sin verdad termina convirtiéndose en 

tolerancia que perpetúa la esclavitud; una verdad sin gracia 

se transforma en dureza que aplasta al herido. 

 

El amor pastoral auténtico no es complaciente ni 

acusador. Es un amor firme, que acompaña sin juzgar, pero 

que se atreve a llamar a las cosas por su nombre. La Escritura 

exhorta a decir la verdad en amor (Efesios 4:15), porque solo 

la verdad libera, pero solo el amor sostiene el proceso de 

libertad. Cuando una persona atrapada en un vicio se acerca 

a la Iglesia, no necesita un tribunal ni un sermón moralista; 

necesita un espacio donde la luz de Dios revele su condición 

sin destruir su esperanza. “La caña cascada no quebrará, y 



 

89 

el pábilo que humea no apagará” (Isaías 42:3). Este 

principio debe gobernar toda intervención pastoral. 

 

El centro de toda restauración genuina es Jesucristo. 

Ningún método, grupo de apoyo o disciplina espiritual puede 

reemplazar la obra del Salvador. La adicción, en su raíz más 

profunda, suele ser una búsqueda distorsionada de alivio, 

identidad, pertenencia o control.  

 

Allí donde Cristo no es experimentado como 

suficiente, otras fuentes ocupan su lugar. Por eso, el anuncio 

pastoral debe ser claro y constante: nadie se libera solo. La 

victoria no proviene de la fuerza de voluntad, sino de la 

dependencia del Hijo de Dios. Jesús mismo afirmó: 

“Separados de mí nada podéis hacer” (Juan 15:5). Esta 

declaración no humilla al creyente; lo ubica en la única 

posición desde la cual la libertad es posible. 

 

La cruz no fue únicamente el lugar donde se obtuvo el 

perdón de los pecados; fue también el punto donde se quebró 

el poder del pecado. Pablo enseña que Cristo “llevó cautiva 

la cautividad” (Efesios 4:8), y que el viejo hombre fue 

crucificado juntamente con Él para que el cuerpo del pecado 

sea destruido, a fin de que no sirvamos más al pecado 

(Romanos 6:6). Estas verdades no son conceptos teológicos 

abstractos; son fundamentos espirituales que deben ser 

enseñados con claridad a quienes luchan con ataduras 

persistentes.  

 



 

90 

Muchos creyentes viven perdonados, pero no 

gobernados, salvos, pero no libres. El discipulado del Reino 

apunta a restaurar el dominio propio otorgado por el Espíritu, 

tal como Pablo le enseñó a su discípulo Timoteo: “Porque 

no nos ha dado Dios espíritu de cobardía, sino de poder, de 

amor y de dominio propio” (2 Timoteo 1:7). 

 

Ahora bien, sería ingenuo ignorar que en algunos casos 

existen dimensiones espirituales más profundas 

involucradas. La Escritura no niega la realidad de la opresión 

espiritual ni la influencia del enemigo sobre áreas no 

rendidas. Jesús liberó a personas oprimidas por espíritus 

inmundos sin convertir esa práctica en un espectáculo ni en 

un ritual místico. Lo hizo con autoridad, discernimiento y 

compasión. La Iglesia debe recuperar una ministración de 

liberación sobria, bíblica y pastoral. No todo problema es 

demoníaco, pero tampoco todo es meramente emocional o 

conductual. El discernimiento espiritual es indispensable. 

 

Cuando se ministra liberación, esta debe estar 

integrada dentro de un proceso más amplio de restauración. 

Desatar ataduras, romper maldiciones, sanar heridas de 

rechazo, trabajar el perdón y, cuando corresponde, ejercer 

autoridad sobre influencias demoníacas, puede ser parte de 

una intervención pastoral legítima. Pero ninguna de estas 

acciones reemplaza la necesidad de renovación del 

entendimiento y de cambios concretos en el estilo de vida. 

Jesús advirtió que una casa liberada pero no ordenada queda 

vulnerable (Mateo 12:43 al 45). La libertad sin gobierno 

termina siendo temporal. 



 

91 

Aquí emerge un principio fundamental del Reino: la 

cooperación entre la gracia divina y la responsabilidad 

humana. Dios libera, pero el creyente debe aprender a vivir 

libre. La persona atrapada en una adicción debe llegar al 

punto de reconocer que ha perdido el control y que su vida se 

ha vuelto ingobernable. Este reconocimiento no es derrota; 

es el inicio de la restauración. “Dios resiste a los soberbios, 

y da gracia a los humildes” (Santiago 4:6). Mientras alguien 

niega su condición, la gracia no puede operar plenamente. 

 

El libre albedrío no desaparece en la vida cristiana. 

Dios no gobierna por imposición, sino por rendición. Enseñar 

esto es parte esencial del magisterio pastoral. La fe no anula 

la obediencia; la produce. Pablo declara que la gracia de Dios 

se ha manifestado para enseñarnos a renunciar a la impiedad 

y a vivir sobriamente (Tito 2:11 y 12). La sobriedad, en este 

contexto, no es solo abstinencia; es una vida gobernada, 

consciente y alineada con la voluntad de Dios. 

 

Uno de los aspectos más determinantes en los procesos 

de libertad es la restauración de la identidad. La adicción no 

solo esclaviza conductas; deforma la manera en que la 

persona se percibe a sí misma. Con el paso del tiempo, 

muchos dejan de decir “tengo un problema” y comienzan a 

decir “soy esto”. Cuando la identidad queda absorbida por la 

atadura, la esperanza se debilita y la fe se vuelve abstracta. 

Por esta razón, el ministerio pastoral del Reino debe trabajar 

intencionalmente en afirmar quién es la persona en Cristo, 

incluso cuando su conducta aún no refleja plenamente esa 

verdad. 



 

92 

La Escritura declara que “si alguno está en Cristo, 

nueva criatura es; las cosas viejas pasaron” (2 Corintios 

5:17). Este pasaje no niega los procesos ni las luchas, pero 

establece una realidad espiritual objetiva: la identidad 

precede a la conducta. No se deja un vicio para convertirse 

en hijo de Dios; se aprende a vivir como hijo porque ya se ha 

sido hecho tal. Pablo insiste en esta pedagogía espiritual 

cuando exhorta a los creyentes a despojarse del viejo hombre 

y vestirse del nuevo (Efesios 4:22 al 24). Ese lenguaje no 

describe un evento instantáneo, sino una práctica diaria de 

alineación con la verdad del Evangelio. 

 

Ayudar a una persona a verse a sí misma como Dios la 

ve es una de las tareas más profundas del acompañamiento 

pastoral. Allí donde el enemigo ha sembrado vergüenza, 

condenación y etiquetas, el Espíritu Santo quiere afirmar 

dignidad, propósito y llamado. La vergüenza sostiene la 

adicción; la identidad sana la debilita. Por eso, es 

imprescindible enseñar que la lucha no define el valor de la 

persona, pero también que la gracia no elimina la necesidad 

de transformación. Esta tensión, bien enseñada, produce 

madurez espiritual y esperanza real. 

 

Ahora bien, el Reino de Dios nunca fue diseñado para 

vivirse en soledad. La comunidad es un componente esencial 

del proceso de restauración. Desde el principio, Dios declaró 

que no era bueno que el hombre estuviera solo. El 

aislamiento, aunque muchas veces se presenta como una 

defensa emocional, termina siendo un aliado de la esclavitud. 

En cambio, la comunidad redentora crea un entorno donde la 



 

93 

luz expone sin destruir y donde la verdad se comparte sin 

condenar. “Confesaos vuestras ofensas unos a otros, y orad 

unos por otros, para que seáis sanados” (Santiago 5:16). 

Este principio no promueve la exposición indiscriminada, 

sino relaciones seguras y maduras donde la sanidad puede 

fluir. 

 

Una Iglesia con parámetros de Reino entiende que no 

todos los espacios son iguales ni todas las personas están 

llamadas a acompañar procesos delicados. Se necesitan 

líderes maduros, espiritualmente estables, capaces de 

escuchar sin escandalizarse y de exhortar sin controlar.  

 

Los grupos de apoyo, el discipulado cercano y la 

mentoría pastoral no son programas accesorios, sino 

expresiones prácticas del cuidado del Reino. En estos 

espacios, la persona aprende a caminar acompañada, a rendir 

cuentas y a sostener su proceso con otros cuando su fuerza 

flaquea. 

 

Junto con la comunidad, es indispensable ayudar a la 

persona a establecer un plan de acción concreto. La fe no 

anula la necesidad de decisiones prácticas. Jesús mismo 

enseñó a cortar aquello que conduce al pecado, usando un 

lenguaje fuerte para enfatizar la seriedad del asunto (Mateo 

5:29  y 30). En el contexto pastoral, esto implica identificar 

con claridad los detonantes, las rutinas, las relaciones y los 

ambientes que refuerzan la adicción. No se trata de vivir con 

temor, sino de caminar con sabiduría. “El prudente ve el mal 



 

94 

y se esconde; mas los simples pasan y reciben el daño” 

(Proverbios 22:3). 

 

La formación de hábitos santos es una de las 

evidencias más claras del establecimiento del gobierno del 

Reino. Donde antes había desorden, el Espíritu produce 

disciplina; donde había impulsividad, produce dominio 

propio. Establecer tiempos de oración, lectura bíblica, 

descanso, trabajo y relaciones saludables no es legalismo, 

sino administración espiritual de la vida. Pablo exhorta a 

hacer todo decentemente y con orden (1 Corintios 14:40), 

porque el orden refleja el carácter del Reino. 

 

La Palabra de Dios ocupa un lugar central en este 

proceso. No como un recurso decorativo, sino como una 

herramienta viva de renovación del entendimiento. “La fe 

viene por el oír, y el oír por la palabra de Dios” (Romanos 

10:17). Muchas personas atrapadas en adicciones han 

aprendido a pensar de manera distorsionada: creen mentiras 

sobre sí mismas, sobre Dios y sobre el futuro. La Escritura 

confronta esas mentiras y establece una nueva narrativa. 

“Conoceréis la verdad, y la verdad os hará libres” (Juan 

8:32). Esta libertad no es solo espiritual; es también mental y 

emocional. 

 

El rol del pastor y del maestro bíblico es enseñar a usar 

la Palabra como alimento diario, como espada contra la 

tentación y como espejo del alma. No se trata de memorizar 

versículos de forma mecánica, sino de permitir que la verdad 

gobierne los pensamientos y reordene los afectos. Cuando la 



 

95 

mente comienza a alinearse con el Reino, el cuerpo y las 

emociones gradualmente siguen ese gobierno. 

 

La oración, por su parte, debe ser presentada no como 

un ritual religioso, sino como una relación viva y constante 

con Dios. Muchas personas oran, pero pocas han aprendido a 

interactuar con el Padre desde la intimidad. El Reino se 

fortalece en la comunión. Jesús buscaba lugares apartados 

para orar, no porque necesitara cumplir una disciplina, sino 

porque entendía que la victoria pública se sostiene en la 

intimidad privada. Enseñar a orar con honestidad, con 

dependencia y con perseverancia es esencial para quienes 

están aprendiendo a vivir libres. El clamor sincero, incluso 

cuando es débil, es oído por Dios. 

 

Este acompañamiento no puede limitarse únicamente 

a la persona que sufre la adicción. Las familias, muchas 

veces, son las víctimas silenciosas del proceso. Cónyuges, 

hijos y padres cargan con el dolor, la frustración, la 

vergüenza y el cansancio emocional. Ignorar a la familia es 

debilitar la restauración. El Reino de Dios es relacional y 

generacional. Ministrar a la familia implica escuchar, 

contener, enseñar límites saludables y ayudar a sanar heridas 

profundas. En muchos casos, la familia necesita tanto 

acompañamiento como la persona adicta. 

 

Es importante enseñar que amar no es habilitar la 

esclavitud. Establecer límites claros no contradice la 

compasión; la protege. Pablo exhorta a restaurar al caído con 

espíritu de mansedumbre, cuidándose cada uno a sí mismo 



 

96 

(Gálatas 6:1). Este equilibrio es fundamental para que la 

restauración no se transforme en codependencia espiritual o 

emocional. 

 

Finalmente, todo proceso de libertad debe ser 

abordado con una profunda conciencia de que se trata de un 

camino, no de un evento aislado. Las recaídas, aunque no 

deseables, forman parte de muchos procesos. El error 

pastoral sería normalizarlas o, en el otro extremo, 

condenarlas sin misericordia. La perseverancia es una virtud 

del Reino. “El que comenzó en vosotros la buena obra, la 

perfeccionará” (Filipenses 1:6). Esta promesa no justifica la 

pasividad, pero sostiene la esperanza. 

 

Acompañar a otros en estos procesos exige también 

cuidar al pastor y al equipo ministerial. No todos los casos 

pueden ni deben ser abordados sin apoyo profesional. Saber 

cuándo derivar, sin abandonar la cobertura espiritual, es una 

señal de madurez pastoral. El Reino no compite con la ayuda 

responsable; la integra. 

 

En el abordaje pastoral de las ataduras, vicios y 

adicciones, es indispensable establecer ciertas advertencias 

que protejan tanto a la Iglesia como a las personas que buscan 

ayuda. El Reino de Dios no opera por improvisación ni por 

activismo emocional. Uno de los errores más frecuentes ha 

sido intentar reemplazar la obra profunda del Espíritu Santo 

por fórmulas humanas, métodos rápidos o enfoques 

meramente motivacionales.  



 

97 

Si bien existen herramientas útiles y recursos valiosos, 

ninguno de ellos puede ocupar el lugar de la verdad revelada 

ni del gobierno de Cristo. La Iglesia no fue llamada a 

producir alivio momentáneo, sino transformación genuina. 

Los pastores deben tener claro que solo la regeneración y la 

madurez espiritual pueden producir victoria en una persona 

con adicciones, todo lo demás es el resultado de simples 

ilusiones o trabajo natural.  

 

Del mismo modo, debe evitarse el extremo opuesto: 

espiritualizar todo de tal manera que se niegue la complejidad 

del ser humano. Jesús ministró a personas completas, no solo 

a espíritus. Ignorar los aspectos emocionales, psicológicos y 

físicos de una adicción puede llevar a frustración y desgaste 

pastoral.  

 

La sabiduría del Reino sabe integrar, sin perder la 

centralidad de Cristo. “Si alguno de vosotros tiene falta de 

sabiduría, pídala a Dios” (Santiago 1:5). Esta sabiduría 

incluye saber cuándo acompañar directamente, cuándo 

intensificar el discipulado y cuándo derivar a profesionales 

capacitados, sin abdicar de la cobertura espiritual ni del 

acompañamiento pastoral. 

 

Otra advertencia necesaria es no confundir autoridad 

espiritual con control. El Reino se establece por influencia y 

servicio, no por manipulación. La persona que lucha con una 

adicción ya ha perdido, en muchos casos, el control de su 

propia vida; imponerle un control externo excesivo puede 

producir sumisión aparente, pero no transformación interna. 



 

98 

Jesús dijo que los gobernantes de este mundo se enseñorean 

de las personas, pero que en su Reino no sería así (Mateo 

20:25 y 26). El liderazgo pastoral del Reino busca formar 

conciencia, no dependencia. 

 

Asimismo, es fundamental proteger la 

confidencialidad y la dignidad de quienes atraviesan estos 

procesos. Exponer innecesariamente, usar testimonios sin 

cuidado o convertir el dolor ajeno en ejemplo público sin 

discernimiento es una forma de violencia espiritual. El amor 

cubre multitud de pecados (1 Pedro 4:8), y la cobertura 

pastoral es una expresión concreta de ese amor. La Iglesia 

debe ser un lugar seguro, donde la persona pueda caer y 

levantarse sin temor a ser señalada. 

 

Desde una perspectiva de Reino, es importante 

recordar que la restauración no se mide solo por la ausencia 

del vicio, sino por la presencia del gobierno de Dios en la 

vida. Hay personas que dejan una conducta, pero no rinden 

su corazón; otras abandonan una sustancia, pero permanecen 

esclavas de la ira, la soberbia o la mentira. El objetivo 

pastoral no es formar personas “controladas”, sino discípulos 

gobernados por el Espíritu. “Porque el reino de Dios no es 

comida ni bebida, sino justicia, paz y gozo en el Espíritu 

Santo” (Romanos 14:17). Cuando estas dimensiones 

comienzan a manifestarse, la libertad se vuelve sostenible. 

 

En este sentido, el rol magisterial de la Iglesia es 

insustituible. Enseñar, una y otra vez, qué significa vivir bajo 

el señorío de Cristo, qué implica la sujeción al gobierno de 



 

99 

Dios y cómo se expresa ese gobierno en la vida cotidiana es 

parte del discipulado maduro. La ignorancia espiritual tiene 

un alto costo, y uno de esos costos es la vulnerabilidad ante 

todo tipo de esclavitudes. “Mi pueblo fue destruido porque 

le faltó conocimiento” (Oseas 4:6). Donde hay luz, las 

tinieblas pierden terreno. 

 

La Iglesia que camina en parámetros de Reino no niega 

la batalla espiritual, pero tampoco la exagera. Discierne, ora, 

ministra y enseña con equilibrio. Entiende que hay procesos 

que serán rápidos y otros que serán largos. Celebra cada 

avance, aunque sea pequeño, porque sabe que el crecimiento 

es progresivo. Pablo lo expresa con claridad cuando afirma 

que todos, mirando a cara descubierta la gloria del Señor, 

somos transformados de gloria en gloria (2 Corintios 3:18). 

La transformación auténtica es progresiva, pero firme. 

 

Este enfoque también protege al pastor del 

agotamiento y de la frustración. No todo depende del 

ministro, ni todo se resuelve con una intervención puntual. El 

pastor es un instrumento, no el salvador. Cargar con una 

responsabilidad que solo le corresponde a Cristo conduce al 

desgaste emocional y espiritual. Jesús es el Buen Pastor; 

nosotros somos colaboradores. Aprender a descansar en esa 

verdad es parte de la madurez ministerial. 

 

Finalmente, una Iglesia con parámetros de Reino 

entiende que su llamado es gobernar espiritualmente para 

liberar, no para condenar. Cristo sigue caminando entre los 

cautivos, tocando las heridas, rompiendo cadenas y 



 

100 

restaurando dignidades. La Iglesia es Su cuerpo, y como tal 

está llamada a manifestar Su compasión y Su autoridad. No 

hay atadura que el Reino no pueda confrontar, ni vicio que la 

gracia no pueda desarraigar, ni adicción que esté fuera del 

alcance del poder redentor de Dios. 

 

Este capítulo no pretende ofrecer soluciones rápidas ni 

promesas superficiales. Busca, más bien, formar pastores y 

líderes con una mirada profunda, bíblica y responsable sobre 

una de las realidades más complejas de nuestro tiempo. El 

Reino de Dios no solo perdona al pecador; lo gobierna, lo 

transforma y lo restaura para vivir en libertad. Allí donde el 

gobierno de Cristo se establece, las cadenas pierden su fuerza 

y la esperanza vuelve a levantarse. 

 

Que el Espíritu Santo conceda discernimiento, 

paciencia y amor firme a cada pastor que asuma este llamado. 

Y que la Iglesia, en medio de una generación herida, sea 

conocida no por su juicio, sino por su capacidad de reflejar al 

Rey que vino a buscar y salvar lo que se había perdido. 

 

“Precisamente por eso, esfuércense por añadir a su fe, 

virtud; a su virtud, conocimiento; al conocimiento, 

dominio propio; al dominio propio, constancia; a la 

constancia, devoción a Dios; a la devoción a Dios, afecto 

fraternal; y al afecto fraternal, amor.” 

2 Pedro 1:5 al 7 NVI 

 

  



 

101 

Capítulo seis 

 

 

PARÁMETROS DE REINO 

ANTE LOS TATUAJES 
 

 

“Como tenemos estas promesas, queridos hermanos, 

purifiquémonos de todo lo que contamina el cuerpo y el 

espíritu, para completar en el temor de Dios la obra de 

nuestra santificación.” 

2 Corintios 7:1 

 

 

Debo confesar que este capítulo estuvo en duda al 

momento de seleccionar los temas para los manuales. No por 

subestimar su importancia, sino porque no tenía claro si debía 

formar parte de este material. Sin embargo, ha sido una 

consulta permanente por parte de pastores y líderes, y me 

pareció oportuno darle un espacio para presentar un 

fundamento suficientemente claro, de modo que todos 

puedan acceder a lo que considero parámetros del Reino en 

relación con este tema. 

 

La Iglesia, a lo largo de su historia, ha debido aprender 

una y otra vez a distinguir entre lo esencial y lo accesorio, 

entre aquello que pertenece al corazón del Reino y aquello 



 

102 

que responde a contextos culturales, sociales o 

generacionales específicos. No siempre esta distinción ha 

sido clara, y cuando se ha perdido, la consecuencia casi 

inevitable ha sido la aparición de cargas innecesarias, 

conflictos pastorales evitables y una espiritualidad más 

preocupada por lo externo que por la transformación interior 

que produce el Espíritu Santo. 

 

En las últimas décadas, la expansión de los tatuajes 

como fenómeno cultural global ha puesto nuevamente a la 

Iglesia frente a uno de esos temas que, sin ser doctrinalmente 

centrales, ha generado debates intensos, tensiones internas y 

decisiones pastorales contradictorias. Lo que en otro tiempo 

fue rechazado de manera tajante, hoy se presenta como un 

“tema gris” que muchos líderes no saben bien cómo abordar. 

Y es precisamente allí donde el liderazgo pastoral debe 

ejercer discernimiento, gobierno espiritual y sabiduría 

magisterial. 

 

No estamos ante una cuestión que defina la salvación, 

ni que determine el crecimiento espiritual de una persona, ni 

mucho menos que condicione la obra del Espíritu Santo en 

una vida. Sin embargo, cuando un asunto secundario 

comienza a provocar divisiones, injusticias, doble estándar 

disciplinario o heridas innecesarias en el cuerpo de Cristo, 

deja de ser un tema menor y se convierte en un desafío 

pastoral que debe ser ordenado con claridad, amor y verdad. 

 

El problema no ha sido, en la mayoría de los casos, el 

tatuaje en sí mismo, sino la dificultad de la Iglesia para leer 



 

103 

los tiempos, interpretar correctamente las Escrituras y aplicar 

principios eternos a realidades culturales cambiantes. 

Cuando esto no sucede, la comunidad de fe corre el riesgo de 

absolutizar normas que Dios no absolutizó y de relativizar 

principios que sí son esenciales. 

 

La Palabra de Dios nos recuerda que “el Señor no 

mira lo que mira el hombre; pues el hombre mira lo que 

está delante de sus ojos, pero el Señor mira el corazón” (1 

Samuel 16:7). Este principio atraviesa toda la revelación 

bíblica y establece un eje inamovible para cualquier reflexión 

pastoral: Dios siempre comienza por el interior, por las 

motivaciones, por la intención del corazón, y no por la 

apariencia externa. 

 

Durante muchos años, Levítico 19:28 fue utilizado 

como un argumento concluyente para prohibir cualquier tipo 

de marca corporal. El texto dice: “No haréis sajaduras en 

vuestro cuerpo por un muerto, ni os haréis tatuajes; yo soy 

el Señor”. Sin embargo, una lectura responsable, contextual 

y teológicamente honesta del pasaje nos obliga a reconocer 

que esta prohibición estaba directamente vinculada a 

prácticas paganas específicas, asociadas al culto a los 

muertos, a la idolatría y a rituales espirituales ajenos al Dios 

de Israel. No se trataba de una regulación estética, sino de 

una demarcación espiritual y cultural que separaba al pueblo 

del Señor de las naciones que lo rodeaban. 

 

El error hermenéutico aparece cuando se toma un 

mandato ceremonial, dado a Israel en un contexto histórico 



 

104 

determinado, y se lo transforma en una ley moral absoluta 

para la Iglesia bajo el Nuevo Pacto, sin considerar la obra 

consumada de Cristo ni la enseñanza apostólica. El mismo 

Nuevo Testamento nos muestra cómo muchas prescripciones 

de la ley mosaica cumplían una función pedagógica y 

simbólica, señalando realidades espirituales más profundas 

que encontrarían su plenitud en Cristo. 

 

El apóstol Pablo, al confrontar las tensiones entre 

legalismo y libertad, fue contundente al afirmar que “el reino 

de Dios no es comida ni bebida, sino justicia, paz y gozo en 

el Espíritu Santo” (Romanos 14:17). Podríamos decir, con 

el mismo espíritu, que el Reino de Dios tampoco es piel 

marcada o piel sin marcar, sino una vida rendida al gobierno 

del Espíritu Santo. 

 

Esto no significa promover una fe liviana, sin límites 

ni discernimiento. Muy por el contrario, el Nuevo Pacto eleva 

el estándar espiritual, llevándolo del cumplimiento externo a 

la transformación interna. El mismo apóstol enseña que el 

cuerpo del creyente es templo del Espíritu Santo y que hemos 

sido comprados por precio, por lo cual debemos glorificar a 

Dios en nuestro cuerpo y en nuestro espíritu, los cuales son 

de Dios (1 Corintios 6:19 y 20). Este texto no establece una 

lista de prohibiciones estéticas, sino un llamado profundo a 

vivir una vida consagrada, consciente y gobernada por la 

presencia divina. 

 

Cuando este principio se comprende correctamente, la 

pregunta pastoral deja de ser “¿está permitido o no?” y pasa 



 

105 

a ser “¿esto honra a Dios?, ¿edifica?, ¿nace de una 

motivación sana?, ¿contribuye al testimonio del Reino?”. 

Estas preguntas exigen madurez espiritual y no pueden ser 

respondidas mediante reglamentos universales aplicados de 

forma mecánica. 

 

Uno de los grandes peligros en la formación pastoral 

es confundir santidad con uniformidad externa. A lo largo de 

la historia, la Iglesia ha tenido que arrepentirse más de una 

vez por haber impuesto cargas que Dios nunca puso, 

generando exclusión, hipocresía o rebeldía encubierta. Jesús 

fue severo con los líderes religiosos que “atan cargas 

pesadas y difíciles de llevar, y las ponen sobre los hombros 

de los hombres, pero ellos ni con un dedo quieren 

moverlas” (Mateo 23:4). 

 

El liderazgo de Reino no se expresa en el control del 

cuerpo ajeno, sino en la formación de la conciencia. Cuando 

la autoridad pastoral se apoya en prohibiciones externas sin 

un proceso interno de discipulado, el resultado suele ser 

obediencia aparente, pero no convicción; conformidad 

externa, pero no transformación espiritual. 

 

En este sentido, es necesario reconocer que muchos 

jóvenes, y también adultos, llegan hoy a la fe ya tatuados, 

marcados por historias de vida complejas, decisiones 

tomadas en tiempos de oscuridad, ignorancia o dolor. 

Pretender que esas marcas físicas sean un obstáculo para su 

desarrollo espiritual, su servicio o su crecimiento ministerial 

no solo carece de sustento bíblico, sino que contradice el 



 

106 

corazón mismo del Evangelio, que anuncia redención, 

restauración y nuevas oportunidades en Cristo. 

 

El apóstol Pablo lo expresó con claridad cuando 

afirmó: “De modo que si alguno está en Cristo, nueva 

criatura es; las cosas viejas pasaron; he aquí todas son 

hechas nuevas” (2 Corintios 5:17). La novedad de vida que 

Cristo ofrece no depende de la ausencia de cicatrices visibles, 

sino de la regeneración del espíritu y de la renovación de la 

mente. 

 

Ahora bien, reconocer que los tatuajes no limitan la 

vida espiritual no implica ignorar la dimensión espiritual que 

puede estar asociada a ciertas prácticas del pasado. Es una 

realidad que existen contextos donde el tatuaje ha sido 

utilizado como expresión de pactos, pertenencias 

espirituales, rituales oscuros o rebeldía consciente contra 

Dios. En esos casos, la respuesta pastoral no es la condena, 

sino el acompañamiento espiritual, la enseñanza, la oración y 

la renuncia consciente a toda atadura que no provenga del 

Reino de Dios. 

 

La Escritura enseña que “mi pueblo fue destruido 

porque le faltó conocimiento” (Oseas 4:6). Muchas 

decisiones tomadas fuera de Cristo fueron producto de la 

ignorancia espiritual, no de una maldad deliberada contra la 

fe. El rol de la Iglesia es iluminar, sanar y liberar, no señalar 

eternamente aquello que Cristo ya redimió. Incluso si es claro 

que hubo malicia, es necesario ir por la redención. Es decir, 

yo he conocido a hermanos que llegaron al Señor con tatuajes 



 

107 

absolutamente satánicos y directamente ofensivos o 

blasfemos. Algunos de estos hermanos terminaron 

accediendo a dolorosos tratamientos para quitar 

definitivamente esos tatuajes que los hacían sentir muy mal. 

 

Ahora bien, desde una perspectiva pastoral 

equilibrada, también es importante afirmar que no existe 

ninguna necesidad espiritual de tatuarse ya siendo cristiano. 

La fe no se fortalece por marcar la piel, ni la identidad en 

Cristo necesita ser grabada externamente para ser real. Sin 

embargo, cuando una persona, con una conciencia madura, 

decide hacerlo, la función del pastor no es imponer ni 

prohibir, sino aconsejar, discernir y guiar, ayudando a 

evaluar motivaciones, contenidos y consecuencias. 

 

La Escritura exhorta: “Si alguno de vosotros tiene 

falta de sabiduría, pídala a Dios, el cual da a todos 

abundantemente y sin reproche” (Santiago 1:5). Este 

llamado a la sabiduría es central en temas como este, donde 

no hay una regla única, pero sí principios eternos que deben 

ser aplicados con responsabilidad espiritual. Las 

motivaciones pueden ser muy diversas y complejas, por lo 

cual es bueno analizarlas bajo la luz de Dios. 

 

Hasta aquí, queda claro que el verdadero desafío no 

está en la tinta sobre la piel, sino en la madurez del liderazgo 

que debe pastorear realidades complejas sin caer ni en el 

legalismo ni en el libertinaje. El Reino de Dios avanza 

cuando la Iglesia aprende a discernir lo esencial, a soltar lo 

accesorio y a formar creyentes capaces de honrar a Dios en 



 

108 

todas las áreas de su vida, incluyendo aquellas que no están 

explícitamente reguladas por un mandamiento directo. 

 

Cuando la Iglesia se enfrenta a temas que no poseen 

una regulación explícita y directa en el Nuevo Testamento, el 

desafío pastoral no es legislar desde el temor, sino gobernar 

desde el discernimiento espiritual. En estos espacios grises es 

donde se revela la madurez de un liderazgo y la profundidad 

de su comprensión del Reino. No todo puede resolverse con 

una norma, pero todo debe ser evaluado a la luz de principios 

eternos. 

 

El apóstol Pablo, al escribir a los corintios, introduce 

una clave fundamental para este tipo de decisiones cuando 

afirma: “Todas las cosas me son lícitas, mas no todas 

convienen; todas las cosas me son lícitas, mas no todas 

edifican” (1 Corintios 10:23). Aquí no se niega la libertad 

cristiana, pero se la somete a un criterio superior: la 

edificación, el testimonio y la gloria de Dios. La libertad sin 

discernimiento no es madurez espiritual; es simplemente una 

forma refinada de carnalidad. 

 

Por esta razón, cualquier reflexión pastoral seria sobre 

los tatuajes debe comenzar en el terreno de la motivación. 

Dios no evalúa únicamente el acto visible, sino la raíz 

invisible que lo origina. Jesús mismo enseñó que “del 

corazón salen los malos pensamientos, los homicidios, los 

adulterios, las fornicaciones, los hurtos, los falsos 

testimonios y las blasfemias” (Mateo 15:19). Todo lo que el 

ser humano expresa externamente nace primero en lo interno. 



 

109 

Un tatuaje, como cualquier otra decisión personal, puede ser 

la manifestación de una identidad sana o el síntoma de un 

vacío no resuelto. 

 

“Sobre toda cosa guardada, guarda tu corazón; 

Porque de él mana la vida.” 

Proverbios 4:23 

 

Cuando una decisión se toma desde la rebeldía, la 

vanidad, la presión cultural o la necesidad de pertenecer, 

difícilmente podrá honrar a Dios, aunque el símbolo elegido 

sea aparentemente inofensivo. En cambio, cuando una 

persona ha sido formada espiritualmente, entiende que su 

identidad no depende de marcas visibles, sino de su relación 

con Cristo. La madurez no se expresa en lo que se puede 

hacer, sino en lo que se decide no hacer por amor, por 

testimonio o por conciencia. 

 

Hay tatuajes que pretenden el afecto familiar, con 

caras, nombres o palabras, lo cual no tiene nada de malo, solo 

que cada uno debería preguntarse los motivos del alma para 

tales expresiones. No debemos olvidar que nuestro corazón 

le pertenece a Dios y es lógico que nos hagamos estos 

planteos ante Su presencia, porque Él es nuestro Señor. 

 

El segundo criterio inevitable es el contenido. No todo 

símbolo es neutro en el mundo espiritual. La Escritura enseña 

que “no participéis en las obras infructuosas de las 

tinieblas, sino más bien reprendedlas” (Efesios 5:11). 

Existen imágenes, palabras y símbolos que están cargados de 



 

110 

significados espirituales contrarios al Reino de Dios, aunque 

culturalmente estén normalizados. Aquí el rol pastoral es 

ayudar a discernir, no desde el miedo, sino desde la luz del 

conocimiento espiritual. 

 

El tercer criterio, quizás uno de los más olvidados en 

la actualidad, es el testimonio. Pablo declara: “Por lo cual, si 

la comida le es a mi hermano ocasión de caer, no comeré 

carne jamás, para no poner tropiezo a mi hermano” (1 

Corintios 8:13). Este principio revela una verdad profunda: 

el amor cristiano está dispuesto a limitar su libertad por el 

bien del otro. En una cultura centrada en la autoexpresión, 

este valor resulta contracultural, pero sigue siendo esencial 

para la vida comunitaria. 

 

El testimonio no se define solo por lo que uno 

considera correcto para sí mismo, sino por el impacto que 

genera en el contexto donde sirve. Un líder, especialmente, 

debe entender que su vida no le pertenece solo a él, sino 

también a aquellos a quienes está llamado a edificar. Pablo 

mismo afirmó que se hacía “a todos de todo, para que de 

todos modos salve a algunos” (1 Corintios 9:22 y 23). No 

se trata de hipocresía, sino de amor pastoral. 

 

Uno de los grandes errores que se han cometido en este 

tema ha sido el uso de un doble estándar pastoral. Cuando se 

permite en unos lo que se prohíbe en otros, cuando se 

disciplina a algunos mientras se tolera lo mismo en otros por 

conveniencia ministerial, la autoridad espiritual comienza a 

erosionarse silenciosamente. Dios no bendice la 



 

111 

incoherencia, y el pueblo discierne más de lo que muchas 

veces los líderes creen. 

 

Las Escrituras son claras al advertir que “no hagáis 

acepción de personas” (Santiago 2:1). Cuando las normas 

cambian según el rol, la conveniencia o la presión 

institucional, lo que se comunica no es santidad, sino 

arbitrariedad. En esos contextos, la disciplina deja de ser 

redentora y se transforma en un instrumento de control, 

generando resentimiento, confusión y, en muchos casos, 

alejamiento del corazón pastoral. 

 

La disciplina bíblica nunca tuvo como objetivo 

castigar estéticamente, sino restaurar espiritualmente. Pablo 

exhorta a los gálatas diciendo: “Hermanos, si alguno fuere 

sorprendido en alguna falta, vosotros que sois espirituales 

restauradle con espíritu de mansedumbre” (Gálatas 6:1). 

La restauración siempre debe ser proporcional, coherente y 

orientada al crecimiento, no a la humillación. 

 

Otro aspecto que no puede ser ignorado es la 

dimensión espiritual vinculada a pactos, ataduras y acuerdos 

inconscientes realizados en tiempos de oscuridad. La Biblia 

enseña que “el pueblo que andaba en tinieblas vio gran luz” 

(Isaías 9:2). Muchas personas llegaron a Cristo después de 

haber transitado etapas de profundo alejamiento espiritual, 

donde decisiones como los tatuajes formaban parte de una 

identidad quebrada o de ambientes espiritualmente 

contaminados. 

 



 

112 

En estos casos, la respuesta pastoral no es sugerir la 

eliminación física de los tatuajes, sino trabajar en la renuncia 

espiritual, la sanidad interior y la afirmación de la nueva 

identidad en Cristo. La Palabra declara que “para libertad 

fue que Cristo nos hizo libres” (Gálatas 5:1). Esa libertad 

incluye la cancelación de pactos antiguos, la ruptura de 

ataduras espirituales y la renovación de la mente conforme a 

la verdad del Evangelio. 

 

La Iglesia debe evitar dos extremos igualmente 

dañinos: negar toda dimensión espiritual por temor a parecer 

supersticiosa, o exagerarla al punto de generar temor 

innecesario. El equilibrio bíblico reconoce la realidad del 

mundo espiritual, pero afirma con mayor fuerza la autoridad 

del nombre de Jesús, que está por encima de todo nombre 

(Filipenses 2:9 al 11).  

 

Esto necesitamos tenerlo en cuenta, porque hay 

tatuadores que son satánicos y tiene pactados sus trabajos, 

quienes aprovechando la ignorancia de la gente afectan 

espiritualmente sus vidas para mal. No ignoremos que los 

tatuajes se hacen con agujas penetrando la piel hasta la 

sangre. Cuando esta gente llega a la iglesia debe renunciar a 

ciertas cosas, pero no hay nada que la vida de Cristo no pueda 

absorber completamente. 

 

Desde esta perspectiva, el acompañamiento pastoral 

debe ser profundamente redentor. Las personas no necesitan 

ser constantemente confrontadas con su pasado, sino 

afirmadas en su nueva posición en Cristo. El apóstol Pablo 



 

113 

nunca presentó sus antiguas marcas de persecución como una 

vergüenza, sino como testimonio de la gracia que lo había 

sostenido (Gálatas 6:17). No todas las marcas hablan de 

pecado; algunas hablan de procesos, otras de ignorancia, y 

muchas de la misericordia de Dios. 

 

Cuando el liderazgo entiende esto, deja de ver los 

tatuajes como un problema y comienza a ver personas a las 

que pastorear. El enfoque se desplaza del control externo a la 

formación interna, del miedo a la madurez, de la prohibición 

a la enseñanza. 

 

En este punto, el rol magisterial del pastor se vuelve 

indispensable. Enseñar principios, formar conciencia, guiar 

decisiones y acompañar procesos es mucho más exigente que 

imponer reglas, pero es también mucho más fructífero para 

el Reino. Jesús nunca formó discípulos mediante listas de 

prohibiciones, sino mediante revelación, ejemplo y amor 

transformador. 

 

Llegados a este punto, resulta evidente que el 

verdadero desafío pastoral no ha sido nunca la existencia de 

tatuajes dentro de la comunidad cristiana, sino la dificultad 

de algunos liderazgos para ejercer un gobierno espiritual 

equilibrado frente a los cambios culturales. Cuando la Iglesia 

pierde de vista el centro del Evangelio, corre el riesgo de 

distraerse regulando aspectos secundarios mientras descuida 

la formación del carácter, la santificación del corazón y la 

madurez espiritual de los creyentes. 

 



 

114 

Jesús fue claro al confrontar a los líderes religiosos de 

su tiempo cuando dijo: “¡Ay de vosotros, escribas y fariseos, 

hipócritas! porque limpiáis lo de fuera del vaso y del plato, 

pero por dentro estáis llenos de robo y de injusticia” (Mateo 

23:25). Esta advertencia no apunta a despreciar lo externo, 

sino a recordar que lo externo nunca puede ocupar el lugar de 

lo interno. El Reino de Dios comienza siempre desde adentro 

hacia afuera. 

 

Desde una perspectiva de Reino, es necesario afirmar 

con claridad que los tatuajes físicos no limitan el desarrollo 

de la vida espiritual, no anulan el llamado de Dios ni 

descalifican a una persona para servir, crecer o ministrar. El 

Espíritu Santo no es obstaculizado por tinta en la piel, sino 

por corazones endurecidos, orgullosos o no rendidos. Donde 

hay humildad, obediencia y deseo genuino de agradar a Dios, 

allí hay terreno fértil para la obra del Espíritu. 

 

Al mismo tiempo, es importante sostener con la misma 

claridad que la fe cristiana no necesita ser expresada 

mediante marcas corporales. Nuestra identidad está 

escondida con Cristo en Dios (Colosenses 3:3), y esa 

identidad no depende de símbolos visibles, sino de una 

relación viva y transformadora con Él. Cuando esto se 

comprende, se evita tanto la necesidad de marcar el cuerpo 

para afirmar la fe como el impulso de controlar el cuerpo 

ajeno para preservar una supuesta santidad. 

 

El liderazgo pastoral está llamado a formar creyentes 

capaces de gobernar su libertad con responsabilidad. Pablo 



 

115 

exhorta: “Vosotros, hermanos, a libertad fuisteis llamados; 

solamente que no uséis la libertad como ocasión para la 

carne, sino servíos por amor los unos a los otros” (Gálatas 

5:13). La libertad cristiana no es licencia para hacer todo lo 

posible, sino capacidad espiritual para elegir lo que edifica, 

honra a Dios y bendice a los demás. Esto no lo expreso 

juzgando situaciones, sino abriendo el juego para que cada 

uno tenga a bien presentar sus decisiones ante el Señor y 

encontrar la paz debida para todo lo que haga. Nadie debe 

juzgar eso. 

 

En este sentido, la tarea pastoral no es prohibir, sino 

enseñar a discernir. No es imponer decisiones, sino 

acompañar procesos para que sean sanos y sabios. No es 

vigilar cuerpos, sino pastorear el espíritu de los renacidos. 

Cuando un pastor asume este rol magisterial, la comunidad 

crece en madurez y aprende a tomar decisiones conscientes, 

informadas y espiritualmente responsables. 

 

Es aquí donde muchos conflictos innecesarios podrían 

haberse evitado. La disciplina aplicada sin criterio redentor, 

la prohibición sin enseñanza previa y la imposición sin 

acompañamiento generan más daño que fruto. La Escritura 

enseña que “la letra mata, mas el Espíritu vivifica” (2 

Corintios 3:6). Cada vez que una norma se aplica 

desconectada del espíritu del Evangelio, se transforma en una 

carga que aplasta en lugar de edificar. No se debe tomar 

versículos para respaldar resoluciones que la Biblia no trata. 

Hay pastores que tienen ideas radicales y procuran sostener 

su rigidez violentando las Escrituras, esto no debe ser así.  



 

116 

El testimonio pastoral también se ve profundamente 

afectado cuando se cae en incoherencias. Permitir lo mismo 

en unos y condenarlo en otros, según la conveniencia o la 

presión institucional, no fortalece la santidad, sino que 

debilita la autoridad espiritual. Jesús enseñó que “el que es 

fiel en lo poco, también en lo mucho es fiel” (Lucas 16:10). 

La fidelidad pastoral se expresa en la coherencia, no en la 

severidad selectiva. 

 

Reitero esto: Aquellos que llegan a la fe con tatuajes 

realizados en contextos espiritualmente oscuros, la Iglesia 

debe ser un espacio de sanidad, no de sospecha permanente. 

La Palabra declara que “si el Hijo os libertare, seréis 

verdaderamente libres” (Juan 8:36). Esa libertad incluye la 

cancelación de toda atadura pasada y la afirmación plena de 

la nueva identidad en Cristo. No corresponde reabrir 

constantemente heridas que el Señor ya ha sanado, ni someter 

a los creyentes a un escrutinio eterno por decisiones tomadas 

antes de conocer la verdad. 

 

El acompañamiento pastoral en estos casos debe 

incluir enseñanza bíblica, oración, renuncia consciente a toda 

obra de las tinieblas y afirmación de la autoridad espiritual 

que tenemos en Cristo. Todo esto debe hacerse sin generar 

temor, sin fomentar supersticiones y sin otorgar a las tinieblas 

un protagonismo que no tienen. La victoria de Cristo es 

completa, suficiente y definitiva. 

 

Para los creyentes que, ya en la fe, consideran hacerse 

un tatuaje, la orientación pastoral debe ser clara y sobria. No 



 

117 

es algo necesario, no es algo que deba ser promovido, pero 

tampoco es algo que deba ser prohibido, ni perseguido como 

pecado en sí mismo. El consejo debe apuntar a evaluar con 

seriedad la motivación, el contenido, el contexto y el 

testimonio, así como a buscar sabiduría en oración antes de 

tomar una decisión permanente, y luego respetar la decisión 

de los hermanos. 

 

La Escritura exhorta: “Examinadlo todo; retened lo 

bueno” (1 Tesalonicenses 5:21). Este principio resume de 

manera magistral la postura de Reino frente a este tema. No 

se trata de aceptar todo sin discernimiento ni de rechazar todo 

por temor, sino de examinar a la luz de la Palabra y de la guía 

del Espíritu Santo todo lo que hacemos. Lo que para uno 

puede ser inaceptable, para otros puede ser absolutamente 

normal, y cuando no hay definición por parte de las 

Escrituras, solo hay que aceptar con respeto la diferencia de 

criterios. 

 

Para los pastores y líderes que caminan bajo mi 

cobertura espiritual, este capítulo establece un marco claro y 

definitivo. No se espera uniformidad estética, sino unidad 

espiritual. No se exige control externo, sino formación 

interna. No se mide la espiritualidad por la piel, sino por el 

fruto del Espíritu manifestado en la vida diaria: amor, gozo, 

paz, paciencia, benignidad, bondad, fe, mansedumbre y 

templanza (Gálatas 5:22 y 23). 

 

Cuando estos frutos están presentes, las discusiones 

periféricas pierden peso y la Iglesia puede concentrarse en su 



 

118 

verdadera misión: predicar el Evangelio, hacer discípulos y 

manifestar el Reino de Dios en medio de una generación 

confundida, herida y necesitada de verdad. 

 

En definitiva, el Reino no avanza regulando la 

apariencia, sino gobernando el corazón. La verdadera 

santidad no se tatúa ni se borra; se vive. Y cuando la Iglesia 

entiende esto, deja de pelear batallas secundarias para 

enfocarse en aquello que realmente transforma vidas y 

glorifica a Dios. 

 

“Para los de corazón puro, todo es puro, pero para los que 

están llenos de pecado y no tienen fe, nada es puro. Por el 

contrario, su manera de pensar y su conciencia están 

corrompidas.” 

Tito 1:15 PDT 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

119 

Capítulo siete 

 

 

PARÁMETROS DE VISITAS 

Y MINISTRACIÓN PASTORAL 
 

 

“Pero la sabiduría que es de lo alto es primeramente pura, 

después pacífica, amable, benigna, llena de misericordia y 

de buenos frutos, sin incertidumbre ni hipocresía.” 

Santiago 3:17 

 

 

Durante décadas, la visita pastoral al hogar fue 

considerada una de las expresiones más nobles del ministerio 

cristiano. El pastor era recibido como un padre espiritual, 

como un consejero confiable, como un hombre de Dios cuya 

sola presencia traía consuelo, dirección y esperanza. Las 

puertas de las casas se abrían con gratitud, y la oración en el 

living o en la mesa familiar era vista como una bendición 

incuestionable. Sin embargo, la Iglesia no vive en un vacío 

cultural, ni el ministerio se desarrolla en un contexto aislado 

del devenir social. Los tiempos han cambiado, y con ellos 

han cambiado los códigos, las percepciones, los valores y, 

sobre todo, el nivel de desconfianza que atraviesa a la 

sociedad contemporánea. Ignorar este cambio no es un acto 

de fe; es un acto de imprudencia. 



 

120 

El Reino de Dios es eterno, inmutable y perfecto, pero 

los escenarios en los que ese Reino se manifiesta son 

históricos, dinámicos y, muchas veces, hostiles. Por esta 

razón, uno de los grandes desafíos del liderazgo pastoral en 

este tiempo es discernir con claridad qué prácticas responden 

a principios bíblicos eternos y cuáles fueron simplemente 

expresiones culturales válidas en otro contexto, pero hoy 

requieren ser revisadas, ajustadas o incluso abandonadas.  

 

Jesús nunca llamó a sus discípulos a repetir 

mecánicamente métodos, sino a vivir con discernimiento 

espiritual. Por eso enseñó: “Sed prudentes como serpientes 

y sencillos como palomas” (Mateo 10:16). Esta palabra no 

es una recomendación opcional; es un mandato que define el 

carácter del ministerio en medio de un mundo complejo. 

 

La prudencia pastoral no es falta de amor, ni carencia 

de fe, ni retroceso espiritual. Muy por el contrario, es una 

manifestación de madurez, de gobierno propio y de 

entendimiento de los tiempos. El apóstol Pablo enseñó que 

todo es lícito, pero no todo conviene, y que no todo edifica 

(1 Corintios 10:23). Aplicado al ministerio pastoral, esto 

significa que no toda práctica tradicional es necesariamente 

sabia en el presente. Hay acciones que pueden ser legítimas 

desde la intención, pero inconvenientes desde las 

consecuencias. El pastor que no evalúa los efectos de sus 

actos no está actuando con celo espiritual, sino con ligereza. 

 

En este sentido, es necesario afirmar con claridad que 

el pastor no es un curandero espiritual ni un operador místico 



 

121 

que deba recorrer hogares “limpiando ambientes”, 

“rompiendo maldiciones” o realizando rituales que, además 

de carecer de fundamento bíblico sólido, exponen al ministro 

y a la Iglesia a graves riesgos espirituales, legales y 

testimoniales.  

 

La Escritura jamás presenta a los apóstoles como 

especialistas en sanear espacios físicos, sino como 

predicadores del evangelio, formadores de discípulos y 

administradores de la gracia de Dios. Jesús no enseñó a sus 

discípulos a expulsar demonios de casas, sino a anunciar que 

el Reino de Dios se había acercado a las personas. El énfasis 

siempre estuvo en el corazón, en la mente, en la obediencia y 

en la fe. 

 

El hogar no necesita ser “liberado”; necesita ser 

ordenado bajo el señorío de Cristo. La verdadera 

transformación espiritual no ocurre por la presencia 

ocasional de un ministro, sino por la entronización 

permanente de la Palabra de Dios en la vida de quienes 

habitan ese hogar.  

 

“Si Jehová no edificare la casa, en vano trabajan los 

que la edifican” (Salmo 127:1). El error de muchas prácticas 

pastorales del pasado fue sustituir el discipulado por 

intervenciones momentáneas, generando dependencia 

espiritual y expectativas irreales sobre el rol del pastor. Una 

Iglesia con parámetros de Reino no fomenta la dependencia, 

sino la madurez. 

 



 

122 

En el contexto actual, además, la visita pastoral ha 

dejado de ser percibida como un acto neutral. Vivimos en una 

sociedad marcada por la sospecha, la hipersensibilidad, la 

cultura de la denuncia y la judicialización de los vínculos. Lo 

que antes se interpretaba como cercanía hoy puede ser leído 

como intromisión.  

 

Lo que antes se entendía como cuidado hoy puede ser 

denunciado como abuso. El pastor debe entender que su 

llamado no lo exime de la realidad social ni lo coloca por 

encima de los marcos legales. Pablo exhortó a la Iglesia a 

conducirse “honradamente para con los de afuera” (1 

Tesalonicenses 4:12), recordándonos que el testimonio no se 

juega solo dentro del templo, sino también en la mirada del 

mundo. 

 

Por esta razón, la visita pastoral al hogar no puede 

seguir siendo considerada una práctica habitual o automática. 

Debe ser entendida como una excepción, no como una 

norma. El ministerio pastoral no se define por la cantidad de 

casas visitadas, sino por la calidad del discipulado impartido.  

 

Hoy existen múltiples formas de acompañamiento 

espiritual que no requieren la presencia del pastor en el 

ámbito privado del hogar: consejería en espacios eclesiales, 

acompañamiento comunitario, reuniones con equipos de 

liderazgo, instancias de oración corporativa y procesos 

formativos sostenidos. La sabiduría pastoral consiste en 

discernir qué tipo de intervención es realmente necesaria y 

cuál puede resolverse de manera más segura y saludable. 



 

123 

Uno de los parámetros más importantes que deben 

establecerse con absoluta claridad es el respeto por la unidad 

y la autoridad del matrimonio. Ningún pastor debería visitar 

un hogar sin el consentimiento explícito de ambos cónyuges. 

Esto es especialmente relevante en contextos donde uno de 

los esposos no es creyente.  

 

Forzar una visita pastoral bajo el argumento espiritual, 

ignorando la voluntad del cónyuge inconverso, no es un acto 

de fe, sino una violación al orden y a la paz del hogar. La 

Escritura enseña que, en la medida de lo posible, debemos 

vivir en paz con todos (Romanos 12:18). El pastor no puede 

convertirse en un factor de conflicto dentro de una familia, ni 

ser utilizado como herramienta de presión espiritual en el 

seno matrimonial. 

 

Asimismo, es necesario afirmar con firmeza que las 

ministraciones de liberación no deben realizarse en hogares. 

Las experiencias traumáticas que han vivido muchos 

ministros al enfrentar manifestaciones demoníacas en 

ámbitos privados, con la presencia de familiares, vecinos o 

terceros, han demostrado que este tipo de prácticas no solo 

son peligrosas, sino profundamente irresponsables.  

 

La liberación, cuando es necesaria, debe realizarse en 

un contexto eclesial, con cobertura pastoral, con equipos 

preparados y con protocolos claros. Jesús mismo ministraba 

en contextos públicos o comunitarios, no en escenarios 

ocultos o improvisados. La Iglesia que honra el Reino no 

improvisa con realidades espirituales delicadas. 



 

124 

Del mismo modo, el ministerio pastoral debe 

establecer límites claros y no negociables en lo que respecta 

a la ministración a mujeres. No es sabio, ni prudente, ni 

recomendable que un pastor visite hogares donde una mujer 

se encuentra sola, ni que realice consejería o ministración 

individual en ámbitos privados.  

 

Este principio no cuestiona la integridad moral del 

ministro, sino que protege su testimonio, su familia y su 

llamado. La Escritura exhorta a “abstenerse de toda 

apariencia de mal” (1 Tesalonicenses 5:22), recordándonos 

que en este tiempo no basta con ser íntegros; también 

debemos ser irreprochables en la percepción pública. Es 

decir, hoy en día, la prudencia es parte de nuestra santidad. 

 

Una Iglesia con parámetros de Reino entiende que la 

santidad no es solo una cuestión interna, sino también una 

responsabilidad pública. El pastor no debe confiar en que 

“Dios conoce su corazón”, sino actuar con sabiduría para que 

ningún flanco quede expuesto. En una sociedad donde una 

acusación puede destruir años de ministerio, la prudencia no 

es opcional; es parte del llamado. 

 

La esencia magisterial del ministerio pastoral se 

expresa precisamente en esta capacidad de enseñar con el 

ejemplo, estableciendo marcos claros, límites saludables y 

procedimientos sabios. El pastor no solo predica la Palabra; 

modela una forma de vivirla. Enseñar a la Iglesia a moverse 

con orden, respeto y discernimiento es también parte de la 

edificación del Cuerpo de Cristo. La espiritualidad madura 



 

125 

no desprecia los límites; los honra como instrumentos de 

preservación del llamado. 

 

La Iglesia que no establece parámetros claros termina 

formando ministros bien intencionados pero vulnerables, 

celosos pero expuestos, espirituales pero imprudentes. Uno 

de los errores más frecuentes en la formación pastoral ha sido 

suponer que la unción sustituye al criterio, que la buena 

intención reemplaza a la sabiduría y que la experiencia 

espiritual anula la necesidad de límites claros.  

 

Sin embargo, la Escritura jamás presenta la madurez 

espiritual como ausencia de orden, sino como su expresión 

más elevada. “Dios no es Dios de confusión, sino de paz” (1 

Corintios 14:33), y esta verdad debe aplicarse no solo al 

culto congregacional, sino a toda la praxis ministerial. 

 

El pastor que comprende los tiempos entiende que hoy 

su mayor responsabilidad no es demostrar disponibilidad 

absoluta, sino ejercer un gobierno pastoral sano. La 

disponibilidad sin discernimiento termina desgastando al 

ministro y debilitando a la Iglesia. Jesús mismo, aun siendo 

movido por compasión, no respondía a todas las demandas ni 

accedía a todas las expectativas.  

 

En más de una ocasión se retiró, se apartó o dijo “no” 

a multitudes que lo buscaban, porque entendía que su misión 

no podía ser gobernada por la urgencia ajena, sino por la 

voluntad del Padre. El evangelio registra que, aun cuando 

todos lo buscaban, Él dijo: “Vamos a los lugares vecinos, 



 

126 

para que predique también allí; porque para esto he 

venido” (Marcos 1:38). Este principio revela que el 

ministerio no se define por la presión de la demanda, sino por 

la claridad del llamado. 

 

Aplicado a la realidad pastoral contemporánea, esto 

implica reconocer que no toda crisis requiere una visita 

domiciliaria, ni toda necesidad demanda una intervención 

presencial del pastor. Muchas situaciones que antes se 

resolvían mediante visitas al hogar hoy pueden abordarse de 

manera más saludable a través de procesos de consejería en 

espacios eclesiales, acompañamiento comunitario o 

seguimiento pastoral a través de conexiones online, o video 

llamadas. La Iglesia debe aprender a diferenciar entre 

cercanía pastoral y exposición innecesaria. La cercanía 

edifica; la exposición imprudente destruye. 

 

Uno de los aspectos más delicados del ministerio en 

este tiempo es la confusión entre acompañamiento espiritual 

y dependencia emocional. Cuando el pastor se convierte en 

el único sostén espiritual de una persona o familia, se produce 

un desequilibrio que no honra el diseño del Reino.  

 

Pablo enseñó que el propósito del ministerio es 

perfeccionar a los santos para la obra del ministerio (Efesios 

4:12), no reemplazar la responsabilidad espiritual de los 

creyentes. El exceso de visitas, ministraciones privadas o 

intervenciones constantes en los hogares puede generar una 

infantilización espiritual que, lejos de fortalecer la fe, la 

debilita. 



 

127 

La formación magisterial exige enseñar a la Iglesia a 

resolver sus conflictos desde la madurez, a buscar consejo 

con orden, a someterse a procesos y a comprender que el 

pastor no es un salvador auxiliar. Cristo es el único mediador 

entre Dios y los hombres (1 Timoteo 2:5). El pastor 

acompaña, guía y enseña, pero no invade ni suplanta la 

responsabilidad espiritual de los creyentes. Una Iglesia con 

parámetros de Reino forma discípulos responsables, no 

dependientes crónicos. 

 

En este marco, resulta indispensable que la Iglesia 

institucional asuma la responsabilidad de establecer 

protocolos pastorales claros y explícitos. La ausencia de 

normas no es señal de espiritualidad, sino de inmadurez 

organizacional. Cuando no existen criterios definidos, cada 

pastor o líder actúa según su propio entendimiento, 

generando prácticas dispares, riesgos innecesarios y 

conflictos evitables. Los protocolos no apagan el Espíritu; lo 

ordenan. No reemplazan la guía del Espíritu Santo; la 

canalizan con sabiduría. 

 

Estos parámetros deben ser enseñados, explicados y 

asumidos como parte de la cultura ministerial. No se trata de 

reglamentos fríos, sino de acuerdos de protección mutua. 

Protegen al pastor de acusaciones falsas, protegen a la Iglesia 

de escándalos, protegen a las familias de intervenciones 

indebidas y preservan el testimonio del evangelio. El apóstol 

Pablo fue enfático al exhortar a Tito a establecer ancianos 

“irreprochables” (Tito 1:6), no solo en su vida moral, sino 

en su forma de conducirse públicamente. La 



 

128 

irreprochabilidad no es solo una virtud interna; es una 

construcción visible. 

 

Es por esto, que la práctica de la liberación debe ser 

comprendida dentro de un marco bíblico equilibrado. La 

Escritura reconoce la realidad del mundo espiritual, pero 

nunca promueve un enfoque sensacionalista ni improvisado. 

Jesús expulsaba demonios como señal del Reino, no como 

espectáculo ni como ritual privado. Los apóstoles ejercían 

autoridad espiritual en el contexto de la misión, no en 

escenarios domésticos descontrolados. La Iglesia que 

trivializa estas prácticas termina exponiendo a sus ministros 

a situaciones que pueden derivar en traumas, denuncias o 

escándalos públicos. El Reino se manifiesta con autoridad, 

pero también con orden. 

 

La formación pastoral responsable debe enseñar a 

discernir cuándo una situación requiere intervención 

espiritual y cuándo requiere acompañamiento pastoral, 

consejería, discipulado o incluso derivación profesional. No 

toda manifestación emocional es espiritual, ni toda crisis 

familiar es demoníaca. La falta de discernimiento en este 

punto ha causado un daño incalculable al testimonio de la 

Iglesia en muchos contextos. Una Iglesia con parámetros de 

Reino no espiritualiza todo; discierne con sabiduría. 

 

En una sociedad marcada por la desconfianza, el pastor 

debe asumir que su conducta será observada, interpretada y, 

muchas veces, cuestionada. Esto no debe generar paranoia, 

pero sí sobriedad. Pedro exhortó a los creyentes a tener 



 

129 

“buena conciencia, para que en lo que murmuran de 

vosotros como de malhechores, se avergüencen los que 

calumnian vuestra buena conducta en Cristo” (1 Pedro 

3:16). Esta exhortación cobra una relevancia especial para 

quienes ejercen liderazgo espiritual. La buena conciencia se 

construye con decisiones sabias, no solo con convicciones 

internas. 

 

El ministerio pastoral del siglo XXI necesita recuperar 

una visión más alta de la sabiduría espiritual. No se trata de 

retroceder en compromiso ni de enfriar el amor pastoral, sino 

de ejercerlo con inteligencia espiritual y discernimiento 

contextual. El Reino de Dios no se defiende con imprudencia 

ni se expande a costa del testimonio. El pastor está llamado a 

ser ejemplo del rebaño, no solo en palabra y doctrina, sino 

también en conducta, criterio y responsabilidad. 

 

La Iglesia que enseña estos principios está preparando 

pastores para permanecer, no solo para comenzar. Muchos 

ministerios no fracasan por pecado moral, sino por falta de 

sabiduría práctica. El desgaste, el escándalo o la exposición 

innecesaria terminan apagando llamados genuinos que 

podrían haber dado mucho fruto. Por eso, establecer 

parámetros no es limitar el ministerio; es preservarlo. 

 

Llegados a este punto, es necesario afirmar con 

claridad que los parámetros pastorales no nacen del temor, 

sino de la responsabilidad. El temor paraliza; la 

responsabilidad gobierna. El temor reacciona; la 

responsabilidad discierne. Cuando la Iglesia establece límites 



 

130 

sabios para la práctica ministerial, no está cediendo ante la 

presión cultural, sino ejerciendo mayordomía espiritual sobre 

el llamado que Dios nos ha confiado. El ministerio pastoral 

no pertenece al pastor; pertenece a Cristo, y todo lo que 

pertenece a Cristo debe ser cuidado con celo, inteligencia y 

reverencia. 

 

Una Iglesia con parámetros de Reino entiende que el 

llamado pastoral no se mide solo por la capacidad de 

ministrar, sino por la capacidad de permanecer fieles, 

íntegros e irreprochables a lo largo del tiempo. El apóstol 

Pablo, al final de su carrera, no destacó la cantidad de 

milagros realizados ni la magnitud de sus sacrificios 

personales, sino que pudo decir con autoridad: “He peleado 

la buena batalla, he acabado la carrera, he guardado la fe” 

(2 Timoteo 4:7). Guardar la fe implica también guardar el 

llamado, el testimonio y la vida ministerial de todo aquello 

que pueda erosionarlos. 

 

En este sentido, la visita pastoral y la ministración en 

hogares deben ser comprendidas dentro de un marco más 

amplio de rendición de cuentas y cobertura espiritual. Ningún 

pastor debería actuar de manera aislada, guiado únicamente 

por su criterio personal o su experiencia previa. El Nuevo 

Pacto presenta un modelo de liderazgo colegiado, donde las 

decisiones importantes se toman en comunión, bajo 

autoridad y con responsabilidad compartida. “En la multitud 

de consejeros hay seguridad” (Proverbios 11:14). Este 

principio no pierde vigencia con el paso del tiempo; al 



 

131 

contrario, se vuelve más necesario en contextos complejos y 

hostiles. 

 

La cobertura pastoral no es un concepto 

administrativo, sino una realidad espiritual. Protege al 

ministro de decisiones impulsivas, lo preserva de la 

autosuficiencia y le ofrece un marco seguro para ejercer su 

llamado. Una Iglesia que no enseña a sus pastores a moverse 

bajo cobertura está formando líderes vulnerables, expuestos 

y, muchas veces, solitarios. El aislamiento ministerial es uno 

de los mayores enemigos del discernimiento. Por eso, toda 

práctica pastoral sensible, como las visitas domiciliarias, las 

ministraciones personales o las intervenciones en crisis 

familiares, debe estar alineada con criterios institucionales 

claros y consensuados. 

 

La esencia magisterial del ministerio pastoral se 

expresa también en la capacidad de transmitir estos 

principios a las nuevas generaciones de líderes. No basta con 

que los pastores experimentados actúen con prudencia; es 

necesario enseñar explícitamente a los más jóvenes por qué 

estos límites existen y cómo honran el Reino.  

 

La formación pastoral no puede basarse únicamente en 

la imitación de prácticas heredadas, sino en la comprensión 

profunda de los principios bíblicos que las sostienen. Pablo 

exhortó a Timoteo a encargar la enseñanza a hombres fieles 

que fueran idóneos para enseñar también a otros (2 Timoteo 

2:2). Esto implica una transmisión consciente, intencional y 

responsable. 



 

132 

Una Iglesia con parámetros de Reino no romantiza el 

sacrificio imprudente ni glorifica el desgaste innecesario. 

Durante muchos años se exaltó la imagen del pastor que “está 

para todos”, que no duerme, que siempre está disponible, que 

responde a toda demanda sin límites.  

 

Sin embargo, este modelo ha producido generaciones 

de ministros agotados, familias pastorales heridas y llamados 

truncados. Jesús mismo estableció ritmos, límites y tiempos 

de retiro. Invitó a sus discípulos a descansar, a apartarse y a 

renovar fuerzas (Marcos 6:31). Si el Hijo de Dios consideró 

necesario establecer límites, cuánto más sus siervos. 

 

El cuidado del testimonio pastoral no es un acto de 

autopreservación egoísta, sino un acto de amor hacia la 

Iglesia y hacia el evangelio. Cada pastor representa 

públicamente a Cristo, y cada decisión imprudente puede 

convertirse en un tropiezo para muchos. Jesús fue 

contundente al advertir sobre la gravedad de hacer tropezar a 

otros (Mateo 18:6). Esta advertencia debe ser tomada con 

extrema seriedad por quienes ejercen liderazgo espiritual. No 

se trata de vivir con miedo, sino con conciencia del impacto 

que nuestras acciones tienen en el Cuerpo de Cristo. 

 

Asimismo, la Iglesia debe aprender a distinguir entre 

espiritualidad genuina y activismo religioso. No toda 

actividad es fruto del Espíritu, ni toda intervención pastoral 

es señal de fidelidad. A veces, la mayor expresión de 

sabiduría espiritual es saber decir “no”, establecer un límite 

o derivar una situación a otro ámbito. El pastor que se niega 



 

133 

a intervenir de manera imprudente no está fallando a su 

llamado; está honrándolo. Jesús nunca actuó por presión 

emocional ni por manipulación espiritual. Su ministerio fue 

guiado por la voluntad del Padre, no por la expectativa de los 

hombres. 

 

En una sociedad que observa, juzga y muchas veces 

hostiga a la Iglesia, los pastores deben asumir que su 

conducta será evaluada no solo por sus frutos espirituales, 

sino también por su coherencia ética y su responsabilidad 

pública.  

 

Pablo exhortó a que los ministros tengan “buen 

testimonio de los de afuera” (1 Timoteo 3:7), reconociendo 

que el liderazgo espiritual no se ejerce en un ámbito cerrado, 

sino en medio de una comunidad más amplia. La sabiduría 

pastoral incluye la capacidad de anticipar riesgos y evitarlos 

sin comprometer la verdad del evangelio. 

 

Este capítulo no busca apagar el fuego del ministerio, 

sino protegerlo. No pretende restringir el amor pastoral, sino 

encauzarlo de manera sana y responsable. Los parámetros 

aquí expuestos no deben ser vistos como obstáculos, sino 

como vallados de protección alrededor de un llamado 

sagrado. El fuego sin contención puede destruir; el fuego bien 

guardado alumbra, calienta y da vida. De la misma manera, 

el ministerio pastoral necesita límites para cumplir su 

propósito sin causar daño. 

 



 

134 

Finalmente, es necesario exhortar a cada pastor y líder 

a examinar sus prácticas a la luz de la Palabra y de los 

tiempos que vivimos. No todo lo que hicimos ayer debemos 

seguir haciéndolo hoy. La fidelidad al Reino no consiste en 

repetir métodos, sino en obedecer principios. El Espíritu 

Santo sigue guiando a la Iglesia, pero nunca lo hará en 

contradicción con la sabiduría, el orden y la verdad. 

“Redimiendo el tiempo, porque los días son malos” (Efesios 

5:16) no es solo una exhortación personal, sino un llamado 

ministerial. 

 

Una Iglesia con parámetros de Reino es una Iglesia 

madura, consciente de su responsabilidad espiritual y 

pública. Es una Iglesia que ama, pero también discierne; que 

sirve, pero también protege; que ministra, pero no improvisa. 

Es una Iglesia que forma pastores capaces de permanecer 

firmes, íntegros y fructíferos hasta el final de su carrera. Que 

este entendimiento no sea visto como una carga, sino como 

una gracia que preserva el llamado y honra a Aquel que nos 

confió el ministerio. 

 

“Porque no somos como muchos, que medran con la 

palabra de Dios; sino que con sinceridad, como de parte 

de Dios, y delante de Dios, en Cristo hablamos.” 

2 Corintios 2:17 

 

 

 

  



 

135 

Capítulo ocho 

 

 

PARÁMETROS PARA BODAS 

Y RENOVACIÓN DE VOTOS 
 

 

“Uno solo puede ser vencido, pero dos pueden resistir.  

¡La cuerda de tres hilos no se rompe fácilmente!” 

Eclesiastés 4:12 

 

 

El matrimonio no nace como una institución cultural 

ni como una necesidad social, sino como una revelación 

divina. Antes de que existiera cualquier estructura civil, 

religiosa o comunitaria, Dios mismo estableció el 

matrimonio como un pacto sagrado, pronunciado desde el 

cielo y sellado en la tierra. “No es bueno que el hombre esté 

solo”, declaró el Señor, y con esa afirmación no solo señaló 

una necesidad afectiva, sino que reveló un diseño eterno que 

apunta al corazón del Reino. El matrimonio surge como una 

obra de Dios, no como una invención humana, y por eso debe 

ser entendido, celebrado y custodiado desde una perspectiva 

espiritual y no meramente ceremonial. 

 

Cuando una pareja decide unirse en matrimonio ante 

Dios, no está simplemente formalizando una relación 



 

136 

existente ni organizando un evento significativo para 

familiares y amigos. Está entrando en un pacto, y el concepto 

bíblico de pacto siempre implica compromiso, fidelidad, 

permanencia y responsabilidad espiritual.  

 

A diferencia de un contrato, que puede disolverse 

cuando una de las partes considera que ya no le resulta 

conveniente, el pacto bíblico se sostiene sobre la palabra dada 

delante de Dios, y esa palabra tiene peso espiritual. Jesús 

mismo confirmó este principio cuando afirmó que lo que 

Dios junta no debe ser separado por el hombre, estableciendo 

así que el matrimonio trasciende la voluntad humana y queda 

bajo la soberanía divina. 

 

Desde esta comprensión, el rol pastoral en una boda 

adquiere una dimensión profundamente espiritual. El pastor 

no es un mero oficiante ni un animador de ceremonias, sino 

un testigo espiritual del pacto que se establece. Su presencia 

representa a la Iglesia y, de manera simbólica, al gobierno 

espiritual del Reino que reconoce, bendice y guarda esa 

unión.  

 

Cuando el pastor ora, declara y bendice, está 

afirmando públicamente que esa unión es recibida como 

válida delante de Dios y de la comunidad de fe. Por eso, la 

ligereza, la improvisación o la trivialización del acto 

matrimonial no solo empobrecen la ceremonia, sino que 

debilitan el entendimiento espiritual del matrimonio en la 

Iglesia. 

 



 

137 

El matrimonio cristiano es, en esencia, un acto de 

adoración. Un culto al Dios que une, que sostiene y que da 

sentido al pacto. Por esta razón, una boda centrada en Cristo 

no coloca a los novios como protagonistas absolutos, sino 

que reconoce a Jesús como el centro de la unión.  

 

El apóstol Pablo, al hablar del matrimonio, lo eleva a 

una dimensión aún más profunda al compararlo con la 

relación entre Cristo y la Iglesia. Allí queda claro que el 

matrimonio no solo es un vínculo humano, sino una señal 

visible de una realidad espiritual mayor. Cuando una pareja 

se casa ante Dios, su unión se convierte en un testimonio 

viviente del amor sacrificial, fiel y perseverante de Cristo. 

 

Desde esta perspectiva, la boda no puede reducirse a 

una formalidad religiosa posterior al trámite civil. Aunque el 

matrimonio civil es necesario para el orden legal y social, la 

ceremonia cristiana tiene un valor espiritual que no puede ser 

subestimado. No se trata de “bendecir papeles”, sino de 

consagrar una vida compartida. Por eso, cuando la Iglesia 

celebra una boda, está afirmando que ese matrimonio se 

somete al señorío de Cristo, a los principios del Reino y a la 

Palabra como norma de vida.  

 

El pastor, al acompañar a la pareja en este proceso, 

debe ejercer discernimiento, sabiduría y gracia. No actúa 

como juez ni como inspector moral, pero sí como guía 

espiritual que ayuda a los futuros cónyuges a comprender la 

magnitud de la decisión que están tomando.  



 

138 

El matrimonio no es solo amor romántico, es 

responsabilidad, es entrega mutua, es exclusividad y es 

fidelidad. Implica renuncias, ajustes, crecimiento y madurez 

espiritual. Por eso, aunque las charlas prematrimoniales no 

deban vivirse como un requisito burocrático, sí son una 

expresión pastoral de cuidado, donde se siembra visión, se 

aclaran expectativas y se establece una base bíblica sólida 

para la convivencia. 

 

El pacto matrimonial, entendido desde el Reino, 

santifica la unión. No porque el pastor tenga poder en sí 

mismo para santificar, sino porque Dios honra el pacto hecho 

conforme a Su voluntad. La santidad del matrimonio no 

radica en la perfección de los cónyuges, sino en la 

consagración del vínculo.  

 

Allí donde dos personas deciden caminar juntas bajo 

la obediencia a Cristo, el Espíritu Santo obra, corrige, 

restaura y fortalece. Esto debe ser enseñado con claridad, 

especialmente en tiempos donde el matrimonio es 

relativizado, descartable y sometido al capricho emocional. 

Los parámetros del Reino dejan bien en claro bajo que 

gobierno se desarrollará la vida de la nueva familia. 

 

La Iglesia necesita recuperar una enseñanza clara y 

firme sobre el valor espiritual del matrimonio. No desde el 

legalismo ni desde la condenación, sino desde la revelación 

del diseño divino. Cuando una boda es celebrada con 

entendimiento de Reino, se convierte en una proclamación 

profética contra la cultura del descarte y de lo provisorio. 



 

139 

Declara que el amor no es solo un sentimiento, sino una 

decisión sostenida por la gracia de Dios. Declara que la 

fidelidad es posible y que el compromiso es una expresión de 

fe y de responsabilidad. 

 

En este sentido, el casamiento de Reino también tiene 

un fuerte componente comunitario. No ocurre en lo privado 

ni en lo oculto, sino delante de testigos. La congregación no 

es un público pasivo, sino una comunidad que ora, acompaña 

y respalda espiritualmente a la nueva familia que nace. 

Cuando la Iglesia ora por los novios, está asumiendo un 

compromiso de cobertura, consejo y apoyo. El matrimonio 

no camina solo; camina dentro del cuerpo de Cristo. 

 

Por todo esto, el pastor debe cuidar que las bodas no se 

transformen en simples reproducciones culturales vacías de 

contenido espiritual. La música, los símbolos, los votos y las 

palabras deben reflejar la fe que se profesa. Los votos, 

especialmente, no son frases románticas sin peso, sino 

declaraciones públicas de compromiso delante de Dios. El 

“sí” pronunciado en una boda cristiana tiene un eco espiritual 

que resuena más allá del momento, y ese peso debe ser 

transmitido con claridad y reverencia. 

 

Así, una boda celebrada bajo parámetros de Reino no 

solo marca el inicio de una vida matrimonial, sino que se 

convierte en un acto de enseñanza viva para toda la Iglesia. 

Enseña a los jóvenes, a los demás matrimonios y a la 

comunidad que el matrimonio sigue siendo un pacto santo, 

vigente y poderoso. Enseña que Dios sigue uniendo, 



 

140 

sosteniendo y bendiciendo a quienes deciden caminar 

conforme a Su diseño. 

 

Esta comprensión profunda es el fundamento 

indispensable para avanzar luego hacia la práctica pastoral, 

los requisitos, el acompañamiento y, más adelante, hacia la 

renovación de votos. Sin esta base de pacto, toda ceremonia 

se vacía de contenido espiritual. Pero cuando el matrimonio 

es entendido como lo que realmente es, una alianza delante 

de Dios, tanto la boda como cualquier acto posterior 

adquieren sentido, honra y propósito eterno. 

 

Cuando la Iglesia comprende el matrimonio como un 

pacto de Reino, la práctica pastoral deja de ser meramente 

organizativa y se transforma en un acompañamiento 

espiritual consciente. La ceremonia de bodas, lejos de ser un 

ritual estandarizado, se convierte en una expresión viva de la 

fe, donde cada elemento comunica una verdad espiritual. Por 

esta razón, el pastor debe ejercer liderazgo y discernimiento 

en todo el proceso, desde las conversaciones previas hasta la 

celebración misma del acto. 

 

El acompañamiento prematrimonial, aunque no deba 

vivirse como una exigencia legalista, es una responsabilidad 

pastoral que nace del amor y del cuidado. No se trata de 

aprobar o desaprobar personas, sino de ayudar a los futuros 

cónyuges a comprender la naturaleza del compromiso que 

están asumiendo. La Escritura exhorta a no edificar sin 

fundamento, y el matrimonio, como casa espiritual, necesita 

cimientos sólidos.  



 

141 

En estas conversaciones previas se siembran principios 

de convivencia, se habla con honestidad sobre expectativas, 

roles, comunicación, administración, sexualidad, perdón y 

resolución de conflictos, siempre desde una perspectiva 

bíblica y realista. El objetivo no es producir matrimonios 

perfectos, sino matrimonios conscientes, dependientes de la 

gracia de Dios. 

 

El estatus civil de los contrayentes también debe ser 

considerado con claridad y respeto. La Iglesia no sustituye al 

Estado, ni el altar reemplaza al registro civil. El orden bíblico 

nos enseña a respetar las autoridades establecidas, y por ello 

es correcto que el matrimonio civil preceda o, en casos 

excepcionales y justificados, acompañe de manera inmediata 

a la ceremonia religiosa. Cuando el pastor celebra una boda, 

debe tener la tranquilidad de que no está promoviendo 

desorden ni ambigüedad legal. Esto protege a la pareja, a la 

Iglesia y al propio ministerio pastoral. 

 

La situación personal de los novios requiere 

discernimiento pastoral, especialmente en contextos donde 

existen historias previas, divorcios o trasfondos complejos. 

La gracia de Dios es restauradora, pero la gracia nunca opera 

separada de la verdad. Cada caso debe ser tratado con 

oración, escucha y fidelidad a la Palabra. No todo lo 

permitido es necesariamente lo ideal, y el pastor debe saber 

enseñar esta diferencia sin imponer cargas ni emitir juicios 

condenatorios. El objetivo pastoral no es controlar 

decisiones, sino iluminar conciencias con la verdad del 

Evangelio. 



 

142 

En relación a la compatibilidad espiritual, la Escritura 

advierte sobre el yugo desigual, no como una imposición 

legal, sino como una advertencia amorosa. Un creyente 

puede decidir unirse en matrimonio con alguien de otra fe si 

esa persona acepta los principios fundamentales del 

matrimonio cristiano, pero esta decisión no puede presentarse 

como la expresión de la perfecta voluntad de Dios.  

 

El pastor debe ser claro, honesto y respetuoso: enseñar 

el principio bíblico, advertir las posibles tensiones 

espirituales y dejar la decisión final en la conciencia de los 

contrayentes delante de Dios. El liderazgo pastoral no 

reemplaza la responsabilidad personal, pero sí tiene el deber 

de enseñar con claridad. 

 

Durante la ceremonia, cada momento adquiere un 

valor pedagógico y espiritual. Las lecturas bíblicas no son 

adornos litúrgicos, sino proclamaciones de verdad. La 

Palabra de Dios, leída en una boda, recuerda a todos los 

presentes que el matrimonio se sostiene sobre principios 

eternos y no sobre emociones pasajeras. La adoración, 

cuando está presente, eleva el enfoque y afirma que esa unión 

nace en un contexto de rendición a Dios. 

 

Los votos matrimoniales constituyen uno de los 

momentos más sagrados de la ceremonia. Allí, la pareja 

expresa con palabras lo que ha decidido en el corazón. Ya 

sean votos tradicionales o personalizados, deben reflejar 

compromiso, fidelidad, respeto, exclusividad y disposición a 

amar como Cristo ama. El “sí” pronunciado delante de Dios 



 

143 

no es una respuesta mecánica, sino una confesión pública de 

fe y obediencia. El pastor, al guiar este momento, debe 

ayudar a los novios a comprender el peso espiritual de lo que 

están declarando, evitando la superficialidad o el tono 

liviano. 

 

El intercambio de anillos, aunque simbólico, comunica 

una verdad profunda: el amor que se entrega, el pacto que no 

tiene fin visible y la fidelidad que se espera. Los símbolos, 

cuando son correctamente explicados, educan tanto como las 

palabras. La Iglesia necesita recuperar el valor de los 

símbolos espirituales, no como supersticiones, sino como 

recordatorios visibles de verdades invisibles. 

 

La declaración pastoral que reconoce a los novios 

como marido y mujer no es una fórmula vacía. Es una 

afirmación pública de que la Iglesia reconoce ese pacto como 

válido delante de Dios. La oración de bendición que sigue no 

es un cierre protocolar, sino una intercesión que consagra la 

nueva familia al cuidado del Señor. Allí se pide sabiduría, 

gracia, protección, amor perseverante y un hogar 

fundamentado en Cristo. La congregación, al unirse en 

oración, participa activamente en ese acto de consagración. 

 

El momento final de la ceremonia, con el beso y la 

celebración comunitaria, no es una concesión romántica, sino 

la expresión de gozo por una obra de Dios. La alegría no 

contradice la solemnidad; la completa. La Iglesia celebra 

porque Dios sigue uniendo, restaurando y estableciendo 

familias conforme a Su propósito. 



 

144 

Todo este proceso pastoral enseña, modela y establece 

parámetros claros para la comunidad de fe. Una boda 

celebrada con orden, profundidad y visión de Reino se 

convierte en una escuela viva de doctrina práctica. Los 

jóvenes aprenden, los matrimonios son afirmados y la Iglesia 

es edificada. 

 

Este entendimiento integral prepara el terreno para 

comprender correctamente la renovación de votos 

matrimoniales. Sin una base sólida sobre lo que el 

matrimonio es, cualquier acto posterior corre el riesgo de 

vaciarse de sentido. Pero cuando el pacto es honrado, 

recordado y valorado, la reafirmación del compromiso puede 

convertirse en una herramienta pastoral poderosa para 

fortalecer matrimonios y testificar la fidelidad de Dios a lo 

largo del tiempo. 

 

La renovación de votos matrimoniales, cuando es 

comprendida desde los parámetros del Reino, no constituye 

un acto innecesario ni una repetición vacía, sino una 

oportunidad pastoral cargada de significado espiritual. Sin 

embargo, su valor depende enteramente de la comprensión 

correcta de lo que representa.  

 

No es un nuevo matrimonio, no es un reemplazo del 

pacto original, ni tiene implicancias legales o sacramentales 

adicionales. Es, más bien, una reafirmación consciente y 

pública de un compromiso que ya existe, una memoria 

agradecida del camino recorrido y una declaración de fe 

respecto al futuro. 



 

145 

La Escritura enseña repetidamente la importancia de 

recordar, renovar y afirmar los pactos delante de Dios. A lo 

largo de la historia bíblica, el pueblo fue llamado a volver a 

las palabras del pacto, a recordar las obras del Señor y a 

reafirmar su fidelidad. Este principio espiritual da 

fundamento a la renovación de votos: no porque el pacto haya 

perdido vigencia, sino porque el corazón humano necesita 

recordar, agradecer y volver a comprometerse. En este 

sentido, la renovación de votos no corrige un defecto del 

matrimonio, sino que honra su continuidad. 

 

Para muchos matrimonios, este acto se convierte en 

una segunda oportunidad para celebrar aquello que en su 

momento no pudo vivirse plenamente. Algunos se casaron de 

manera sencilla, otros atravesaron contextos difíciles, y otros 

no tenían una comprensión espiritual profunda cuando dieron 

el primer paso. La renovación de votos permite resignificar 

el camino recorrido, reconociendo la gracia de Dios que 

sostuvo la relación a pesar de las debilidades humanas. Lejos 

de desvalorizar el pacto inicial, lo engrandece, porque 

reconoce que fue Dios quien permitió llegar hasta ese punto. 

 

Desde una perspectiva pastoral, la renovación de votos 

es una herramienta poderosa para fortalecer matrimonios que 

han perseverado, superado crisis, criado hijos y atravesado 

distintas estaciones de la vida. Reaviva el amor, renueva la 

gratitud y devuelve intencionalidad a la relación. No se trata 

de revivir emociones pasadas, sino de afirmar una decisión 

presente: seguir amándose, eligiéndose y caminando juntos 

bajo el señorío de Cristo. 



 

146 

El acto se realiza, una vez más, delante de Dios como 

testigo principal. La pareja reconoce públicamente que el 

Señor fue quien los sostuvo, los corrigió, los sanó y los guió. 

Esta confesión es profundamente formativa para la Iglesia, 

porque enseña que el matrimonio no se sostiene por la fuerza 

humana, sino por la gracia divina. Cuando una pareja mayor 

renueva sus votos, se convierte en una predicación silenciosa 

pero elocuente para las nuevas generaciones. 

 

Los votos renovados suelen ser más profundos, más 

conscientes y más cargados de verdad que los iniciales. Ya 

no se habla desde la expectativa, sino desde la experiencia. 

Las promesas de amar, honrar, cuidar, perdonar, orar juntos 

y perseverar adquieren una densidad espiritual distinta 

cuando han sido probadas por los años. La referencia al amor 

de Cristo por la Iglesia se vuelve más real, más encarnada y 

menos idealizada. Allí se entiende que amar como Cristo no 

es solo morir una vez, sino morir cada día al ego. 

 

El intercambio de anillos, cuando se realiza, no 

inaugura un nuevo símbolo, sino que reafirma el existente. El 

anillo vuelve a señalar el pacto eterno, la fidelidad y la 

entrega mutua. Al renovar ese gesto, la pareja declara que 

sigue eligiendo el mismo compromiso, con mayor madurez y 

dependencia de Dios. Las oraciones pastorales que 

acompañan este momento suelen estar cargadas de gratitud, 

intercesión y visión hacia el futuro, pidiendo renovación de 

fuerzas, gozo, paz y unidad espiritual. 

 



 

147 

Las lecturas bíblicas en una renovación de votos 

cumplen un rol esencial. Versículos que hablan de 

perseverancia, fidelidad, amor que todo lo soporta y 

promesas cumplidas adquieren un peso especial cuando son 

leídos a la luz de una historia compartida. La Palabra no solo 

instruye, sino que interpreta la vida. El pastor, al guiar este 

momento, ayuda a la pareja a reconocer la mano de Dios en 

cada etapa, incluso en aquellas que fueron difíciles. 

 

Un aspecto profundamente enriquecedor de la 

renovación de votos es la posibilidad de incluir a los hijos y 

nietos. Cuando la familia participa, se produce un acto de 

transmisión espiritual. Los hijos ven que el matrimonio de 

sus padres no fue perfecto, pero sí perseverante. Aprenden 

que el amor se cultiva, que el compromiso se honra y que la 

fe se vive en lo cotidiano. Esta dimensión convierte la 

renovación de votos en un acto generacional, donde la 

herencia espiritual se fortalece. 

 

Desde el punto de vista pastoral, es importante enseñar 

que no existe un tiempo obligatorio ni una frecuencia 

determinada para la renovación de votos. Hay libertad total. 

Puede realizarse en aniversarios significativos, en momentos 

de restauración, o simplemente cuando la pareja siente en su 

corazón el deseo de hacerlo. No es una norma ni una 

expectativa institucional. Es una opción espiritual, y como 

tal, debe ser vivida desde la libertad y no desde la presión. 

 

El pastor, al acompañar este proceso, debe cuidar que 

la renovación de votos no se transforme en una teatralización 



 

148 

emocional o en un evento vacío de contenido espiritual. Su 

rol es guiar, enseñar, dar marco bíblico y conducir la 

ceremonia con sobriedad, gozo y profundidad. Al hacerlo, 

afirma una verdad esencial: el matrimonio sigue siendo 

valioso, posible y digno de ser celebrado. 

 

En definitiva, tanto la boda como la renovación de 

votos son oportunidades pastorales para edificar a la Iglesia, 

afirmar la doctrina del matrimonio y proclamar el diseño de 

Dios en medio de una cultura fragmentada. La boda marca el 

inicio del pacto; la renovación de votos honra su 

permanencia. Ambas, cuando se celebran bajo parámetros de 

Reino, fortalecen la fe de la pareja, bendicen a la comunidad 

y glorifican a Dios. 

 

El desafío para los pastores es asumir estos actos no 

como compromisos sociales, sino como espacios sagrados de 

enseñanza, testimonio y gobierno espiritual. Allí donde el 

pacto es honrado, Dios se manifiesta. Allí donde la fidelidad 

es celebrada, el Reino se hace visible. Y allí donde el 

matrimonio es presentado como lo que realmente es, una 

alianza eterna delante de Dios, la Iglesia se fortalece y el 

nombre de Cristo es exaltado. 

 

“Como llama divina es el fuego ardiente del amor. Ni las 

muchas aguas pueden apagarlo, ni los ríos pueden 

extinguirlo.” 

Cantares 8:6 y 7 PDT 

 

 



 

149 

“DEL DISEÑO A LA PRÁCTICA” 
 

 

“La sabiduría está con quienes oyen consejos.” 

Proverbios 13:10 

 

 

Al llegar al final de este tercer tomo, no he intentado 

entregar un conjunto de normas, fórmulas ni modelos 

universales que deban aplicarse mecánicamente en cada 

congregación. Nada de lo aquí expuesto pretende reemplazar 

la dirección del Espíritu Santo ni anular la responsabilidad 

espiritual de cada pastor delante de Dios. Por el contrario, 

este manual ha sido escrito con el anhelo de provocar 

discernimiento, reflexión y retorno al diseño del Reino. 

 

La Iglesia de Jesucristo no fue llamada a funcionar por 

inercia ni a sostener estructuras heredadas sin evaluación 

espiritual. Cada generación está desafiada a examinar sus 

prácticas, sistemas y prioridades a la luz de la Palabra y de la 

vida del Espíritu. Por eso, todo lo desarrollado en este tercer 

tomo debe ser leído, orado y discernido, no solo comprendido 

intelectualmente. 

 

El Reino de Dios no se edifica sobre métodos, sino 

sobre vida. Los sistemas son necesarios, pero nunca deben 

ocupar el lugar de la unción. La organización es importante, 

pero jamás puede reemplazar la presencia. Cuando el orden 

sirve a la vida, la Iglesia crece sana; cuando la vida es 



 

150 

sacrificada en el altar de la estructura, el Reino se debilita, 

aunque la actividad aumente. 

 

Como pastores y líderes, estamos llamados a guardar 

lo más sagrado que Dios nos confió: la vida espiritual del 

rebaño y la nuestra propia. Ninguna agenda, ningún 

programa, ningún modelo exitoso justifica perder la 

sensibilidad al Espíritu Santo. El desafío permanente no es 

hacer más, sino permanecer en Cristo; no es sostener 

sistemas, sino manifestar el Reino. 

 

Este tercer tomo, al igual que los anteriores, nos 

confronta con una pregunta central que cada pastor debe 

responder delante del Señor: ¿Estoy pastoreando personas o 

sosteniendo estructuras? La respuesta a esta pregunta 

determinará no solo la salud de la congregación, sino también 

la profundidad del fruto que permanecerá en el tiempo. 

 

No todos los ajustes se realizan de manera inmediata, 

ni todos los cambios deben ejecutarse de forma abrupta. La 

sabiduría pastoral requiere tiempos, procesos y 

acompañamiento. Sin embargo, ignorar las advertencias del 

Espíritu por comodidad, temor o presión emocional suele 

tener un costo alto, tanto para los líderes como para la Iglesia. 

 

Por eso, este cierre no es una conclusión, sino una 

invitación. Una invitación a volver al centro, a revisar 

prácticas, a ordenar prioridades y a permitir que el Espíritu 

Santo gobierne cada área de la vida congregacional. Una 

invitación a pastorear desde la vida, no desde la exigencia; 



 

151 

desde la libertad, no desde la presión; desde el Reino, no 

desde el sistema. 

 

Mi oración como cobertura apostólica es que cada 

pastor que camina bajo esta gracia ejerza su ministerio con 

libertad, discernimiento y temor de Dios. Que las iglesias 

sean espacios donde la vida de Cristo fluya con poder, donde 

los discípulos crezcan sanos, donde los colaboradores sirvan 

con gozo y donde el liderazgo refleje el carácter del Buen 

Pastor. 

 

Que todo lo que hagamos, pensemos y construyamos 

esté al servicio de la vida del Reino. Y que, en cada decisión 

pastoral, podamos oír con claridad la voz del Espíritu 

diciendo: “Este es el camino, andad por él” 

 

“El temor del Señor imparte sabiduría; 

la humildad precede a la honra.” 

Proverbios 15:33 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

152 

Oración Final: 

 

Padre eterno, nos presentamos delante de Ti con un corazón 

humilde y agradecido. Reconocemos que la Iglesia es Tuya, 

que el llamado pastoral proviene de Ti y que nada de lo que 

edificamos tiene valor eterno si no nace de Tu Espíritu… 

 

Te damos gracias por la gracia recibida, por la vida que has 

depositado en nosotros y por el privilegio de servir a Tu 

pueblo. Perdónanos, Señor, si en algún momento hemos 

permitido que los sistemas ocupen el lugar de la vida, si 

hemos priorizado la actividad por encima de la comunión 

contigo, o si hemos cargado a Tu Iglesia con pesos que Tú 

nunca ordenaste… 

 

Renovamos hoy nuestro compromiso de pastorear conforme 

a Tu corazón. Danos discernimiento para distinguir entre lo 

esencial y lo accesorio, entre lo que edifica el Reino y lo que 

solo satisface demandas pasajeras. Enséñanos a cuidar la 

unción, a proteger la vida espiritual del rebaño y a caminar 

sensibles a la dirección del Espíritu Santo… 

 

Guarda nuestro corazón, nuestra casa y nuestro matrimonio. 

Líbranos del agotamiento, de la presión indebida y de la 

tentación de medir el éxito con parámetros humanos. Que 

nuestro servicio fluya del amor y no de la obligación; de la 

revelación y no de la rutina; de la vida y no del activismo… 

 

Te pedimos que cada iglesia bajo esta cobertura sea un 

espacio de sanidad, de verdad y de libertad. Que los 



 

153 

discípulos sean formados en Cristo, que los colaboradores 

sirvan con gozo y que el liderazgo refleje el carácter del 

Buen Pastor… 

 

Que todo lo que hagamos glorifique Tu nombre, edifique a 

Tu pueblo y manifieste el Reino de Dios en la tierra. 

Nos rendimos nuevamente a Tu gobierno y declaramos que 

dependemos de Ti en todo… 

 

En el nombre de Jesucristo, el Señor de la Iglesia. ¡Amén! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

154 

Reconocimientos 
 
 

“Quisiera agradecer por este libro a mi Padre celestial, 

porque me amó de tal manera que envió a su Hijo Jesucristo 

mi redentor. 

Quisiera agradecer a Cristo por hacerse hombre, por morir 

en mi lugar y por dejarme sus huellas bien marcadas para 

que no pueda perderme. 

Quisiera agradecer al glorioso Espíritu Santo mi fiel amigo, 

que en su infinita gracia y paciencia,  

me fue revelando todo esto…” 

 

“Quisiera como en cada libro agradecer a mi compañera de 

vida, a mi amada esposa Claudia por su amor y paciencia 

ante mis largas horas de trabajo, sé que es difícil vivir con 

alguien tan enfocado en su propósito y sería imposible sin 

su comprensión” 

 

 

 
 
 
 



 

155 

 
 Como en cada uno de mis libros, he tomado muchos 

versículos de la biblia en diferentes versiones. Así como 

también he tomado algunos conceptos, comentarios o 

párrafos de otros libros o manuales de referencia. Lo hago 

con libertad y no detallo cada una de las citas, porque tengo 

la total convicción de que todo, absolutamente todo, en el 

Reino, es del Señor. 

 

 Los libros de literatura, obedecen al talento y la 

capacidad humana, pero los libros cristianos, solo son el 

resultado de la gracia divina. Ya que nada, podríamos 

entender sin Su soberana intervención. 

 

 Por tal motivo, tampoco reclamo la autoría o el 

derecho de nada. Todos mis libros, se pueden bajar 

gratuitamente en mí página personal 

www.osvaldorebolleda.com y lo pueden utilizar con toda 

libertad. Los libros no tienen copyright, para que puedan 

utilizar toda parte que les pueda servir. 

 

 El Señor desate toda su bendición sobre cada lector y 

sobre cada hermano que, a través de su trabajo, también haya 

contribuido, con un concepto, con una idea o simplemente 

con una frase. Dios recompense a cada uno y podamos todos 

arribar a la consumación del magno propósito eterno en 

Cristo. 

 

 

 

http://www.osvaldorebolleda.com/


 

156 

Doctor y maestro de la Palabra 

Osvaldo Rebolleda 
 

 

 
El Pastor y maestro Osvaldo Rebolleda hoy cuenta con 

miles de títulos en mensajes de enseñanza para el 

perfeccionamiento de los santos y diversos Libros de 

estudios con temas variados y vitales para una vida cristiana 

victoriosa. 

El maestro Osvaldo Rebolleda es el creador de la Escuela de 

Gobierno espiritual (EGE) y ha sido reconocido con un 

Doctorado Honoris Causa en Divinidades de  

La Universidad teológica de Estados Unidos. 

Hasta hoy en día ministra de manera itinerante en Argentina 

Y hasta lo último de la tierra. 
 

rebolleda@hotmail.com 
 

www.osvaldorebolleda.com 

 

mailto:rebolleda@hotmail.com
http://www.osvaldorebolleda.com/


 

157 

www.osvaldorebolleda.com 

       
 
 



 

158 

     

www.osvaldorebolleda.com 

 

http://www.osvaldorebolleda.com/


 

159 

      
www.osvaldorebolleda.com

 



 

160 

 
www.osvaldorebolleda.com 

 

http://www.osvaldorebolleda.com/

