
 

0 

 

  

 



 

1 

 

 
 

 

 

OSVALDO REBOLLEDA 



 

2 

 
Este libro No fue impreso 

con anterioridad 
Ahora es publicado en 
Formato PDF para ser 

Leído o bajado en: 
                        www.osvaldorebolleda.com 

 

Provincia de La Pampa 
 

rebolleda@hotmail.com 
 

 
 

Todos los derechos de este material son reservados para el 

Señor, quién los ofrece con la generosidad que lo caracteriza 

a todos aquellos que desean capacitarse más y lo consideran 

de utilidad. 

No se permite la transformación de este libro, en cualquier 

forma o por cualquier medio, para ser publicado 

comercialmente. 

Se puede utilizar con toda libertad, para uso de la enseñanza, 

sin necesidad de hacer referencia del mismo.  

Se permite leer y compartir este libro con todos los que más 

pueda y tomar todo concepto que le sea de bendición. 

Edición general: EGE 

Revisión literaria: Autores argentinos 

Revisión solo ortográfica - IA   

Diseño de portada: EGEAD 

Todas las citas Bíblicas fueron tomadas de la Biblia versión 

Reina Valera, salvo que se indique otra versión.  



 

3 

CONTENIDO 
 

 

Introducción………………………………………………5 

 

 

PARTE I: “La eternidad como marco del Reino” 

 

Capítulo uno: 

La eternidad perdida en la predicación………………...12 

Capítulo dos: 

El Reino y la realidad del juicio final……………………20 

Capítulo tres: 

El valor eterno de las decisiones………………………...28 

 

PARTE II: “Jesús y la doctrina del fin” 

 

Capítulo cuatro: 

Jesús y sus enseñanzas sobre la condenación…………..39 

Capítulo cinco: 

El fuego eterno en los evangelios………………………..47 

Capítulo seis: 

Amenaza o advertencia revelada……………………….54 

 

PARTE III: “Escatología, justicia y destino final” 

 

Capítulo siete: 

La progresión del juicio y las Escrituras………………..62 

Capítulo ocho: 

El lago de fuego, justicia consumada……………………71 



 

4 

Capítulo nueve: 

Errores de universalismo y aniquilacionismo………….79 

 

PARTE IV: “La gracia y la urgencia del evangelio” 

 

Capítulo diez: 

La cruz frente al juicio final……………………………..90 

Capítulo once: 

Gracia costosa y arrepentimiento verdadero…………..99 

Capítulo doce: 

Predicar el infierno demanda unción………………….109 

Capítulo trece: 

La Iglesia que ama advierte del juicio final…………...116 

Capítulo catorce: 

Preparando la Iglesia para estar ante el Rey………….124 

 

Epílogo y oración final…………………………………131 

 

Reconocimientos………………………………………..138 

 

Sobre el autor…………………………………………...140 

 

 

 

 

  



 

5 

INTRODUCCIÓN 
 

 

“Y vi a los muertos, grandes y pequeños, de pie ante Dios; 

y los libros fueron abiertos, y otro libro fue abierto, el cual 

es el libro de la vida; y fueron juzgados los muertos por las 

cosas que estaban escritas en los libros, según sus obras. Y 

el mar entregó los muertos que había en él; y la muerte y 

el Hades entregaron los muertos que había en ellos; y 

fueron juzgados cada uno según sus obras.” 

Apocalipsis 20:12 y 13 

 

 

Vivimos en una generación que ha aprendido a hablar 

de Dios sin temblar, de la fe sin reverencia y del Evangelio 

sin eternidad. Las palabras “amor”, “gracia” y “bendición” se 

repiten con frecuencia en los púlpitos y en los discursos 

cristianos contemporáneos, pero han sido progresivamente 

separadas de conceptos que la Escritura jamás divorcia: 

justicia, santidad, juicio y responsabilidad eterna.  

 

En este silenciamiento selectivo no hay inocencia 

teológica, sino una profunda alteración del mensaje 

apostólico. Cuando el juicio desaparece de la predicación, la 

cruz pierde su peso, el arrepentimiento se vuelve superficial 

y la gracia se transforma en una idea liviana, incapaz de 

salvar, transformar o perseverar. 

 

La Biblia no comienza ni termina en el bienestar del 

ser humano, sino en la gloria de Dios. Desde Génesis hasta 



 

6 

Apocalipsis, la revelación divina se desarrolla dentro de un 

marco eterno, donde cada acto humano tiene significado más 

allá del tiempo, y donde la historia camina inexorablemente 

hacia un día fijado por Dios, en el cual Él juzgará al mundo 

con justicia por medio de Jesucristo (Hechos 17:31). Negar, 

suavizar o desplazar esta verdad no es un gesto de 

misericordia pastoral, sino una forma de infidelidad doctrinal 

que priva a la Iglesia de uno de los pilares de su fe. 

 

El juicio final no es una doctrina marginal ni un tema 

reservado para los extremos del pensamiento cristiano. Es 

una afirmación central del Evangelio. Jesús mismo, el Hijo 

eterno de Dios, habló del juicio con una claridad que 

incomoda a la sensibilidad moderna.  

 

Lo hizo no desde el enojo ni desde el sensacionalismo, 

sino desde la verdad y el amor más profundos. Él advirtió 

sobre la Gehena, sobre el fuego eterno, sobre la separación 

definitiva, sobre el lloro y el crujir de dientes, no para 

aterrorizar sin esperanza, sino para despertar corazones 

adormecidos por el engaño del pecado (Mateo 5:22; 10:28; 

25:46). Callar aquello que Cristo enseñó con tanta 

solemnidad no es seguir su ejemplo, sino traicionarlo. 

 

La Escritura declara que “está establecido para los 

hombres que mueran una sola vez, y después de esto el 

juicio” (Hebreos 9:27). Esta afirmación simple, directa y sin 

matices relativistas desarma toda ilusión de neutralidad 

espiritual. La vida no es un ensayo, ni una etapa sin 

consecuencias. Cada decisión, cada rechazo de la verdad, 



 

7 

cada acto de obediencia o rebeldía, tiene un peso eterno. El 

ser humano no comparecerá ante Dios como víctima de las 

circunstancias, sino como responsable moral de sus 

elecciones. El Evangelio no elimina esta responsabilidad; la 

ilumina y ofrece una salida gloriosa en Cristo. 

 

Sin embargo, en amplios sectores del cristianismo 

contemporáneo, el juicio ha sido reinterpretado, diluido o 

directamente negado. Algunas corrientes lo reducen a una 

metáfora pedagógica; otras lo reemplazan por una esperanza 

universalista que promete salvación sin arrepentimiento; 

otras aún sostienen formas de aniquilacionismo que intentan 

aliviar la incomodidad emocional que produce la idea de la 

condenación eterna.  

 

Todas estas posturas, aunque revestidas de un lenguaje 

compasivo, terminan desfigurando el carácter de Dios y 

vaciando de sentido la obra de la cruz. Si no hay condenación 

real, ¿de qué nos salva Cristo? Si no hay justicia eterna, ¿qué 

precio pagó el Hijo de Dios en el Calvario? 

 

La cruz no puede comprenderse sin el juicio. En ella 

no vemos simplemente un acto de amor sentimental, sino el 

lugar donde la justicia de Dios fue satisfecha y la 

misericordia fue ofrecida sin violar la santidad divina. “Al 

que no conoció pecado, por nosotros lo hizo pecado, para 

que nosotros fuésemos hechos justicia de Dios en Él” (2 

Corintios 5:21). Estas palabras no son poéticas ni 

simbólicas: expresan una realidad legal, profunda y eterna. 

La condenación que correspondía al pecador cayó sobre 



 

8 

Cristo. El juicio no fue abolido; fue ejecutado en un Sustituto. 

Allí radica la grandeza del Evangelio. 

 

Este libro nace de la convicción de que la Iglesia 

necesita recuperar una visión bíblica, equilibrada y 

cristocéntrica del juicio final. No para producir temor 

irracional, sino para restaurar el temor del Señor, que es el 

principio de la sabiduría (Proverbios 9:10). No para 

manipular conciencias, sino para despertar una fe 

responsable, madura y consciente de la eternidad. No para 

predicar condenación sin gracia, sino para anunciar una 

gracia tan gloriosa que solo puede ser comprendida a la luz 

del juicio del cual nos rescata. 

 

Hablar del infierno no es negar el amor de Dios; es 

afirmar que ese amor es santo, justo y verdadero. Un amor 

que no juzga el mal no es amor, sino indiferencia. La 

Escritura afirma que Dios “no quiere que ninguno perezca, 

sino que todos procedan al arrepentimiento” (2 Pedro 3:9), 

el problema es que nadie lo hace, por eso Dios en Su 

paciencia divina no elimina el día del ajuste final, sino que lo 

pospone en misericordia a la vez que alcanza a sus escogidos 

hasta el último día.  

 

El mismo pasaje advierte que “el día del Señor vendrá 

como ladrón en la noche”, y que la creación misma será 

confrontada por la justicia divina. La gracia tiene un tiempo; 

la eternidad es definitiva. Él no vendrá como ladrón para 

nosotros que andamos en luz, pero el mundo será sorprendido 



 

9 

por la llegada del gran Rey, que impondrá justicia y que hará 

que toda rodilla se doble ante Su majestad.  

 

Este libro no pretende agotar el misterio del juicio, ni 

responder todas las preguntas que el ser humano formula 

desde su finitud. Pretende, más bien, someter la mente y el 

corazón a la autoridad de la Palabra de Dios, permitiendo que 

ella hable con su propia voz, aun cuando incomode, 

confronte o derribe paradigmas culturales.  

 

La teología bíblica no se construye a partir de lo que 

resulta emocionalmente aceptable, sino a partir de lo que 

Dios ha revelado. Y lo que Él ha revelado es que habrá 

resurrección de justos e injustos, comparecencia ante el trono 

y un destino eterno irrevocable (Juan 5:28 y 29; Apocalipsis 

20:11 al 15). 

 

Al mismo tiempo, este libro es profundamente 

apostólico. No fue escrito para teólogos distantes ni para 

debates estériles, sino para pastores, líderes y creyentes que 

aman la verdad y desean vivir con una perspectiva eterna. 

Predicar el juicio sin lágrimas es crueldad; callarlo por temor 

es cobardía. Jesús lloró sobre Jerusalén aun cuando anunció 

su juicio (Lucas 19:41 al 44). Ese es el espíritu que debe 

recuperar la Iglesia: verdad sin diluir y amor sin falsificar. 

 

Cada página de este libro busca conducir al lector no a 

la desesperación, sino a Cristo. Porque el juicio final no tiene 

la última palabra; la última palabra es una invitación. “Venid 

a mí todos los que estáis trabajados y cargados, y yo os haré 



 

10 

descansar” (Mateo 11:28). Pero esa invitación solo tiene 

sentido cuando comprendemos de qué nos llama a huir y 

hacia qué Reino nos invita a entrar. La salvación no es 

escapar de una vida difícil, sino ser librados de la ira venidera 

por medio del Hijo amado (1 Tesalonicenses 1:10). 

 

Que el Espíritu Santo utilice estas páginas para 

despertar conciencias, afirmar convicciones, purificar la 

predicación y volver a colocar la eternidad en el centro de la 

vida cristiana. Que la Iglesia vuelva a vivir, servir y anunciar 

el Evangelio sabiendo que comparecerá ante el Rey. Y que, 

al hablar del día del juicio final, no perdamos de vista al Juez 

que fue herido por nosotros, al Rey que dio su vida para 

salvar, y al Salvador que aún extiende su mano antes de que 

la puerta se cierre. 

 

“Porque no envió Dios a su Hijo al mundo para condenar 

al mundo, sino para que el mundo sea salvo por él.” 

Juan 3:17 

 
 

 

 

 

 

 

 

 



 

11 

 

 

 

 

 

 

 

PARTE I 

 

“LA ETERNIDAD COMO  

MARCO DEL REINO” 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

12 

Capítulo uno 

 

 

LA ETERNIDAD PERDIDA 

EN LA PREDICACIÓN 
 

 

“Pues ya que, en la sabiduría de Dios, el mundo no 

conoció a Dios mediante la sabiduría, agradó a Dios 

salvar a los creyentes por la locura de la predicación.” 

1 Corintios 1:21 

 

 

Hubo un tiempo en que la predicación cristiana tenía 

el peso de la eternidad. Cada sermón, cada exhortación, cada 

llamado al arrepentimiento estaba impregnado de la certeza 

de que la vida humana no terminaba en la tumba, y de que 

cada alma comparecería algún día ante Dios.  

 

Es cierto que a algunos predicadores se les saltaba la 

térmica y cruzaban peligrosamente la línea de la gracia, 

expresando acaloradamente un mensaje de absoluta 

condenación, y es claro que ningún extremo es bueno, porque 

si o si, el mensaje estará impregnado de una dosis de engaño, 

y ciertamente no es ahí a donde deseamos terminar.  

 

El evangelio del Reino no se trataba de un mensaje de 

terror, sino de una conciencia profunda de la realidad eterna, 



 

13 

en la gracia del Nuevo Pacto y en la verdad ineludible de la 

condición humana. Los creyentes del primer siglo, por causa 

de las presiones que vivían, servían y perseveraban sabiendo 

que eran peregrinos, extranjeros en este mundo, llamados a 

poner la mirada en las cosas de arriba y no en las de la tierra 

(Colosenses 3:1 y 2). Para ellos, la fe no era un recurso con 

el cual podían mejorar la vida presente, sino que era una 

respuesta obediente al llamado de un Reino eterno. 

 

Con el paso del tiempo, ese eje comenzó a desplazarse. 

De manera lenta pero constante, la predicación fue girando 

desde la eternidad hacia el presente, desde la gloria venidera 

hacia el bienestar inmediato, desde la santidad hacia la 

comodidad. La pregunta que dominaba la fe dejó de ser 

“¿cómo compareceré delante de Dios?” para convertirse en 

“¿cómo puedo vivir mejor aquí y ahora?”.  

 

Sin que muchos lo advirtieran, la Iglesia empezó a 

hablar más de éxito que de fidelidad, más de realización 

personal que de negación del yo, más de bendición temporal 

que de herencia eterna. El Evangelio no fue negado 

abiertamente, pero sí reconfigurado en su énfasis, perdiendo 

así su filo profético y su profundidad escatológica. 

 

La Escritura advierte con claridad sobre este peligro. 

El apóstol Pablo escribió que vendría tiempo cuando no 

soportarían la sana doctrina, sino que, teniendo comezón de 

oír, se amontonarían maestros conforme a sus propias 

concupiscencias (2 Timoteo 4:3). Esta advertencia no 

describe únicamente una herejía doctrinal explícita, sino 



 

14 

también una selección temática interesada: se predica aquello 

que agrada, que consuela sin confrontar, que promete sin 

exigir, que afirma sin corregir. La eternidad, con su llamado 

al arrepentimiento, su anuncio de juicio y su demanda de 

santidad, comenzó a resultar incómoda para una cultura 

obsesionada con el presente. 

 

Como predicador de este presente siglo, no menciono 

esto, pretendiendo volver a las expresiones de siglos 

anteriores, porque la cultura cambió y la forma de comunicar 

el evangelio también. No propongo ser ministros de la vieja 

escuela, como si todo lo de antes hubiese sido mejor. De 

ninguna manera propongo eso, lo que digo es que debemos 

conservar el equilibrio y debemos predicar el evangelio del 

Reino en todo su contexto. 

 

Creo que es válido hablar de la gracia y de los 

beneficios integrales de una vida de Reino. Incluso estoy a 

favor de enseñar finanzas en la Iglesia, porque negar que la 

Biblia nos otorga valiosas enseñanzas al respecto, es un 

absurdo total. Lo que si considero es que debemos hacer esto, 

sin dejar de mencionar los acontecimientos escatológicos y 

la verdad de la condición humana sin Dios. 

 

El desplazamiento de algunas verdades bíblicas, no 

ocurrió de golpe, ni se produjo por causa de algún vacío. La 

Iglesia no predica aislada del mundo, sino inmersa en un 

contexto cultural que exalta la inmediatez, el consumo y la 

autoafirmación. Vivimos en una sociedad que huye del dolor, 



 

15 

del sacrificio y de cualquier idea que implique rendición o 

límite moral.  

 

En ese contexto, hablar del juicio final parece una 

provocación innecesaria, una amenaza al optimismo 

moderno, una afrenta a la sensibilidad emocional de las 

personas. Pero el problema no es cultural, sino espiritual: 

cuando la Iglesia adapta su mensaje para evitar el rechazo, 

deja de ser sal y luz, y comienza a perder su identidad. 

 

Jesús nunca construyó Su mensaje en torno a la 

comodidad del oyente. Él habló del Reino de los cielos con 

autoridad, pero también con advertencia. Llamó al 

arrepentimiento, habló de la puerta estrecha, del camino 

angosto y de los pocos que lo hallan (Mateo 7:13 y 14). 

Declaró que muchos le dirían “Señor, Señor” y aun así no 

entrarían en el Reino (Mateo 7:21 al 23). Estas palabras no 

fueron pronunciadas en un contexto hostil, sino en medio de 

multitudes religiosas. El problema no era la falta de 

espiritualidad, sino una espiritualidad desconectada de la 

obediencia y de la perspectiva eterna. 

 

Cuando la eternidad se pierde de la predicación, el 

pecado deja de ser tratado como una rebelión contra Dios y 

pasa a verse como una debilidad humana. El arrepentimiento 

deja de ser una rendición total y se convierte en un ajuste 

emocional. La santidad deja de ser una vocación y pasa a ser 

una opción. Y la gracia, separada de la justicia, se transforma 

en una especie de indulgencia divina que no exige 

transformación.  



 

16 

Sin embargo, la Escritura es contundente al afirmar 

que “sin santidad nadie verá al Señor” (Hebreos 12:14), y 

que Dios “pagará a cada uno conforme a sus obras” 

(Romanos 2:6). Estos pasajes son parte de las cartas 

apostólicas del Nuevo Pacto. Lo que sucede es que deben ser 

puestas en el contexto de la gracia que otorga las 

herramientas necesarias para caminar en la voluntad Divina. 

 

 No necesitamos ignorar la existencia de estos pasajes, 

como si fueran algo imposible de demandar a la generación 

actual. Lo que debemos hacer es enseñar el evangelio del 

Reino de manera integral. Sabiendo que las demandas no han 

disminuido, pero que, en Cristo, Dios nos ha otorgado la 

capacidad para satisfacer Sus demandas. En la gracia del 

Nuevo Pacto, no tenemos excusa para caminar en la voluntad 

de Dios, y no debemos temer diluyendo el mensaje del Reino.  

 

Este vaciamiento de la eternidad que muchos han 

procurado, ha producido una fe frágil, incapaz de sostenerse 

en medio de la prueba. Cuando el cristianismo se presenta 

como una herramienta solo para mejorar la vida presente, 

inevitablemente genera frustración cuando el sufrimiento 

llega.  

 

Muchos creyentes se escandalizan ante la adversidad 

porque nunca fueron preparados para una fe que mira más 

allá de esta vida. Pablo, en cambio, afirmaba que “las 

aflicciones del tiempo presente no son comparables con la 

gloria venidera que en nosotros ha de manifestarse” 



 

17 

(Romanos 8:18). Esa comparación solo es posible cuando la 

eternidad ocupa su lugar correcto. 

 

La Iglesia primitiva vivía bajo la conciencia constante 

de que Cristo volvería y que todos comparecerían ante su 

tribunal. Esta expectativa no producía parálisis, sino 

urgencia, pureza y perseverancia. Juan escribió que “todo 

aquel que tiene esta esperanza en Él, se purifica a sí mismo, 

así como Él es puro” (1 Juan 3:3). La esperanza 

escatológica no es evasión del mundo, sino el fundamento de 

una vida santa en medio de él. Cuando esa esperanza se 

debilita, la ética cristiana se relativiza y la fe se acomoda a 

los valores del sistema. 

 

Resulta significativo que Jesús haya advertido que, en 

los últimos tiempos, el amor de muchos se enfriaría (Mateo 

24:12). Este enfriamiento no es solo emocional, sino 

espiritual y doctrinal. Cuando la eternidad deja de ser el 

horizonte, el corazón pierde urgencia, la oración se vuelve 

rutinaria y el compromiso se diluye. La Iglesia puede seguir 

funcionando externamente, pero ha perdido el fuego que nace 

de vivir a la luz del día final. 

 

En este punto es necesario hacer una pausa honesta 

para aclarar nuevamente que recuperar la predicación de la 

eternidad no significa volver a discursos carentes de gracia o 

cargados de miedo. Significa restaurar el equilibrio bíblico. 

La Escritura presenta al mismo Dios que ama profundamente 

y que juzga con justicia. Presenta al mismo Cristo que 

perdona pecados y que advertirá severamente a quienes 



 

18 

rechazan la verdad. Presenta una salvación gloriosa, pero 

también una condenación real. Separar estos elementos no es 

sensibilidad pastoral, sino mutilación del mensaje. 

 

Jesús habló más del juicio que muchos profetas del 

Antiguo Testamento, y lo hizo porque amaba. Advirtió 

porque veía más allá del presente. Llamó porque conocía el 

destino eterno del ser humano. Cuando la Iglesia deja de 

advertir, deja también de amar de manera plena.  

 

El silencio sobre la eternidad no protege a las personas; 

las expone al engaño. El profeta Ezequiel recibió una palabra 

severa cuando Dios le dijo que, si no advertía al impío, su 

sangre sería demandada de su mano (Ezequiel 33:6). Esta 

responsabilidad sigue vigente desde la perspectiva del Nuevo 

Hombre. Sin embargo, el posicionamiento de la gracia no 

debe matar la revelación de nuestra responsabilidad.  

 

La recuperación de la eternidad como marco del Reino 

no es una reforma estética, sino una reforma espiritual 

profunda. Implica volver a predicar con la conciencia de que 

cada sermón puede ser el último que alguien escuche. Implica 

formar discípulos que vivan con los ojos puestos en el trono 

de Dios, no en las recompensas temporales. Implica recordar 

que “no tenemos aquí ciudad permanente, sino que 

buscamos la por venir” (Hebreos 13:14). Esta verdad no nos 

aleja de la responsabilidad terrenal, sino que la redefine. 

 

La Iglesia está llamada a vivir y predicar sabiendo que 

el tiempo es breve. No en pánico, sino en fidelidad. No en 



 

19 

condenación sin esperanza, sino en gracia con verdad. La 

eternidad no debe ser un tema ocasional, sino el marco 

invisible que sostiene todo el mensaje cristiano. Cuando este 

marco se pierde, el Evangelio se reduce a motivación; cuando 

se recupera, vuelve a ser poder de Dios para salvación. 

 

Este libro comienza aquí porque toda comprensión 

correcta del juicio final depende de una cosa fundamental: 

volver a vivir, pensar y predicar a la luz de la eternidad. Solo 

entonces la cruz recupera su grandeza, la gracia su 

profundidad y el llamado del Reino su urgencia. Sin 

eternidad, el cristianismo se vuelve una religión más. Con 

eternidad, vuelve a ser el mensaje que transforma vidas y 

prepara almas para encontrarse con Dios eternamente. 

 

Que podamos comprender que la salvación proviene 

de Dios (Salmos 37:39), que solo su gracia es lo que la activa 

(Efesios 2:8 y 9), no es motivo para dejar de predicar con 

amplitud el evangelio del Reino. Yo enseño y creo en la 

soberanía de Dios, sobre Su gracia salvadora, sobre el poder 

de la obra consumada en Cristo, pero eso no implica 

relajarnos, poniendo en las manos de Dios aun nuestra 

suprema responsabilidad.  

 

“¿Cómo, pues, invocarán a aquel en quien no han creído? 

¿Y cómo creerán en aquel de quien no han oído? ¿Y cómo 

oirán sin haber quien les predique?” 

Romanos 10:14 LBLA 

 

 



 

20 

Capítulo dos 

 

 

El REINO Y LA REALIDAD  

DEL JUICIO FINAL 
 

 

“Cuando el Hijo del hombre venga en su gloria, con todos 

sus ángeles, se sentará en su trono glorioso.  

Todas las naciones se reunirán delante de él, y él separará 

a unos de otros, como separa el pastor las ovejas de las 

cabras. Pondrá las ovejas a su derecha, y las cabras a su 

izquierda…” 

Mateo 25:31 al 33 

 

 

Hablar del Reino de Dios sin hablar del juicio es 

presentar un Reino incompleto, desprovisto de su naturaleza 

más esencial. En la Escritura, el Reino no es una idea 

abstracta, ni una experiencia meramente interior, ni un 

conjunto de valores espirituales aplicables a la vida cotidiana. 

El Reino es, ante todo, el gobierno soberano de Dios sobre 

toda la creación.  

 

Donde hay gobierno, hay autoridad; donde hay 

autoridad, hay ley; y donde hay ley, hay justicia. Por eso, no 

puede existir Reino sin juicio, ni trono sin rendición de 

cuentas. Pretender lo contrario es transformar el Reino de 



 

21 

Dios en un concepto simbólico, pero no en una realidad viva 

y activa. 

 

Desde el inicio de la revelación bíblica, Dios se 

manifiesta como Rey y como Juez. Abraham lo reconoce 

cuando declara: “¿El Juez de toda la tierra no ha de hacer 

lo que es justo?” (Génesis 18:25). Esta afirmación no es una 

amenaza, sino una expresión de confianza. Dios puede 

gobernar porque es justo; y su justicia no es arbitraria, sino 

perfecta. En la mentalidad bíblica, el juicio no es un defecto 

del carácter divino, sino una expresión necesaria de su 

santidad. Un Dios que no juzga el mal no es bueno, sino 

indiferente. Un rey que no imparte justicia no gobierna, 

abdica. 

 

El problema surge cuando el juicio se interpreta 

únicamente como castigo, y no como la manifestación 

pública de la justicia del Rey. En la Escritura, juzgar no 

significa solo condenar, sino establecer lo recto, vindicar lo 

justo, desenmascarar la mentira y restaurar el orden 

quebrantado por el pecado.  

 

Los salmos celebran el juicio de Dios como una buena 

noticia: “Regocíjese el campo… delante de Jehová, porque 

vino a juzgar la tierra; juzgará al mundo con justicia” 

(Salmo 96:12 y 13). Este lenguaje resulta extraño para la 

sensibilidad moderna, pero revela que el juicio es esperado 

como un acto de fidelidad del Rey hacia su creación. Es 

extraño y triste que la Iglesia, viendo tanta injusticia, no 

espere el juicio con esa hermosa expectativa. 



 

22 

Jesús anunció el Reino de Dios con claridad y 

autoridad, pero nunca lo separó de la realidad del juicio. Sus 

parábolas están impregnadas de esta verdad. Habló del trigo 

y la cizaña que crecerían juntos hasta el tiempo de la siega, 

cuando el Hijo del Hombre enviaría a sus ángeles para 

separar lo verdadero de lo falso (Mateo 13:24 al 30, 36 al 

43). Habló de una red que recoge peces de toda clase, y de 

una separación final al final de los tiempos.  

 

Habló de siervos que rinden cuentas, de vírgenes 

prudentes y necias, de talentos evaluados, de ovejas y 

cabritos colocados delante del Rey entronizado en su gloria 

(Mateo 25). En todas estas enseñanzas, el Reino no es solo 

una invitación presente, sino una administración futura que 

culmina en juicio. 

 

El anuncio del Reino sin juicio produce una 

espiritualidad sin responsabilidad. Cuando se predica que 

Dios reina, pero no se enseña que Dios juzga, se genera la 

ilusión de que Su gobierno no tiene consecuencias. Sin 

embargo, Jesús fue enfático al declarar que el Padre ha dado 

todo juicio al Hijo (Juan 5:22), y que llegará la hora en que 

todos los que están en los sepulcros oirán su voz y saldrán, 

unos para resurrección de vida y otros para resurrección de 

condenación (Juan 5:28 y 29). Estas palabras no admiten 

reducciones simbólicas sin violentar el texto. El Reino 

avanza en la historia, pero será plenamente manifestado 

cuando el Rey juzgue. 

 



 

23 

En la predicación moderna, el Reino suele presentarse 

como una experiencia terapéutica: paz interior, propósito 

personal, restauración emocional. Todo esto puede ser fruto 

del gobierno de Dios, pero no es su definición. El Reino no 

gira en torno al bienestar humano, sino en torno a la gloria de 

Dios. Cuando el énfasis se invierte, el juicio se vuelve 

incómodo, porque confronta una fe centrada en el yo.  

 

El Reino verdadero, en cambio, confronta, ordena y 

exige rendición. Por eso Jesús comenzó su ministerio con una 

proclamación clara: “El tiempo se ha cumplido, y el Reino 

de Dios se ha acercado; arrepentíos y creed en el 

Evangelio” (Marcos 1:15). El arrepentimiento no es un 

agregado opcional; es la respuesta necesaria al gobierno del 

Rey, y como la oscuridad impide que los hombres accedan al 

arrepentimiento, la Iglesia debe levantarse como la portadora 

de la luz necesaria. 

 

El juicio, entonces, no es una contradicción del Reino, 

sino su culminación. El apóstol Pablo afirma que Dios ha 

establecido un día en el cual juzgará al mundo con justicia, 

por medio del varón a quien designó, dando fe de ello a todos 

con haberle levantado de los muertos (Hechos 17:31). La 

resurrección de Cristo no solo garantiza la salvación de los 

creyentes, sino también la certeza del juicio. El mismo Cristo 

que fue levantado como Salvador será manifestado como 

Juez. Esta verdad, lejos de disminuir la obra redentora, la 

completa. 

 



 

24 

Uno de los mayores errores contemporáneos es 

contraponer el reinado de Cristo con su juicio, como si uno 

perteneciera al Nuevo Testamento y el otro al Antiguo. Sin 

embargo, el Nuevo Testamento es explícito al declarar que 

Jesucristo es el Rey entronizado a la diestra del Padre, 

esperando hasta que todos sus enemigos sean puestos por 

estrado de sus pies (Hebreos 10:12 y 13). Este lenguaje es 

real, no metafórico. El Reino avanza en medio de un 

conflicto, y el juicio es el acto final donde ese conflicto se 

resuelve definitivamente. 

 

La Iglesia está llamada a anunciar este Reino con 

fidelidad. No un Reino reducido a promesas inmediatas, sino 

un Reino eterno que exige una respuesta presente. Cuando el 

juicio desaparece del mensaje, el Reino se convierte en una 

propuesta opcional. Pero cuando el juicio es restaurado en su 

marco bíblico, el Evangelio recupera su urgencia.  

 

Pablo decía: “Conociendo, pues, el temor del Señor, 

persuadimos a los hombres” (2 Corintios 5:11). El temor 

del Señor no paraliza; impulsa a la proclamación fiel y al 

llamado sincero al arrepentimiento. La intensidad con la que 

vivamos el evangelio, y las palabras que respalden nuestro 

compromiso, permitirá saber a muchos, que el Reino es una 

realidad, y comprenderán que, si hay un Reino debe haber 

una justicia que lo regule. 

 

Este juicio no es injusto ni caprichoso. Dios juzga con 

verdad, sin acepción de personas. Recordemos que Pablo 

escribió: “Porque la ira de Dios se revela desde el cielo 



 

25 

contra toda impiedad e injusticia de los hombres que 

detienen con injusticia la verdad; porque lo que de Dios se 

conoce les es manifiesto, pues Dios se lo manifestó” 

(Romanos 1:18 al 21). Nadie será juzgado sin evidencia, 

porque los libros serán abiertos y cada obra será manifestada 

(Apocalipsis 20:12).  

 

El juicio revela, no inventa. Saca a la luz lo que fue 

amado, elegido y perseverado en el corazón humano. Por eso 

Jesús afirmó que la luz vino al mundo, pero los hombres 

amaron más las tinieblas que la luz (Juan 3:19). El juicio 

confirma esa elección y nosotros no tenemos la capacidad de 

saber lo que hay en cada corazón. Solo Dios se ocupa de eso, 

nuestra tarea es anunciar como embajadores de Cristo, como 

si Dios hablara por medio de nosotros sobre la reconciliación 

(2 Corintios 5:20). 

 

Comprender el juicio como atributo inseparable del 

Rey transforma la vida cristiana. Nos recuerda que vivimos 

delante de Dios, no delante de la aprobación humana y que 

de alguna manera nosotros también seremos juzgados. La 

verdad nos libra de una fe superficial y nos llama a una 

obediencia sincera. Nos invita a examinar nuestras 

motivaciones, nuestras obras y nuestra fidelidad.  

 

Pablo exhorta a todos los creyentes diciendo que todos 

compareceremos ante el tribunal de Cristo, para que cada uno 

reciba según lo que haya hecho mientras estaba en el cuerpo, 

sea bueno o sea malo (2 Corintios 5:10). Esta afirmación no 

está dirigida a incrédulos, sino a la Iglesia. 



 

26 

La predicación que omite el juicio produce creyentes 

que confunden gracia con licencia. Pero la gracia verdadera 

enseña a renunciar a la impiedad y a vivir sobria, justa y 

piadosamente en este siglo, aguardando la manifestación 

gloriosa de nuestro gran Dios y Salvador Jesucristo (Tito 

2:11 al 13). La espera del Rey es inseparable de una vida 

alineada con su gobierno. Esperar el Reino sin vivir bajo su 

justicia es una contradicción espiritual. 

 

El libro de Apocalipsis presenta al Cristo glorificado 

caminando en medio de las iglesias, evaluando, corrigiendo, 

exhortando y advirtiendo. Él ama, pero también reprende y 

disciplina a los que ama (Apocalipsis 3:19). El juicio 

comienza por la casa de Dios (1 Pedro 4:17), no como 

condenación, sino como purificación. Esta verdad debería 

producir reverencia, no miedo; responsabilidad, no huida. El 

Reino que no juzga no purifica, y la Iglesia que no es 

purificada no puede representar fielmente al Rey. 

 

Al final de la historia, el Reino será plenamente 

manifestado cuando Cristo entregue el Reino al Padre, 

después de haber destruido todo dominio, autoridad y poder 

contrario (1 Corintios 15:24 y 25). Ese acto no es simbólico, 

sino real. El juicio final no es un apéndice del Reino, sino el 

acto por el cual el Rey establece su justicia de manera 

definitiva. Allí cesa toda rebelión, toda injusticia y toda 

distorsión. Allí la santidad y el amor se encuentran sin 

contradicción. 

 



 

27 

Recuperar esta visión es urgente para la Iglesia de hoy. 

No podemos anunciar un Reino sin trono, ni proclamar un 

Rey sin juicio. No podemos predicar esperanza eterna sin 

advertir sobre la rendición final. El mensaje del Reino es 

glorioso precisamente porque es verdadero. Y su verdad 

incluye la realidad del juicio como expresión suprema de la 

justicia del Rey. 

 

Vivir bajo el Reino de Dios es vivir conscientes de que 

cada día es una respuesta al gobierno de Cristo. Es caminar 

en gracia, pero también en reverencia. Es amar 

profundamente, pero también obedecer fielmente. Es 

anunciar un Evangelio que salva, transforma y prepara a las 

personas para comparecer ante el trono. Porque el Reino de 

Dios no es solo poder que bendice, sino autoridad que 

gobierna; no solo gracia que perdona, sino justicia que 

establece; no solo una promesa futura, sino una realidad 

presente que culminará en el día glorioso del juicio del Rey. 

 

“Por lo cual Dios también le exaltó hasta lo sumo, y le dio 

un nombre que es sobre todo nombre, para que en el 

nombre de Jesús se doble toda rodilla de los que están en 

los cielos, y en la tierra, y debajo de la tierra; y toda 

lengua confiese que Jesucristo es el Señor, para gloria de 

Dios Padre.” 

Filipenses 2:9 al 11 

 

 



 

28 

Capítulo tres 

 

 

EL VALOR ETERNO  

DE LAS DECISIONES 
 

 

“Entren por la puerta estrecha, porque ancha es la puerta 

y espacioso el camino que lleva a la perdición, y muchos 

son los que entran por ella; pero estrecha es la puerta y 

angosto el camino que lleva a la vida, y pocos son los que 

la encuentran.” 

Mateo 7:13 y 14 

 

 

La eternidad no comienza después de la muerte; 

comienza en la manera en que el ser humano vive, decide y 

responde a Dios en el tiempo presente. Cada elección, por 

pequeña que parezca, está cargada de un peso que trasciende 

el instante. La Escritura nunca presenta al ser humano como 

una criatura arrastrada por fuerzas impersonales, sino como 

un ser creado a imagen de Dios, dotado de voluntad, 

conciencia y responsabilidad.  

 

Esta dignidad, que eleva al hombre por encima del 

resto de la creación, es también la razón por la cual sus 

decisiones tienen consecuencias eternas. Negar esta verdad 



 

29 

no es un acto de compasión, sino una negación de la seriedad 

con la que Dios creó al ser humano. 

 

Desde las primeras páginas de la Biblia, Dios coloca al 

hombre delante de una elección real. En el huerto del Edén 

no había ignorancia, sino responsabilidad. El mandato era 

claro, la advertencia explícita y la consecuencia real (Génesis 

2:16 y 17). La caída no fue el resultado de una fatalidad 

inevitable, sino de una decisión consciente de desobedecer. 

Allí se establece un principio que atraviesa toda la Escritura: 

Dios gobierna soberanamente, pero el ser humano responde 

o no a sus demandas, y esa respuesta tiene consecuencias. La 

soberanía divina no anula la responsabilidad humana; la 

presupone. 

 

Es cierto que la naturaleza pecaminosa, la carencia de 

vida y luz espiritual, hacen imposible a los seres humanos 

acceder libremente a la verdad del evangelio, pero eso no es 

culpa de Dios. Dios desea que todos se salven (1 Timoteo 

2:4), y la anunciación del evangelio del Reino lo deja en 

evidencia, pero lamentablemente nadie acepta. Es por eso 

que Dios debe derramar Su gracias sobre algunos. Eso no 

implica que no haya responsabilidad en las personas. 

 

A lo largo de la historia bíblica, Dios se dirige a su 

pueblo apelando constantemente a su capacidad de elegir. 

“He puesto delante de ti la vida y la muerte, la bendición y 

la maldición; escoge, pues, la vida” (Deuteronomio 30:19). 

Esta exhortación no es retórica ni simbólica. Revela que Dios 

toma en serio las decisiones humanas, pero también deja en 



 

30 

claro que al final Isarel nunca pudo decidir correctamente. De 

hecho, cuando los visitó quien era la Vida misma, lo mataron 

en la cruz del Calvario.  

 

El llamado divino no es manipulación, sino invitación, 

pero Dios no fuerza la obediencia; en Su soberanía Él otorga 

vida y luz, pero a la humanidad en general, Él demanda 

obediencia con autoridad y la espera con paciencia, aunque 

todos lo rechacen. Ahora bien, el rechazo es real, y por eso el 

juicio también lo será. La tiniebla en el corazón de los 

hombres no implica que Dios no esté llamando a todos al 

arrepentimiento.  

 

En la predicación moderna, esta verdad suele ser 

diluida. A veces se presenta al ser humano como una víctima 

total de su contexto, de su historia personal o de sus heridas 

emocionales, minimizando su responsabilidad moral, pero la 

verdad es que todo somos responsables, con vida o sin vida 

espiritual. De hecho, Pablo dijo que aun la creación daba 

testimonio de los atributos invisibles de Dios. Él dijo que Su 

eterno poder y Su divinidad, se ven con toda claridad, siendo 

manifestados por medio de todo lo creado, de manera que 

nadie tiene excusa (Romanos 1:20). 

 

La revelación de la gracia y la elección soberana, no 

deben quitar la responsabilidad de los hombres, como si la 

respuesta humana fuera irrelevante frente a la acción divina. 

Sin embargo, la Escritura sostiene una tensión santa y 

necesaria: la salvación es por gracia, pero el rechazo de esa 

gracia es una decisión culpable. Jesús lo expresó con claridad 



 

31 

cuando lloró sobre Jerusalén y dijo: “Cuántas veces quise 

juntar a tus hijos… y no quisiste” (Mateo 23:37). El 

problema no fue la falta de voluntad divina, sino la negativa 

humana. 

 

Dios nunca dijo: “Bueno, teniendo en cuenta que las 

tinieblas no les permiten verme, los perdono a todos por 

decreto y los justifico aunque me rechacen…” El Nuevo 

Testamento refuerza esta verdad al afirmar que el juicio se 

basará en las obras, no como medio de salvación, sino como 

evidencia de la respuesta del corazón.  

 

Pablo declara que Dios “pagará a cada uno conforme 

a sus obras” (Romanos 2:6), y aclara que la vida eterna es 

para los que perseveran en hacer el bien, mientras que la ira 

y el enojo son para los que no obedecen a la verdad 

(Romanos 2:7 y 8). Estas palabras no contradicen la 

justificación por la fe; la completan, mostrando que la fe 

verdadera se manifiesta en decisiones concretas. La 

evidencia de haber sido impartidos por la vida de Cristo es 

que deseamos hacer la voluntad del Rey y que ciertamente 

nos arrepentimos de toda maldad.  

 

Cuando alguien cree que la gracia es licencia para 

pecar, es justamente porque no la ha recibido. Los hijos de 

Dios que hemos accedido al Reino por la gracia de la 

regeneración, hemos sido impartidos y sellados por el 

Espíritu Santo de Dios. Es por eso que Juan dijo que el 

cristiano no peca, simplemente porque esa no es su 

naturaleza.  



 

32 

“Todo aquel que permanece en él, no peca; todo aquel que 

peca, no le ha visto, ni le ha conocido. Hijitos, nadie os 

engañe; el que hace justicia es justo, como él es justo. El 

que practica el pecado es del diablo; porque el diablo peca 

desde el principio. Para esto apareció el Hijo de Dios, para 

deshacer las obras del diablo. Todo aquel que es nacido de 

Dios, no practica el pecado, porque la simiente de Dios 

permanece en él; y no puede pecar, porque es nacido de 

Dios. En esto se manifiestan los hijos de Dios, y los hijos 

del diablo: todo aquel que no hace justicia, y que no ama a 

su hermano, no es de Dios.” 

1 Juan 3:6 al 10 

 

Cada vez que el Evangelio es predicado, se abre un 

espacio de decisión eterna. No existe neutralidad frente a 

Cristo. Él mismo afirmó que el que no es con Él, es contra Él 

(Mateo 12:30). Esta afirmación incomoda a una cultura que 

valora la ambigüedad, pero revela una verdad espiritual 

profunda: posponer la decisión es, en sí misma, una decisión. 

El rechazo no siempre se expresa con hostilidad; muchas 

veces se manifiesta en la indiferencia, en la dilación 

constante, en el “mañana” que nunca llega. Sin embargo, la 

eternidad no evalúa intenciones vagas, sino respuestas reales. 

 

La dignidad del ser humano se manifiesta 

precisamente en esta capacidad de elegir. Dios no trata al 

hombre como un objeto, sino como un interlocutor moral. 

Por eso la condenación no es arbitraria. Nadie será 

condenado por no haber tenido oportunidad, sino por haber 

rechazado la luz recibida.  



 

33 

Jesús afirmó que esta es la condenación: que la luz 

vino al mundo, pero los hombres amaron más las tinieblas 

que la luz, porque sus obras eran malas (Juan 3:19). El juicio 

no crea culpables; pero claramente los revela. La falta de 

juicio de la sabiduría humana no anula el juicio de Dios, Él 

no tendrá por inimputable a ningún ser humano. 

 

Esta verdad debería producir una profunda sobriedad 

espiritual. Vivimos en una generación que trivializa las 

decisiones, que confunde libertad con ausencia de 

consecuencias. Pero la libertad bíblica nunca es 

independencia de Dios, sino capacidad de responder a Él. 

Pablo lo expresa con claridad al afirmar que todo es lícito, 

pero no todo conviene, y que el creyente no debe dejarse 

dominar por nada (1 Corintios 6:12). La verdadera libertad 

no consiste en hacer cualquier cosa, sino en elegir 

correctamente delante de Dios. 

 

El valor eterno de las decisiones humanas se vuelve 

aún más evidente cuando consideramos la enseñanza de Jesús 

sobre el juicio final. En Mateo 25, el criterio del juicio no es 

una confesión verbal, sino una vida que evidenció una 

respuesta concreta al Rey. Las decisiones cotidianas, amar, 

servir, obedecer, rechazar, ignorar, adquieren una dimensión 

eterna. Esto no significa salvación por obras, sino que las 

obras revelan a quién se sirvió realmente. Jesús no juzga 

palabras aisladas, sino trayectorias de vida. 

 

La predicación que elimina esta perspectiva produce 

creyentes que viven sin urgencia espiritual. Cuando se pierde 



 

34 

la conciencia de que cada decisión cuenta, la fe se vuelve 

liviana, negociable y fácilmente postergable. Pero la 

Escritura nos recuerda que el tiempo es limitado y que la vida 

es como una niebla que aparece por un poco de tiempo y 

luego se desvanece (Santiago 4:14). Por eso Pablo exhorta 

diciendo que debemos aprovechar bien el tiempo, porque los 

días son malos (Efesios 5:16). Esta exhortación solo tiene 

sentido a la luz de la eternidad. 

 

Al mismo tiempo, este énfasis no conduce a la 

desesperación, sino a la esperanza responsable. Dios no llama 

al ser humano a elegir en oscuridad, sino a la luz de Su gracia. 

El Espíritu Santo convence de pecado, justicia y juicio (Juan 

16:8), no para condenar sin salida, sino para conducir al 

arrepentimiento. Cada llamado al arrepentimiento es una 

expresión del amor de Dios, que concede tiempo y 

oportunidad antes del día definitivo. Pero ese tiempo no es 

infinito. 

 

El juicio final será, en última instancia, la 

confirmación eterna de las decisiones tomadas en el tiempo. 

Apocalipsis describe este momento con sobriedad solemne: 

los libros serán abiertos, y los muertos serán juzgados según 

sus obras (Apocalipsis 20:12). Este lenguaje no busca 

generar pánico, sino verdad. La vida humana importa. Lo que 

se elige, lo que se ama, lo que se persigue, lo que se rechaza, 

todo será puesto a la luz. Por eso Jesús exhortó a no temer a 

los que matan el cuerpo, sino a Aquel que puede destruir el 

alma y el cuerpo en la gehena (Mateo 10:28). 

 



 

35 

Para la Iglesia, esta verdad tiene implicaciones 

pastorales profundas. Predicar la gracia sin responsabilidad 

produce creyentes inmaduros. Predicar la soberanía de Dios 

sin la respuesta humana produce fatalismo. Pero predicar el 

Evangelio completo, gracia soberana y llamado responsable, 

forma discípulos firmes, conscientes y perseverantes. El 

llamado de Jesús sigue siendo el mismo: “Si alguno quiere 

venir en pos de mí, niéguese a sí mismo, tome su cruz cada 

día, y sígame” (Lucas 9:23). La frase “si alguno quiere” 

revela la seriedad de la elección. 

 

Cada día, el creyente decide a quién servirá. Cada día 

reafirma su lealtad al Reino o negocia con otros señores. 

Cada día construye, con sus decisiones, una vida que será 

presentada delante de Dios. Esta verdad no debe producir 

miedo paralizante, sino reverencia y dependencia. Porque el 

mismo Dios que juzga es el Dios que sostiene, fortalece y 

capacita por su Espíritu a quienes le buscan con corazón 

sincero. 

 

La eternidad como marco del Reino nos recuerda que 

nada es trivial. La fe no es un adorno espiritual, sino una 

respuesta total. El Evangelio no es una invitación ligera, sino 

un llamado a una decisión radical. Y el juicio final no es una 

amenaza vacía, sino la afirmación solemne de que Dios toma 

en serio al ser humano, su dignidad y sus elecciones. 

 

Por eso, este capítulo nos confronta con una pregunta 

ineludible: ¿cómo estamos viviendo hoy a la luz de la 

eternidad? No se trata de perfección sin gracia, sino de una 



 

36 

vida orientada hacia el Rey. No se trata de mérito humano, 

sino de una fe que responde. La eternidad no se improvisa; se 

prepara. Y se prepara en el terreno silencioso de las 

decisiones diarias, allí donde nadie aplaude, pero donde Dios 

observa. 

 

El día del juicio final no será el inicio de algo nuevo, 

sino la revelación plena de lo que fue elegido en secreto. Allí 

quedará en evidencia que la gracia fue ofrecida, la verdad fue 

anunciada y la decisión fue tomada. Por eso, mientras todavía 

se oye su voz, la exhortación permanece vigente: “Si oyereis 

hoy su voz, no endurezcáis vuestros corazones” (Hebreos 

3:15). Porque hoy es el tiempo aceptable, hoy es el día de 

salvación, y hoy es el día en que cada decisión cuenta para la 

eternidad. 

 

 Quienes rechazan a Dios impíamente estarán ante el 

trono blanco del Rey de gloria, caerán de rodillas y tendrán 

que reconocer la verdad que operó en sus corazones. El 

espanto y el terror, será sobre aquellos cuyos nombres no 

estén escritos en el libro de la vida (Apocalipsis 13:08). 

Quienes hemos recibido la gracia de la regeneración, 

estaremos ante el Rey de reyes frente a Su tribunal y también 

seremos juzgados, no para salvación, pero sí para 

recompensas o pérdida, según hayamos decidido y realizado 

estando en este cuerpo terrenal. 

 

“Por tanto procuramos también, o ausentes o presentes, 

serle agradables. Porque es necesario que todos nosotros 

comparezcamos ante el tribunal de Cristo, para que cada 



 

37 

uno reciba según lo que haya hecho mientras estaba en el 

cuerpo, sea bueno o sea malo.” 

2 Corintios 5:9 y 10 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

38 

 

 

 

 

 

 

 

PARTE II 

 

“JESÚS Y LA DOCTRINA 

DEL FIN” 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

39 

Capítulo cuatro 

 

 

JESÚS Y SUS ENSEÑANZAS 

SOBRE LA CONDENACIÓN 
 

 

“Enviará el Hijo del Hombre a sus ángeles, y recogerán 

de su reino a todos los que sirven de tropiezo, y a los que 

hacen iniquidad, y los echarán en el horno de fuego; allí 

será el lloro y el crujir de dientes.” 

Mateo 13:41 y 42 

 

 

Existe una imagen de Jesús profundamente difundida 

en el imaginario religioso contemporáneo: un Maestro 

compasivo, amable, inclusivo, que jamás confronta con 

dureza ni habla de condenación. Este retrato, aunque contiene 

elementos verdaderos, es incompleto y, por lo tanto, 

engañoso.  

 

El Jesús de los Evangelios es, sin duda, la máxima 

revelación del amor de Dios, pero es también quien habló con 

mayor claridad, frecuencia y solemnidad sobre el juicio final, 

el fuego eterno y la separación definitiva. Separar a Jesús de 

estas enseñanzas no es honrar su amor, sino distorsionar su 

mensaje. 

 



 

40 

Resulta imposible leer los Evangelios con honestidad 

sin reconocer que Jesús habló del infierno más que cualquier 

otro personaje bíblico. No lo hizo desde la ira ni desde el 

deseo de condenar, sino desde la autoridad del que conoce la 

eternidad y ama lo suficiente como para advertir.  

 

Jesús no improvisó estas enseñanzas ni las tomó 

prestadas de tradiciones populares; habló como quien posee 

conocimiento directo del destino eterno del ser humano. Por 

eso sus palabras no son especulativas, sino declarativas. Él 

no dice “tal vez”, sino “de cierto, de cierto os digo”. 

 

Cuando Jesús advierte que es mejor entrar en la vida 

manco, cojo o tuerto que ser echado al fuego eterno donde el 

gusano no muere y el fuego no se apaga (Marcos 9:43 al 48), 

no está utilizando una exageración pedagógica vacía. Está 

comunicando, con un lenguaje gráfico y deliberado, la 

gravedad absoluta del pecado y la realidad de sus 

consecuencias. La radicalidad del lenguaje de Jesús revela la 

radicalidad del problema humano. El pecado no es un error 

superficial; es una rebelión que, si no es tratada, conduce a la 

perdición eterna. 

 

Uno de los mayores errores de la predicación moderna 

es suponer que hablar del infierno contradice el amor de 

Dios. Jesús demuestra exactamente lo contrario. Él habla del 

infierno porque ama. Advierte porque ve. Llama porque 

conoce el destino final de quienes rechazan la gracia.  

 



 

41 

En Mateo 10:28, Jesús exhorta a no temer a los que 

matan el cuerpo, sino a Aquel que puede destruir el alma y el 

cuerpo en la gehena. Estas palabras no fueron dirigidas a 

enemigos del Evangelio, sino a sus propios discípulos. El 

amor de Jesús no elimina la advertencia; la hace más urgente. 

 

El contexto de muchas de estas declaraciones es 

profundamente pastoral. Jesús no hablaba del juicio para 

ganar debates teológicos, sino para despertar conciencias 

adormecidas por una religiosidad superficial. Cuando 

pronuncia los ayes contra los escribas y fariseos, los acusa de 

cerrar el Reino de los cielos delante de los hombres, y de 

hacer hijos del infierno a quienes convertían (Mateo 23:13 

al 15).  

 

Esta confrontación no es crueldad, sino justicia 

profética. Jesús denuncia a líderes religiosos que, con 

apariencia de piedad, estaban conduciendo a otros a la 

perdición. El amor verdadero no calla frente a un engaño 

mortal. La iglesia debería comprender que hablar la verdad 

completa, puede parecer antipática, pero es un gran acto de 

amor verdadero. 

 

Jesús también habló del infierno utilizando imágenes 

judiciales claras. En Mateo 25, se presenta como el Hijo del 

Hombre que se sienta en su trono de gloria y separa a las 

naciones como el pastor separa las ovejas de los cabritos. El 

resultado de ese juicio es inequívoco: unos irán a la vida 

eterna y otros al castigo eterno.  



 

42 

El paralelismo del texto no permite reinterpretaciones 

cómodas. La misma palabra que describe la duración de la 

vida describe la duración del castigo. “E irán estos al castigo 

eterno, y los justos a la vida eterna” (Mateo 25:46). Negar 

uno es, inevitablemente, negar el otro. Pensar en una 

eternidad de castigo es angustiante, y callarlo de manera 

absoluta es un acto de cobardía.  

 

Es importante notar que Jesús nunca atribuyó el 

infierno a una falla del amor de Dios, sino al rechazo 

persistente del ser humano. En la parábola del rico y Lázaro, 

Jesús describe un estado irreversible después de la muerte, 

con una gran sima que nadie puede cruzar (Lucas 16:19 al 

31).  

 

Este relato no es una fábula moral sin contenido 

doctrinal; es una advertencia seria sobre la realidad del 

destino eterno. El rico no es condenado por ignorancia, sino 

por indiferencia. No es castigado por falta de religión, sino 

por un corazón endurecido que ignoró la verdad mientras 

tuvo oportunidad. 

 

El Jesús que llora sobre Jerusalén es el mismo que 

anuncia su juicio. “¡Jerusalén, Jerusalén… cuántas veces 

quise juntar a tus hijos… y no quisiste!” (Mateo 23:37). 

Estas palabras revelan una tensión profunda: la voluntad 

salvadora de Dios frente a la resistencia humana. El infierno 

no es la derrota del amor divino, sino la consecuencia trágica 

del rechazo persistente de ese amor. Jesús no se complace en 

la condenación; la anuncia con dolor. 



 

43 

Cuando Jesús habla de la puerta estrecha y del camino 

angosto, afirma que muchos entran por la puerta ancha que 

lleva a la perdición, y pocos hallan el camino que lleva a la 

vida (Mateo 7:13 y 14). Estas palabras son incompatibles 

con cualquier forma de universalismo ingenuo. Jesús no 

suaviza esta realidad para hacerla más aceptable. Su fidelidad 

a la verdad es absoluta, aun cuando esa verdad confronta 

profundamente las expectativas humanas. 

 

Es significativo que Jesús nunca explicara el infierno 

como una corrección temporal, sino como una separación 

definitiva. Utiliza expresiones como “fuego eterno”, “castigo 

eterno”, “tinieblas de afuera”, “lloro y crujir de dientes”. 

Estas imágenes no buscan satisfacer la curiosidad, sino 

comunicar la gravedad. Jesús no detalla el infierno para 

alimentar morbo, sino para provocar arrepentimiento. El 

énfasis no está en la descripción, sino en la advertencia. 

 

Al mismo tiempo, Jesús jamás presentó el infierno 

como el centro de su mensaje. El centro fue siempre el Reino 

de Dios y la invitación a entrar en él. Pero esa invitación es 

real precisamente porque existe una alternativa real. La 

salvación solo tiene sentido si hay algo de lo cual ser 

salvados. La cruz solo es gloriosa cuando entendemos el 

juicio que allí fue cargado. Jesús habló del infierno no para 

desplazar la gracia, sino para exaltar su necesidad. 

 

La predicación que elimina estas enseñanzas produce 

un Jesús incompleto, reducido a un terapeuta espiritual. Pero 

el Jesús bíblico es Salvador y Juez, Cordero y León. En 



 

44 

Apocalipsis, el mismo Cristo que fue inmolado aparece como 

el que abre los sellos y ejecuta el juicio divino. Esta 

continuidad revela que no hay contradicción entre el Jesús 

histórico y el Cristo glorificado. Es el mismo Señor, con el 

mismo carácter, manifestado en distintos momentos del plan 

redentor. 

 

Para la Iglesia, recuperar las palabras de Jesús sobre la 

condenación no es un retroceso, sino un acto de fidelidad. 

Predicar solo el amor sin advertencia es ofrecer un mensaje 

incompleto. Pero predicar el juicio sin amor es traicionar el 

espíritu de Cristo. Jesús mantuvo ambos con perfecta 

armonía. Llamó al arrepentimiento con lágrimas, advirtió con 

autoridad y ofreció perdón con Su propia vida. 

 

Este capítulo nos confronta con una pregunta 

inevitable: ¿qué hacemos hoy con las palabras más 

incómodas de Jesús? Ignorarlas no las hace desaparecer. 

Reinterpretarlas para suavizarlas no las honra. Solo la 

obediencia humilde y la proclamación fiel pueden hacer 

justicia al Maestro. Si Jesús habló del infierno, la Iglesia no 

tiene autoridad para callarlo. 

 

El amor de Cristo no se mide por lo que evita decir, 

sino por lo que estuvo dispuesto a enfrentar. Él habló del 

juicio porque iba a cargarlo. Anunció el fuego eterno porque 

Él mismo atravesaría el fuego de la ira divina en la cruz. 

Advirtió sobre la separación final porque experimentaría el 

abandono para que otros no lo experimentaran.  



 

45 

“Dios mío, Dios mío, ¿por qué me has 

desamparado?” (Mateo 27:46), no es solo un grito de dolor, 

sino la evidencia de que Jesús tomó sobre sí la condenación 

que correspondía al pecador. Él no habló como alguien capaz 

de juzgar sentado cómodamente en Su trono, sino que 

padeció en Su propia carne el extremo dolor de la crucifixión, 

con tal de salvar a la humanidad. Su voz, fue una voz 

compasiva, cargada de amor y de suprema autoridad. 

 

Por eso, este capítulo no pretende endurecer corazones, 

sino ablandarlos. No busca producir temor irracional, sino 

arrepentimiento genuino. No intenta glorificar el infierno, 

sino exaltar la gracia que nos libra de él. Jesús habló del 

infierno porque el cielo es real, porque el juicio es real y 

porque la salvación es urgente. 

 

Mientras la voz de Jesús sigue resonando en los 

Evangelios, la invitación permanece abierta. Él no solo 

advirtió; también dijo: “Venid a mí todos los que estáis 

trabajados y cargados, y yo os haré descansar”. Pero esa 

invitación cobra todo su peso cuando entendemos de qué 

descanso nos ofrece, de qué destino nos rescata y qué 

eternidad está en juego. 

 

Hablar del Jesús que habló del infierno no disminuye 

su amor; lo magnifica. Porque solo quien ama profundamente 

se atreve a decir la verdad completa. Y solo quien conoce la 

eternidad puede advertir con tanta claridad. Este Jesús, fiel y 

verdadero, sigue llamando hoy. Y su voz sigue siendo una 

voz de gracia… antes del día final del juicio. 



 

46 

“Así que, arrepentíos y convertíos, para que sean borrados 

vuestros pecados; para que vengan de la presencia del 

Señor tiempos de refrigerio.” 

Hechos 3:19 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

47 

Capítulo cinco 

 

 

EL FUEGO ETERNO 

EN LOS EVANGELIOS 
 

 

“Si tu mano te fuere ocasión de caer, córtala; mejor te es 

entrar en la vida manco, que teniendo dos manos ir al 

infierno, al fuego que no puede ser apagado, donde el 

gusano de ellos no muere, y el fuego nunca se apaga. Y si 

tu pie te fuere ocasión de caer, córtalo; mejor te es entrar 

a la vida cojo, que teniendo dos pies ser echado en el 

infierno, al fuego que no puede ser apagado, donde el 

gusano de ellos no muere, y el fuego nunca se apaga. Y si 

tu ojo te fuere ocasión de caer, sácalo; mejor te es entrar 

en el reino de Dios con un ojo, que teniendo dos ojos ser 

echado al infierno, donde el gusano de ellos no muere, y el 

fuego nunca se apaga.” 

Marcos 9:43 al 48 

 

 

Uno de los mayores obstáculos para comprender 

correctamente la enseñanza bíblica sobre la condenación 

eterna es la confusión conceptual. A lo largo del tiempo, 

distintos términos han sido mezclados, reinterpretados o 

vaciados de su significado original, produciendo una visión 



 

48 

distorsionada del mensaje de Jesús. La Escritura, sin 

embargo, es notablemente precisa.  

 

No utiliza las palabras al azar, ni habla del destino 

eterno con ambigüedad. Cuando Jesús emplea términos 

como gehena, hades o fuego eterno, lo hace con una intención 

clara, dentro de un marco teológico coherente y 

profundamente serio. Recuperar el significado bíblico de 

estas expresiones no es un ejercicio académico frío, sino un 

acto pastoral necesario. 

 

En los evangelios, Jesús no adopta el lenguaje 

especulativo de la mitología ni el simbolismo exagerado del 

folclore religioso. Sus palabras están ancladas en la 

revelación veterotestamentaria y en la comprensión judía de 

su tiempo, pero las trascienden con autoridad divina. Por eso, 

cualquier intento de suavizar o reinterpretar sus enseñanzas 

debe ser evaluado a la luz del texto mismo, y no de la 

sensibilidad cultural contemporánea. 

 

El término gehena aparece con frecuencia en labios de 

Jesús. No es una palabra abstracta ni poética. Proviene del 

hebreo “Ge Hinnom”, el valle de Hinom, un lugar real 

ubicado al sur de Jerusalén. En el Antiguo Testamento, este 

valle estaba asociado con prácticas idólatras abominables, 

incluyendo sacrificios de niños a Moloc (Jeremías 7:31). Por 

esta razón, el valle se convirtió en un símbolo del juicio 

divino. Con el tiempo, en la literatura judía, la Gehena pasó 

a representar el lugar de castigo final para los impíos. 

 



 

49 

 Cuando Jesús utiliza este término, sus oyentes no lo 

interpretan como una metáfora liviana. Comprenden que se 

trata de una referencia al juicio definitivo. Jesús advierte que 

es mejor perder un miembro del cuerpo que ser echado todo 

el cuerpo en la gehena, donde el fuego no se apaga y el 

gusano no muere (Marcos 9:43 al 48). Estas expresiones, 

tomadas de Isaías 66:24, no describen aniquilación, sino 

continuidad. El lenguaje apunta a una condición persistente, 

no a una destrucción instantánea. 

 

Es significativo que Jesús nunca presente la gehena 

como un estado temporal o correctivo. Siempre la asocia con 

advertencia final. En Mateo 10:28, declara que Dios puede 

destruir el alma y el cuerpo en la gehena. El verbo “destruir” 

no implica dejar de existir, sino arruinar completamente, 

perder el propósito para el cual algo fue creado.  

 

El mismo término se utiliza en otros contextos para 

referirse a ovejas perdidas o a odres arruinados, que siguen 

existiendo pero ya no cumplen su función. Esta precisión 

lingüística es clave para evitar interpretaciones 

aniquilacionistas que no hacen justicia al texto. 

 

El hades, por su parte, es un término distinto, con un 

significado diferente. En los evangelios, hades no se presenta 

como el destino final, sino como el lugar de los muertos, el 

estado intermedio previo al juicio definitivo. En Lucas 16, 

en el relato del rico y Lázaro, Jesús describe al rico estando 

en tormentos en el hades, consciente, con memoria, con 

capacidad de diálogo y con plena conciencia de su situación. 



 

50 

Este pasaje resulta incómodo para muchas teologías 

modernas, pero su claridad es innegable. No se trata de una 

parábola alegórica sin base doctrinal, sino de una enseñanza 

que asume una realidad post-mortem consciente. 

 

En este relato, el hades no es el lago de fuego final, 

pero tampoco es un estado neutral. Hay separación, hay 

tormento, hay irreversibilidad. Jesús deja claro que existe una 

gran sima que nadie puede cruzar (Lucas 16:26). Este detalle 

destruye la idea de una segunda oportunidad después de la 

muerte. El tiempo de decidir es el tiempo presente. El hades 

no es purgatorio, ni corrección temporal, ni suspensión 

inconsciente. Es un estado real previo al juicio final. 

 

Jesús también utiliza la expresión “fuego eterno”, 

especialmente en contextos judiciales. En Mateo 25:41, 

declara que el fuego eterno fue preparado para el diablo y sus 

ángeles. Esta afirmación es crucial. El fuego eterno no fue 

diseñado originalmente para el ser humano, sino para seres 

espirituales rebeldes.  

 

Sin embargo, quienes persisten en la rebelión 

comparten su destino. El texto no habla de un fuego 

simbólico que se extingue, sino de algo eterno en duración. 

El mismo adjetivo que describe la vida eterna describe el 

castigo eterno (Mateo 25:46). Cualquier intento de 

reinterpretar uno sin afectar el otro es teológicamente 

inconsistente. 

 



 

51 

La fidelidad textual exige reconocer que Jesús utiliza 

estas expresiones con sobriedad, pero también con firmeza. 

No ofrece explicaciones detalladas sobre la naturaleza física 

del fuego, ni se deleita en descripciones gráficas. Su énfasis 

no está en el cómo, sino en el hecho. Existe una realidad de 

juicio, existe una separación final, existe un destino eterno. 

Jesús no llama a especular, sino a responder. 

 

El problema surge cuando se intenta leer estos textos 

desde categorías modernas ajenas a la cosmovisión bíblica. 

Algunos sostienen que estas imágenes son meramente 

simbólicas y que, por lo tanto, no deben tomarse en serio. 

Pero el simbolismo bíblico nunca niega la realidad; la 

comunica de manera comprensible. Cuando la Biblia usa 

símbolos, lo hace para revelar, no para ocultar. Negar la 

realidad del juicio porque el lenguaje es figurado es un error 

hermenéutico grave. 

 

Otros afirman que el fuego eterno representa la 

aniquilación final del impío. Sin embargo, esta interpretación 

no encaja con el uso consistente del lenguaje de Jesús. El 

lloro y el crujir de dientes, la conciencia del castigo, la 

separación permanente, todo apunta a una existencia 

consciente, no a la cesación del ser. Jesús nunca habla del 

infierno como un dejar de existir, sino como un estar excluido 

del Reino. 

 

Desde una perspectiva pastoral, esta enseñanza debe 

ser tratada con reverencia y responsabilidad. El objetivo no 

es provocar miedo, sino despertar conciencia. Jesús nunca 



 

52 

utilizó estas palabras para manipular emocionalmente a las 

multitudes. Las utilizó para advertir, para llamar al 

arrepentimiento, para exaltar la urgencia del Reino. El tono 

de Jesús es grave, pero no sensacionalista. Firme, pero no 

morboso. Claro, pero no cruel. 

 

La Iglesia necesita recuperar este equilibrio. Predicar 

sobre gehena, hades y fuego eterno sin fidelidad bíblica 

produce caricaturas. Pero callar estas verdades produce 

ignorancia peligrosa. El silencio no protege a las personas; 

las deja sin advertencia. Pablo afirmó que no había rehuido 

anunciar todo el consejo de Dios (Hechos 20:27). Este 

“todo” incluye las verdades que incomodan. 

 

Al mismo tiempo, estas enseñanzas solo pueden ser 

comprendidas correctamente a la luz de la cruz. El infierno 

no se entiende plenamente hasta que se contempla el 

Calvario. Allí vemos qué tan serio es el pecado y qué tan real 

es el juicio. Jesús no habló del fuego eterno desde la 

distancia; habló como Aquel que iba a cargar la ira divina en 

lugar de los pecadores. El abandono que experimentó en la 

cruz revela la gravedad de la separación que Él vino a evitar 

para nosotros. 

 

Por eso, cualquier predicación sobre la condenación 

eterna que no conduzca a Cristo es incompleta. Gehena, 

hades y fuego eterno no son el centro del Evangelio, pero sí 

el telón de fondo que hace resplandecer la gracia. La 

salvación no es una mejora de vida; es un rescate eterno. Y 



 

53 

solo puede ser apreciada en su verdadera dimensión cuando 

se comprende de qué somos librados. 

 

Este capítulo nos llama a una lectura honesta de los 

evangelios. Jesús no puede ser reducido a nuestras categorías 

emocionales. Él es el Maestro fiel que habló con claridad 

sobre la eternidad. Ignorar sus palabras no es un acto de amor, 

sino de desobediencia. Reinterpretarlas para hacerlas 

aceptables no es exégesis, sino acomodación cultural. 

 

La fidelidad textual exige humildad. Nos obliga a dejar 

que el texto hable, aun cuando confronte. Y cuando lo hace, 

nos conduce siempre a una respuesta: arrepentimiento, fe, 

obediencia. Jesús nunca habló del juicio para cerrar la puerta 

de la gracia, sino para urgir a entrar por ella mientras 

permanece abierta. 

 

Mientras la Iglesia vuelva a predicar estas verdades 

con sobriedad, compasión y fidelidad bíblica, el Evangelio 

recuperará su profundidad. No un mensaje de miedo, sino un 

mensaje de verdad. No una amenaza vacía, sino una 

advertencia amorosa. Porque el mismo Jesús que habló de la 

gehena es el que dijo: “Al que a mí viene, no le echo fuera”. 

 

“Y ahora, oh Señor, escucha sus amenazas y danos a 

nosotros, tus siervos, mucho valor al predicar tu palabra.” 

Hechos 4:29 

 

 



 

54 

Capítulo seis 

 

 

AMENAZA O  

ADVERTENCIA REVELADA 
 

 

“De cierto, de cierto os digo: El que oye mi palabra, y cree 

al que me envió, tiene vida eterna; y no vendrá a 

condenación, más ha pasado de muerte a vida.” 

Juan 5:24 

 

 

Uno de los errores más frecuentes al leer los evangelios 

es interpretar las palabras de Jesús sobre el juicio eterno 

como amenazas desprovistas de amor. Esta lectura no solo es 

injusta con el texto bíblico, sino que revela una comprensión 

superficial del carácter de Cristo.  

 

Jesús no habló del infierno como un predicador airado 

que disfruta del temor ajeno, sino como el Buen Pastor que 

advierte del peligro real que acecha a quienes se niegan a oír 

su voz. Confundir advertencia con amenaza es una distorsión 

que ha debilitado profundamente la predicación 

contemporánea. 

 

Una amenaza busca someter por miedo; una 

advertencia busca proteger por amor. Esta distinción es 



 

55 

fundamental para entender el tono de Jesús. Cuando Él habla 

del juicio, no lo hace desde la distancia de un juez frío, sino 

desde la cercanía de quien conoce el final del camino y ruega 

que nadie se pierda en él. Jesús no habló como un espectador 

del juicio, sino como Aquel que vino a cargarlo sobre sí 

mismo. 

 

Los evangelios muestran repetidamente que las 

advertencias más severas de Jesús no estaban dirigidas a 

pecadores arrepentidos, sino a religiosos endurecidos. 

Fariseos, escribas y líderes espirituales recibieron palabras de 

juicio precisamente porque, teniendo conocimiento, cerraban 

la puerta del Reino a otros y a sí mismos. “¡Ay de vosotros, 

escribas y fariseos, hipócritas!”, declara Jesús en Mateo 23, 

no como un estallido emocional, sino como un lamento 

profético. Su tono no es de odio, sino de dolor. El mismo 

pasaje concluye con un clamor:  

 

“¡Jerusalén, Jerusalén… cuántas veces quise juntar a tus 

hijos, como la gallina junta sus polluelos debajo de las 

alas, y no quisiste!” 

Mateo 23:37 

 

Este lamento revela el corazón de Cristo. Jesús no se 

complace en el juicio; lo anuncia porque es real. No amenaza 

con el infierno para dominar conciencias, sino que advierte 

porque ama. El lenguaje duro aparece cuando la dureza del 

corazón lo exige. La severidad del mensaje es proporcional a 

la gravedad del rechazo. Ignorar esta dinámica conduce a una 

imagen distorsionada de Jesús. 



 

56 

 

Cuando Jesús hablaba del “lloro y el crujir de 

dientes”, no estaba usando un recurso retórico exagerado. 

Estaba describiendo una realidad que Él conocía y que 

deseaba evitar para quienes le escuchaban. Estas expresiones 

aparecen siempre en contextos de rechazo persistente, de 

incredulidad voluntaria, de desprecio consciente por la 

verdad. Nunca aparecen dirigidas a quienes luchan, se 

arrepienten o buscan misericordia. Esto es pastoralmente 

crucial. 

 

El problema de muchas lecturas modernas es que 

juzgan a Jesús desde parámetros emocionales 

contemporáneos, en lugar de permitir que el texto defina el 

carácter del mensaje. En una cultura que evita toda 

incomodidad, cualquier advertencia es percibida como 

agresión. Sin embargo, el amor bíblico no es permisivo, es 

veraz. Pablo afirma que “el amor se goza con la verdad” (1 

Corintios 13:6), no con la negación de la realidad. 

 

Jesús mismo define su misión en términos de rescate. 

Declara que vino a buscar y salvar lo que se había perdido 

(Lucas 19:10). La existencia de algo perdido implica la 

posibilidad real de no ser hallado. Negar esta posibilidad es 

vaciar de sentido la misión redentora. Si no hay peligro real, 

no hay rescate verdadero. El infierno no magnifica el miedo; 

magnifica la gracia, porque revela de qué somos salvados. 

 

El tono pastoral de Jesús también se manifiesta en su 

paciencia. A lo largo de los evangelios, advierte 



 

57 

repetidamente antes de juzgar. Llama al arrepentimiento, 

ofrece perdón, extiende gracia. Solo cuando estas 

invitaciones son rechazadas persistentemente, pronuncia 

palabras de juicio. Esto muestra que el juicio no es impulsivo 

ni arbitrario, sino la consecuencia final de una negativa 

prolongada a la gracia. 

 

Incluso en sus advertencias más severas, Jesús 

mantiene abierta la puerta del arrepentimiento. Cuando habla 

de cortar la mano o sacar el ojo que hace caer, no está 

promoviendo el auto-daño, sino enfatizando la urgencia de 

tratar seriamente el pecado. El mensaje no es “no hay 

esperanza”, sino “haz todo lo necesario para no perderte”. 

Esto es profundamente pastoral. 

 

Es importante notar que Jesús nunca utiliza el juicio 

eterno como herramienta de control religioso. No exige 

sumisión ciega ni manipula emocionalmente a las multitudes. 

De hecho, muchas veces sus palabras provocan que algunos 

se aparten. En Juan 6, tras una enseñanza difícil, muchos 

discípulos lo abandonaron. Aun así, Jesús no suavizó el 

mensaje para retenerlos. Esto demuestra que su prioridad no 

era la aceptación, sino la verdad. 

 

La Iglesia contemporánea enfrenta una tentación 

constante: adaptar el tono del mensaje para evitar rechazo. 

Pero cuando se elimina la advertencia, el amor pierde 

profundidad. Un médico que oculta un diagnóstico grave no 

es compasivo; es negligente. De la misma manera, una 



 

58 

Iglesia que calla sobre el juicio eterno no está siendo pastoral, 

sino irresponsable. 

 

Jesús muestra que la verdadera compasión incluye 

advertencia. Cuando se acerca a la cruz, llora sobre Jerusalén 

no porque vaya a juzgarla, sino porque sabe que el juicio 

vendrá como resultado de su rechazo. El dolor de Cristo 

revela que el juicio no es su deseo, sino la consecuencia de la 

obstinación humana. Dios no quiere que nadie perezca, sino 

que todos procedan al arrepentimiento (2 Pedro 3:9), pero 

respeta la libertad humana incluso cuando esta conduce a la 

perdición. 

 

Este equilibrio entre advertencia y amor es esencial 

para una predicación sana. El mensaje de Jesús no oscila 

entre extremos; permanece firme en la verdad y abundante en 

gracia. El problema surge cuando se separan estas dos 

dimensiones. Un mensaje de juicio sin gracia produce temor 

estéril; un mensaje de gracia sin juicio produce indiferencia 

espiritual. Jesús nunca separó ambas cosas. 

 

Desde una perspectiva pastoral, este capítulo nos 

desafía a revisar nuestro propio tono. ¿Advertimos o 

amenazamos? ¿Callamos por temor al rechazo o hablamos 

con amor y claridad? Jesús no gritó para intimidar, pero 

tampoco susurró para no incomodar. Habló con autoridad 

serena, consciente de la eternidad que estaba en juego. 

 

El tono de Jesús también revela algo más profundo: su 

respeto por la dignidad humana. Advertir implica reconocer 



 

59 

la capacidad de decidir. Amenazar trata a las personas como 

objetos manipulables; advertir las trata como seres morales 

responsables. Jesús confía en que sus oyentes pueden 

responder a la verdad. Por eso habla con claridad, no con 

engaño. 

 

Este enfoque devuelve peso a la predicación. El 

Evangelio deja de ser una oferta superficial de bienestar para 

convertirse en un llamado a la vida eterna. Jesús no promete 

comodidad inmediata, sino salvación eterna. No promete 

ausencia de conflictos, sino reconciliación con Dios. Y en ese 

marco, el juicio no es un recurso retórico, sino una realidad 

que da urgencia al llamado. 

 

La Iglesia necesita recuperar este tono pastoral de 

Jesús. No para endurecer el mensaje, sino para profundizarlo. 

No para infundir miedo, sino para despertar conciencia. No 

para condenar personas, sino para señalar con claridad el 

camino de la vida. El silencio nunca fue una opción para 

Cristo; la verdad dicha en amor siempre lo fue. 

 

Este capítulo nos recuerda que Jesús no fue un 

predicador de amenazas, sino de advertencias amorosas. Y 

que ignorar estas advertencias no las hace desaparecer. La 

fidelidad pastoral consiste en hablar como Él habló, amar 

como Él amó y advertir como Él advirtió. Porque solo así el 

Evangelio conserva su integridad y su poder transformador. 

 



 

60 

“Porque la paga del pecado es muerte, mientras que la 

dádiva de Dios es vida eterna en Cristo Jesús, nuestro 

Señor.” 

Romanos 6:23 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

61 

 

 

 

 

 

 

 

PARTE III 

 

“ESCATOLOGÍA, JUSTICIA  

Y DESTINO FINAL” 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

62 

Capítulo siete 

 

 

LA PROGRESIÓN DEL JUICIO 

EN LAS ESCRITURAS 
 

 

“¿O menosprecias las riquezas de su benignidad, 

paciencia y longanimidad, ignorando que su benignidad te 

guía al arrepentimiento? Pero por tu dureza y por tu 

corazón no arrepentido, atesoras para ti mismo ira para el 

día de la ira y de la revelación del justo juicio de Dios, el 

cual pagará a cada uno conforme a sus obras: vida eterna 

a los que, perseverando en bien hacer, buscan gloria y 

honra e inmortalidad, pero ira y enojo a los que son 

contenciosos y no obedecen a la verdad, sino que obedecen 

a la injusticia; tribulación y angustia sobre todo ser 

humano que hace lo malo, el judío primeramente y 

también el griego, pero gloria y honra y paz a todo el que 

hace lo bueno, al judío primeramente y también al griego; 

porque no hay acepción de personas para con Dios.” 

Romanos 2:4 al 11 

 

 

Desde los primeros capítulos de la Escritura hasta las 

últimas páginas del Apocalipsis, la Biblia describe un camino 

que toda la humanidad recorre inevitablemente: nacer, vivir, 



 

63 

morir, esperar, resucitar y finalmente comparecer ante el 

trono del Rey.  

 

No se trata de un relato simbólico ni de un mito 

religioso para infundir temor, sino de la revelación solemne 

de un Dios que gobierna la historia y que llevará a término 

Su obra en justicia perfecta. El juicio no es un episodio 

aislado ni un recurso pedagógico; es una trama continua que 

atraviesa toda la revelación bíblica. Ignorarlo es despojar al 

Evangelio de su contexto eterno; abrazarlo con reverencia es 

comprender la profundidad insondable de la redención. 

 

La Escritura declara que “está establecido para los 

hombres que mueran una sola vez, y después de esto el 

juicio” (Hebreos 9:27). En esa sola frase se condensa la 

seriedad de la existencia humana. La vida no termina con el 

último latido del corazón. La muerte no clausura la 

conciencia. No somos absorbidos por la nada. No 

desaparecemos en un silencio eterno.  

 

La muerte es un umbral. Es el paso de un estado 

temporal a una espera definitiva. Es el instante en que cesa 

toda oportunidad de arrepentimiento y toda posibilidad de 

gracia ofrecida. A partir de allí, el ser humano entra en un 

estado intermedio, consciente, real, pero todavía no final. La 

Biblia deja ver este misterio con sobriedad, sin curiosidad 

morbosa, pero sin silencio evasivo. 

 

Jesús mismo narró la historia del rico y de Lázaro no 

como una fábula simbólica, sino como una ventana pastoral 



 

64 

a la realidad espiritual que continúa después de la muerte. 

Allí vemos a un hombre rico que, tras morir, alzó sus ojos 

“en tormentos” (Lucas 16:23), y a un hombre pobre 

consolado en el seno de Abraham. Ambos estaban 

conscientes. Ambos recordaban su vida. Ambos sabían 

quiénes eran. Ambos experimentaban el inicio de la 

retribución divina. Sin embargo, ese estado no era todavía la 

consumación final del juicio, pues todavía aguardaba la 

resurrección. Lo que Jesús deja en claro es que tras la muerte 

se abre una espera, pero no un vacío. 

 

A lo largo de la Escritura, la muerte aparece como 

consecuencia del pecado y como señal de ruptura espiritual. 

El hombre muere porque se separó de la Fuente de la vida. 

Sin embargo, su espíritu no deja de existir. La historia 

humana continúa en una dimensión invisible a nuestros 

sentidos, pero plenamente real ante los ojos de Dios.  

 

Los creyentes reposan en Cristo, aguardando la 

resurrección gloriosa (1 Tesalonicenses 4:14), mientras que 

los incrédulos esperan en un estado de condenación 

anticipada, conscientes del juicio que se aproxima. Nada de 

esto disminuye el amor de Dios; al contrario, lo subraya, pues 

si Él advierte, es porque ama, y si prepara un día de juicio, es 

porque la justicia es inseparable de Su naturaleza. 

 

Pero la historia no termina allí. Las Escrituras hablan 

con claridad de una resurrección universal. Jesús afirmó: 

“Vendrá hora cuando todos los que están en los sepulcros 

oirán su voz; y los que hicieron lo bueno saldrán a 



 

65 

resurrección de vida; más los que hicieron lo malo, a 

resurrección de condenación” (Juan 5:28 y 29). Nadie 

quedará fuera de ese llamado. No habrá tumba silenciosa ni 

polvo olvidado. No habrá osamenta perdida ni cuerpo 

descompuesto que Dios no pueda levantar. El mar devolverá 

a los muertos, la tierra entregará a los suyos, y las naciones 

enteras se verán de pie delante del Dios que vive para 

siempre. 

 

Esta resurrección no es un concepto filosófico ni una 

metáfora espiritual. Es una verdad física, ontológica, radical. 

Así como Cristo resucitó corporalmente, con un cuerpo real, 

glorificado, visible, así también los seres humanos 

resucitarán. Unos para participar de la gloria eterna. Otros 

para comparecer en juicio.  

 

Nadie resucitará para desaparecer. Nadie resucitará 

para disolverse. Todos resucitarán para rendir cuentas. La 

resurrección universal establece que Dios no abandona Su 

creación ni rompe la unidad entre alma y cuerpo, sino que 

restaura ambas dimensiones para el juicio definitivo. 

 

La culminación de esta progresión espiritual es el 

momento solemne descrito en Apocalipsis 20. Juan habla del 

Gran Trono Blanco, ante el cual están en pie pequeños y 

grandes, y los libros son abiertos, y otro libro es abierto, que 

es el libro de la vida. Allí, dice la Escritura, los muertos 

fueron juzgados por las cosas que estaban escritas en los 

libros, según sus obras (Apocalipsis 20:11 y 12).  



 

66 

Nadie podrá escapar. Nadie podrá esconderse. Nadie 

podrá negociar. Nadie podrá apelar ni excusarse. Ese será el 

día en que las máscaras caerán, en que los engaños se 

revelarán, en que las intenciones ocultas serán expuestas, y 

en que la verdad resplandecerá sin mezcla alguna. 

 

Este juicio final no es un tribunal humano. No está 

sujeto a corrupción, parcialidad o ignorancia. No habrá 

pruebas perdidas, ni testigos falsos, ni abogados 

manipuladores. El Juez es Cristo, Aquel ante quien todos 

compareceremos (2 Corintios 5:10). Y Él no juzga según 

apariencias, sino según la verdad eterna.  

 

Los libros que se abren no son simples registros, sino 

testimonios de una vida vivida ante Dios. Cada palabra, cada 

intención, cada acción, cada decisión, cada rechazo 

voluntario de la gracia recibirá su justa retribución. Así se 

cumple la palabra: “Dios traerá toda obra a juicio, 

juntamente con toda cosa encubierta, sea buena o sea 

mala” (Eclesiastés 12:14). 

 

Allí comienza la dimensión más temible y solemne de 

la revelación bíblica: el destino final. El texto afirma que 

quienes no fueron hallados inscritos en el libro de la vida 

sreán lanzados al lago de fuego (Apocalipsis 20:15). Este no 

es un símbolo débil ni una metáfora literaria. Es la 

consumación de la justicia divina. Es la separación definitiva 

entre los que pertenecen a Cristo y los que rehusaron Su 

señorío.  



 

67 

Es el estado irreversible en el cual el ser humano 

experimenta eternamente la consecuencia de haber rechazado 

la gracia. El infierno no es tanto la ausencia de Dios, porque 

Dios está en todas partes, sino la ausencia de Su favor, de Su 

gracia, de Su rostro benevolente. Es existir para siempre bajo 

la mirada justa de un Dios santo, sin mediación de 

misericordia. 

 

Este es el punto donde nuestra mente tiembla y nuestro 

corazón se quebranta. La doctrina del juicio final no debería 

producir en nosotros orgullo teológico, sino profundo temor 

reverente. Nadie que comprenda lo que está en juego puede 

hablar del infierno con ligereza. Nadie que haya contemplado 

el peso del juicio eterno puede predicarlo sin lágrimas.  

 

La Iglesia ha sido llamada a advertir, no a amenazar; a 

suplicar, no a condenar. Pablo decía que, conociendo el temor 

del Señor, persuadía a los hombres (2 Corintios 5:11). Quien 

ha visto el tribunal eterno ya no juega con el pecado, ya no 

trivializa la fe, ya no reduce el Evangelio a una mejora de 

vida. Por tal motivo, debemos llenarnos de compasión, pero 

a la misma vez de firmeza. 

 

La progresión bíblica del juicio nos enseña, además, 

que la vida presente es la antesala de la eternidad. No hay 

neutralidad. No hay terrenos intermedios. Cada decisión 

moral, cada acto de fe, cada rechazo, cada entrega, cada 

indiferencia está cargada de eternidad. Jesús afirmó que de 

toda palabra ociosa que hablen los hombres darán cuenta en 

el día del juicio (Mateo 12:36). Esto no es legalismo; es 



 

68 

dignidad. Dios toma en serio la vida del ser humano porque 

el ser humano fue creado a Su imagen. La existencia no es 

banal. La vida no es un experimento. Es una carrera que 

desemboca en el trono. 

 

Pero si el juicio revela la santidad de Dios, también 

manifiesta la gloria de Su gracia. Porque el mismo Cristo que 

juzgará es Aquel que antes fue a la cruz para cargar la 

condenación que nos correspondía. El que abrirá los libros es 

el mismo que abrió Sus manos para recibir los clavos. El que 

pronunciará la sentencia irrevocable es el mismo que 

pronunció en la cruz: “Consumado es” (Juan 19:30).  

 

Por eso el Evangelio no es un llamado a la religiosidad, 

sino a la reconciliación. Dios “manda a todos los hombres 

en todo lugar, que se arrepientan” (Hechos 17:30), porque 

ha establecido un día en el cual juzgará al mundo con justicia 

por medio de Jesucristo. Conociendo al hombre y su 

incapacidad, los hijos de Dios debemos exaltar Su 

maravillosa gracia y alabarle siempre por Su misericordia. 

 

Aquí se vuelve pastoral la escatología. No hablamos 

del juicio para alimentar debates, sino para despertar 

corazones dormidos. No hablamos del infierno para infundir 

terror psicológico, sino para clamar que aún hay tiempo de 

gracia. No describimos el lago de fuego para señalar a los 

demás, sino para examinarnos a nosotros mismos.  

 

El juicio final no es un capítulo oscuro de la fe 

cristiana; es el telón de fondo sobre el cual la cruz brilla con 



 

69 

esplendor incomparable. Si el juicio es real, la gracia es 

urgente. Si el tribunal eterno es inevitable, el llamado al 

arrepentimiento es misericordia pura. 

 

La Iglesia necesita volver a caminar con la eternidad 

en sus ojos. Necesita volver a medir su vida, su ministerio, 

sus decisiones, sus prioridades, no por la aprobación humana 

ni por el éxito visible, sino por el día en que se oirá su nombre 

delante del trono.  

 

Cada pastor, cada siervo, cada creyente comparecerá 

también ante el tribunal de Cristo para recibir según lo que 

haya hecho mientras estaba en el cuerpo, sea bueno o sea 

malo (2 Corintios 5:10). Este juicio no es de condenación 

para los que están en Cristo, pero sí es de evaluación, de 

recompensa, de fuego purificador que prueba la obra. La 

eternidad pondrá en evidencia qué fue hecho para la gloria de 

Dios y qué fue edificado sobre arena. 

 

El creyente que vive con esta conciencia no se 

desespera por aplausos presentes. No se deprime por críticas. 

No negocia la verdad. No trivializa la santidad. Sabe que su 

Señor volverá y que nada habrá sido en vano. Y aquel que 

aún no conoce a Cristo necesita comprender que el día de 

gracia no es eterno. El amor de Dios llama hoy. La paciencia 

divina espera hoy. La voz del Espíritu convence hoy. Pero un 

día, los cielos pasarán, la tierra huirá de la presencia del Juez, 

y sólo quedará la verdad desnuda de cada corazón ante Él. 

 



 

70 

Que la progresión del juicio en la Escritura no nos lleve 

al miedo paralizante, sino a la reverencia transformadora. 

Que no nos conduzca al orgullo religioso, sino al quebranto 

humilde. Que no nos incline al silencio cobarde, sino a la 

predicación fiel. Porque el día del juicio final no es sólo el fin 

de la historia; es el día en que la justicia de Dios será 

vindicada, la gloria de Cristo será exaltada, y la cruz será 

comprendida en toda su magnitud. 

 

Y mientras ese día se acerca, el llamado sigue en pie. 

Hoy es el tiempo de la gracia. Hoy es el día para volver al 

Señor. Hoy es el momento para abrazar al Salvador antes de 

comparecer ante el Juez. 

 

“Buscad al Señor mientras puede ser hallado, llamadle en 

tanto que está cercano.” 

Isaías 55:6 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

71 

Capítulo ocho 

 

 

EL LAGO DE FUEGO 

JUSTICIA CONSUMADA 
 

 

“Y el que no se halló inscrito en el libro de la vida fue 

lanzado al lago de fuego.”  

Apocalipsis 20:15 

 

 

Hablar del lago de fuego es caminar descalzos sobre 

uno de los terrenos más santos y temibles de toda la 

revelación bíblica. No entramos aquí con curiosidad morbosa 

ni con espíritu polémico, sino con el corazón inclinado 

delante de Dios, sabiendo que tratamos con palabras que 

describen el destino eterno de seres humanos creados a 

imagen del Creador.  

 

El Apocalipsis no fue escrito para satisfacer 

especulaciones, sino para despertar a la Iglesia, fortalecer su 

esperanza, advertir a los soberbios y consolar a los fieles con 

la certeza de que la historia terminará bajo el trono de Cristo. 

Y en el centro de esa culminación aparece ese lugar 

tremendo, llamado “el lago de fuego”, donde la justicia de 

Dios se consuma y el mal es derrotado para siempre. 

 



 

72 

Apocalipsis 20 nos introduce en esta escena con 

solemnidad majestuosa. Juan describe a Satanás, la serpiente 

antigua, el adversario que engañó a las naciones desde el 

principio, siendo finalmente lanzado al lago de fuego y 

azufre, donde ya estaban la bestia y el falso profeta, “y serán 

atormentados día y noche por los siglos de los siglos” 

(Apocalipsis 20:10). Aquí no hay metáfora vacía. No hay 

alivio retórico. No hay atenuación emocional. La Escritura 

presenta el lago de fuego como un lugar real de retribución 

consciente, permanente, justa. Y luego añade la afirmación 

que nos estremece, porque asegura que aquellos cuyos 

nombres no estén escritos en el libro de la vida serán lanzados 

a ese mismo lago de fuego (Apocalipsis 20:15). 

 

El lenguaje es deliberadamente serio. No dice “se 

desvaneció”. No dice “cesó de existir”. No dice “entró en un 

silencio eterno”. Dice “fue lanzado”. Hay un acto judicial. 

Hay una sentencia pronunciada. Hay una transición 

definitiva. Ese momento no pertenece al reino de la 

arbitrariedad divina, sino al cumplimiento de la justicia 

eterna. El lago de fuego no es un capricho celestial, sino el 

final coherente de una historia de rebelión voluntaria y 

persistente contra Dios. 

 

Pero antes de considerar el lago de fuego como destino 

final, debemos recordar quién es el Juez que pronuncia la 

sentencia. No es un tirano distante. No es un soberano frío. 

Es el Cordero inmolado, Aquel que fue herido por nuestras 

transgresiones (Isaías 53:5), Aquel que lloró sobre Jerusalén 



 

73 

(Lucas 19:41), Aquel que extendió Sus manos en la cruz para 

cargar la ira que correspondía a pecadores como nosotros.  

 

El mismo Cristo que invita: “Venid a mí” (Mateo 

11:28), será el Cristo que juzgará a los que rechazaron Su 

gracia. Por eso el juicio final no contradice el amor de Dios, 

sino que lo revela en toda su profundidad. La justicia eterna 

no es enemiga de la misericordia; es su complemento 

necesario. Un amor que nunca juzga deja de ser santo. Una 

justicia que nunca salva deja de ser gracia. En Cristo 

convergen ambas realidades en armonía perfecta. 

 

El lago de fuego aparece en Apocalipsis como la etapa 

final de la guerra espiritual que comenzó en el Edén. Allí no 

sólo son juzgados los hombres, sino también los poderes 

espirituales de maldad. Satanás no permanece libre. El mal 

no queda impune. La serpiente antigua no continúa tentando 

eternamente.  

 

El infierno, podríamos decir, es también la victoria de 

Dios sobre el reino de las tinieblas. Es el lugar donde la 

rebelión cósmica encuentra su final. Y, sin embargo, en ese 

mismo lugar de derrota del enemigo, comparecen también 

aquellos seres humanos que, a lo largo de la historia, 

eligieron alinearse contra Dios, despreciar Su gracia y 

endurecer su corazón. 

 

Aquí encontramos el punto más delicado: ¿cómo 

reconciliar el amor de Dios con la existencia de un castigo 

eterno? La Escritura responde no desde la filosofía, sino 



 

74 

desde la revelación divina. Dios no creó al hombre para el 

infierno. Jesús afirmó que el fuego eterno fue preparado 

“para el diablo y sus ángeles” (Mateo 25:41).  

 

Sin embargo, los hombres que persisten en la 

incredulidad comparten el destino de aquel a quien 

obedecieron. El ser humano no es arrastrado pasivamente al 

lago de fuego; llega allí como consecuencia final de haber 

rechazado la vida eterna ofrecida gratuitamente en Cristo. La 

justicia eterna no anula la libertad humana; la confirma en su 

resultado definitivo. 

 

Ante esta doctrina, el corazón piadoso no endurece la 

mirada. Se quebranta. Pablo decía que “con gran tristeza y 

continuo dolor” en su corazón pensaba en sus hermanos que 

estaban lejos de Cristo (Romanos 9:2). Jesús lloró por los 

suyos, ya que no creyeron en Él. La Iglesia no puede hablar 

del lago de fuego sin lágrimas. No puede predicarlo con tono 

triunfalista. No puede convertirlo en un instrumento de 

manipulación emocional. La eternidad no es material para 

espectáculos religiosos, sino un misterio que debe tratarse 

con temblor y reverencia. 

 

Al mismo tiempo, no debemos suavizar lo que Dios ha 

hablado. Apocalipsis declara que el tormento es “por los 

siglos de los siglos”. El lenguaje es el mismo que se utiliza 

para describir la eternidad de Dios y la gloria de los 

redimidos. No hay indicio de caducidad. No hay puerta de 

salida. No hay segunda oportunidad.  



 

75 

El lago de fuego representa la consumación de una 

vida vivida sin Dios y contra Dios. No es el inicio de un 

proceso de purificación. Es el final de un camino de 

endurecimiento. Es el punto donde el juicio se establece para 

siempre sobre todos aquellos que negaron neciamente la 

existencia del Creador. 

 

Este hecho tan solemne nos obliga a mirar nuevamente 

a la cruz. Porque el mismo infierno que aguarda al pecador 

no arrepentido cayó sobre Cristo en términos judiciales 

cuando Él cargó con nuestros pecados. Él experimentó el 

abandono del Padre en nuestro lugar (Mateo 27:46). Él bebió 

la copa de la ira que estaba reservada para nosotros (Isaías 

51:17).  

 

Él descendió, podríamos decir, a las profundidades del 

juicio para que nosotros no lo hiciésemos. El lago de fuego 

revela cuán seria fue la cruz. Si la condenación eterna no 

existiera, la cruz perdería su peso. Si el castigo final fuera 

simbólico o pasajero, la sangre del Cordero parecería un 

exceso innecesario. Pero como el juicio es real, la gracia 

también lo es. 

 

En la visión de Juan, el libro de la vida aparece como 

criterio definitivo. No se trata de obras acumuladas en 

balanza moral, sino de una relación con Cristo. El que está en 

Cristo ha pasado de muerte a vida (Juan 5:24). El que no está 

en Cristo permanece bajo condenación. El lago de fuego no 

es el destino de hombres que intentaron sinceramente agradar 

a Dios pero fueron rechazados arbitrariamente.  



 

76 

El lago de fuego es el destino de quienes rehusaron 

humillarse, arrepentirse y abrazar por fe la obra redentora del 

Hijo. La fe no es un accesorio religioso. Es la puerta de 

entrada a la vida eterna. Y es cierto que el pecado ha 

producido la muerte espiritual de los seres humanos, porque 

la vida solo es Cristo, y ha producido una ceguera que 

incapacita la visión; sin embargo, no habrá excusas ante Dios 

porque la obra ha sido hecha en Jesús y la oportunidad ha 

sido dada a todos. 

 

Ante esto, la pregunta pastoral es inevitable: ¿cómo 

predicar hoy esta verdad? ¿Cómo hablar del lago de fuego sin 

convertirnos en heraldos de terror ni en guardianes del 

silencio culpable? La respuesta está en imitar a Cristo. Él 

habló del infierno con claridad, pero con compasión. Con 

autoridad, pero con amor. Advertía para salvar. Describía 

para rescatar. Decía la verdad para que los hombres no 

perecieran engañados. Predicar el juicio eterno sin 

compasión es deshonrar el corazón de Dios. Evitarlo por 

temor a incomodar es deshonrar Su Palabra. 

 

Al final, si el Señor determina derramar Su gracia 

sobre alguien, nada podrá impedirlo. Nuestra misión es 

predicar el evangelio del Reino, bajo la unción y sin diluir 

sus verdades. Solo Dios puede otorgar convicción de pecado 

(Juan 16:8), solo Dios puede otorgar el don de la fe necesaria 

(Efesios 2:8), solo Dios puede alcanzar los corazones y 

salvar (Apocalipsis 7:10). 

 



 

77 

El lago de fuego también debería afectar nuestra 

espiritualidad cotidiana. Nos recuerda que la vida cristiana 

no es un juego, ni una búsqueda de bienestar personal, ni una 

experiencia emocional prolongada. Es caminar ante el Dios 

vivo con temor reverente. Es confiar plenamente en Cristo. 

Es proclamar el Evangelio con urgencia. Es amar a los 

perdidos sabiendo lo que está en juego. Es consagrar nuestras 

vidas al Reino sabiendo que el tiempo es breve y que la 

eternidad se aproxima. 

 

Y, finalmente, hay un elemento de esperanza incluso 

en esta doctrina tan dura. Porque el lago de fuego garantiza 

que el mal no tendrá la última palabra. No habrá tirano 

impune, ni injusticia olvidada, ni lágrima derramada en vano. 

Dios enjugará toda lágrima de los ojos de los redimidos 

(Apocalipsis 21:4), y eso sólo es posible porque el mal será 

desterrado definitivamente. El cielo no será un lugar donde 

el pecado flote en la sombra y la tierra será llena de esa misma 

justicia, y para que el Reino se manifieste con toda plenitud, 

debe terminar para siempre toda rebelión. 

 

Por eso, hablar del lago de fuego no nos conduce a la 

desesperanza, sino a la reverencia, a la gratitud y al clamor. 

Reverencia, porque Dios es santo. Gratitud, porque Cristo 

nos rescató. Clamor, porque el mundo necesita escuchar. No 

somos espectadores neutrales de la eternidad. Somos testigos 

del Evangelio en medio de una generación que, muchas veces 

sin saberlo, camina hacia el juicio. Nuestra predicación no 

debe ser liviana. Nuestras oraciones no deben ser 

superficiales. Nuestro amor no debe ser indiferente. 



 

78 

El lago de fuego permanece como una realidad solemne, 

inamovible, temible… pero también como el telón de fondo 

que hace brillar la cruz como la más grande demostración de 

gracia jamás revelada. Allí donde la justicia se consuma para 

siempre, comprendemos cuánto necesitábamos un Salvador. 

Y cuando miramos al Crucificado, comprendemos que la 

invitación sigue abierta mientras todavía es de día. 

 

“El que quiera, venga y tome del agua de la vida 

gratuitamente.” 

Apocalipsis 22:17 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

79 

Capítulo nueve 

 

 

ERRORES DE UNIVERSALISMO 

Y ANIQUILACIONISMO 
 

 

“Porque vendrá tiempo cuando no sufrirán la sana 

doctrina, sino que teniendo comezón de oír, se 

amontonarán maestros conforme a sus propias 

concupiscencias, y apartarán de la verdad el oído y se 

volverán a las fábulas.” 

2 Timoteo 4:3 y 4 

 

 

Cada generación de la Iglesia enfrenta tentaciones 

doctrinales que buscan suavizar, reinterpretar o directamente 

borrar aquellas verdades que resultan incómodas para la 

sensibilidad cultural dominante. En nuestros días, una de las 

verdades más atacadas, relativizadas o negadas es la doctrina 

bíblica de la condenación eterna.  

 

No sorprende. Vivimos en una época que aborrece la 

idea de juicio, que idolatra la autoexpresión humana y que 

concibe el amor como aceptación ilimitada sin corrección 

moral. En ese contexto, afirmar que existe un infierno real, 

consciente, eterno y justo parece no sólo anticuado, sino 

ofensivo. Sin embargo, la fidelidad cristiana no consiste en 



 

80 

adaptar el Evangelio a la cultura, sino en proclamar la Palabra 

de Dios con amor y verdad. 

 

Entre las corrientes principales que intentan redefinir 

el destino final del hombre encontramos el universalismo, la 

idea de que finalmente todos serán salvos, y el 

aniquilacionismo, la creencia de que los impíos serán 

destruidos o dejarán de existir en lugar de sufrir castigo 

eterno.  

 

Ambas posturas se presentan frecuentemente como 

alternativas más compatibles con el amor de Dios. Sin 

embargo, al analizarlas a la luz de la Escritura, descubrimos 

que nacen más del deseo humano de eliminar el escándalo 

del juicio que de una exégesis fiel y reverente. La verdad es 

que Dios no necesita que tratemos de exculparlo, Él es justo 

y sabe lo que hace. 

 

El universalismo afirma que, tarde o temprano, toda la 

humanidad será reconciliada con Dios. Algunos sostienen 

que esto sucederá inmediatamente después de la muerte. 

Otros proponen un proceso prolongado de purificación post-

mortem. Pero el resultado final es siempre el mismo: nadie 

se perderá eternamente.  

 

Esta idea proclama que al final, todos terminarán 

disfrutando de la presencia de Dios. En apariencia, esta 

doctrina suena compasiva y esperanzadora. ¿Quién no 

desearía que finalmente todos fueran salvos? El problema es 

que este deseo, aunque noble en términos humanos, entra en 



 

81 

conflicto frontal con el testimonio claro y persistente de las 

Escrituras. 

 

Jesús habló repetidas veces de dos caminos, dos 

puertas, dos destinos. Dijo que el camino que lleva a la vida 

es angosto, y pocos son los que lo hallan, mientras que el 

camino que lleva a la perdición es ancho, y muchos entran 

por él (Mateo 7:13 y 14). Habló de un juicio donde unos irán 

al castigo eterno y otros a la vida eterna (Mateo 25:46).  

 

Y cuando usó el término “eterno”, lo aplicó tanto a la 

vida como al castigo. Si el castigo fuera temporal, la vida 

también lo sería. Si uno se prolonga para siempre, el otro 

también. Jesús no dejó espacio para un final universalmente 

feliz. Lo que Él proclamó fue una separación real y 

permanente entre quienes creyeron en Él y quienes 

rechazaron Su gracia. 

 

El universalismo también choca con la enseñanza 

apostólica. Pablo escribió acerca de los que “no obedecen al 

evangelio de nuestro Señor Jesucristo”, quienes sufrirán 

“pena de eterna perdición, excluidos de la presencia del 

Señor y de la gloria de su poder” (2 Tesalonicenses 1:8 y 

9). La exclusión eterna no es compatible con la reconciliación 

universal. Tampoco puede armonizarse con las advertencias 

del libro de Apocalipsis, donde se habla de aquellos cuyo 

destino final es “el lago que arde con fuego y azufre” 

(Apocalipsis 21:8). La Biblia no sugiere que después de 

cierto tiempo estos condenados serán restaurados. El énfasis 

es persistente: el juicio es definitivo. 



 

82 

¿Por qué, entonces, el universalismo resulta tan 

atractivo? Porque promete alivio emocional. Quita el peso 

del evangelismo urgente. Reduce la angustia al pensar en los 

perdidos. Y sobre todo, libera a la conciencia moderna de la 

incomodidad de un Dios que juzga. El universalismo, en el 

fondo, no es una doctrina bíblica sino psicológica. Es el 

intento humano de resolver el misterio del amor y la justicia 

divinos a favor de una misericordia absoluta… pero 

desligada de la santidad. Sin embargo, si Dios no juzgara el 

pecado, dejaría de ser justo.  

 

Si la obra de la cruz no fuera necesaria para salvarnos 

de la ira venidera, entonces el sacrificio de Cristo se 

convertiría en un acto trágico sin propósito real. Su muerte y 

Su resurrección dejan muy en claro, la justicia implacable de 

Dios. Él no pudo ni podrá pasar por alto una injusticia. La 

paga del pecado es muerte (Romanos 6:23), y por eso pagó 

con Su propia vida, sin concesiones y sin eludir 

responsabilidades.  

 

El aniquilacionismo, por su parte, sostiene que los 

impíos no sufrirán eternamente, sino que serán destruidos. 

Según esta posición, el castigo final consiste en dejar de 

existir. No habría tormento consciente, sino extinción. 

Muchos que defienden esta postura lo hacen tratando de 

preservar la justicia de Dios, pues admiten que el pecado 

merece castigo, pero desean atenuar la idea de un sufrimiento 

eterno.  

Algunos presentan este modelo como más coherente 

con el amor divino. Sin embargo, la pregunta clave no es qué 



 

83 

nos resulta más aceptable, sino qué revela la Escritura. Es 

absurdo que para acomodar nuestra consciencia procuremos 

cambiar la verdad eterna. Dios no deja de ser quien es, con 

toda su integridad por causa de una dura condena. Al 

contrario, Él puede amar ilimitadamente, pero Su esencia es 

la Santidad.  

 

Es cierto que la Biblia usa términos como 

“destrucción”, “muerte” o “perecer” para describir el destino 

de los impíos. Jesús dijo: “El que no cree ya ha sido 

condenado” (Juan 3:18) y “el que no obedece al Hijo no 

verá la vida” (Juan 3:36). Pablo habló de “destrucción 

repentina” (1 Tesalonicenses 5:3). Pero estas expresiones 

no significan necesariamente aniquilación literal.  

 

La “muerte” en la Biblia no consiste en dejar de existir, 

espiritualmente es la separación de Dios, porque Él es la vida 

misma (1 Juan 5:12), y la muerte física es la separación del 

alma y el cuerpo. La muerte espiritual es la separación del 

hombre de Dios. La muerte eterna es la separación definitiva, 

consciente y judicial del pecador rebelde de la presencia 

benevolente del Señor. 

 

El propio Jesús describe el fuego del infierno como un 

lugar donde “el gusano de ellos no muere, y el fuego nunca 

se apaga” (Marcos 9:48). Como mencioné anteriormente, en 

la parábola del rico y Lázaro, el hombre rico se encuentra en 

tormentos conscientes, puede hablar, puede sentir sed, puede 

recordar, puede reflexionar… pero no desaparece (Lucas 

16:22 al 24). Y en Apocalipsis, tanto la bestia como el falso 



 

84 

profeta son arrojados al lago de fuego, y “serán 

atormentados día y noche por los siglos de los siglos” 

(Apocalipsis 20:10). Siglos de los siglos. Un lenguaje difícil 

de reinterpretar en términos de cese del ser. 

 

Es comprensible que esta doctrina nos estremezca. La 

eternidad del castigo es una realidad tan terrible que casi 

desborda nuestra capacidad emocional. Pero no somos libres 

de moldearla a nuestra medida. Cuando el aniquilacionismo 

insiste en que Dios destruirá al impío para evitar un 

sufrimiento interminable, corre el riesgo de minimizar la 

gravedad del pecado y la santidad de Dios.  

 

El infierno no es una reacción exagerada. Es el justo 

resultado de una rebelión consciente contra el Creador. Lo 

que ocurrió en la cruz revela cuán serio es el pecado. Si la 

paga del pecado pudiera ser resuelta simplemente con la 

extinción, ¿por qué el Hijo de Dios tuvo que sufrir hasta la 

muerte? ¿Por qué la copa de la ira fue tan amarga? 

 

El tercer gran error moderno no siempre adopta una 

forma doctrinal definida, pero es quizás el más extendido: el 

silenciamiento práctico del juicio. No se niega directamente 

el infierno. No se discuten abiertamente sus términos. 

Simplemente se deja de predicar. Se diluye. Se evita.  

 

Se sustituye por un mensaje positivo, terapéutico, 

motivacional, centrado en la superación personal y la 

prosperidad presente. Así, sin atacar la doctrina 

explícitamente, se la vacía de su función pastoral. La Iglesia 



 

85 

pierde el sentido de urgencia, los creyentes pierden el temor 

reverente, y los pecadores pierden la oportunidad de escuchar 

la verdad que puede llevarlos al arrepentimiento. 

 

Este silenciamiento es aún más grave que los errores 

doctrinales explícitos, porque no llama la atención. Se infiltra 

en sermones, libros, canciones, conferencias y ministerios 

que mantienen un lenguaje cristiano, pero evitan 

cuidadosamente toda referencia a la ira de Dios, al juicio final 

y al infierno.  

 

Sin embargo, el Evangelio bíblico incluye estas 

realidades. Jesús vino para salvarnos “de la ira venidera” (1 

Tesalonicenses 1:10). Si no hay ira venidera, ¿de qué somos 

salvados? Si no hay tribunal eterno, ¿qué urgencia tiene la fe? 

Si no hay peligro real, ¿qué significado tiene la cruz? 

Tengamos claridad en esto: La ira venidera en la Biblia se 

refiere al juicio final y la retribución divina contra el pecado 

y la injusticia, un día de castigo para los impíos que se 

revelará plenamente con la segunda venida de Jesucristo, 

aunque Dios ya la demuestra en el presente. 

 

Pastoralmente, debemos reconocer que muchos 

creyentes sinceros sienten conflicto interior con estas 

doctrinas. No todos los que dudan lo hacen por rebelión. 

Algunos cargan con el dolor de seres queridos incrédulos. 

Otros luchan con la idea de un infierno eterno porque aman 

profundamente a las personas. La respuesta de la Iglesia no 

debe ser dureza, sino acompañamiento compasivo.  



 

86 

Podemos llorar con los que lloran. Podemos sostener 

el misterio. Pero al mismo tiempo, no debemos ceder a la 

tentación de modificar la revelación divina para aliviar la 

tensión emocional. El amor no consiste en negar la realidad 

del peligro, sino en advertir con firmeza la verdad y 

expresarla con sincera compasión. 

 

La fidelidad doctrinal no es un ejercicio académico 

desligado del corazón pastoral. Es cuidar la salud espiritual 

del pueblo de Dios. Cuando las iglesias adoptan posturas 

universalistas o aniquilacionistas, invariablemente se debilita 

la percepción del pecado, se trivializa el arrepentimiento, se 

reduce la urgencia misionera y se diluye la autoridad de la 

Escritura.  

 

Si todo termina bien para todos, predicar el Evangelio 

deja de ser una necesidad y se convierte en una opción 

cultural. Si el castigo final no es eterno, la santidad divina se 

vuelve negociable. Y si la verdad puede adaptarse a la 

sensibilidad del momento, la Iglesia deja de ser columna y 

baluarte de la verdad (1 Timoteo 3:15). 

 

Sin embargo, debemos evitar el extremo opuesto: 

predicar el infierno sin amor. No fuimos llamados a anunciar 

fríamente la condenación, sino a clamar que hay salvación en 

Cristo. El mensaje no es: “Ustedes van al infierno”, sino: 

“Cristo vino a buscarlos, a rescatarlos, a dar Su vida en 

rescate por muchos”. La doctrina del juicio eterno es el telón 

de fondo que da peso a la cruz. El propósito no es paralizar, 

sino despertar. No es quebrar, sino conducir al 



 

87 

arrepentimiento. La verdad sin amor hiere. El amor sin 

verdad engaña. El Evangelio une ambas realidades. 

 

También debemos recordar que el infierno no es el 

centro del cristianismo. Cristo lo es. La finalidad de la Iglesia 

no es hablar obsesivamente del lago de fuego, sino predicar 

al Salvador. Sin embargo, hablar del Salvador implica 

necesariamente explicar de qué nos salva. Cuando Pablo 

resumía su mensaje, incluía tanto la gracia como el juicio 

(Hechos 24:25). Los apóstoles no tuvieron miedo de advertir. 

Tampoco nosotros deberíamos tenerlo, si lo hacemos con un 

corazón quebrantado y lleno de compasión. 

 

En última instancia, la raíz de los errores modernos 

sobre la condenación eterna es el deseo de redefinir a Dios 

según nuestra medida. Queremos un Dios que consuele, pero 

no confronte, que sane pero no exija, que bendiga pero no 

gobierne. Pero el Dios de la Biblia es fuego consumidor 

(Hebreos 12:29) y al mismo tiempo rico en misericordia 

(Efesios 2:4). Es el Dios que juzga y el Dios que salva. No 

tenemos autoridad para escoger qué atributos preservar. Sólo 

podemos inclinarnos y declararlo santo. 

 

Por eso, la Iglesia necesita volver a una fe humilde, 

sometida a la Palabra. Necesitamos reconocer que hay 

misterios que nos sobrepasan. Que el juicio eterno es una de 

esas realidades ante las cuales debemos decir: “Sea Dios 

veraz, y todo hombre mentiroso” (Romanos 3:4). No lo 

entendemos todo. No lo sentimos todo plenamente justo 

desde nuestra perspectiva limitada. Pero confiamos en el 



 

88 

carácter de Aquel que no puede errar. El Juez de toda la tierra 

que solo hará lo que es justo (Génesis 18:25). 

 

Mientras esperamos el día del juicio, nuestra tarea no 

es debatir eternamente las posibilidades del más allá, sino 

proclamar con urgencia el Evangelio aquí y ahora. Hoy es el 

día aceptable. Hoy es el tiempo de salvación. Hoy, el que oye 

la voz del Señor no debe endurecer su corazón. Porque 

llegará el momento en que el tiempo termine, los libros se 

abran y el destino eterno quede sellado. En aquel día, no 

habrá universalismo ni aniquilación que valga. Sólo Cristo o 

separación eterna de Él. 

 

Que esta verdad no nos conduzca al temor servil, sino 

al amor reverente. Que nos impulse a interceder por los 

perdidos, a predicar con fidelidad, a vivir en santidad, a 

abrazar la cruz. Porque, si bien la Biblia nos habla del 

infierno con claridad, lo hace para conducirnos al Salvador. 

Y allí, al pie de la cruz, comprendemos que nadie tiene por 

qué perderse eternamente. El camino al Padre está abierto. La 

gracia es real. La vida eterna es ofrecida a todo aquel que 

cree. Y ese mensaje, más que cualquier teoría moderna, es el 

verdadero escándalo de la gracia. 

 

“Porque de tal manera amó Dios al mundo, que ha dado a 

su Hijo unigénito, para que todo aquel que en él cree, no 

se pierda, más tenga vida eterna.” 

Juan 3:16 

 

 



 

89 

 

 

 

 

 

 

 

PARTE IV 

 

“LA GRACIA Y LA URGENCIA 

DEL EVANGELIO” 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

90 

Capítulo diez 

 

 

LA CRUZ FRENTE 

AL JUICIO FINAL 
 

 

“Y por medio de él reconciliar consigo todas las cosas, así 

las que están en la tierra como las que están en los cielos, 

haciendo la paz mediante la sangre de su cruz.” 

Colosenses 1:20 

 

 

Si el juicio final revela la santidad inquebrantable de 

Dios, la cruz revela la gracia insondable de Su amor. Ambas 

realidades no pueden separarse. Donde la Escritura habla del 

tribunal eterno, también nos presenta al Cordero inmolado. 

Donde encontramos advertencia solemne, hallamos también 

una invitación tierna.  

 

La Biblia no contrapone juicio y gracia; los presenta 

como dos caras de la misma moneda de la redención. Un Dios 

que no juzga no necesita enviar a Su Hijo a morir. Un Dios 

que juzga sin ofrecer gracia dejaría a la humanidad sin 

esperanza. En la cruz, ambas tensiones se resuelven de 

manera gloriosa. Allí vemos con claridad dónde cayó la 

condenación que nos correspondía. 

 



 

91 

Desde el inicio de la revelación bíblica, la justicia 

divina exige una respuesta ante el pecado. Dios no puede 

negar Su propio carácter. Él es Santo. Él es Justo. Él es Recto 

en todos Sus caminos. Por eso, aun cuando revela Su 

misericordia, no renuncia jamás a Su justicia. El pecado no 

puede ser ignorado, minimizado ni archivado. Debe ser 

tratado. Debe ser juzgado. Debe ser condenado.  

 

La Escritura lo dice con contundencia: “La paga del 

pecado es muerte” (Romanos 6:23). No se trata de una ley 

impersonal, sino de una consecuencia moral inherente a la 

naturaleza del Dios justo. Todo pecado es, en esencia, una 

rebelión contra el Creador. Y toda rebelión contra el Creador 

merece condenación. 

 

Aquí surge la gran pregunta de la fe cristiana: si todos 

hemos pecado, si todos hemos quedado destituidos de la 

gloria de Dios (Romanos 3:23), si todos estamos bajo 

sentencia, ¿cómo puede Dios salvar al pecador sin dejar de 

ser justo? ¿Cómo puede perdonar sin comprometer Su 

santidad? ¿Cómo puede declarar justo al culpable sin 

pervertir el derecho? La respuesta divina no es un decreto 

arbitrario ni un simple acto de amnesia espiritual. La 

respuesta es la cruz. 

 

La cruz no fue un accidente histórico. No fue sólo una 

ejecución romana más. No fue el resultado triste de una 

conspiración religiosa. Fue el cumplimiento del propósito 

eterno de Dios. Pedro lo predicó con claridad en Pentecostés: 

Jesús fue “entregado por el determinado consejo y 



 

92 

anticipado conocimiento de Dios” (Hechos 2:23). La cruz 

estaba en el corazón del plan redentor desde antes de la 

fundación del mundo. Allí, el Hijo de Dios se ofreció a sí 

mismo como sustituto, cargando la condenación que nosotros 

habíamos acumulado. 

 

La Escritura declara que Cristo fue hecho “pecado por 

nosotros” (2 Corintios 5:21). No significa que Él pecara, 

pues fue sin mancha, sin engaño, sin contaminación, sino que 

asumió legalmente nuestra culpa. Se identificó judicialmente 

con los pecadores. Llevó en Su cuerpo nuestros pecados 

sobre el madero (1 Pedro 2:24).  

 

Sufrió no sólo físicamente, sino espiritualmente, 

cargando la ira santa de Dios contra el pecado. En ese sentido, 

la cruz es un evento escatológico adelantado: el juicio final 

irrumpiendo en la historia para caer sobre Cristo en lugar de 

caer sobre nosotros. Es por esto, que nosotros debemos 

vernos en ese madero, porque lo justo hubiese sido que 

nosotros ocupáramos ese lugar.  

 

La doctrina que describe esta realidad se conoce como 

sustitución penal. “Sustitución”, porque Cristo tomó nuestro 

lugar. “Penal”, porque lo hizo cargando la pena del pecado. 

No fue simplemente un ejemplo de amor sacrificial, aunque 

también lo fue, sino un acto jurídico real en el que la justicia 

divina fue plenamente satisfecha.  

 

Isaías lo vio siglos antes cuando escribió: “Mas él 

herido fue por nuestras rebeliones, molido por nuestros 



 

93 

pecados; el castigo de nuestra paz fue sobre él, y por su 

llaga fuimos nosotros curados” (Isaías 53:5). El castigo que 

correspondía a nuestra rebelión cayó sobre Él. Allí, en ese 

madero, se oyó el eco del juicio final. 

 

Por eso Jesús clamó: “Dios mío, Dios mío, ¿por qué 

me has desamparado?” (Mateo 27:46). No fue teatro 

espiritual. No fue una frase retórica. Fue el grito del Hijo 

perfecto experimentando, en nuestro lugar, el abandono 

judicial que le correspondía al pecador. Aquel que había 

disfrutado por la eternidad de la comunión ininterrumpida 

con el Padre, experimentó el peso del juicio divino. No 

porque Él lo mereciera, sino porque eligió voluntariamente 

pagar el precio de nuestra salvación. 

 

Aquí comprendemos el corazón de la cruz: la 

condenación que debía caer sobre nosotros cayó sobre Cristo. 

Él no simplemente evitó el juicio; lo absorbió. No escapó de 

la ira; la bebió hasta la última gota. No se colocó a un lado 

del tribunal; se sentó en nuestro banquillo. Pablo lo expresa 

con claridad teológica: Dios presentó a Cristo “como 

propiciación por medio de la fe en su sangre… para 

manifestar su justicia” (Romanos 3:25 y 26). La cruz 

demuestra que Dios no pasa por alto el pecado. Lo juzga. 

Pero lo juzga en Cristo para que los que creen en Él sean 

declarados justos. 

 

De este modo, la justicia divina queda plenamente 

satisfecha. No se relativiza. No se suspende. No se diluye. Al 

contrario, resplandece con mayor fuerza. Porque si Dios 



 

94 

hubiera dejado el pecado sin castigo, Su justicia se habría 

comprometido.  

 

Pero en la cruz, castigó el pecado de manera perfecta… 

mientras salvaba al pecador arrepentido. En Cristo, Dios 

sigue siendo “justo, y el que justifica al que es de la fe de 

Jesús” (Romanos 3:26). El Evangelio no es el anuncio de 

que Dios decidió relajar Sus estándares morales, sino la 

proclamación de que Cristo cumplió plenamente con ellos en 

nuestro lugar. 

 

Sin embargo, la cruz no sólo satisface la justicia; 

también revela la magnitud de la misericordia. Porque nadie 

obligó a Dios a salvarnos. Nadie lo presionó. Nadie le exigió. 

Fue el amor eterno del Padre el que envió al Hijo (Juan 

3:16). Fue la obediencia perfecta del Hijo la que lo llevó a la 

cruz: “se humilló a sí mismo, haciéndose obediente hasta la 

muerte, y muerte de cruz” (Filipenses 2:8), y fue el Espíritu 

Santo quien aplicó esta obra a nuestros corazones. La cruz es 

la intersección gloriosa del amor trinitario. Allí, la 

misericordia no anula la justicia, sino que actúa a través de 

ella. 

 

Por eso, hablar del juicio sin la cruz produce 

desesperación. Pero hablar de la cruz sin el juicio produce 

superficialidad. Necesitamos ambas realidades. El creyente 

que comprende que su culpabilidad real cayó sobre Cristo no 

puede seguir viviendo como si el pecado fuera un juego 

inofensivo. La gracia deja de ser barata. El arrepentimiento 

deja de ser liviano. La santidad deja de ser opcional. La cruz 



 

95 

nos confronta con el precio infinito de nuestra redención: 

“habéis sido comprados por precio” (1 Corintios 6:20). Ese 

precio fue la sangre del Hijo de Dios. 

 

Al mismo tiempo, la cruz nos libera del temor 

paralizante al juicio final. Jesús declaró: “El que oye mi 

palabra y cree al que me envió tiene vida eterna; y no 

vendrá a condenación, más ha pasado de muerte a vida” 

(Juan 5:24). El creyente no niega el juicio. Lo reconoce.  

 

Pero sabe que su condenación ya fue ejecutada… en 

Cristo. No porque merezca nada, sino porque ha sido unido 

por la fe al Crucificado. En Él, la sentencia fue pronunciada 

y cumplida. Por eso Pablo proclama con gozo: “Ahora, pues, 

ninguna condenación hay para los que están en Cristo 

Jesús” (Romanos 8:1). 

 

La sustitución penal no es un concepto frío. Es una 

realidad apostólica profundamente consoladora. Significa 

que el pecado que nos atormenta, la culpa que nos persigue y 

el pasado que nos acusa, no tienen la última palabra. Si 

estamos en Cristo, nuestro juicio ocurrió hace dos mil años 

en el Calvario. La deuda ya fue pagada. La justicia ya fue 

satisfecha. La ira ya fue apaciguada. La cruz se convierte 

entonces en el lugar de descanso del alma:  

 

“Justificados, pues, por la fe, tenemos paz para con Dios 

por medio de nuestro Señor Jesucristo” 

Romanos 5:1 

 



 

96 

Pero esta misma verdad produce en nosotros un 

sentido renovado de misión. Si Cristo cargó la condenación 

por los pecadores, si la única esperanza de escapar del juicio 

eterno es estar en Él, entonces el Evangelio no puede ser 

opcional. No se trata de una oferta religiosa entre muchas. Es 

la única puerta de salvación. Es el único camino para ser 

librado de la ira venidera. De aquí nace la urgencia misionera, 

el celo evangelístico, la pasión pastoral. No predicamos para 

entretener. Predicamos porque sabemos que el juicio es 

real… y que la cruz es suficiente. 

 

También debemos afirmar que la cruz revela el 

verdadero significado del amor de Dios. En nuestra cultura, 

el amor se ha reducido frecuentemente a un sentimiento de 

aceptación incondicional. Pero el amor bíblico es santo, 

sacrificial, redentor. Dios no nos amó diciendo: “Sus pecados 

no importan”. Nos amó entregando a Su Hijo para pagar por 

ellos. Nos amó asumiendo Él mismo el costo. Nos amó 

sirviéndose del juicio como instrumento de redención. Ese 

amor no destruye la justicia; la honra. No trivializa el pecado; 

lo expía. No relativiza el juicio; lo toma sobre sí. 

 

La cruz también expone la gravedad del rechazo a 

Cristo. Si la condenación cayó sobre Él, ¿qué ocurrirá con 

aquellos que desprecian este sacrificio? La Escritura es clara: 

“¿Cómo escaparemos nosotros, si descuidamos una 

salvación tan grande?” (Hebreos 2:3). Negarse a Cristo no 

es simplemente una opción espiritual neutra. Es rechazar la 

única provisión divina para escapar del juicio. Es tratar como 

innecesaria la sangre del Hijo de Dios. Es pesadísima la 



 

97 

responsabilidad que pesa sobre el corazón humano que 

escucha el Evangelio y endurece su corazón. 

 

Sin embargo, mientras el tiempo de la gracia continúa, 

la cruz permanece abierta como un refugio para todo pecador 

arrepentido. No hay pecado demasiado oscuro. No hay 

historia demasiado rota. No hay pasado demasiado pesado. 

La cruz es lo suficientemente grande como para sostener el 

juicio que nos correspondía, y lo suficientemente dulce como 

para ofrecernos perdón, adopción y nueva vida. Por eso, la 

proclamación cristiana nunca debe detenerse en el infierno. 

Debe conducir a Cristo. Él es el centro. Él es la respuesta. Él 

es el Cordero de Dios que quita el pecado del mundo (Juan 

1:29). 

 

El juicio final, entonces, no produce desesperación en 

nosotros, sino esperanza sobria. Porque sabemos que nuestro 

juez es también nuestro Redentor. Sabemos que el tribunal 

donde debemos comparecer ya ha sido atravesado por la 

gracia divina. Sabemos que el que viene en gloria es el mismo 

que un día sufrió en la cruz por nosotros. La fe no niega el 

tribunal. Se ampara en la cruz. Desde allí, vivimos, servimos, 

perseveramos y esperamos. 

 

Por eso, la Iglesia del Señor debe volver a predicar con 

claridad dónde cayó la condenación. No sobre nuestra 

reforma moral. No sobre nuestro esfuerzo religioso. No sobre 

nuestra espiritualidad subjetiva. Cayó sobre Cristo. El 

Evangelio no es un llamado a mejorar, sino a creer. No es una 

invitación a compensar, sino a confiar. No es una propuesta 



 

98 

terapéutica, sino una proclamación judicial: la condenación 

fue ejecutada, la justicia fue satisfecha, la misericordia fue 

ofrecida… en la cruz. 

 

Y ese es el lugar donde la eternidad se encuentra con 

el tiempo, donde el juicio se encuentra con la gracia, donde 

el pecador se encuentra con Dios… Allí, al pie del madero. 

 

“Esta justicia de Dios llega mediante la fe en Jesucristo a 

todos los que creen... siendo justificados gratuitamente por 

su gracia mediante la redención que es en Cristo Jesús, a 

quien Dios puso como propiciación por su sangre para ser 

recibido por la fe.” 

Romanos 3:22 y 25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

99 

Capítulo once 

 

 

GRACIA COSTOSA Y 

ARREPENTIMIENTO VERDADERO 
 

 

Jesús dice:  

“No he venido a llamar a justos, sino a pecadores al 

arrepentimiento.” 

Lucas 5:32 

 

 

Si la cruz nos muestra dónde cayó la condenación, 

ahora debemos mirar qué tipo de respuesta produce en el 

corazón humano. Porque la gracia de Dios nunca llega como 

una teoría fría, ni como un concepto académico que 

examinamos con distancia. La gracia es un impacto, una 

irrupción, una herida santa en el alma. Cuando la gracia toca 

verdaderamente al hombre, nada vuelve a ser igual.  

 

El arrepentimiento no es entonces una obligación 

religiosa, sino la respuesta inevitable de un corazón que ha 

sido alcanzado por el amor inmerecido de Dios. Sin embargo, 

en tiempos como los nuestros, la gracia ha sido muchas veces 

reducida a un eslogan sentimental, y el arrepentimiento a una 

simple decisión personal o cierto formalismo superficial. Por 



 

100 

eso, necesitamos volver a contemplar la gracia en su costo y 

el arrepentimiento en su verdad. 

 

La Escritura nunca presenta la gracia como algo 

barato. La salvación es gratuita para nosotros, pero no fue 

barata para Dios. Nos es dada sin precio, pero fue adquirida 

con sangre. “Sabéis que fuisteis rescatados… no con cosas 

corruptibles… sino con la sangre preciosa de Cristo” (1 

Pedro 1:18 y 19). La gracia costó la vida del Hijo de Dios. 

Costó el sudor de sangre del Getsemaní. Costó el grito de 

abandono en la cruz. Costó el peso del juicio que cayó sobre 

Él. Por eso, llamarla “barata” es un insulto al sacrificio del 

Cordero. 

 

Sin embargo, cuando la gracia se predica desconectada 

del juicio, cuando se ofrece sin revelación, cuando se 

transforma en simple consuelo psicológico, inevitablemente 

se vuelve liviana. Ya no demanda nada. Ya no confronta. Ya 

no transforma. Se convierte en una gracia que tolera el 

pecado, que no exige cambio, que se conforma con una fe 

superficial. Es una gracia que perdona sin santificar, que 

consuela sin confrontar, que afirma sin redimir. No es la 

gracia de Cristo, sino una imitación que opera como anestesia 

espiritual. 

 

La Biblia, en cambio, une indisolublemente gracia y 

arrepentimiento. Jesús comenzó Su ministerio proclamando: 

“Arrepentíos, porque el reino de los cielos se ha acercado” 

(Mateo 4:17). No dijo simplemente “crean”, sino 



 

101 

“arrepiéntanse”. El problema es que nadie accedió con 

revelación a ese cambio de pensamiento.  

 

Pablo predicaba “arrepentimiento para con Dios, y fe 

en nuestro Señor Jesucristo” (Hechos 20:21). La fe 

verdadera nace del arrepentimiento, y el arrepentimiento 

verdadero conduce a la fe. No se trata de dos caminos 

alternativos, sino de dos dimensiones del mismo regreso a 

Dios. Lo que debemos asumir, es que así como la fe es un 

don de Dios, el arrepentimiento es el resultado de Su 

iluminación. 

 

Por eso, debemos preguntarnos ¿qué es el 

arrepentimiento? No es solamente sentir culpa. No es 

experimentar remordimiento emocional. No es llorar por las 

consecuencias del pecado. Judas sintió remordimiento, pero 

no se arrepintió. El arrepentimiento bíblico es una conversión 

profunda del corazón, una transformación del pensamiento, 

una rendición del alma y eso implica necesariamente una 

intervención divina.  

 

La palabra griega principal para “arrepentimiento”, 

especialmente en el Nuevo Testamento, es “metanoia”, que 

literalmente significa un “cambio de mente” o “cambio de 

pensamiento”. Es volvernos a Dios, alejándonos del pecado. 

Es reconocer que Él tiene razón y nosotros no. Es aceptar Su 

diagnóstico y abandonar nuestra autojustificación. Es un 

cambio radical de dirección interior, que inevitablemente se 

manifiesta en la vida.  



 

102 

Por tal motivo, el arrepentimiento es algo a lo que no 

podemos llegar por conclusión mental, porque nuestra mente 

operaba en tinieblas, y éramos enemigos de Dios en nuestra 

mente (Colosenses 1:21). La demanda de arrepentimiento 

dejó en claro la incapacidad humana y la gracia que no solo 

hizo el trámite judicial, sino que nos alcanza por medio dela 

obra del Espíritu Santo, otorgándonos la vida y la luz 

necesaria para comprender. 

 

La Escritura dice que “la tristeza que es según Dios 

produce arrepentimiento para salvación, de que no hay que 

arrepentirse” (2 Corintios 7:10). No toda tristeza produce 

arrepentimiento. Algunos lloran sólo por el dolor que les 

produce el pecado, pero no por el pecado mismo. Otros se 

lamentan por las consecuencias, pero no por la ofensa.  

 

El arrepentimiento verdadero se produce por 

iluminación. Es obtener la gracia de la comprensión, que el 

pecado no sólo nos perjudica a nosotros, sino que hiere el 

corazón santo de Dios. David, tras su caída, no se excusó. No 

negoció su culpa. No minimizó sus hechos, sino que clamó: 

“Contra ti, contra ti solo he pecado” (Salmo 51:4). Esa es 

la voz del arrepentimiento real producido por la obra 

soberana. 

 

Cuando la gracia es costosa, el arrepentimiento no 

puede ser superficial, debe ser generado por la misma gracia. 

No puede limitarse a una oración repetida mecánicamente, 

porque sin la obra soberana de Dios, ningún hombre cambia 



 

103 

su manera de pensar. No puede quedarse en una decisión 

emocional, debe ser el resultado de la luz.  

 

El arrepentimiento verdadero implica rendición. 

Implica entrega. Implica muerte al yo y nadie determina eso, 

sin la obra del Espíritu Santo. Jesús no llamó a la gente 

simplemente a añadir un poco de espiritualidad a sus vidas, 

sino a negarse a sí mismos, tomar su cruz y seguirle (Mateo 

16:24). Eso no es legalismo cuando se entiende desde la 

revelación. Es la lógica misma de la gracia que demanda lo 

que también otorga. Es por eso, que, quienes hemos sido 

rescatados por la sangre del Cordero ya no nos pertenecemos.  

 

“Con Cristo estoy juntamente crucificado, y ya no vivo yo, 

mas vive Cristo en mí; y lo que ahora vivo en la carne, lo 

vivo en la fe del Hijo de Dios, el cual me amó y se entregó 

a sí mismo por mí.” 

Gálatas 2:20 

 

La gracia costosa también nos libra del engaño del 

orgullo espiritual. Nadie que haya conocido la profundidad 

de su pecado y la magnitud del sacrificio de Cristo puede 

gloriarse en sí mismo. El arrepentimiento no es una obra que 

presentamos a Dios como mérito, sino una respuesta que el 

Espíritu produce en nosotros. Es gracia en acción. Es la 

humillación santa por la cual dejamos de mirarnos a nosotros 

mismos y levantamos los ojos al Crucificado. Allí el alma se 

quiebra… pero es restaurada. 

 



 

104 

Sin embargo, en muchos contextos cristianos actuales, 

el arrepentimiento ha sido sustituido por afirmaciones 

superficiales. Se invita a la gente a “aceptar a Jesús” sin 

confrontar el pecado. Se proclama un Cristo que sana, 

prospera, restaura relaciones, da propósito y paz… pero se 

evita hablar de la ira venidera, del juicio, de la muerte al yo, 

de la santidad. Así surgen creyentes que desean los beneficios 

del Reino, pero no la autoridad del Rey. Personas que quieren 

perdón, pero no transformación. Fe sin arrepentimiento 

verdadero. Gracia sin cruz. Evangelio sin juicio. 

 

Ese evangelio mutilado no salva. Puede producir 

experiencias emocionales, puede llenar auditorios, puede 

generar movimientos religiosos… pero no genera nueva 

vida. Sin arrepentimiento no hay regeneración. El 

evangelismo no consiste en sistemas, sino en la obra soberana 

de la unción. Sin la obra del Espíritu Santo no hay 

arrepentimiento y sin arrepentimiento no hay conversión 

verdadera.  

 

La gracia costosa también transforma nuestra relación 

con el pecado. El que ha conocido el perdón no utiliza la 

gracia como excusa, sino como motivación para la santidad. 

Pablo tuvo que corregir a algunos que concluían: 

“¿Persistiremos en el pecado para que la gracia abunde?” 

(Romanos 6:1). Su respuesta fue contundente: “¡En 

ninguna manera!” Quien ha muerto al pecado, ¿cómo vivirá 

todavía en él? La gracia que perdona es la misma gracia que 

nos enseña a renunciar a la impiedad y a vivir sobria, justa y 



 

105 

piadosamente (Tito 2:11 y 12). La gracia no elimina la 

obediencia; la capacita. 

 

Arrepentirse tampoco significa volverse perfecto 

inmediatamente. El creyente sigue luchando. Sigue cayendo 

en ocasiones. Sigue necesitando perdón. Pero la dirección de 

su vida ha cambiado. Ya no defiende su pecado. Ya no se 

deleita en él. Ya no lo justifica. Lo confiesa. Lo aborrece. Lo 

combate. Llora delante de Dios. Busca ayuda. Ese es el 

aroma del arrepentimiento verdadero: humildad continua. 

Contrición creciente. Dependencia constante de la gracia. 

 

Pastoralmente, esta comprensión es vital. No 

buscamos producir culpa permanente ni esclavitud 

emocional. No llamamos al arrepentimiento para destruir, 

sino para sanar. El arrepentimiento es un regalo. Es una 

gracia. Es Dios concediendo la oportunidad de volver a casa. 

Es el Padre corriendo hacia el hijo pródigo cuando todavía 

está lejos (Lucas 15). El arrepentimiento no nos introduce en 

un tribunal frío, sino en los brazos de un Padre que nos recibe, 

nos limpia, nos restaura y nos da nueva vida. 

 

Sin embargo, volver a casa implica dejar la tierra 

lejana. No se puede amar al Padre y permanecer 

voluntariamente en el pecado. No se puede recibir la gracia y 

despreciar Su santidad. El arrepentimiento verdadero 

siempre produce fruto. Juan el Bautista lo expresó con 

claridad: “Haced, pues, frutos dignos de arrepentimiento” 

(Mateo 3:8). Ese fruto no es la causa del perdón, sino su 



 

106 

evidencia. La fe que no transforma la vida no es fe viva, sino 

muerta. 

 

La gracia costosa también marca la vida de la Iglesia. 

Una iglesia que comprende la cruz no tolera un cristianismo 

superficial. No reduce el discipulado a asistir a reuniones. No 

convierte la fe en entretenimiento. No mide su éxito por 

números, sino por transformación. Una iglesia que vive bajo 

la cruz predica con claridad. Ora con quebranto. Sirve con 

humildad. Camina en santidad. Anhela la presencia de Dios 

más que el aplauso humano. No endurece el corazón frente 

al pecado, ni pierde la ternura frente al caído. La cruz forma 

comunidades donde la verdad y el amor caminan juntos. 

 

Al mismo tiempo, la gracia costosa nos protege del 

moralismo frío. Porque sabemos que no fuimos salvados por 

nuestro arrepentimiento, sino por Cristo. Él es la base. Él es 

el fundamento. Él es la justicia. Nuestro arrepentimiento no 

compra la gracia; la recibe. No la merece; la abraza. No la 

genera; responde a ella. Por eso, el cristiano vive 

permanentemente agradecido. No obedece para ser amado. 

Obedece porque ha sido amado de manera infinita. 

 

En este punto, volvemos a mirar el juicio final. Los 

creyentes no tememos la condenación, pero tampoco vivimos 

en ligereza. Sabemos que daremos cuentas ante el tribunal de 

Cristo. Sabemos que nuestras obras serán probadas (1 

Corintios 3:13). Sabemos que la gracia nos llama a vivir de 

manera digna el Evangelio. Sabemos que fuimos comprados 

a gran precio. Sabemos que pertenecemos a Otro. Y en ese 



 

107 

temor reverente, encontramos libertad. Porque la gracia 

costosa no nos oprime; nos libera. Nos libera del pecado, del 

miedo, del orgullo, y de la esclavitud del yo. 

 

El mundo necesita ver este tipo de cristianismo. No 

una religión estricta sin gracia. No una gracia superficial sin 

verdad. Sino un pueblo quebrantado por la cruz y 

transformado por el arrepentimiento. Hombres y mujeres que 

seamos capaces de lloran por nuestro pecado, pero que a la 

vez descansemos en la gracia. Que vivamos en santidad, pero 

no en soberbia. Que prediquemos la verdad, pero con 

lágrimas en los ojos. Que corramos hacia los perdidos, 

sabiendo que la misma gracia que nos alcanzó a nosotros 

puede alcanzar a cualquiera. 

 

En definitiva, la gracia costosa nos conduce al 

asombro. ¿Cómo es posible que el Juez del universo cargara 

con nuestra condenación? ¿Cómo es posible que nos haya 

amado hasta el extremo? ¿Cómo es posible que nos haya 

dado Su justicia? Cuando estas preguntas arden en nuestros 

corazones, el arrepentimiento deja de ser una obligación 

dolorosa y se convierte en un acto de adoración. Nos 

postramos. Entregamos todo. Y decimos: “Señor, ya no 

quiero vivir para mí. Quiero vivir para Aquel que murió y 

resucitó por mí” (2 Corintios 5:15). 

 

Y así, la gracia nos conduce siempre de vuelta a la 

cruz. Allí comienza el arrepentimiento, porque fue en esa 

cruz que nuestra mente carnal también fue crucificada. Allí 

encuentra su fundamento para la vida nueva. Allí halla su 



 

108 

poder. Allí descansa su esperanza, porque solo la cruz abrió 

paso al poder de la resurrección. 

 

“¡Bendito sea Dios, Padre de nuestro Señor Jesucristo! 

Por su gran misericordia, nos ha hecho nacer de nuevo 

mediante la resurrección de Jesucristo de entre los 

muertos, para que tengamos una esperanza viva.” 

1 Pedro 1:3 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

109 

Capítulo doce 

 

 

PREDICAR EL INFIERNO 

DEMANDA UNCIÓN 
 

 

“El Espíritu de Jehová el Señor está sobre mí, porque me 

ungió Jehová; me ha enviado a predicar buenas nuevas a 

los abatidos, a vendar a los quebrantados de corazón, a 

publicar libertad a los cautivos, y a los presos apertura de 

la cárcel; a proclamar el año de la buena voluntad de 

Jehová, y el día de venganza del Dios nuestro; a consolar 

a todos los enlutados; a ordenar que a los afligidos de 

Sion se les dé gloria en lugar de ceniza, óleo de gozo en 

lugar de luto, manto de alegría en lugar del espíritu 

angustiado; y serán llamados árboles de justicia, plantío 

de Jehová, para gloria suya.” 

Isaías 61:1 al 3 

 

 

Hablar del infierno nunca fue fácil. No lo fue para 

Jesús, no lo fue para los apóstoles, no lo fue para los profetas 

y no lo ha sido para la Iglesia fiel a lo largo de los siglos. El 

infierno no es un tema cómodo, ni agradable, ni popular. 

Ningún pastor que ame a su congregación disfruta 

predicando sobre el juicio eterno. Y, sin embargo, lo 

hacemos, no porque nos deleite, sino porque Dios ha hablado. 



 

110 

Predicar el infierno es un acto de fidelidad. Callar sobre él, 

cuando Dios ha advertido con tanta claridad, sería un acto de 

infidelidad ministerial. 

 

Pero la cuestión no es solamente qué predicamos, sino 

cómo lo predicamos. La Escritura no sólo nos da contenido 

doctrinal; también nos muestra el corazón con el que ese 

contenido debe ser comunicado. Jesús habló del infierno con 

autoridad, pero también con compasión. Lloró sobre 

Jerusalén. Miró a las multitudes y tuvo compasión de ellas. 

Advirtió con firmeza, pero con lágrimas en el alma. El 

verdadero predicador cristiano no levanta la doctrina del 

infierno como una espada de orgullo, sino como una señal de 

advertencia levantada en el poder de la unción. 

 

La tentación de perder el corazón pastoral es real. A lo 

largo de la historia han existido voces que hablaron del 

infierno con un tono casi excitado, como si el juicio de los 

demás confirmara su propia superioridad moral. Esa actitud 

contradice completamente el espíritu de Cristo. El pastor que 

predica el infierno debe ser el primero en hacerlo de rodillas. 

Debe sentirse profundamente humillado por la realidad de 

que él mismo merecía esa condenación, y que sólo por la 

gracia de Dios fue rescatado. No puede hablar como juez, 

sino como testigo de la gracia. 

 

Predicar el infierno, entonces, comienza con una 

profunda convicción interior de la santidad de Dios. No 

hablamos del juicio como si fuera una arbitrariedad divina, 

sino como expresión necesaria del carácter Santo del Señor. 



 

111 

Cuando Isaías vio la gloria de Dios, no comenzó señalando 

los pecados de otros. Clamó: “¡Ay de mí!” (Isaías 6:5). El 

predicador que contempla la santidad de Dios se reconoce 

primero pecador perdonado antes que maestro de otros. Ese 

reconocimiento lo protege del orgullo espiritual y le da un 

tono de quebranto santo. 

 

Pero también predicamos el infierno porque amamos a 

las personas. Nadie avisa de un precipicio por crueldad. 

Nadie advierte de una tormenta por malicia. Nadie suplica 

que alguien abandone una casa en llamas por deseo de 

control. Lo hace por amor. Del mismo modo, el pastor que 

advierte sobre el infierno no lo hace para manipular 

emocionalmente, sino para rescatar. Pablo lo expresó cuando 

dijo: “Conociendo, pues, el temor del Señor, persuadimos a 

los hombres” (2 Corintios 5:11). Persuadir no es intimidar. 

No es humillar. No es aterrorizar. Es suplicar con urgencia, 

pero con respeto. 

 

Al mismo tiempo, no debemos caer en el extremo 

contrario: callar por miedo al rechazo. El amor verdadero no 

oculta la verdad. Jesús dijo más sobre el infierno que 

cualquier otro en la Biblia. Lo hizo porque sabía lo que estaba 

en juego. Él no necesitaba ganar popularidad. No estaba 

buscando agradar a los líderes religiosos. No medía Sus 

palabras por la reacción del público. Hablaba lo que el Padre 

le había dado para hablar. Nosotros tampoco tenemos 

autoridad para silenciar lo que Dios ha revelado. 

 



 

112 

Predicar el infierno exige claridad bíblica. No 

predicamos caricaturas ni exageraciones sensacionalistas. No 

alimentamos la imaginación morbosa. No manipulamos con 

lenguaje teatral. Simplemente exponemos lo que la Escritura 

enseña con sobriedad. Que hay un juicio final (Hebreos 

9:27). Que existen dos destinos eternos (Mateo 25:46). Que 

el infierno es real, consciente y permanente (Marcos 9:43 al 

48). Que aquellos cuyos nombres no están escritos en el libro 

de la vida serán lanzados al lago de fuego (Apocalipsis 

20:15). Y que Cristo vino a salvarnos de esa condenación 

(Juan 3:16 al 18). 

 

El corazón pastoral también se expresa en el tono en 

que predicamos. El tono no es un detalle menor. Es parte del 

mensaje. Podemos decir palabras correctas con un espíritu 

incorrecto y distorsionar la verdad que proclamamos. Por 

eso, el fracaso no consiste solamente en enseñar doctrinas 

falsas, sino también en enseñar doctrinas verdaderas sin 

amor. Pablo dijo que, aunque tuviera toda la ciencia, si no 

tiene amor, nada es (1 Corintios 13). Predicar el infierno sin 

amor es traicionar el Evangelio que decimos defender. 

 

El ministro que predica el juicio debe examinar su 

corazón. ¿Hay orgullo? ¿Hay dureza? ¿Hay ira no resuelta 

contra las personas a quienes predica? ¿Hay resentimiento? 

¿Hay deseo inconsciente de condenar? Si es así, debe callar 

por un momento y postrarse ante Dios. Porque el infierno no 

es un arma retórica. Es una realidad eterna. Y quien lo predica 

debe hacerlo bajo la unción del Espíritu Santo, de lo contrario 

solo ofende a los oyentes. 



 

113 

Predicar el infierno también implica mostrar siempre 

el camino de escape. Nunca deberíamos hablar del juicio sin 

hablar inmediatamente de la cruz. El propósito de la 

advertencia es conducir a Cristo. Jesús no vino al mundo para 

condenar al mundo, sino para que el mundo sea salvo por Él 

(Juan 3:17). La predicación cristiana no se detiene en el 

infierno; culmina en el Calvario. Allí, el pecador descubre 

que el castigo que merecía fue asumido por Otro. Allí 

encuentra refugio. Allí halla gracia. 

 

Por eso, un sermón que sólo habla del infierno puede 

ser tan incompleto como un sermón que nunca lo menciona. 

La verdad plena implica ambas realidades: el peligro del 

juicio y la esperanza de la gracia. Cuando la Iglesia las 

mantiene juntas, su mensaje adquiere profundidad, peso 

moral y poder espiritual. Cuando separa una de la otra, 

inevitablemente cae en el extremo del terror sin esperanza… 

o de la esperanza sin verdad. 

 

La predicación pastoral del infierno también debe 

nacer de la oración. No se prepara simplemente en la mente. 

Se gesta en la presencia de Dios. Se elabora con Biblia abierta 

y corazón quebrantado. Se sostiene en intercesión por los 

oyentes. Se suplica que el Espíritu Santo sea quien convenza 

de pecado, justicia y juicio (Juan 16:8). Porque ningún 

argumento humano, por sólido que sea, puede producir 

arrepentimiento verdadero. Sólo el Espíritu Santo abre los 

ojos del corazón. 

 



 

114 

Además, predicar el infierno tiene un efecto 

santificador sobre la Iglesia. Nos recuerda que la eternidad es 

real. Que la vida cristiana no se trata de religiosidad 

superficial, sino de caminar en santidad. Que no podemos 

jugar con el pecado. Que no podemos domesticar a Dios. Que 

nuestra adoración debe ser reverente, y nuestra obediencia, 

sincera. Al mismo tiempo, nos guarda de la ligereza 

espiritual, nos libra de la mundanalidad y nos orienta hacia la 

misión. 

 

El pastor que predica el infierno también debe estar 

dispuesto a cargar con el costo. Algunas personas se 

ofenderán. Otras se resistirán. Algunas acusarán de dureza o 

fanatismo. En una cultura donde el amor se define como 

aceptación absoluta, la doctrina del infierno parece 

incompatible con la compasión. Pero debemos recordar que 

Jesús, el hombre más amoroso que jamás caminó sobre la 

tierra, habló del infierno más que nadie. Su amor no anulaba 

la verdad; la iluminaba. 

 

Predicar el infierno sin perder el corazón pastoral 

también significa comprender la fragilidad humana. No todos 

los oyentes están en la misma situación. Algunos vienen 

profundamente heridos. Otros luchan con culpa abrumadora. 

Otros se encuentran en crisis moral. El predicador sensible 

pedirá sabiduría al Espíritu Santo para aplicar la verdad de 

manera sabia. No se trata de diluir el mensaje, sino de 

ministrarlo con discernimiento. La Palabra de Dios es 

espada… pero en manos del Buen Pastor. 

 



 

115 

Y, finalmente, predicar el infierno nos recuerda nuestra 

propia pequeñez. Nos recuerda que somos siervos, no señores 

del mensaje. Que somos heraldos, no autores. Que un día 

también compareceremos ante Cristo, no para condenación, 

pero sí para rendir cuentas. Esa conciencia nos libra del 

orgullo ministerial y nos ancla en la humildad. 

 

El infierno no es el centro del cristianismo. Cristo lo 

es. Pero ignorar el infierno empobrece el Evangelio, 

distorsiona la cruz y debilita la Iglesia. Predicarlo con 

lágrimas, con amor, con verdad, con gracia, con reverencia y 

con profunda dependencia del Espíritu Santo es uno de los 

mayores actos de fidelidad pastoral. 

 

Porque amamos a las almas, advertimos. Porque 

contemplamos la cruz, proclamamos gracia. Porque tememos 

a Dios, permanecemos fieles. Y porque esperamos la 

eternidad, predicamos con urgencia. Así, la Iglesia seguirá 

siendo columna y baluarte de la verdad. 

 

“Pues Dios nos salvó y nos llamó a una vida santa, no por 

nuestras propias obras, sino por su propia determinación y 

gracia. Nos concedió este favor en Cristo Jesús antes del 

comienzo del tiempo.” 

2 Timoteo 1:9 NVI 

 

 

 



 

116 

Capítulo trece 

 

 

LA IGLESIA QUE AMA 

ADVIERTE DEL JUICIO FINAL 
 

 

“Porque es tiempo de que el juicio comience por la casa de 

Dios; y si primero comienza por nosotros, ¿cuál será el fin 

de aquellos que no obedecen al evangelio de Dios?” 

1 Pedro 4:17 

 

 

Una Iglesia que comprende la eternidad no puede vivir 

en silencio. No puede encerrarse en sí misma. No puede 

transformar el Evangelio en un mensaje de autoayuda. No 

puede reducir su misión a sostener actividades religiosas. 

Una Iglesia consciente del juicio final entiende que su 

existencia en el mundo tiene un carácter profundamente 

profético. No en el sentido meramente predictivo, sino en el 

sentido bíblico de ser voz de Dios para la generación 

presente.  

 

Una Iglesia que ama a su Señor y ama a las almas no 

puede callar las verdades eternas, aunque incomoden, aunque 



 

117 

no sean populares, aunque choquen contra la sensibilidad 

cultural. Advertir no es un acto de dureza; es un acto de amor. 

 

A lo largo de la Escritura, Dios levantó hombres y 

mujeres que hablaron en Su nombre, muchas veces en medio 

de una sociedad que no quería escuchar. Jeremías fue enviado 

a una nación que había endurecido su corazón. No les habló 

lo que querían oír, sino lo que necesitaban oír. Y aunque fue 

rechazado, golpeado, encarcelado y despreciado, siguió 

proclamando la Palabra porque el fuego de Dios ardía en su 

interior (Jeremías 20:9). Ese es el corazón profético: no se 

sostiene en el aplauso, sino en la fidelidad. 

 

En el Nuevo Testamento, la Iglesia hereda ese rol. 

Pablo describe a la Iglesia como “columna y baluarte de la 

verdad” (1 Timoteo 3:15). Una columna sostiene. Un 

baluarte protege. La Iglesia no crea la verdad; la guarda. No 

inventa el mensaje; lo proclama. No acomoda la Palabra al 

mundo; presenta la Palabra del Dios eterno al corazón del 

mundo caído. Y dentro de esa verdad está incluida la realidad 

del juicio, del infierno, de la condenación eterna… pero 

también la gracia, la reconciliación y la esperanza que hay en 

Cristo. 

 

Una Iglesia que ama lo suficiente como para advertir 

no es una Iglesia obsesionada con el infierno, sino una Iglesia 

obediente a la verdad completa del Evangelio. Reconoce que 

el mayor acto de crueldad espiritual sería dejar a las almas 

caminar tranquilamente hacia la eternidad sin advertirles del 

peligro real que enfrentan. Jesús mismo habló del ladrón que 



 

118 

viene para hurtar, matar y destruir (Juan 10:10). Habló del 

fuego eterno (Mateo 25:41). Habló de la puerta estrecha 

(Lucas 13:24). Y cuando miró a Jerusalén, lloró, porque no 

conoció el tiempo de su visitación (Lucas 19:41 al 44). Jesús 

no fue indiferente. Jesús no se distanció emocionalmente del 

destino de los perdidos. Jesús amó y advirtió. 

 

Este espíritu debe caracterizar a la Iglesia en cada 

generación. Pero hoy, más que nunca, nos encontramos en 

una cultura que rechaza toda forma de advertencia moral. 

Vivimos en una sociedad que idolatra la autonomía personal. 

Donde decir “esto está mal delante de Dios” es visto como 

intolerancia. Donde llamar al arrepentimiento es considerado 

abuso espiritual. Donde hablar del infierno es visto como 

manipulación emocional. En este contexto, la Iglesia enfrenta 

una tentación muy sutil: suavizar el mensaje hasta hacerlo 

inofensivo. 

 

Hay iglesias que, en su deseo de alcanzar a los 

perdidos, han terminado silenciando al Dios que juzga. Han 

transformado el Evangelio en un mensaje de bienestar 

emocional, motivación personal y desarrollo interior. Cristo 

es presentado como un coach espiritual, no como Señor y 

Juez. La cruz se convierte en símbolo de amor humano, no 

en el lugar donde cayó la condenación. El pecado se redefine 

como “quebranto emocional” o “desconexión interior”, no 

como rebelión ante el Dios Santo. Y el infierno simplemente 

desaparece del vocabulario. Pero una Iglesia que ama no debe 

callar, debe entregar el mensaje completo. 

 



 

119 

Advertir no es una opción ministerial. Es una 

responsabilidad sagrada. Dios le dijo a Ezequiel que, si veía 

venir la espada y no advertía, la sangre del pueblo sería 

demandada de su mano (Ezequiel 33:6 y 7). Este texto no 

fue escrito para aterrorizar al siervo de Dios, sino para 

recordarle la solemnidad de su llamamiento. El pastor, el 

maestro, el evangelista, el líder espiritual, no es un animador 

religioso. Es un atalaya. Vigila las murallas espirituales de su 

generación. Y si ama, debe hablar. 

 

Sin embargo, advertir no significa condenar 

indiscriminadamente. No es gritar desde la superioridad 

moral. No es rasgar la ropa por los pecados ajenos mientras 

se ignoran los propios. La Iglesia advierte como quien ha sido 

rescatado del mismo fuego. Advierte con humildad. Advierte 

con lágrimas. Advierte con gracia. Advierte extendiendo la 

mano, no señalando con el dedo. Advierte recordando que 

también ella merecía la condenación, pero fue alcanzada por 

la misericordia de Dios. 

 

Por eso, el rol profético de la Iglesia no se reduce a 

denunciar el pecado del mundo. Comienza denunciando el 

pecado dentro de ella misma. Pedro dijo que “el juicio 

comienza por la casa de Dios” (1 Pedro 4:17). Una Iglesia 

que vive en hipocresía pierde autoridad espiritual para 

advertir. Cuando la Iglesia tolera el pecado en su interior, 

cuando persigue el poder y el prestigio, cuando ama más la 

aprobación humana que la fidelidad al Señor, su voz profética 

se debilita. El mundo ya no escucha advertencias de labios 

que se parecen demasiado a él. 



 

120 

La Iglesia que ama lo suficiente como para advertir 

primero se postra ante Dios. Busca santidad. Se arrepiente. 

Purifica sus motivaciones. Clama por un avivamiento de 

temor reverente. Y luego, desde la limpieza interior, anuncia 

al mundo: “Reconciliaos con Dios” (2 Corintios 5:20). 

Pablo describe a la Iglesia como embajadores de Cristo. Un 

embajador no negocia el mensaje. No adapta el contenido. 

Representa fielmente al Rey. Del mismo modo, la Iglesia 

representa a Cristo ante el mundo. Y Cristo no dejó dudas 

sobre la eternidad. 

 

Pero la advertencia de la Iglesia no se limita al mensaje 

verbal. También se encarna en su manera de vivir. Una 

Iglesia que cree en el juicio final vive con un sentido de 

urgencia. No pierde el tiempo en disputas triviales. No se 

consume en peleas internas. No se distrae con agendas 

secundarias. Vive a la luz de la eternidad. Sus prioridades 

cambian. La misión se vuelve central. La oración deja de ser 

ritual y se convierte en batalla espiritual. El servicio deja de 

ser activismo y se transforma en un acto de adoración. 

 

Esta Iglesia también ama a los perdidos de manera 

práctica. No sólo les advierte; los abraza. No sólo les predica; 

los acompaña. No sólo les dice la verdad; los sirve. Jesús no 

predicó desde la distancia. Caminó entre las multitudes. Sanó 

enfermos. Tocó leprosos. Comió con pecadores. Lloró con 

los que lloran. La Iglesia que advierte debe parecerse a su 

Señor. No puede ser una comunidad aislada del dolor del 

mundo. Debe encarnar el amor de Dios mientras proclama Su 

verdad. 



 

121 

El rol profético de la Iglesia frente a la eternidad 

también incluye un llamado continuo a la esperanza. Porque 

la advertencia bíblica nunca termina en desesperación. Cada 

anuncio de juicio en la Escritura está impregnado de 

invitaciones al arrepentimiento. Dios no quiere que ninguno 

perezca, sino que todos procedan al arrepentimiento (2 Pedro 

3:9). La Iglesia no advierte para desalentar, sino para salvar. 

No habla del infierno para aplastar, sino para conducir a 

Cristo. 

 

Por eso, el mensaje profético de la Iglesia nunca debe 

separarse de la cruz. El pastor que predica el juicio debe 

señalar inmediatamente al Cordero. El maestro que enseña 

sobre el infierno debe mostrar con claridad dónde cayó la 

condenación para los que creen. El evangelista que advierte 

sobre la eternidad debe extender la invitación a la 

reconciliación. Sin la cruz, la advertencia se transforma en 

condena. Con la cruz, la advertencia se transforma en 

misericordia. 

 

Sin embargo, debemos reconocer que este tipo de 

Iglesia será incomprendida, porque ciertamente es incómoda 

para la sociedad. Algunos la acusarán de intolerante. Otros la 

considerarán anticuada. Otros la tildarán de fundamentalista. 

Pero la Iglesia no busca la aprobación del mundo. Busca la 

aprobación de su Señor. Y un día, el mismo Cristo que le 

encomendó predicar el Evangelio juzgará su fidelidad. En ese 

día, no será evaluada por su popularidad, sino por su 

obediencia. 

 



 

122 

La Iglesia que ama lo suficiente como para advertir 

también debe prepararse para el sufrimiento. No todos 

recibirán bien el mensaje. Algunos se irritarán. Otros 

responderán con hostilidad. Jesús dijo que el mundo odiaría 

a Sus discípulos, no porque fueran malvados, sino porque no 

eran del mundo (Juan 15:19). Pero ese rechazo no debe 

apagar la voz profética de la Iglesia. Debe, por el contrario, 

purificar sus motivaciones, profundizar su dependencia y 

fortalecer su fe. 

 

Finalmente, la Iglesia debe recordar que no advierte 

sola. Cristo está con ella. Él prometió: “Yo estoy con vosotros 

todos los días, hasta el fin del mundo” (Mateo 28:20). El 

Espíritu Santo es quien convence. El Padre es quien atrae. 

Nosotros sólo somos instrumentos. No podemos salvar a 

nadie. No podemos producir arrepentimiento. No podemos 

abrir corazones. Pero podemos, y debemos, ser fieles en 

proclamar la verdad en amor. 

 

Y así, en medio de un mundo que camina hacia la 

eternidad, la Iglesia permanece como un faro. No es perfecta. 

No es poderosa en sí misma. No está libre de debilidades. 

Pero tiene un mensaje eterno. Y el amor que ha recibido la 

impulsa a advertir. 

 

Porque amar no es sólo abrazar. Amar también es 

advertir. Y la Iglesia que ama a Cristo… amará también a las 

almas lo suficiente como para decirles la verdad aunque 

pueda parecer incómoda u ofensiva, porque al final la verdad 

es el único acceso a la libertad. 



 

123 

“Dijo entonces Jesús a los judíos que habían creído en él: 

Si vosotros permaneciereis en mi palabra, seréis 

verdaderamente mis discípulos; y conoceréis la verdad, y 

la verdad os hará libres.” 

Juan 8:31 y 32 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

124 

Capítulo catorce 

 

 

PREPARANDO A LA IGLESIA 

PARA ESTAR ANTE EL REY 
 

 

“He peleado la buena batalla, he acabado la carrera, he 

guardado la fe. Por lo demás, me está guardada la corona 

de justicia, la cual me dará el Señor, juez justo, en aquel 

día; y no sólo a mí, sino también a todos los que aman su 

venida.” 

2 Timoteo 4:7 y 8 

 

 

Llegamos al umbral de la eternidad. Después de 

meditar sobre la realidad del juicio, la gloria de la cruz, la 

urgencia del Evangelio y el llamado a advertir con amor, 

surge una pregunta ineludible: ¿cómo debe vivir la Iglesia 

sabiendo que un día comparecerá ante su Rey?  

 

Porque la fe cristiana no es una doctrina abstracta 

colgada en los cielos; es una esperanza viva que transforma 

la manera en que caminamos cada día. La eternidad no es 

sólo un destino futuro; es una luz que ilumina el presente. Y 

esa luz llama a la Iglesia a vivir con temor santo, esperanza 

firme y obediencia amorosa. 

 



 

125 

La Escritura afirma que todos compareceremos ante el 

tribunal de Cristo (Romanos 14:10). Pablo añade: “Es 

necesario que todos nosotros comparezcamos ante el 

tribunal de Cristo, para que cada uno reciba según lo que 

haya hecho mientras estaba en el cuerpo, sea bueno o sea 

malo” (2 Corintios 5:10). Este tribunal no es para 

condenación de los creyentes, pues ninguna condenación hay 

para los que están en Cristo Jesús (Romanos 8:1), pero sí es 

un tribunal de evaluación, de recompensa, de fuego 

purificador. Allí, la obra de nuestra vida será probada. Allí, 

lo que fue hecho para la gloria de Dios permanecerá. Lo que 

fue hecho para el yo, aun en nombre de la religión, se 

desvanecerá. 

 

Esta verdad nos libera de dos extremos: del temor 

servil y de la ligereza irresponsable. No tememos como 

esclavos, porque nuestro Juez es nuestro Redentor. Pero 

tampoco vivimos en desenfreno espiritual, porque nuestra 

vida no nos pertenece. Hemos sido comprados por precio. 

Somos administradores de una gracia que no merecíamos. La 

eternidad nos recuerda que cada día, cada decisión, cada 

palabra, cada acto de amor, cada sacrificio oculto, cada 

oración silenciosa, tiene un peso eterno. 

 

Preparar a la Iglesia para comparecer ante el Rey 

significa recordarle quién es ese Rey. No es un ídolo amable 

creado por nuestra imaginación. Es el Cristo glorificado que 

Juan contempló en Patmos: ojos como llama de fuego, voz 

como estruendo de muchas aguas, rostro como el sol cuando 

resplandece en su fuerza (Apocalipsis 1:14 al 16). El mismo 



 

126 

Jesús manso y humilde de corazón es ahora el Señor 

exaltado, a quien toda rodilla se doblará y toda lengua 

confesará como Señor (Filipenses 2:10 y 11). Verlo así 

produce reverencia. Y la reverencia produce santidad. 

 

Pero la santidad no es perfeccionismo religioso. No es 

una máscara piadosa. No es orgullo espiritual. La santidad es 

amor a Dios por encima de todo, obediencia humilde, vida 

rendida. La Iglesia que espera al Rey vive buscando 

agradarle. No por obligación, sino por gratitud. No por 

miedo, sino por amor. Jesús dijo: “Si me amáis, guardad mis 

mandamientos” (Juan 14:15). El amor no anula la 

obediencia; la profundiza. 

 

Lamentablemente, en nuestra generación se ha 

difundido una mentalidad liviana acerca de la fe. Muchos ven 

la gracia como una licencia, el discipulado como una opción, 

la santidad como algo secundario. Pero la Iglesia que se 

prepara para la eternidad vive con el corazón despierto. No 

se duerme espiritualmente. No se conforma al mundo. No se 

distrae con lo temporal. Camina sobria, vigilante, consciente 

de que el Señor puede venir en cualquier momento. Jesús nos 

llamó a velar (Mateo 25:13). Velar no es vivir con ansiedad, 

sino con propósito. 

 

Prepararse para el Rey también implica examinar la 

motivación del corazón. No basta con hacer lo correcto; 

importa por qué lo hacemos. Pablo habló de obras que, 

aunque visibles, serán consumidas por el fuego del juicio 

porque su material era madera, heno y hojarasca (1 Corintios 



 

127 

3:12 al 15). Esto nos confronta. ¿Sirvo por amor a Cristo o 

por aprobación humana? ¿Predico por fidelidad o por 

vanagloria? ¿Busco consagración o reconocimiento? El 

tribunal de Cristo no premiará la performance pública, sino 

la obediencia secreta nacida del amor. 

 

La Iglesia que vive a la luz de la eternidad también 

cultiva el temor del Señor. Este no es terror paralizante, sino 

reverencia profunda. Es reconocer que Dios es Dios… y 

nosotros no. Es vivir en conciencia de Su presencia. Es saber 

que nada queda oculto. Que cada palabra ociosa será 

considerada (Mateo 12:36). Que nuestros pasos están delante 

de Sus ojos. El temor del Señor nos guarda del pecado cuando 

nadie nos ve. Nos libra del doble discurso. Nos preserva de 

la hipocresía religiosa. Nos conduce a la integridad. 

 

Pero junto al temor, la Iglesia cultiva esperanza. 

Porque el día del encuentro con el Rey no es sólo un día de 

evaluación; es un día de gloria. Es el día en que veremos Su 

rostro. El día en que la fe dará paso a la vista. El día en que 

toda lágrima será enjugada (Apocalipsis 21:4). El día en que 

seremos transformados a Su imagen plenamente.  

 

El día en que escucharemos, por pura gracia: “Bien, 

buen siervo y fiel” (Mateo 25:21). Esta esperanza sostiene a 

los santos en medio de pruebas, persecuciones, dolor y 

soledad. La Iglesia que espera en Cristo no se desespera, 

porque sabe que sus sufrimientos presentes no son 

comparables con la gloria venidera (Romanos 8:18). 

 



 

128 

Preparar a la Iglesia para comparecer ante el Rey 

también significa llamarla a vivir en misión. Porque saber 

que la eternidad es real nos libra del egocentrismo espiritual. 

La Iglesia no existe para sí misma. Existe para la gloria de 

Dios y la salvación de los perdidos. Cada discípulo de Cristo 

es un testigo. Cada congregación es una lámpara. Cada 

ministerio es una embajada del Reino. La eternidad no nos 

encierra en misticismo introspectivo; nos envía al mundo con 

compasión ardiente. 

 

Esto implica proclamar el Evangelio de manera clara, 

fiel, bíblica, cristocéntrica. No podemos permitir que el 

mensaje se diluya. No podemos suavizar la cruz. No 

podemos ocultar el arrepentimiento. No podemos eliminar el 

juicio. El mundo no necesita discursos de autoayuda 

espiritual; necesita el Evangelio que salva. Y la Iglesia que 

ama al Rey desea que muchos más lo conozcan antes de que 

Él regrese. 

 

Sin embargo, la misión no reemplaza la adoración. La 

Iglesia que se prepara para la eternidad es, ante todo, una 

Iglesia adoradora. Vive en la presencia de Dios. Anhela Su 

rostro. Se deleita en Su Palabra. Busca al Espíritu Santo. No 

se conforma con programas vacíos o rutinas religiosas. Sabe 

que, sin la presencia de Dios, todo es ruido. Y que sólo los 

que contemplan al Rey hoy estarán listos para recibirlo 

mañana. 

 

Prepararse para la eternidad también significa aprender 

a sufrir con esperanza. Jesús nunca prometió comodidad. 



 

129 

Dijo que en el mundo tendríamos aflicción (Juan 16:33). La 

Iglesia fiel experimentará oposición, rechazo, 

incomprensión. Pero sabe que sus lágrimas no son inútiles. 

Sabe que su fidelidad no es en vano. Sabe que el Señor 

recompensará aun un vaso de agua dado en Su nombre 

(Mateo 10:42). Esta certeza la sostiene cuando el camino se 

vuelve estrecho. 

 

Hay, además, un aspecto comunitario profundo en esta 

preparación. Nadie se prepara solo. La Iglesia es cuerpo. Nos 

exhortamos unos a otros. Nos animamos unos a otros. Nos 

corregimos en amor. Nos levantamos cuando caemos. 

Oramos juntos. Lloramos juntos. Celebramos juntos. La 

preparación para el encuentro con Cristo incluye aprender a 

vivir como comunidad redimida, reflejando aquí, aunque de 

manera imperfecta, la comunión eterna de los santos. 

 

Sin embargo, debemos reconocer con humildad que 

muchas veces la Iglesia ha perdido de vista la eternidad. Nos 

hemos distraído con la política, con el entretenimiento, con 

el éxito visible, con la competencia ministerial, con el ruido 

incesante de la cultura. Hemos corrido detrás de modas 

espirituales, estrategias humanas y mensajes diluidos. Y en 

medio de todo eso, el eco de la eternidad se ha ido apagando. 

Este capítulo es también una invitación al arrepentimiento 

eclesial. A volver a poner la mirada en las cosas de arriba 

(Colosenses 3:2). A recuperar el sentido de lo sagrado. A 

recordar que Cristo viene. 

 



 

130 

Porque vendrá. No sabemos el día ni la hora. Pero 

vendrá. Y Su venida será gloriosa. Todo ojo le verá. Los 

reinos temblarán. Las rodillas se doblarán. Las máscaras 

caerán. Las prioridades serán reveladas. Las obras serán 

probadas. Y los redimidos, lavados en Su sangre, entrarán a 

la plenitud del Reino preparado desde la fundación del 

mundo. 

 

La pregunta, entonces, no es sólo doctrinal. Es 

profundamente personal: ¿estamos viviendo preparados? 

¿Nos gobierna el temor del Señor? ¿Arde nuestro corazón en 

adoración? ¿Amamos la santidad? ¿Anhelamos a Cristo más 

que cualquier otra cosa? ¿Vivimos para Su gloria? 

 

Preparar a la Iglesia para comparecer ante el Rey es 

preparar a cada corazón para amarle con amor incorruptible. 

No se trata de cultivar terror, sino devoción. No de formar 

creyentes perfeccionistas, sino fieles. No de construir 

religiosidad rígida, sino de encender vidas rendidas. Al final, 

la eternidad no es amenaza para nosotros, simplemente será 

nuestro hogar. 

 

Mientras tanto, seguimos caminando. Seguimos 

sirviendo. Seguimos predicando. Seguimos esperando. Y 

levantamos nuestros ojos hacia Aquel que viene. “El 

Espíritu y la Esposa dicen: Ven” (Apocalipsis 22:17). Y la 

Iglesia responde con amor, con gozo, con esperanza y con 

reverente expectativa: “Sí, ven, Señor Jesús” (Apocalipsis 

22:20). 

 



 

131 

EPÍLOGO 
“La última invitación del Reino” 

 

 

“Venid, adoremos y postrémonos; 

Arrodillémonos delante de Jehová nuestro Hacedor.” 

Salmo 95:6 

 

 

Después de recorrer el sendero solemne del juicio, de 

mirar al lago de fuego con reverencia temblorosa, de 

contemplar la cruz donde cayó nuestra condenación y de 

escuchar el llamado insistente del Evangelio, queda una voz 

que resuena por encima de todas las demás. No es la voz del 

miedo. No es la voz del legalismo. No es la voz de la 

condenación. Es la voz del Señor Jesús, el Hijo de Dios, el 

Cordero inmolado y resucitado. Esa voz sigue diciendo hoy, 

como en los caminos polvorientos de Galilea: 

 

“Venid a mí…” 

Mateo 11:28 

 

Lo más sorprendente del juicio final no es su 

severidad, aunque lo es, ni su irrevocabilidad, aunque lo es, 

sino el hecho glorioso de que el mismo Dios que juzgará al 

mundo ha abierto un camino para evitar la condenación. Y 

ese camino no es una religión, ni un sistema moral, ni una 

filosofía espiritual. Ese camino es una Persona. El camino es 

Cristo (Juan 14:6). 

 



 

132 

Jesús no dijo: “Venid a la ley”. No dijo: “Venid a la 

doctrina correcta”. No dijo: “Venid a la ética cristiana”. Dijo: 

“Venid a mí”. Porque al final de todo, el cristianismo no es 

una teoría sobre la eternidad, sino una relación viva con el 

Señor de la eternidad. No es simplemente escapar del 

infierno, sino ser reconciliados con Dios. No es sólo evitar la 

ira venidera, sino entrar en el gozo del Señor. 

 

Mientras leemos sobre el juicio, nuestros corazones 

pueden sentir peso. Mientras meditamos en el infierno, 

podemos estremecernos. Mientras consideramos la santidad 

de Dios, podemos sentirnos indignos. Y en ese momento, 

Cristo se acerca, no con reproche, sino con ternura, y nos 

dice: “Venid a mí, todos los que estáis trabajados y 

cargados, y yo os haré descansar”. Para nosotros, el 

Evangelio no termina en el trono blanco del juicio; culmina 

en los brazos abiertos del Salvador y ojalá así fuera para todos 

los seres humanos.  

 

Entiendo perfectamente que eso no será así, pero ruego 

a Dios, que este libro haya contribuido, no solo a la 

edificación de la Iglesia, sino también a la fe para salvación 

de algunos. Analizar la eternidad y el juicio por el que todos 

pasaremos, puede parecer duro, pero es una verdad que nadie 

debería ignorar.  

 

He pretendido recordar verdades que nuestra 

generación corre el riesgo de olvidar. El infierno es real. La 

condenación es justa. La eternidad es seria. Pero ninguna de 

estas verdades tiene como propósito encerrarnos en el miedo. 



 

133 

Su propósito es mostrarnos cuánto necesitamos a Cristo. 

Porque sin Él, el juicio es inevitable. Pero con Él, la salvación 

es segura. 

 

“El que oye mi palabra y cree… tiene vida eterna; y no 

vendrá a condenación, más ha pasado de muerte a vida” 

Juan 5:24 

 

Esa es la promesa. No para los perfectos. No para los 

religiosos. No para los que se creen justos, sino para los que 

fuimos alcanzados por la gracia, para los que caímos rendidos 

ante el Señor y Salvador Jesucristo. Es para los que nos 

rendimos, para los que hemos recibido la gracia de creer y 

ahora clamar para que otros también accedan al conocimiento 

de esta verdad. Es para todos los que en este mismo momento 

crean… 

 

Aquí se revela la hermosura del Evangelio: el mismo 

Dios que juzga es el Dios que invita. El mismo Cristo que 

será Juez es hoy Salvador. El mismo Rey ante quien todos se 

doblarán en el futuro, hoy abre Su mesa y dice: “El que 

quiera, venga y tome del agua de la vida gratuitamente” 

(Apocalipsis 22:17). Gratuitamente… Pero no baratamente. 

Porque costó el sacrificio en la cruz del Calvario. 

 

Por eso, la Iglesia no predica el infierno para 

aterrorizar. Predica la cruz para salvar. Y habla del juicio sólo 

para que nadie confunda silencio con seguridad. Lo hacemos 

porque amamos. Porque sabemos que hay esperanza. Porque 

creemos que todavía estamos en un tiempo de gracia. 



 

134 

Tal vez quien lee estas líneas haya vivido lejos de Dios. 

Tal vez ha jugado con el pecado. Tal vez ha escuchado el 

Evangelio mil veces, pero nunca se ha rendido realmente. Tal 

vez lucha con culpas, temores, heridas, contradicciones 

internas. Tal vez se siente indigno, roto, frágil. Si es así, la 

invitación no es a mejorar primero. No es a reformarse 

moralmente. No es a convertirse en religioso. La invitación 

sigue siendo la misma: “Venir a Cristo…” 

 

 Vengan con sus cadenas, con sus pecados, con orgullo, 

con miedo, con historias, como están, pero vengan… Y 

cuando vengan, no encontrarán un juez implacable 

esperándolos en la puerta. Encontrarán a un Salvador que ya 

pagó el precio, que ya llevó a juicio toda causa, que ya abrió 

el camino a la vida eterna. Un salvador lleno de amor, pero 

que también es Rey. 

 

Él es el Rey de gloria, pero no apagará el pábilo que 

humea. No quebrará la caña cascada. No rechazará al corazón 

contrito y humillado. Él es el único que puede dar vida, 

porque Él es la vida misma. Él es el único que puede dar 

eternidad, porque Él es el Eterno. Él es el único que puede 

dar justicia, porque es el único Justo y aun está llamando a 

los perdidos: “Vengan a Mí…” 

 

Y para la Iglesia, esa Esposa peregrina en la historia, 

este libro es también una llamada. No a la dureza. No al 

fanatismo. No al orgullo espiritual. Sino a la fidelidad 

amorosa. A predicar todo el consejo de Dios. A advertir con 



 

135 

lágrimas. A vivir en santidad. A amar a Cristo por encima de 

todo. A esperar Su venida con gozo reverente. 

 

Un día, quizás más pronto de lo que imaginamos, la 

voz que ahora invita dirá con autoridad real: “Ven, bendito 

de mi Padre, hereda el reino preparado para ti desde la 

fundación del mundo” (Mateo 25:34). Ese será el día más 

glorioso de la historia. El día en que la fe terminará. El día en 

que la esperanza se cumplirá. El día en que la Iglesia verá al 

Rey cara a cara. 

 

Y allí, en ese instante eterno, descubriremos que toda 

advertencia fue amor. Que toda exhortación fue gracia. Que 

toda lágrima derramada por el Evangelio fue preciosa. Que 

Jesucristo fue, es y será siempre suficiente. Hasta ese día, 

seguimos caminando, predicando, llorando, amando, 

sirviendo, esperando y creyendo en todo lo perfecto que 

llegará en la venida de Cristo, y repetimos una y otra vez, 

junto al Espíritu y la Esposa: “Ven…” 

 

Porque al final de todo, más allá del juicio, más allá del 

dolor, más allá del pecado, más allá del tiempo, permanece 

una invitación eterna, pronunciada por labios atravesados por 

clavos: “Venid a mí…” y ese llamado sigue vigente… Ruego 

a Dios que muchos puedan escucharlo… 

 

“En ningún otro hay salvación; porque no hay otro 

nombre bajo el cielo, dado a los hombres, en que podamos 

ser salvos.” 

Hechos 4:12 



 

136 

Si al leer estas páginas han comprendido que necesitan 

ser reconciliados con Dios, si el Espíritu Santo les ha 

mostrado sus pecados y también les ha revelado la grandeza 

del amor de Cristo, quiero invitarlos a orar. Esta oración no 

es una fórmula. No es magia. Es abrir el corazón al Señor 

Jesús, creyendo en Su obra en la cruz y rindiéndole la vida. 

Esto es algo que solo Dios sabe muy bien si se produce o no. 

La salvación es un milagro maravilloso y ruego que alguien 

en este momento pueda estar experimentándolo. 

 

Pueden orar así, con sinceridad: 

 

Señor Jesús, hoy vengo a Ti tal como soy… 

Reconozco que he pecado, que te he dado la espalda, que he 

vivido lejos de Tu voluntad… 

Confieso que soy pecador y que necesito Tu perdón... 

Creo que en la cruz cargaste mi condenación, que recibiste 

el castigo que yo merecía, y que Tu sangre fue derramada 

por mí… 

Creo que resucitaste al tercer día y que eres el Señor vivo y 

verdadero… 

Hoy, delante de Ti, me arrepiento de mis pecados, renuncio 

a mi vida de oscuridad, y me rindo completamente a Tu 

Señorío… 

Te entrego mi corazón, mi mente, mi voluntad, mi pasado, mi 

presente y mi eternidad… 

Te pido, Señor: límpiame, perdóname, restáurame, hazme 

nueva criatura por Tu Espíritu Santo… 

Escribe mi nombre en el libro de la vida. Hazme Tu hijo por 

Tu gracia. Desde hoy quiero seguirte, amarte, servirte, 



 

137 

obedecerte, y vivir para Tu gloria, hasta el día en que esté 

contigo para siempre… 

Gracias por recibirme. 

Gracias por salvarme. 

Gracias por Tu cruz. 

Gracias por Tu amor eterno. 

En el nombre de Jesús. 

¡Amén! 

 

Si han orado con fe, confiando en Cristo y 

arrepintiéndose de corazón, descansen en Su promesa: “El 

que a mí viene, no le echo fuera” (Juan 6:37) Y también: 

“Mas a todos los que le recibieron… les dio potestad de ser 

hechos hijos de Dios” (Juan 1:12). 

 

Ahora comiencen el camino del discipulado. Esta 

decisión los proyecta para el final, pero solo es el comienzo. 

Busquen una congregación que predique Reino. Lean la 

Palabra cada día. Oren con sencillez. Caminen en santidad, y 

nunca se suelten de Cristo, porque Él nunca los dejará, ni los 

desamparará… 

 

“he aquí yo estoy con vosotros todos los días, hasta el fin 

del mundo. Amén.” 

Mateo 28:20 

 

 

 



 

138 

Reconocimientos 
 

 

“Quisiera agradecer por este libro a mi Padre celestial, 

porque me amó de tal manera que envió a su Hijo Jesucristo 

mi redentor. 

Quisiera agradecer a Cristo por hacerse hombre, por morir 

en mi lugar y por dejarme sus huellas bien marcadas para 

que no pueda perderme. 

Quisiera agradecer al glorioso Espíritu Santo mi fiel amigo, 

que en su infinita gracia y paciencia,  

me fue revelando todo esto…” 

 

“Quisiera como en cada libro agradecer a mi compañera de 

vida, a mi amada esposa Claudia por su amor y paciencia 

ante mis largas horas de trabajo, sé que es difícil vivir con 

alguien tan enfocado en su propósito y sería imposible sin 

su comprensión” 

 

 

 
 

 

 



 

139 

 

 Como en cada uno de mis libros, he tomado muchos 

versículos de la biblia en diferentes versiones. Así como 

también he tomado algunos conceptos, comentarios o 

párrafos de otros libros o manuales de referencia. Lo hago 

con libertad y no detallo cada una de las citas, porque tengo 

la total convicción de que todo, absolutamente todo, en el 

Reino, es del Señor. 

 

 Los libros de literatura, obedecen al talento y la 

capacidad humana, pero los libros cristianos, solo son el 

resultado de la gracia divina. Ya que nada, podríamos 

entender sin Su soberana intervención. 

 

 Por tal motivo, tampoco reclamo la autoría o el 

derecho de nada. Todos mis libros, se pueden bajar 

gratuitamente en mí página personal 

www.osvaldorebolleda.com y lo pueden utilizar con toda 

libertad. Los libros no tienen copyright, para que puedan 

utilizar toda parte que les pueda servir. 

 

 El Señor desate toda su bendición sobre cada lector y 

sobre cada hermano que, a través de su trabajo, también haya 

contribuido, con un concepto, con una idea o simplemente 

con una frase. Dios recompense a cada uno y podamos todos 

arribar a la consumación del magno propósito eterno en 

Cristo. 

 

 

 

http://www.osvaldorebolleda.com/


 

140 

Doctor y maestro de la Palabra 

Osvaldo Rebolleda 
 

 

 

El Pastor y maestro Osvaldo Rebolleda hoy cuenta con 

miles de títulos en mensajes de enseñanza para el 

perfeccionamiento de los santos y diversos Libros de 

estudios con temas variados y vitales para una vida cristiana 

victoriosa. 

El maestro Osvaldo Rebolleda es el creador de la Escuela de 

Gobierno espiritual (EGE) y ha sido reconocido con un 

Doctorado Honoris Causa en Divinidades de  

La Universidad teológica de Estados Unidos. 

Hasta hoy en día ministra de manera itinerante en Argentina 

Y hasta lo último de la tierra. 

 

rebolleda@hotmail.com 

 

www.osvaldorebolleda.com 

 

mailto:rebolleda@hotmail.com
http://www.osvaldorebolleda.com/


 

141 

www.osvaldorebolleda.com 

       
 
 



 

142 

     

www.osvaldorebolleda.com 

 

http://www.osvaldorebolleda.com/


 

143 

      
www.osvaldorebolleda.com

 



 

144 

 
www.osvaldorebolleda.com 

 

http://www.osvaldorebolleda.com/

