EL DIA DEL
—Jmclo FINAI.

OSVALD ;RE«B: OLLEDA

e



EL DIA DEL
JUICIO FINAL

OSVALDO REBOLLEDA
[ 1]

\ J



Este libro No fue impreso
con anterioridad
Ahora es publicado en
Formato PDF para ser
Leido o bajado en:
www.osvaldorebolleda.com

Provincia de La Pampa

rebolleda@hotmail.com

Todos los derechos de este material son reservados para el
Sefor, quién los ofrece con la generosidad que lo caracteriza
a todos aquellos que desean capacitarse mas y lo consideran
de utilidad.

No se permite la transformacion de este libro, en cualquier
forma o por cualquier medio, para ser publicado
comercialmente.

Se puede utilizar con toda libertad, para uso de la ensefianza,
sin necesidad de hacer referencia del mismo.

Se permite leer y compartir este libro con todos los que mas
pueda y tomar todo concepto que le sea de bendicion.
Edicion general: EGE

Revision literaria: Autores argentinos

Revision solo ortografica - IA

Disefio de portada: EGEAD

Todas las citas Biblicas fueron tomadas de la Biblia version
Reina Valera, salvo que se indique otra version.

(=)



CONTENIDO

INtroducCiON. ... ...ooooiti e e, 5

PARTE I: “La eternidad como marco del Reino”

Capitulo uno:
La eternidad perdida en la predicacion..................... 12
Capitulo dos:
El Reino y la realidad del juicio final........................ 20
Capitulo tres:
El valor eterno de las decisiones.............................. 28

PARTE II: “Jesus y la doctrina del fin”

Capitulo cuatro:

Jesus y sus ensefianzas sobre la condenacion.............. 39
Capitulo cinco:

El fuego eterno en los evangelios............................. 47
Capitulo seis:

Amenaza o advertencia revelada............................ 54

PARTE III: “Escatologia, justicia y destino final”

Capitulo siete:

La progresion del juicio y las Escrituras.................... 62
Capitulo ocho:
Ellago de fuego, justicia consumada........................ 71

()



Capitulo nueve:
Errores de universalismo y aniquilacionismeo............. 79

2

PARTE IV: “La gracia y la urgencia del evangelio

Capitulo diez:

La cruz frente al juiciofinal.................................. 90
Capitulo once:

Gracia costosa y arrepentimiento verdadero.............. 99
Capitulo doce:

Predicar el infierno demanda uncion...................... 109
Capitulo trece:

La Iglesia que ama advierte del juicio final............... 116
Capitulo catorce:

Preparando la Iglesia para estar ante el Rey............. 124
Epilogo y oracion final.....................................L 131
Reconocimientos..................oooiiiiiiiiiii i, 138
Sobreelautor.................... 140




INTRODUCCION

“Y vi a los muertos, grandes y pequerios, de pie ante Dios;
y los libros fueron abiertos, y otro libro fue abierto, el cual
es el libro de la vida; y fueron juzgados los muertos por las
cosas que estaban escritas en los libros, segun sus obras. Y

el mar entrego los muertos que habia en él; y la muerte y

el Hades entregaron los muertos que habia en ellos; y
fueron juzgados cada uno segun sus obras.”
Apocalipsis 20:12 y 13

Vivimos en una generacion que ha aprendido a hablar
de Dios sin temblar, de la fe sin reverencia y del Evangelio
sin eternidad. Las palabras “amor”, “gracia” y “bendicion” se
repiten con frecuencia en los pulpitos y en los discursos
cristianos contemporaneos, pero han sido progresivamente
separadas de conceptos que la Escritura jamés divorcia:

justicia, santidad, juicio y responsabilidad eterna.

En este silenciamiento selectivo no hay inocencia
teologica, sino una profunda alteracion del mensaje
apostolico. Cuando el juicio desaparece de la predicacion, la
cruz pierde su peso, el arrepentimiento se vuelve superficial
y la gracia se transforma en una idea liviana, incapaz de
salvar, transformar o perseverar.

La Biblia no comienza ni termina en el bienestar del
ser humano, sino en la gloria de Dios. Desde Génesis hasta




Apocalipsis, la revelacion divina se desarrolla dentro de un
marco eterno, donde cada acto humano tiene significado mas
alla del tiempo, y donde la historia camina inexorablemente
hacia un dia fijado por Dios, en el cual El juzgara al mundo
con justicia por medio de Jesucristo (Hechos 17:31). Negar,
suavizar o desplazar esta verdad no es un gesto de
misericordia pastoral, sino una forma de infidelidad doctrinal
que priva a la Iglesia de uno de los pilares de su fe.

El juicio final no es una doctrina marginal ni un tema
reservado para los extremos del pensamiento cristiano. Es
una afirmacién central del Evangelio. Jestis mismo, el Hijo
eterno de Dios, hablo del juicio con una claridad que
incomoda a la sensibilidad moderna.

Lo hizo no desde el enojo ni desde el sensacionalismo,
sino desde la verdad y el amor mas profundos. El advirti6
sobre la Gehena, sobre el fuego eterno, sobre la separacion
definitiva, sobre el lloro y el crujir de dientes, no para
aterrorizar sin esperanza, sino para despertar corazones
adormecidos por el engafio del pecado (Mateo 5:22; 10:28;
25:46). Callar aquello que Cristo ensefid6 con tanta
solemnidad no es seguir su ejemplo, sino traicionarlo.

La Escritura declara que “estd establecido para los
hombres que mueran una sola vez, y después de esto el
juicio” (Hebreos 9:27). Esta afirmacion simple, directa y sin
matices relativistas desarma toda ilusion de neutralidad
espiritual. La vida no es un ensayo, ni una etapa sin
consecuencias. Cada decision, cada rechazo de la verdad,




cada acto de obediencia o rebeldia, tiene un peso eterno. El
ser humano no comparecera ante Dios como victima de las
circunstancias, sino como responsable moral de sus
elecciones. El Evangelio no elimina esta responsabilidad; la
ilumina y ofrece una salida gloriosa en Cristo.

Sin embargo, en amplios sectores del cristianismo
contemporaneo, el juicio ha sido reinterpretado, diluido o
directamente negado. Algunas corrientes lo reducen a una
metafora pedagogica; otras lo reemplazan por una esperanza
universalista que promete salvacion sin arrepentimiento;
otras aun sostienen formas de aniquilacionismo que intentan
aliviar la incomodidad emocional que produce la idea de la
condenacion eterna.

Todas estas posturas, aunque revestidas de un lenguaje
compasivo, terminan desfigurando el cardcter de Dios y
vaciando de sentido la obra de la cruz. Sino hay condenacion
real, ;de qué nos salva Cristo? Si no hay justicia eterna, ;qué
precio pago el Hijo de Dios en el Calvario?

La cruz no puede comprenderse sin el juicio. En ella
no vemos simplemente un acto de amor sentimental, sino el
lugar donde la justicia de Dios fue satisfecha y la
misericordia fue ofrecida sin violar la santidad divina. “Al
que no conocio pecado, por nosotros lo hizo pecado, para
que nosotros fuésemos hechos justicia de Dios en EI” (2
Corintios 5:21). Estas palabras no son poéticas ni
simbolicas: expresan una realidad legal, profunda y eterna.
La condenacidon que correspondia al pecador cayd sobre




Cristo. El juicio no fue abolido; fue ejecutado en un Sustituto.
Alli radica la grandeza del Evangelio.

Este libro nace de la conviccion de que la Iglesia
necesita recuperar una vision biblica, equilibrada y
cristocéntrica del juicio final. No para producir temor
irracional, sino para restaurar el temor del Sefior, que es el
principio de la sabiduria (Proverbios 9:10). No para
manipular conciencias, sino para despertar una fe
responsable, madura y consciente de la eternidad. No para
predicar condenacidon sin gracia, sino para anunciar una
gracia tan gloriosa que solo puede ser comprendida a la luz
del juicio del cual nos rescata.

Hablar del infierno no es negar el amor de Dios; es
afirmar que ese amor es santo, justo y verdadero. Un amor
que no juzga el mal no es amor, sino indiferencia. La
Escritura afirma que Dios “no quiere que ninguno perezca,
sino que todos procedan al arrepentimiento” (2 Pedro 3:9),
el problema es que nadie lo hace, por eso Dios en Su
paciencia divina no elimina el dia del ajuste final, sino que lo
pospone en misericordia a la vez que alcanza a sus escogidos
hasta el Gltimo dia.

El mismo pasaje advierte que “el dia del Sefior vendra
como ladron en la noche”, y que la creacion misma sera
confrontada por la justicia divina. La gracia tiene un tiempo;
la eternidad es definitiva. El no vendra como ladrén para
nosotros que andamos en luz, pero el mundo sera sorprendido




por la llegada del gran Rey, que impondra justicia y que hara
que toda rodilla se doble ante Su majestad.

Este libro no pretende agotar el misterio del juicio, ni
responder todas las preguntas que el ser humano formula
desde su finitud. Pretende, mas bien, someter la mente y el
corazén a la autoridad de la Palabra de Dios, permitiendo que
ella hable con su propia voz, aun cuando incomode,
confronte o derribe paradigmas culturales.

La teologia biblica no se construye a partir de lo que
resulta emocionalmente aceptable, sino a partir de lo que
Dios ha revelado. Y lo que El ha revelado es que habra
resurreccion de justos e injustos, comparecencia ante el trono
y un destino eterno irrevocable (Juan 5:28 y 29; Apocalipsis
20:11 al 15).

Al mismo tiempo, este libro es profundamente
apostolico. No fue escrito para tedlogos distantes ni para
debates estériles, sino para pastores, lideres y creyentes que
aman la verdad y desean vivir con una perspectiva eterna.
Predicar el juicio sin lagrimas es crueldad; callarlo por temor
es cobardia. Jesus llor6 sobre Jerusalén aun cuando anuncio
su juicio (Lucas 19:41 al 44). Ese es el espiritu que debe
recuperar la Iglesia: verdad sin diluir y amor sin falsificar.

Cada pagina de este libro busca conducir al lector no a
la desesperacion, sino a Cristo. Porque el juicio final no tiene
la ultima palabra; la ultima palabra es una invitacion. “Venid
a mi todos los que estdis trabajados y cargados, y yo os haré




descansar” (Mateo 11:28). Pero esa invitacion solo tiene
sentido cuando comprendemos de qué nos llama a huir y
hacia qué Reino nos invita a entrar. La salvacion no es
escapar de una vida dificil, sino ser librados de la ira venidera
por medio del Hijo amado (1 Tesalonicenses 1:10).

Que el Espiritu Santo utilice estas paginas para
despertar conciencias, afirmar convicciones, purificar la
predicacion y volver a colocar la eternidad en el centro de la
vida cristiana. Que la Iglesia vuelva a vivir, servir y anunciar
el Evangelio sabiendo que comparecerd ante el Rey. Y que,
al hablar del dia del juicio final, no perdamos de vista al Juez
que fue herido por nosotros, al Rey que dio su vida para
salvar, y al Salvador que atin extiende su mano antes de que
la puerta se cierre.

“Porque no envio Dios a su Hijo al mundo para condenar
al mundo, sino para que el mundo sea salvo por él.”
Juan 3:17




PARTE I

“LA ETERNIDAD COMO
MARCO DEL REINO”

11

—
| —



Capitulo uno

LA ETERNIDAD PERDIDA
EN LA PREDICACION

“Pues ya que, en la sabiduria de Dios, el mundo no
conocio a Dios mediante la sabiduria, agrado a Dios
salvar a los creyentes por la locura de la predicacion.”
1 Corintios 1:21

Hubo un tiempo en que la predicacion cristiana tenia
el peso de la eternidad. Cada sermon, cada exhortacion, cada
llamado al arrepentimiento estaba impregnado de la certeza
de que la vida humana no terminaba en la tumba, y de que
cada alma compareceria algun dia ante Dios.

Es cierto que a algunos predicadores se les saltaba la
térmica y cruzaban peligrosamente la linea de la gracia,
expresando acaloradamente un mensaje de absoluta
condenacion, y es claro que ningiin extremo es bueno, porque
st o si, el mensaje estard impregnado de una dosis de engaiio,
y ciertamente no es ahi a donde deseamos terminar.

El evangelio del Reino no se trataba de un mensaje de
terror, sino de una conciencia profunda de la realidad eterna,

[ 12 )

\ J



en la gracia del Nuevo Pacto y en la verdad ineludible de la
condicion humana. Los creyentes del primer siglo, por causa
de las presiones que vivian, servian y perseveraban sabiendo
que eran peregrinos, extranjeros en este mundo, llamados a
poner la mirada en las cosas de arriba y no en las de la tierra
(Colosenses 3:1 y 2). Para ellos, la fe no era un recurso con
el cual podian mejorar la vida presente, sino que era una
respuesta obediente al llamado de un Reino eterno.

Con el paso del tiempo, ese eje comenzo a desplazarse.
De manera lenta pero constante, la predicacion fue girando
desde la eternidad hacia el presente, desde la gloria venidera
hacia el bienestar inmediato, desde la santidad hacia la
comodidad. La pregunta que dominaba la fe dejo de ser
“;,como compareceré delante de Dios?” para convertirse en
“;como puedo vivir mejor aqui y ahora?”.

Sin que muchos lo advirtieran, la Iglesia empez6 a
hablar mas de éxito que de fidelidad, mas de realizacion
personal que de negacion del yo, mas de bendicidon temporal
que de herencia eterna. El Evangelio no fue negado
abiertamente, pero si reconfigurado en su énfasis, perdiendo
asi su filo profético y su profundidad escatologica.

La Escritura advierte con claridad sobre este peligro.
El apostol Pablo escribi6 que vendria tiempo cuando no
soportarian la sana doctrina, sino que, teniendo comezon de
oir, se amontonarian maestros conforme a sus propias
concupiscencias (2 Timoteo 4:3). Esta advertencia no
describe Unicamente una herejia doctrinal explicita, sino

()



también una seleccion temadtica interesada: se predica aquello
que agrada, que consuela sin confrontar, que promete sin
exigir, que afirma sin corregir. La eternidad, con su llamado
al arrepentimiento, su anuncio de juicio y su demanda de
santidad, comenz6 a resultar incomoda para una cultura
obsesionada con el presente.

Como predicador de este presente siglo, no menciono
esto, pretendiendo volver a las expresiones de siglos
anteriores, porque la cultura cambid y la forma de comunicar
el evangelio también. No propongo ser ministros de la vieja
escuela, como si todo lo de antes hubiese sido mejor. De
ninguna manera propongo eso, lo que digo es que debemos
conservar el equilibrio y debemos predicar el evangelio del
Reino en todo su contexto.

Creo que es valido hablar de la gracia y de los
beneficios integrales de una vida de Reino. Incluso estoy a
favor de ensefiar finanzas en la Iglesia, porque negar que la
Biblia nos otorga valiosas ensefianzas al respecto, es un
absurdo total. Lo que si considero es que debemos hacer esto,
sin dejar de mencionar los acontecimientos escatologicos y
la verdad de la condicion humana sin Dios.

El desplazamiento de algunas verdades biblicas, no
ocurrio de golpe, ni se produjo por causa de algun vacio. La
Iglesia no predica aislada del mundo, sino inmersa en un
contexto cultural que exalta la inmediatez, el consumo y la
autoafirmacion. Vivimos en una sociedad que huye del dolor,

—

14

'




del sacrificio y de cualquier idea que implique rendicion o
limite moral.

En ese contexto, hablar del juicio final parece una
provocacién innecesaria, una amenaza al optimismo
moderno, una afrenta a la sensibilidad emocional de las
personas. Pero el problema no es cultural, sino espiritual:
cuando la Iglesia adapta su mensaje para evitar el rechazo,
deja de ser sal y luz, y comienza a perder su identidad.

Jeslis nunca construyd Su mensaje en torno a la
comodidad del oyente. El hablo del Reino de los cielos con
autoridad, pero también con advertencia. Llamo6 al
arrepentimiento, habld de la puerta estrecha, del camino
angosto y de los pocos que lo hallan (Mateo 7:13 y 14).
Declar6 que muchos le dirian “Sefior, Seiior” y aun asi no
entrarian en el Reino (Mateo 7:21 al 23). Estas palabras no
fueron pronunciadas en un contexto hostil, sino en medio de
multitudes religiosas. El problema no era la falta de
espiritualidad, sino una espiritualidad desconectada de la
obediencia y de la perspectiva eterna.

Cuando la eternidad se pierde de la predicacion, el
pecado deja de ser tratado como una rebelion contra Dios y
pasa a verse como una debilidad humana. El arrepentimiento
deja de ser una rendicion total y se convierte en un ajuste
emocional. La santidad deja de ser una vocacion y pasa a ser
una opciodn. Y la gracia, separada de la justicia, se transforma
en una especie de indulgencia divina que no exige
transformacion.

15

—
| —



Sin embargo, la Escritura es contundente al afirmar
que “sin santidad nadie vera al Seiior” (Hebreos 12:14), y
que Dios “pagarda a cada uno conforme a sus obras”
(Romanos 2:6). Estos pasajes son parte de las cartas
apostolicas del Nuevo Pacto. Lo que sucede es que deben ser
puestas en el contexto de la gracia que otorga las
herramientas necesarias para caminar en la voluntad Divina.

No necesitamos ignorar la existencia de estos pasajes,
como si fueran algo imposible de demandar a la generacion
actual. Lo que debemos hacer es ensefiar el evangelio del
Reino de manera integral. Sabiendo que las demandas no han
disminuido, pero que, en Cristo, Dios nos ha otorgado la
capacidad para satisfacer Sus demandas. En la gracia del
Nuevo Pacto, no tenemos excusa para caminar en la voluntad
de Dios, y no debemos temer diluyendo el mensaje del Reino.

Este vaciamiento de la eternidad que muchos han
procurado, ha producido una fe fragil, incapaz de sostenerse
en medio de la prueba. Cuando el cristianismo se presenta
como una herramienta solo para mejorar la vida presente,
inevitablemente genera frustracion cuando el sufrimiento
llega.

Muchos creyentes se escandalizan ante la adversidad
porque nunca fueron preparados para una fe que mira mas
alla de esta vida. Pablo, en cambio, afirmaba que “las
aflicciones del tiempo presente no son comparables con la
gloria venidera que en nosotros ha de manifestarse”

16

'

—



(Romanos 8:18). Esa comparacion solo es posible cuando la
eternidad ocupa su lugar correcto.

La Iglesia primitiva vivia bajo la conciencia constante
de que Cristo volveria y que todos comparecerian ante su
tribunal. Esta expectativa no producia paralisis, sino
urgencia, pureza y perseverancia. Juan escribié que “fodo
aquel que tiene esta esperanza en El, se purifica a si mismo,
asi como El es puro” (1 Juan 3:3). La esperanza
escatoldgica no es evasion del mundo, sino el fundamento de
una vida santa en medio de ¢l. Cuando esa esperanza se
debilita, la ética cristiana se relativiza y la fe se acomoda a
los valores del sistema.

Resulta significativo que Jesus haya advertido que, en
los ultimos tiempos, el amor de muchos se enfriaria (Mateo
24:12). Este enfriamiento no es solo emocional, sino
espiritual y doctrinal. Cuando la eternidad deja de ser el
horizonte, el corazon pierde urgencia, la oracion se vuelve
rutinaria y el compromiso se diluye. La Iglesia puede seguir
funcionando externamente, pero ha perdido el fuego que nace
de vivir a la luz del dia final.

En este punto es necesario hacer una pausa honesta
para aclarar nuevamente que recuperar la predicacion de la
eternidad no significa volver a discursos carentes de gracia o
cargados de miedo. Significa restaurar el equilibrio biblico.
La Escritura presenta al mismo Dios que ama profundamente
y que juzga con justicia. Presenta al mismo Cristo que
perdona pecados y que advertird severamente a quienes

()




rechazan la verdad. Presenta una salvacién gloriosa, pero
también una condenacion real. Separar estos elementos no es
sensibilidad pastoral, sino mutilacion del mensaje.

Jestis hablé mas del juicio que muchos profetas del
Antiguo Testamento, y lo hizo porque amaba. Advirtio
porque veia mas alla del presente. Llamo6 porque conocia el
destino eterno del ser humano. Cuando la Iglesia deja de
advertir, deja también de amar de manera plena.

El silencio sobre la eternidad no protege a las personas;
las expone al engafo. El profeta Ezequiel recibi6 una palabra
severa cuando Dios le dijo que, si no advertia al impio, su
sangre seria demandada de su mano (Ezequiel 33:6). Esta
responsabilidad sigue vigente desde la perspectiva del Nuevo
Hombre. Sin embargo, el posicionamiento de la gracia no
debe matar la revelacion de nuestra responsabilidad.

La recuperacion de la eternidad como marco del Reino
no es una reforma estética, sino una reforma espiritual
profunda. Implica volver a predicar con la conciencia de que
cada sermodn puede ser el tltimo que alguien escuche. Implica
formar discipulos que vivan con los o0jos puestos en el trono
de Dios, no en las recompensas temporales. Implica recordar
que “no tenemos aqui ciudad permanente, sino que
buscamos la por venir” (Hebreos 13:14). Esta verdad no nos
aleja de la responsabilidad terrenal, sino que la redefine.

La Iglesia esta llamada a vivir y predicar sabiendo que
el tiempo es breve. No en panico, sino en fidelidad. No en

()



condenacidn sin esperanza, sino en gracia con verdad. La
eternidad no debe ser un tema ocasional, sino el marco
invisible que sostiene todo el mensaje cristiano. Cuando este
marco se pierde, el Evangelio se reduce a motivacion; cuando
se recupera, vuelve a ser poder de Dios para salvacion.

Este libro comienza aqui porque toda comprension
correcta del juicio final depende de una cosa fundamental:
volver a vivir, pensar y predicar a la luz de la eternidad. Solo
entonces la cruz recupera su grandeza, la gracia su
profundidad y el llamado del Reino su urgencia. Sin
eternidad, el cristianismo se vuelve una religion mas. Con
eternidad, vuelve a ser el mensaje que transforma vidas y
prepara almas para encontrarse con Dios eternamente.

Que podamos comprender que la salvacidon proviene
de Dios (Salmos 37:39), que solo su gracia es lo que la activa
(Efesios 2:8 y 9), no es motivo para dejar de predicar con
amplitud el evangelio del Reino. Yo ensefio y creo en la
soberania de Dios, sobre Su gracia salvadora, sobre el poder
de la obra consumada en Cristo, pero eso no implica
relajarnos, poniendo en las manos de Dios aun nuestra
suprema responsabilidad.

“;Como, pues, invocardn a aquel en quien no han creido?
.Y como creerdan en aquel de quien no han oido? ;Y como
oirdn sin haber quien les predique?”

Romanos 10:14 LBLA

—

19

'




Capitulo dos

El REINO Y LA REALIDAD
DEL JUICIO FINAL

“Cuando el Hijo del hombre venga en su gloria, con todos
sus dangeles, se sentard en su trono glorioso.

Todas las naciones se reunirdn delante de él, y él separara
a unos de otros, como separa el pastor las ovejas de las
cabras. Pondra las ovejas a su derecha, y las cabras a su
izquierda...”

Mateo 25:31 al 33

Hablar del Reino de Dios sin hablar del juicio es
presentar un Reino incompleto, desprovisto de su naturaleza
mas esencial. En la Escritura, el Reino no es una idea
abstracta, ni una experiencia meramente interior, ni un
conjunto de valores espirituales aplicables a la vida cotidiana.
El Reino es, ante todo, el gobierno soberano de Dios sobre
toda la creacion.

Donde hay gobierno, hay autoridad; donde hay
autoridad, hay ley; y donde hay ley, hay justicia. Por eso, no
puede existir Reino sin juicio, ni trono sin rendicion de
cuentas. Pretender lo contrario es transformar el Reino de

[ 20 )

\ J



Dios en un concepto simbolico, pero no en una realidad viva
y activa.

Desde el inicio de la revelacion biblica, Dios se
manifiesta como Rey y como Juez. Abraham lo reconoce
cuando declara: “;El Juez de toda la tierra no ha de hacer
lo que es justo?” (Génesis 18:25). Esta afirmacion no es una
amenaza, sino una expresion de confianza. Dios puede
gobernar porque es justo; y su justicia no es arbitraria, sino
perfecta. En la mentalidad biblica, el juicio no es un defecto
del caracter divino, sino una expresidon necesaria de su
santidad. Un Dios que no juzga el mal no es bueno, sino
indiferente. Un rey que no imparte justicia no gobierna,
abdica.

El problema surge cuando el juicio se interpreta
unicamente como castigo, y no como la manifestacion
publica de la justicia del Rey. En la Escritura, juzgar no
significa solo condenar, sino establecer lo recto, vindicar lo
justo, desenmascarar la mentira y restaurar el orden
quebrantado por el pecado.

Los salmos celebran el juicio de Dios como una buena
noticia: “Regocijese el campo... delante de Jehovd, porque
vino a juzgar la tierra; juzgara al mundo con justicia”
(Salmo 96:12 y 13). Este lenguaje resulta extrafio para la
sensibilidad moderna, pero revela que el juicio es esperado
como un acto de fidelidad del Rey hacia su creacién. Es
extrafio y triste que la Iglesia, viendo tanta injusticia, no
espere el juicio con esa hermosa expectativa.

()



Jestis anuncido el Reino de Dios con claridad y
autoridad, pero nunca lo separo6 de la realidad del juicio. Sus
parabolas estan impregnadas de esta verdad. Hablo del trigo
y la cizafia que crecerian juntos hasta el tiempo de la siega,
cuando el Hijo del Hombre enviaria a sus angeles para
separar lo verdadero de lo falso (Mateo 13:24 al 30, 36 al
43). Hablo de una red que recoge peces de toda clase, y de
una separacion final al final de los tiempos.

Habl6 de siervos que rinden cuentas, de virgenes
prudentes y necias, de talentos evaluados, de ovejas y
cabritos colocados delante del Rey entronizado en su gloria
(Mateo 25). En todas estas ensenanzas, el Reino no es solo
una invitacion presente, sino una administracion futura que
culmina en juicio.

El anuncio del Reino sin juicio produce una
espiritualidad sin responsabilidad. Cuando se predica que
Dios reina, pero no se ensefia que Dios juzga, se genera la
ilusién de que Su gobierno no tiene consecuencias. Sin
embargo, Jests fue enfatico al declarar que el Padre ha dado
todo juicio al Hijo (Juan 5:22), y que llegara la hora en que
todos los que estan en los sepulcros oirdn su voz y saldran,
unos para resurreccion de vida y otros para resurreccion de
condenacion (Juan 5:28 y 29). Estas palabras no admiten
reducciones simbolicas sin violentar el texto. EI Reino
avanza en la historia, pero sera plenamente manifestado
cuando el Rey juzgue.

22

—
| —



En la predicacion moderna, el Reino suele presentarse
como una experiencia terapéutica: paz interior, proposito
personal, restauracion emocional. Todo esto puede ser fruto
del gobierno de Dios, pero no es su definicion. El Reino no
gira en torno al bienestar humano, sino en torno a la gloria de
Dios. Cuando el énfasis se invierte, el juicio se vuelve
incémodo, porque confronta una fe centrada en el yo.

El Reino verdadero, en cambio, confronta, ordena y
exige rendicion. Por eso Jesus comenzo su ministerio con una
proclamacion clara: “El tiempo se ha cumplido, y el Reino
de Dios se ha acercado; arrepentios y creed en el
Evangelio” (Marcos 1:15). El arrepentimiento no es un
agregado opcional; es la respuesta necesaria al gobierno del
Rey, y como la oscuridad impide que los hombres accedan al
arrepentimiento, la Iglesia debe levantarse como la portadora
de la luz necesaria.

El juicio, entonces, no es una contradiccion del Reino,
sino su culminacién. El apdstol Pablo afirma que Dios ha
establecido un dia en el cual juzgara al mundo con justicia,
por medio del varon a quien designo, dando fe de ello a todos
con haberle levantado de los muertos (Hechos 17:31). La
resurreccion de Cristo no solo garantiza la salvacion de los
creyentes, sino también la certeza del juicio. El mismo Cristo
que fue levantado como Salvador sera manifestado como
Juez. Esta verdad, lejos de disminuir la obra redentora, la
completa.

—

23

'




Uno de los mayores errores contemporaneos es
contraponer el reinado de Cristo con su juicio, como si uno
perteneciera al Nuevo Testamento y el otro al Antiguo. Sin
embargo, el Nuevo Testamento es explicito al declarar que
Jesucristo es el Rey entronizado a la diestra del Padre,
esperando hasta que todos sus enemigos sean puestos por
estrado de sus pies (Hebreos 10:12 y 13). Este lenguaje es
real, no metaforico. El Reino avanza en medio de un
conflicto, y el juicio es el acto final donde ese conflicto se
resuelve definitivamente.

La Iglesia esta llamada a anunciar este Reino con
fidelidad. No un Reino reducido a promesas inmediatas, sino
un Reino eterno que exige una respuesta presente. Cuando el
juicio desaparece del mensaje, el Reino se convierte en una
propuesta opcional. Pero cuando el juicio es restaurado en su
marco biblico, el Evangelio recupera su urgencia.

Pablo decia: “Conociendo, pues, el temor del Seiior,
persuadimos a los hombres” (2 Corintios 5:11). El temor
del Sefior no paraliza; impulsa a la proclamacion fiel y al
llamado sincero al arrepentimiento. La intensidad con la que
vivamos el evangelio, y las palabras que respalden nuestro
compromiso, permitird saber a muchos, que el Reino es una
realidad, y comprenderan que, si hay un Reino debe haber
una justicia que lo regule.

Este juicio no es injusto ni caprichoso. Dios juzga con
verdad, sin acepcion de personas. Recordemos que Pablo
escribio: “Porque la ira de Dios se revela desde el cielo

()



contra toda impiedad e injusticia de los hombres que
detienen con injusticia la verdad; porque lo que de Dios se
conoce les es manifiesto, pues Dios se lo manifesto”
(Romanos 1:18 al 21). Nadie sera juzgado sin evidencia,
porque los libros seran abiertos y cada obra sera manifestada
(Apocalipsis 20:12).

El juicio revela, no inventa. Saca a la luz lo que fue
amado, elegido y perseverado en el corazén humano. Por eso
Jests afirm6 que la luz vino al mundo, pero los hombres
amaron mas las tinieblas que la luz (Juan 3:19). El juicio
confirma esa eleccion y nosotros no tenemos la capacidad de
saber lo que hay en cada corazén. Solo Dios se ocupa de eso,
nuestra tarea es anunciar como embajadores de Cristo, como

si Dios hablara por medio de nosotros sobre la reconciliacién
(2 Corintios 5:20).

Comprender el juicio como atributo inseparable del
Rey transforma la vida cristiana. Nos recuerda que vivimos
delante de Dios, no delante de la aprobacién humana y que
de alguna manera nosotros también seremos juzgados. La
verdad nos libra de una fe superficial y nos llama a una
obediencia sincera. Nos invita a examinar nuestras
motivaciones, nuestras obras y nuestra fidelidad.

Pablo exhorta a todos los creyentes diciendo que todos
compareceremos ante el tribunal de Cristo, para que cada uno
reciba segun lo que haya hecho mientras estaba en el cuerpo,
sea bueno o sea malo (2 Corintios 5:10). Esta afirmacion no
esta dirigida a incrédulos, sino a la Iglesia.

()



La predicacion que omite el juicio produce creyentes
que confunden gracia con licencia. Pero la gracia verdadera
ensefia a renunciar a la impiedad y a vivir sobria, justa y
piadosamente en este siglo, aguardando la manifestacion
gloriosa de nuestro gran Dios y Salvador Jesucristo (Tito
2:11 al 13). La espera del Rey es inseparable de una vida
alineada con su gobierno. Esperar el Reino sin vivir bajo su
justicia es una contradiccidn espiritual.

El libro de Apocalipsis presenta al Cristo glorificado
caminando en medio de las iglesias, evaluando, corrigiendo,
exhortando y advirtiendo. El ama, pero también reprende y
disciplina a los que ama (Apocalipsis 3:19). El juicio
comienza por la casa de Dios (1 Pedro 4:17), no como
condenacién, sino como purificacion. Esta verdad deberia
producir reverencia, no miedo; responsabilidad, no huida. El
Reino que no juzga no purifica, y la Iglesia que no es
purificada no puede representar fielmente al Rey.

Al final de la historia, el Reino sera plenamente
manifestado cuando Cristo entregue el Reino al Padre,
después de haber destruido todo dominio, autoridad y poder
contrario (1 Corintios 15:24 y 25). Ese acto no es simbolico,
sino real. El juicio final no es un apéndice del Reino, sino el
acto por el cual el Rey establece su justicia de manera
definitiva. Alli cesa toda rebelion, toda injusticia y toda
distorsion. Alli la santidad y el amor se encuentran sin
contradiccion.

26

—
| —



Recuperar esta vision es urgente para la Iglesia de hoy.
No podemos anunciar un Reino sin trono, ni proclamar un
Rey sin juicio. No podemos predicar esperanza eterna sin
advertir sobre la rendicion final. El mensaje del Reino es
glorioso precisamente porque es verdadero. Y su verdad
incluye la realidad del juicio como expresion suprema de la
justicia del Rey.

Vivir bajo el Reino de Dios es vivir conscientes de que
cada dia es una respuesta al gobierno de Cristo. Es caminar
en gracia, pero también en reverencia. Es amar
profundamente, pero también obedecer fielmente. Es
anunciar un Evangelio que salva, transforma y prepara a las
personas para comparecer ante el trono. Porque el Reino de
Dios no es solo poder que bendice, sino autoridad que
gobierna; no solo gracia que perdona, sino justicia que
establece; no solo una promesa futura, sino una realidad
presente que culminard en el dia glorioso del juicio del Rey.

“Por lo cual Dios también le exalto hasta lo sumo, y le dio
un nombre que es sobre todo nombre, para que en el
nombre de Jesus se doble toda rodilla de los que estin en
los cielos, y en la tierra, y debajo de la tierra; y toda
lengua confiese que Jesucristo es el Seiior, para gloria de
Dios Padre.”

Filipenses 2:9 al 11




Capitulo tres

EL VALOR ETERNO
DE LAS DECISIONES

“Entren por la puerta estrecha, porque ancha es la puerta
y espacioso el camino que lleva a la perdicion, y muchos
son los que entran por ella; pero estrecha es la puerta y

angosto el camino que lleva a la vida, y pocos son los que

la encuentran.”
Mateo 7:13 y 14

La eternidad no comienza después de la muerte;
comienza en la manera en que el ser humano vive, decide y
responde a Dios en el tiempo presente. Cada eleccion, por
pequefia que parezca, estd cargada de un peso que trasciende
el instante. La Escritura nunca presenta al ser humano como
una criatura arrastrada por fuerzas impersonales, sino como
un ser creado a imagen de Dios, dotado de voluntad,
conciencia y responsabilidad.

Esta dignidad, que eleva al hombre por encima del

resto de la creacion, es también la razon por la cual sus
decisiones tienen consecuencias eternas. Negar esta verdad

28

—
| —



no es un acto de compasion, sino una negacion de la seriedad
con la que Dios cred al ser humano.

Desde las primeras paginas de la Biblia, Dios coloca al
hombre delante de una eleccion real. En el huerto del Edén
no habia ignorancia, sino responsabilidad. El mandato era
claro, la advertencia explicita y la consecuencia real (Génesis
2:16 y 17). La caida no fue el resultado de una fatalidad
inevitable, sino de una decision consciente de desobedecer.
Alli se establece un principio que atraviesa toda la Escritura:
Dios gobierna soberanamente, pero el ser humano responde
o no a sus demandas, y esa respuesta tiene consecuencias. La
soberania divina no anula la responsabilidad humana; la
presupone.

Es cierto que la naturaleza pecaminosa, la carencia de
vida y luz espiritual, hacen imposible a los seres humanos
acceder libremente a la verdad del evangelio, pero eso no es
culpa de Dios. Dios desea que todos se salven (1 Timoteo
2:4), y la anunciaciéon del evangelio del Reino lo deja en
evidencia, pero lamentablemente nadie acepta. Es por eso
que Dios debe derramar Su gracias sobre algunos. Eso no
implica que no haya responsabilidad en las personas.

A lo largo de la historia biblica, Dios se dirige a su
pueblo apelando constantemente a su capacidad de elegir.
“He puesto delante de ti la vida y la muerte, la bendicion y
la maldicion; escoge, pues, la vida” (Deuteronomio 30:19).
Esta exhortacion no es retdrica ni simbolica. Revela que Dios
toma en serio las decisiones humanas, pero también deja en

(»)



claro que al final Isarel nunca pudo decidir correctamente. De
hecho, cuando los visitd quien era la Vida misma, lo mataron
en la cruz del Calvario.

El llamado divino no es manipulacion, sino invitacion,
pero Dios no fuerza la obediencia; en Su soberania El otorga
vida y luz, pero a la humanidad en general, El demanda
obediencia con autoridad y la espera con paciencia, aunque
todos lo rechacen. Ahora bien, el rechazo es real, y por eso el
juicio también lo serd. La tiniebla en el corazén de los
hombres no implica que Dios no esté llamando a todos al
arrepentimiento.

En la predicacion moderna, esta verdad suele ser
diluida. A veces se presenta al ser humano como una victima
total de su contexto, de su historia personal o de sus heridas
emocionales, minimizando su responsabilidad moral, pero la
verdad es que todo somos responsables, con vida o sin vida
espiritual. De hecho, Pablo dijo que aun la creacion daba
testimonio de los atributos invisibles de Dios. El dijo que Su
eterno poder y Su divinidad, se ven con toda claridad, siendo
manifestados por medio de todo lo creado, de manera que
nadie tiene excusa (Romanos 1:20).

La revelacion de la gracia y la eleccién soberana, no
deben quitar la responsabilidad de los hombres, como si la
respuesta humana fuera irrelevante frente a la accidon divina.
Sin embargo, la Escritura sostiene una tension santa y
necesaria: la salvacion es por gracia, pero el rechazo de esa
gracia es una decision culpable. Jesus lo expreso con claridad

()



cuando llor6 sobre Jerusalén y dijo: “Cudntas veces quise
juntar a tus hijos... y no quisiste” (Mateo 23:37). El
problema no fue la falta de voluntad divina, sino la negativa
humana.

Dios nunca dijo: “Bueno, teniendo en cuenta que las
tinieblas no les permiten verme, los perdono a todos por
decreto y los justifico aunque me rechacen...” El Nuevo
Testamento refuerza esta verdad al afirmar que el juicio se
basara en las obras, no como medio de salvacion, sino como
evidencia de la respuesta del corazon.

Pablo declara que Dios “pagard a cada uno conforme
a sus obras” (Romanos 2:6), y aclara que la vida eterna es
para los que perseveran en hacer el bien, mientras que la ira
y el enojo son para los que no obedecen a la verdad
(Romanos 2:7 y 8). Estas palabras no contradicen Ia
justificacion por la fe; la completan, mostrando que la fe
verdadera se manifiesta en decisiones concretas. La
evidencia de haber sido impartidos por la vida de Cristo es
que deseamos hacer la voluntad del Rey y que ciertamente
nos arrepentimos de toda maldad.

Cuando alguien cree que la gracia es licencia para
pecar, es justamente porque no la ha recibido. Los hijos de
Dios que hemos accedido al Reino por la gracia de la
regeneracion, hemos sido impartidos y sellados por el
Espiritu Santo de Dios. Es por eso que Juan dijo que el
cristiano no peca, simplemente porque esa no es su
naturaleza.

31

—
| —



“Todo aquel que permanece en él, no peca; todo aquel que
peca, no le ha visto, ni le ha conocido. Hijitos, nadie os
engaiie; el que hace justicia es justo, como él es justo. El

que practica el pecado es del diablo; porque el diablo peca

desde el principio. Para esto aparecio el Hijo de Dios, para
deshacer las obras del diablo. Todo aquel que es nacido de
Dios, no practica el pecado, porque la simiente de Dios
permanece en él; y no puede pecar, porque es nacido de
Dios. En esto se manifiestan los hijos de Dios, y los hijos
del diablo: todo aquel que no hace justicia, y que no ama a

su hermano, no es de Dios.”
1 Juan 3:6 al 10

Cada vez que el Evangelio es predicado, se abre un
espacio de decision eterna. No existe neutralidad frente a
Cristo. El mismo afirmé que el que no es con El, es contra El
(Mateo 12:30). Esta afirmacion incomoda a una cultura que
valora la ambigliedad, pero revela una verdad espiritual
profunda: posponer la decision es, en si misma, una decision.
El rechazo no siempre se expresa con hostilidad; muchas
veces se manifiesta en la indiferencia, en la dilacidén
constante, en el “mafiana” que nunca llega. Sin embargo, la
eternidad no evalta intenciones vagas, sino respuestas reales.

La dignidad del ser humano se manifiesta
precisamente en esta capacidad de elegir. Dios no trata al
hombre como un objeto, sino como un interlocutor moral.
Por eso la condenacion no es arbitraria. Nadie sera
condenado por no haber tenido oportunidad, sino por haber
rechazado la luz recibida.

32

—
| —



Jests afirmd que esta es la condenacion: que la luz
vino al mundo, pero los hombres amaron mas las tinieblas
que la luz, porque sus obras eran malas (Juan 3:19). El juicio
no crea culpables; pero claramente los revela. La falta de
juicio de la sabiduria humana no anula el juicio de Dios, El
no tendra por inimputable a ningiin ser humano.

Esta verdad deberia producir una profunda sobriedad
espiritual. Vivimos en una generacion que trivializa las
decisiones, que confunde libertad con ausencia de
consecuencias. Pero la libertad biblica nunca es
independencia de Dios, sino capacidad de responder a EL
Pablo lo expresa con claridad al afirmar que todo es licito,
pero no todo conviene, y que el creyente no debe dejarse
dominar por nada (1 Corintios 6:12). La verdadera libertad
no consiste en hacer cualquier cosa, sino en elegir
correctamente delante de Dios.

El valor eterno de las decisiones humanas se vuelve
atn mas evidente cuando consideramos la ensefianza de Jesus
sobre el juicio final. En Mateo 25, el criterio del juicio no es
una confesion verbal, sino una vida que evidencié una
respuesta concreta al Rey. Las decisiones cotidianas, amar,
servir, obedecer, rechazar, ignorar, adquieren una dimension
eterna. Esto no significa salvacion por obras, sino que las
obras revelan a quién se sirvid realmente. Jesus no juzga
palabras aisladas, sino trayectorias de vida.

La predicacion que elimina esta perspectiva produce
creyentes que viven sin urgencia espiritual. Cuando se pierde

(»)



la conciencia de que cada decision cuenta, la fe se vuelve
liviana, negociable y facilmente postergable. Pero la
Escritura nos recuerda que el tiempo es limitado y que la vida
es como una niebla que aparece por un poco de tiempo y
luego se desvanece (Santiago 4:14). Por eso Pablo exhorta
diciendo que debemos aprovechar bien el tiempo, porque los
dias son malos (Efesios 5:16). Esta exhortacion solo tiene
sentido a la luz de la eternidad.

Al mismo tiempo, este énfasis no conduce a la
desesperacion, sino a la esperanza responsable. Dios no llama
al ser humano a elegir en oscuridad, sino a la luz de Su gracia.
El Espiritu Santo convence de pecado, justicia y juicio (Juan
16:8), no para condenar sin salida, sino para conducir al
arrepentimiento. Cada llamado al arrepentimiento es una
expresion del amor de Dios, que concede tiempo y
oportunidad antes del dia definitivo. Pero ese tiempo no es
infinito.

El juicio final serd, en ultima instancia, la
confirmacion eterna de las decisiones tomadas en el tiempo.
Apocalipsis describe este momento con sobriedad solemne:
los libros seran abiertos, y los muertos seran juzgados segiin
sus obras (Apocalipsis 20:12). Este lenguaje no busca
generar panico, sino verdad. La vida humana importa. Lo que
se elige, lo que se ama, lo que se persigue, lo que se rechaza,
todo sera puesto a la luz. Por eso Jesus exhort6 a no temer a
los que matan el cuerpo, sino a Aquel que puede destruir el
alma y el cuerpo en la gehena (Mateo 10:28).

34

—
| —



Para la Iglesia, esta verdad tiene implicaciones
pastorales profundas. Predicar la gracia sin responsabilidad
produce creyentes inmaduros. Predicar la soberania de Dios
sin la respuesta humana produce fatalismo. Pero predicar el
Evangelio completo, gracia soberana y llamado responsable,
forma discipulos firmes, conscientes y perseverantes. El
llamado de Jesus sigue siendo el mismo: “Si alguno quiere
venir en pos de mi, niéguese a si mismo, tome su cruz cada
dia, y sigame” (Lucas 9:23). La frase ‘“si alguno quiere”
revela la seriedad de la eleccion.

Cada dia, el creyente decide a quién servird. Cada dia
reafirma su lealtad al Reino o negocia con otros sefiores.
Cada dia construye, con sus decisiones, una vida que sera
presentada delante de Dios. Esta verdad no debe producir
miedo paralizante, sino reverencia y dependencia. Porque el
mismo Dios que juzga es el Dios que sostiene, fortalece y
capacita por su Espiritu a quienes le buscan con corazon
sincero.

La eternidad como marco del Reino nos recuerda que
nada es trivial. La fe no es un adorno espiritual, sino una
respuesta total. El Evangelio no es una invitacion ligera, sino
un llamado a una decision radical. Y el juicio final no es una
amenaza vacia, sino la afirmacion solemne de que Dios toma
en serio al ser humano, su dignidad y sus elecciones.

Por eso, este capitulo nos confronta con una pregunta

ineludible: ;como estamos viviendo hoy a la luz de la
eternidad? No se trata de perfeccion sin gracia, sino de una

()




vida orientada hacia el Rey. No se trata de mérito humano,
sino de una fe que responde. La eternidad no se improvisa; se
prepara. Y se prepara en el terreno silencioso de las
decisiones diarias, alli donde nadie aplaude, pero donde Dios
observa.

El dia del juicio final no seré el inicio de algo nuevo,
sino la revelacidn plena de lo que fue elegido en secreto. Alli
quedara en evidencia que la gracia fue ofrecida, la verdad fue
anunciada y la decision fue tomada. Por eso, mientras todavia
se oye su voz, la exhortacion permanece vigente: “Si oyereis
hoy su voz, no endurezcdis vuestros corazones” (Hebreos
3:15). Porque hoy es el tiempo aceptable, hoy es el dia de
salvacion, y hoy es el dia en que cada decision cuenta para la
eternidad.

Quienes rechazan a Dios impiamente estaran ante el
trono blanco del Rey de gloria, caeran de rodillas y tendran
que reconocer la verdad que operd en sus corazones. El
espanto y el terror, serd sobre aquellos cuyos nombres no
estén escritos en el libro de la vida (Apocalipsis 13:08).
Quienes hemos recibido la gracia de la regeneracion,
estaremos ante el Rey de reyes frente a Su tribunal y también
seremos juzgados, no para salvaciéon, pero si para
recompensas o pérdida, segin hayamos decidido y realizado
estando en este cuerpo terrenal.

“Por tanto procuramos también, o ausentes o presentes,
serle agradables. Porque es necesario que todos nosotros
comparezcamos ante el tribunal de Cristo, para que cada

()



uno reciba segun lo que haya hecho mientras estaba en el
cuerpo, sea bueno o sea malo.”
2 Corintios 59y 10




PARTE II

“JESUS Y LA DOCTRINA
DEL FIN”

38

—
| —



Capitulo cuatro

JESUS Y SUS ENSENANZAS
SOBRE LA CONDENACION

“Enviara el Hijo del Hombre a sus dangeles, y recogerdn
de su reino a todos los que sirven de tropiezo, y a los que
hacen iniquidad, y los echaran en el horno de fuego; alli
serd el lloro y el crujir de dientes.”
Mateo 13:41 y 42

Existe una imagen de Jesus profundamente difundida
en el imaginario religioso contemporaneo: un Maestro
compasivo, amable, inclusivo, que jamds confronta con
dureza ni habla de condenacion. Este retrato, aunque contiene
elementos verdaderos, es incompleto y, por lo tanto,
enganoso.

El Jests de los Evangelios es, sin duda, la maxima
revelacion del amor de Dios, pero es también quien habl6 con
mayor claridad, frecuencia y solemnidad sobre el juicio final,
el fuego eterno y la separacion definitiva. Separar a Jesus de
estas ensefianzas no es honrar su amor, sino distorsionar su
mensaje.

39

—
| —



Resulta imposible leer los Evangelios con honestidad
sin reconocer que Jesus hablo del infierno mas que cualquier
otro personaje biblico. No lo hizo desde la ira ni desde el
deseo de condenar, sino desde la autoridad del que conoce la
eternidad y ama lo suficiente como para advertir.

Jeslis no improvis6é estas enseflanzas ni las tomo
prestadas de tradiciones populares; habldo como quien posee
conocimiento directo del destino eterno del ser humano. Por
eso sus palabras no son especulativas, sino declarativas. El
no dice “tal vez”, sino “de cierto, de cierto os digo”.

Cuando Jesus advierte que es mejor entrar en la vida
manco, cojo o tuerto que ser echado al fuego eterno donde el
gusano no muere y el fuego no se apaga (Marcos 9:43 al 48),
no esta utilizando una exageracion pedagogica vacia. Esta
comunicando, con un lenguaje grafico y deliberado, la
gravedad absoluta del pecado y la realidad de sus
consecuencias. La radicalidad del lenguaje de Jesus revela la
radicalidad del problema humano. El pecado no es un error
superficial; es una rebelion que, si no es tratada, conduce a la
perdicion eterna.

Uno de los mayores errores de la predicacion moderna
es suponer que hablar del infierno contradice el amor de
Dios. Jestis demuestra exactamente lo contrario. El habla del
infierno porque ama. Advierte porque ve. Llama porque
conoce el destino final de quienes rechazan la gracia.

40

—
| —



En Mateo 10:28, Jesus exhorta a no temer a los que
matan el cuerpo, sino a Aquel que puede destruir el alma y el
cuerpo en la gehena. Estas palabras no fueron dirigidas a
enemigos del Evangelio, sino a sus propios discipulos. El
amor de Jesus no elimina la advertencia; la hace mas urgente.

El contexto de muchas de estas declaraciones es
profundamente pastoral. Jesis no hablaba del juicio para
ganar debates teoldgicos, sino para despertar conciencias
adormecidas por una religiosidad superficial. Cuando
pronuncia los ayes contra los escribas y fariseos, los acusa de
cerrar el Reino de los cielos delante de los hombres, y de
hacer hijos del infierno a quienes convertian (Mateo 23:13
al 15).

Esta confrontacion no es crueldad, sino justicia
profética. Jesus denuncia a lideres religiosos que, con
apariencia de piedad, estaban conduciendo a otros a la
perdicion. El amor verdadero no calla frente a un engano
mortal. La iglesia deberia comprender que hablar la verdad
completa, puede parecer antipatica, pero es un gran acto de
amor verdadero.

Jests también hablo del infierno utilizando imagenes
judiciales claras. En Mateo 25, se presenta como el Hijo del
Hombre que se sienta en su trono de gloria y separa a las
naciones como el pastor separa las ovejas de los cabritos. El
resultado de ese juicio es inequivoco: unos iran a la vida
eterna y otros al castigo eterno.

41

—
| —



El paralelismo del texto no permite reinterpretaciones
comodas. La misma palabra que describe la duracion de la
vida describe la duracion del castigo. “E irdn estos al castigo
eterno, y los justos a la vida eterna” (Mateo 25:46). Negar
uno es, inevitablemente, negar el otro. Pensar en una
eternidad de castigo es angustiante, y callarlo de manera
absoluta es un acto de cobardia.

Es importante notar que Jesus nunca atribuyd el
infierno a una falla del amor de Dios, sino al rechazo
persistente del ser humano. En la parabola del rico y Lézaro,
Jesus describe un estado irreversible después de la muerte,

con una gran sima que nadie puede cruzar (Lucas 16:19 al
31).

Este relato no es una fabula moral sin contenido
doctrinal; es una advertencia seria sobre la realidad del
destino eterno. El rico no es condenado por ignorancia, sino
por indiferencia. No es castigado por falta de religion, sino
por un corazén endurecido que ignord la verdad mientras
tuvo oportunidad.

El Jestus que llora sobre Jerusalén es el mismo que
anuncia su juicio. “;Jerusalén, Jerusalén... cudntas veces
quise juntar a tus hijos... y no quisiste!” (Mateo 23:37).
Estas palabras revelan una tension profunda: la voluntad
salvadora de Dios frente a la resistencia humana. El infierno
no es la derrota del amor divino, sino la consecuencia tragica
del rechazo persistente de ese amor. Jests no se complace en
la condenacion; la anuncia con dolor.

(=)



Cuando Jesus habla de la puerta estrecha y del camino
angosto, afirma que muchos entran por la puerta ancha que
lleva a la perdicion, y pocos hallan el camino que lleva a la
vida (Mateo 7:13 y 14). Estas palabras son incompatibles
con cualquier forma de universalismo ingenuo. Jesus no
suaviza esta realidad para hacerla mas aceptable. Su fidelidad
a la verdad es absoluta, aun cuando esa verdad confronta
profundamente las expectativas humanas.

Es significativo que Jesus nunca explicara el infierno
como una correccion temporal, sino como una separacion
definitiva. Utiliza expresiones como “fuego eterno”, “castigo
eterno”, “tinieblas de afuera”, “lloro y crujir de dientes”.
Estas imagenes no buscan satisfacer la curiosidad, sino
comunicar la gravedad. Jesus no detalla el infierno para
alimentar morbo, sino para provocar arrepentimiento. El

énfasis no esta en la descripcidn, sino en la advertencia.

Al mismo tiempo, Jesus jamas presentod el infierno
como el centro de su mensaje. El centro fue siempre el Reino
de Dios y la invitacion a entrar en ¢él. Pero esa invitacion es
real precisamente porque existe una alternativa real. La
salvacion solo tiene sentido si hay algo de lo cual ser
salvados. La cruz solo es gloriosa cuando entendemos el
juicio que alli fue cargado. Jesus hablo del infierno no para
desplazar la gracia, sino para exaltar su necesidad.

La predicacion que elimina estas ensefianzas produce

un Jesus incompleto, reducido a un terapeuta espiritual. Pero
el Jesus biblico es Salvador y Juez, Cordero y Ledn. En

()




Apocalipsis, el mismo Cristo que fue inmolado aparece como
el que abre los sellos y ejecuta el juicio divino. Esta
continuidad revela que no hay contradiccion entre el Jesus
historico y el Cristo glorificado. Es el mismo Sefior, con el
mismo cardcter, manifestado en distintos momentos del plan
redentor.

Para la Iglesia, recuperar las palabras de Jesus sobre la
condenacion no es un retroceso, sino un acto de fidelidad.
Predicar solo el amor sin advertencia es ofrecer un mensaje
incompleto. Pero predicar el juicio sin amor es traicionar el
espiritu de Cristo. Jesus mantuvo ambos con perfecta
armonia. Llam¢ al arrepentimiento con lagrimas, advirtié con
autoridad y ofrecio perdon con Su propia vida.

Este capitulo nos confronta con una pregunta
inevitable: ;qué hacemos hoy con las palabras mas
incomodas de Jesus? Ignorarlas no las hace desaparecer.
Reinterpretarlas para suavizarlas no las honra. Solo la
obediencia humilde y la proclamaciéon fiel pueden hacer
justicia al Maestro. Si Jests hablo del infierno, la Iglesia no
tiene autoridad para callarlo.

El amor de Cristo no se mide por lo que evita decir,
sino por lo que estuvo dispuesto a enfrentar. El hablo del
juicio porque iba a cargarlo. Anuncié el fuego eterno porque
El mismo atravesaria el fuego de la ira divina en la cruz.
Advirtié sobre la separacion final porque experimentaria el
abandono para que otros no lo experimentaran.

44

—
| —



“Dios mio, Dios mio, /por qué me has
desamparado?” (Mateo 27:46), no es solo un grito de dolor,
sino la evidencia de que Jesus tomo sobre si la condenacion
que correspondia al pecador. El no hablé como alguien capaz
de juzgar sentado comodamente en Su trono, sino que
padecio en Su propia carne el extremo dolor de la crucifixion,
con tal de salvar a la humanidad. Su voz, fue una voz
compasiva, cargada de amor y de suprema autoridad.

Por eso, este capitulo no pretende endurecer corazones,
sino ablandarlos. No busca producir temor irracional, sino
arrepentimiento genuino. No intenta glorificar el infierno,
sino exaltar la gracia que nos libra de ¢l. Jesus habld del
infierno porque el cielo es real, porque el juicio es real y
porque la salvacidn es urgente.

Mientras la voz de Jests sigue resonando en los
Evangelios, la invitacion permanece abierta. El no solo
advirtid; también dijo: “Venid a mi todos los que estdis
trabajados y cargados, y yo os haré descansar”. Pero esa
invitacion cobra todo su peso cuando entendemos de qué
descanso nos ofrece, de qué destino nos rescata y qué
eternidad estd en juego.

Hablar del Jesus que habl6 del infierno no disminuye
su amor; lo magnifica. Porque solo quien ama profundamente
se atreve a decir la verdad completa. Y solo quien conoce la
eternidad puede advertir con tanta claridad. Este Jesus, fiel y
verdadero, sigue llamando hoy. Y su voz sigue siendo una
voz de gracia... antes del dia final del juicio.

()



“Ast que, arrepentios y convertios, para que sean borrados
vuestros pecados; para que vengan de la presencia del
Seiior tiempos de refrigerio.”

Hechos 3:19




Capitulo cinco

EL FUEGO ETERNO
EN LOS EVANGELIOS

“Si tu mano te fuere ocasion de caer, cortala; mejor te es
entrar en la vida manco, que teniendo dos manos ir al
infierno, al fuego que no puede ser apagado, donde el

gusano de ellos no muere, y el fuego nunca se apaga. Y si
tu pie te fuere ocasion de caer, cortalo; mejor te es entrar
a la vida cojo, que teniendo dos pies ser echado en el
infierno, al fuego que no puede ser apagado, donde el
gusano de ellos no muere, y el fuego nunca se apaga. Y si
tu ojo te fuere ocasion de caer, sdacalo; mejor te es entrar
en el reino de Dios con un ojo, que teniendo dos ojos ser
echado al infierno, donde el gusano de ellos no muere, y el

fuego nunca se apaga.”
Marcos 9:43 al 48

Uno de los mayores obsticulos para comprender
correctamente la ensefianza biblica sobre la condenacion
eterna es la confusion conceptual. A lo largo del tiempo,
distintos términos han sido mezclados, reinterpretados o
vaciados de su significado original, produciendo una vision

47

—
| —



distorsionada del mensaje de Jesus. La Escritura, sin
embargo, es notablemente precisa.

No utiliza las palabras al azar, ni habla del destino
eterno con ambigiiedad. Cuando Jesis emplea términos
como gehena, hades o fuego eterno, lo hace con una intencion
clara, dentro de un marco teologico coherente y
profundamente serio. Recuperar el significado biblico de
estas expresiones no es un ejercicio académico frio, sino un
acto pastoral necesario.

En los evangelios, Jesis no adopta el lenguaje
especulativo de la mitologia ni el simbolismo exagerado del
folclore religioso. Sus palabras estan ancladas en la
revelacion veterotestamentaria y en la comprension judia de
su tiempo, pero las trascienden con autoridad divina. Por eso,
cualquier intento de suavizar o reinterpretar sus ensefianzas
debe ser evaluado a la luz del texto mismo, y no de la
sensibilidad cultural contemporanea.

El término gehena aparece con frecuencia en labios de
Jestis. No es una palabra abstracta ni poética. Proviene del
hebreo “Ge Hinnom”, el valle de Hinom, un lugar real
ubicado al sur de Jerusalén. En el Antiguo Testamento, este
valle estaba asociado con practicas idoélatras abominables,
incluyendo sacrificios de nifios a Moloc (Jeremias 7:31). Por
esta razon, el valle se convirtid6 en un simbolo del juicio
divino. Con el tiempo, en la literatura judia, la Gehena pasé
a representar el lugar de castigo final para los impios.

48

—
| —



Cuando Jesus utiliza este término, sus oyentes no lo
interpretan como una metafora liviana. Comprenden que se
trata de una referencia al juicio definitivo. Jesus advierte que
es mejor perder un miembro del cuerpo que ser echado todo
el cuerpo en la gehena, donde el fuego no se apaga y el
gusano no muere (Marcos 9:43 al 48). Estas expresiones,
tomadas de Isaias 66:24, no describen aniquilacion, sino
continuidad. El lenguaje apunta a una condicion persistente,
no a una destruccion instantanea.

Es significativo que Jesus nunca presente la gehena
como un estado temporal o correctivo. Siempre la asocia con
advertencia final. En Mateo 10:28, declara que Dios puede
destruir el alma y el cuerpo en la gehena. El verbo “destruir”
no implica dejar de existir, sino arruinar completamente,
perder el propdsito para el cual algo fue creado.

El mismo término se utiliza en otros contextos para
referirse a ovejas perdidas o a odres arruinados, que siguen
existiendo pero ya no cumplen su funcién. Esta precision
lingiiistica es clave para evitar interpretaciones
aniquilacionistas que no hacen justicia al texto.

El hades, por su parte, es un término distinto, con un
significado diferente. En los evangelios, hades no se presenta
como el destino final, sino como el lugar de los muertos, el
estado intermedio previo al juicio definitivo. En Lucas 16,
en el relato del rico y Lazaro, Jesus describe al rico estando
en tormentos en el hades, consciente, con memoria, con
capacidad de didlogo y con plena conciencia de su situacion.

(»)



Este pasaje resulta incomodo para muchas teologias
modernas, pero su claridad es innegable. No se trata de una
parabola alegorica sin base doctrinal, sino de una ensefianza
que asume una realidad post-mortem consciente.

En este relato, el hades no es el lago de fuego final,
pero tampoco es un estado neutral. Hay separacién, hay
tormento, hay irreversibilidad. Jesus deja claro que existe una
gran sima que nadie puede cruzar (Lucas 16:26). Este detalle
destruye la idea de una segunda oportunidad después de la
muerte. El tiempo de decidir es el tiempo presente. El hades
no es purgatorio, ni correccion temporal, ni suspension
inconsciente. Es un estado real previo al juicio final.

Jests también utiliza la expresion “fuego eterno”,
especialmente en contextos judiciales. En Mateo 25:41,
declara que el fuego eterno fue preparado para el diablo y sus
angeles. Esta afirmacion es crucial. El fuego eterno no fue
disefiado originalmente para el ser humano, sino para seres
espirituales rebeldes.

Sin embargo, quienes persisten en la rebelion
comparten su destino. El texto no habla de un fuego
simbolico que se extingue, sino de algo eterno en duracion.
El mismo adjetivo que describe la vida eterna describe el
castigo eterno (Mateo 25:46). Cualquier intento de
reinterpretar uno sin afectar el otro es teoldogicamente
inconsistente.

50

—
| —



La fidelidad textual exige reconocer que Jesus utiliza
estas expresiones con sobriedad, pero también con firmeza.
No ofrece explicaciones detalladas sobre la naturaleza fisica
del fuego, ni se deleita en descripciones graficas. Su énfasis
no esta en el como, sino en el hecho. Existe una realidad de
juicio, existe una separacion final, existe un destino eterno.
Jests no llama a especular, sino a responder.

El problema surge cuando se intenta leer estos textos
desde categorias modernas ajenas a la cosmovision biblica.
Algunos sostienen que estas imagenes son meramente
simbdlicas y que, por lo tanto, no deben tomarse en serio.
Pero el simbolismo biblico nunca niega la realidad; la
comunica de manera comprensible. Cuando la Biblia usa
simbolos, lo hace para revelar, no para ocultar. Negar la
realidad del juicio porque el lenguaje es figurado es un error
hermenéutico grave.

Otros afirman que el fuego eterno representa la
aniquilacion final del impio. Sin embargo, esta interpretacion
no encaja con el uso consistente del lenguaje de Jesus. El
lloro y el crujir de dientes, la conciencia del castigo, la
separacion permanente, todo apunta a una existencia
consciente, no a la cesacion del ser. Jesus nunca habla del
infierno como un dejar de existir, sino como un estar excluido
del Reino.

Desde una perspectiva pastoral, esta ensefianza debe
ser tratada con reverencia y responsabilidad. El objetivo no
es provocar miedo, sino despertar conciencia. Jesus nunca

()



utilizo estas palabras para manipular emocionalmente a las
multitudes. Las utilizo6 para advertir, para llamar al
arrepentimiento, para exaltar la urgencia del Reino. El tono
de Jesus es grave, pero no sensacionalista. Firme, pero no
morboso. Claro, pero no cruel.

La Iglesia necesita recuperar este equilibrio. Predicar
sobre gehena, hades y fuego eterno sin fidelidad biblica
produce caricaturas. Pero callar estas verdades produce
ignorancia peligrosa. El silencio no protege a las personas;
las deja sin advertencia. Pablo afirm6 que no habia rehuido
anunciar todo el consejo de Dios (Hechos 20:27). Este
“todo” incluye las verdades que incomodan.

Al mismo tiempo, estas ensefianzas solo pueden ser
comprendidas correctamente a la luz de la cruz. El infierno
no se entiende plenamente hasta que se contempla el
Calvario. Alli vemos qué tan serio es el pecado y qué tan real
es el juicio. Jests no hablo del fuego eterno desde la
distancia; hablo como Aquel que iba a cargar la ira divina en
lugar de los pecadores. El abandono que experimento6 en la
cruz revela la gravedad de la separacién que El vino a evitar
para nosotros.

Por eso, cualquier predicacion sobre la condenacion
eterna que no conduzca a Cristo es incompleta. Gehena,
hades y fuego eterno no son el centro del Evangelio, pero si
el telon de fondo que hace resplandecer la gracia. La
salvacion no es una mejora de vida; es un rescate eterno. Y

52

—
| —



solo puede ser apreciada en su verdadera dimension cuando
se comprende de qué somos librados.

Este capitulo nos llama a una lectura honesta de los
evangelios. Jesus no puede ser reducido a nuestras categorias
emocionales. El es el Maestro fiel que hablé con claridad
sobre la eternidad. Ignorar sus palabras no es un acto de amor,
sino de desobediencia. Reinterpretarlas para hacerlas
aceptables no es exégesis, sino acomodacion cultural.

La fidelidad textual exige humildad. Nos obliga a dejar
que el texto hable, aun cuando confronte. Y cuando lo hace,
nos conduce siempre a una respuesta: arrepentimiento, fe,
obediencia. Jesiis nunca habl6 del juicio para cerrar la puerta
de la gracia, sino para urgir a entrar por ella mientras
permanece abierta.

Mientras la Iglesia vuelva a predicar estas verdades
con sobriedad, compasion y fidelidad biblica, el Evangelio
recuperara su profundidad. No un mensaje de miedo, sino un
mensaje de verdad. No una amenaza vacia, sino una
advertencia amorosa. Porque el mismo Jests que hablo de la
gehena es el que dijo: “Al que a mi viene, no le echo fuera”.

“Y ahora, oh Seiior, escucha sus amenazas y danos a
nosotros, tus siervos, mucho valor al predicar tu palabra.”
Hechos 4:29




Capitulo seis

AMENAZA O
ADVERTENCIA REVELADA

“De cierto, de cierto os digo: El que oye mi palabra, y cree
al que me envio, tiene vida eterna; y no vendrd a
condenacion, mds ha pasado de muerte a vida.”

Juan 5:24

Uno de los errores mas frecuentes al leer los evangelios
es interpretar las palabras de Jesus sobre el juicio eterno
como amenazas desprovistas de amor. Esta lectura no solo es
injusta con el texto biblico, sino que revela una comprension
superficial del caracter de Cristo.

Jests no hablo del infierno como un predicador airado
que disfruta del temor ajeno, sino como el Buen Pastor que
advierte del peligro real que acecha a quienes se niegan a oir
su voz. Confundir advertencia con amenaza es una distorsion
que ha debilitado profundamente la predicacion
contemporanea.

Una amenaza busca someter por miedo; una
advertencia busca proteger por amor. Esta distincion es

[ 54 )

\ J



fundamental para entender el tono de Jesus. Cuando El habla
del juicio, no lo hace desde la distancia de un juez frio, sino
desde la cercania de quien conoce el final del camino y ruega
que nadie se pierda en €l. Jesus no hablé como un espectador
del juicio, sino como Aquel que vino a cargarlo sobre si
mismo.

Los evangelios muestran repetidamente que las
advertencias mas severas de Jestis no estaban dirigidas a
pecadores arrepentidos, sino a religiosos endurecidos.
Fariseos, escribas y lideres espirituales recibieron palabras de
juicio precisamente porque, teniendo conocimiento, cerraban
la puerta del Reino a otros y a si mismos. “;Ay de vosotros,
escribas y fariseos, hipocritas!”, declara Jesus en Mateo 23,
no como un estallido emocional, sino como un lamento
profético. Su tono no es de odio, sino de dolor. El mismo
pasaje concluye con un clamor:

“;Jerusalén, Jerusalén... cudntas veces quise juntar a tus
hijos, como la gallina junta sus polluelos debajo de las
alas, y no quisiste!”

Mateo 23:37

Este lamento revela el corazon de Cristo. Jesus no se
complace en el juicio; lo anuncia porque es real. No amenaza
con el infierno para dominar conciencias, sino que advierte
porque ama. El lenguaje duro aparece cuando la dureza del
corazon lo exige. La severidad del mensaje es proporcional a
la gravedad del rechazo. Ignorar esta dindmica conduce a una
imagen distorsionada de JesUs.

[ )




Cuando Jests hablaba del “lloro y el crujir de
dientes”, no estaba usando un recurso retérico exagerado.
Estaba describiendo una realidad que El conocia y que
deseaba evitar para quienes le escuchaban. Estas expresiones
aparecen siempre en contextos de rechazo persistente, de
incredulidad voluntaria, de desprecio consciente por la
verdad. Nunca aparecen dirigidas a quienes luchan, se
arrepienten o buscan misericordia. Esto es pastoralmente
crucial.

El problema de muchas lecturas modernas es que
juzgan a Jesis desde parametros emocionales
contemporaneos, en lugar de permitir que el texto defina el
caracter del mensaje. En una cultura que evita toda
incomodidad, cualquier advertencia es percibida como
agresion. Sin embargo, el amor biblico no es permisivo, es
veraz. Pablo afirma que “el amor se goza con la verdad” (1
Corintios 13:6), no con la negacion de la realidad.

Jesis mismo define su mision en términos de rescate.
Declara que vino a buscar y salvar lo que se habia perdido
(Lucas 19:10). La existencia de algo perdido implica la
posibilidad real de no ser hallado. Negar esta posibilidad es
vaciar de sentido la mision redentora. Si no hay peligro real,
no hay rescate verdadero. El infierno no magnifica el miedo;
magnifica la gracia, porque revela de qué somos salvados.

El tono pastoral de Jestis también se manifiesta en su
paciencia. A lo largo de los evangelios, advierte

[ )



repetidamente antes de juzgar. Llama al arrepentimiento,
ofrece perdon, extiende gracia. Solo cuando estas
invitaciones son rechazadas persistentemente, pronuncia
palabras de juicio. Esto muestra que el juicio no es impulsivo
ni arbitrario, sino la consecuencia final de una negativa
prolongada a la gracia.

Incluso en sus advertencias mas severas, Jesus
mantiene abierta la puerta del arrepentimiento. Cuando habla
de cortar la mano o sacar el ojo que hace caer, no estd
promoviendo el auto-dafio, sino enfatizando la urgencia de
tratar seriamente el pecado. El mensaje no es “no hay
esperanza”, sino “haz todo lo necesario para no perderte”.
Esto es profundamente pastoral.

Es importante notar que Jests nunca utiliza el juicio
eterno como herramienta de control religioso. No exige
sumision ciega ni manipula emocionalmente a las multitudes.
De hecho, muchas veces sus palabras provocan que algunos
se aparten. En Juan 6, tras una ensefanza dificil, muchos
discipulos lo abandonaron. Aun asi, Jesus no suavizo el
mensaje para retenerlos. Esto demuestra que su prioridad no
era la aceptacion, sino la verdad.

La Iglesia contemporanea enfrenta una tentacion
constante: adaptar el tono del mensaje para evitar rechazo.
Pero cuando se elimina la advertencia, el amor pierde
profundidad. Un médico que oculta un diagnostico grave no
es compasivo; es negligente. De la misma manera, una

57

—
| —



Iglesia que calla sobre el juicio eterno no esta siendo pastoral,
sino irresponsable.

Jestis muestra que la verdadera compasion incluye
advertencia. Cuando se acerca a la cruz, llora sobre Jerusalén
no porque vaya a juzgarla, sino porque sabe que el juicio
vendra como resultado de su rechazo. El dolor de Cristo
revela que el juicio no es su deseo, sino la consecuencia de la
obstinaciéon humana. Dios no quiere que nadie perezca, sino
que todos procedan al arrepentimiento (2 Pedro 3:9), pero
respeta la libertad humana incluso cuando esta conduce a la
perdicion.

Este equilibrio entre advertencia y amor es esencial
para una predicacién sana. El mensaje de Jesus no oscila
entre extremos; permanece firme en la verdad y abundante en
gracia. El problema surge cuando se separan estas dos
dimensiones. Un mensaje de juicio sin gracia produce temor
estéril; un mensaje de gracia sin juicio produce indiferencia
espiritual. Jesus nunca separd ambas cosas.

Desde una perspectiva pastoral, este capitulo nos
desafia a revisar nuestro propio tono. ;jAdvertimos o
amenazamos? ;Callamos por temor al rechazo o hablamos
con amor y claridad? Jesis no gritd6 para intimidar, pero
tampoco susurrd para no incomodar. Habl6é con autoridad
serena, consciente de la eternidad que estaba en juego.

El tono de Jesus también revela algo mas profundo: su
respeto por la dignidad humana. Advertir implica reconocer

()




la capacidad de decidir. Amenazar trata a las personas como
objetos manipulables; advertir las trata como seres morales
responsables. Jesus confia en que sus oyentes pueden
responder a la verdad. Por eso habla con claridad, no con
engano.

Este enfoque devuelve peso a la predicacion. El
Evangelio deja de ser una oferta superficial de bienestar para
convertirse en un llamado a la vida eterna. Jesus no promete
comodidad inmediata, sino salvacion eterna. No promete
ausencia de conflictos, sino reconciliacion con Dios. Y en ese
marco, el juicio no es un recurso retorico, sino una realidad
que da urgencia al llamado.

La Iglesia necesita recuperar este tono pastoral de
Jests. No para endurecer el mensaje, sino para profundizarlo.
No para infundir miedo, sino para despertar conciencia. No
para condenar personas, sino para sefialar con claridad el
camino de la vida. El silencio nunca fue una opcion para
Cristo; la verdad dicha en amor siempre lo fue.

Este capitulo nos recuerda que Jesus no fue un
predicador de amenazas, sino de advertencias amorosas. Y
que ignorar estas advertencias no las hace desaparecer. La
fidelidad pastoral consiste en hablar como El hablo, amar
como El amé y advertir como El advirtié. Porque solo asi el
Evangelio conserva su integridad y su poder transformador.

59

—
| —



“Porque la paga del pecado es muerte, mientras que la
dadiva de Dios es vida eterna en Cristo Jesus, nuestro
Seiior.”

Romanos 6:23




PARTE III

“ESCATOLOGIA, JUSTICIA
Y DESTINO FINAL”

61

—
| —



Capitulo siete

LA PROGRESION DEL JUICIO
EN LAS ESCRITURAS

“; 0 menosprecias las riquezas de su benignidad,
paciencia y longanimidad, ignorando que su benignidad te
guia al arrepentimiento? Pero por tu dureza y por tu
corazon no arrepentido, atesoras para ti mismo ira para el
dia de la ira y de la revelacion del justo juicio de Dios, el
cual pagard a cada uno conforme a sus obras: vida eterna
a los que, perseverando en bien hacer, buscan gloria y
honra e inmortalidad, pero ira y enojo a los que son
contenciosos y no obedecen a la verdad, sino que obedecen
a la injusticia; tribulacion y angustia sobre todo ser
humano que hace lo malo, el judio primeramente y
también el griego, pero gloria y honra y paz a todo el que
hace lo bueno, al judio primeramente y también al griego;
porque no hay acepcion de personas para con Dios.”
Romanos 2:4 al 11

Desde los primeros capitulos de la Escritura hasta las
ultimas paginas del Apocalipsis, la Biblia describe un camino
que toda la humanidad recorre inevitablemente: nacer, vivir,

62

—
| —



morir, esperar, resucitar y finalmente comparecer ante el
trono del Rey.

No se trata de un relato simbodlico ni de un mito
religioso para infundir temor, sino de la revelacion solemne
de un Dios que gobierna la historia y que llevara a término
Su obra en justicia perfecta. El juicio no es un episodio
aislado ni un recurso pedagogico; es una trama continua que
atraviesa toda la revelacion biblica. Ignorarlo es despojar al
Evangelio de su contexto eterno; abrazarlo con reverencia es
comprender la profundidad insondable de la redencion.

La Escritura declara que “estd establecido para los
hombres que mueran una sola vez, y después de esto el
juicio” (Hebreos 9:27). En esa sola frase se condensa la
seriedad de la existencia humana. La vida no termina con el
ultimo latido del corazon. La muerte no clausura la
conciencia. No somos absorbidos por la nada. No
desaparecemos en un silencio eterno.

La muerte es un umbral. Es el paso de un estado
temporal a una espera definitiva. Es el instante en que cesa
toda oportunidad de arrepentimiento y toda posibilidad de
gracia ofrecida. A partir de alli, el ser humano entra en un
estado intermedio, consciente, real, pero todavia no final. La
Biblia deja ver este misterio con sobriedad, sin curiosidad
morbosa, pero sin silencio evasivo.

Jestis mismo narro la historia del rico y de Lazaro no
como una fabula simbolica, sino como una ventana pastoral

(o)




a la realidad espiritual que continta después de la muerte.
Alli vemos a un hombre rico que, tras morir, alzd sus ojos
“en tormentos” (Lucas 16:23), y a un hombre pobre
consolado en el seno de Abraham. Ambos estaban
conscientes. Ambos recordaban su vida. Ambos sabian
quiénes eran. Ambos experimentaban el inicio de la
retribucion divina. Sin embargo, ese estado no era todavia la
consumacion final del juicio, pues todavia aguardaba la
resurreccion. Lo que Jesus deja en claro es que tras la muerte
se abre una espera, pero no un vacio.

A lo largo de la Escritura, la muerte aparece como
consecuencia del pecado y como sefial de ruptura espiritual.
El hombre muere porque se separd de la Fuente de la vida.
Sin embargo, su espiritu no deja de existir. La historia
humana continia en una dimension invisible a nuestros
sentidos, pero plenamente real ante los ojos de Dios.

Los creyentes reposan en Cristo, aguardando la
resurreccion gloriosa (1 Tesalonicenses 4:14), mientras que
los incrédulos esperan en un estado de condenacion
anticipada, conscientes del juicio que se aproxima. Nada de
esto disminuye el amor de Dios; al contrario, lo subraya, pues
si El advierte, es porque ama, y si prepara un dia de juicio, es
porque la justicia es inseparable de Su naturaleza.

Pero la historia no termina alli. Las Escrituras hablan
con claridad de una resurreccion universal. Jesus afirmo:
“Vendra hora cuando todos los que estan en los sepulcros
oiran su voz; y los que hicieron lo bueno saldrian a

(o)




resurreccion de vida; mds los que hicieron lo malo, a
resurreccion de condenacion” (Juan 5:28 y 29). Nadie
quedara fuera de ese llamado. No habra tumba silenciosa ni
polvo olvidado. No habra osamenta perdida ni cuerpo
descompuesto que Dios no pueda levantar. El mar devolvera
a los muertos, la tierra entregara a los suyos, y las naciones
enteras se veran de pie delante del Dios que vive para
siempre.

Esta resurreccidon no es un concepto filoséfico ni una
metafora espiritual. Es una verdad fisica, ontologica, radical.
Asi como Cristo resucité corporalmente, con un cuerpo real,
glorificado, visible, asi también los seres humanos
resucitaran. Unos para participar de la gloria eterna. Otros
para comparecer en juicio.

Nadie resucitara para desaparecer. Nadie resucitard
para disolverse. Todos resucitaran para rendir cuentas. La
resurreccion universal establece que Dios no abandona Su
creacion ni rompe la unidad entre alma y cuerpo, sino que
restaura ambas dimensiones para el juicio definitivo.

La culminacion de esta progresion espiritual es el
momento solemne descrito en Apocalipsis 20. Juan habla del
Gran Trono Blanco, ante el cual estan en pie pequefios y
grandes, y los libros son abiertos, y otro libro es abierto, que
es el libro de la vida. Alli, dice la Escritura, los muertos
fueron juzgados por las cosas que estaban escritas en los
libros, segin sus obras (Apocalipsis 20:11 y 12).

65

—
| —



Nadie podra escapar. Nadie podra esconderse. Nadie
podra negociar. Nadie podra apelar ni excusarse. Ese sera el
dia en que las mascaras caeran, en que los engafios se
revelaran, en que las intenciones ocultas seran expuestas, y
en que la verdad resplandecera sin mezcla alguna.

Este juicio final no es un tribunal humano. No esta
sujeto a corrupcion, parcialidad o ignorancia. No habra
pruebas perdidas, ni testigos falsos, ni abogados
manipuladores. El Juez es Cristo, Aquel ante quien todos
compareceremos (2 Corintios 5:10). Y El no juzga segun
apariencias, sino segun la verdad eterna.

Los libros que se abren no son simples registros, sino
testimonios de una vida vivida ante Dios. Cada palabra, cada
intencién, cada accion, cada decision, cada rechazo
voluntario de la gracia recibird su justa retribucion. Asi se
cumple la palabra: “Dios traerd toda obra a juicio,

juntamente con toda cosa encubierta, sea buena o sea
mala” (Eclesiastés 12:14).

Alli comienza la dimension mds temible y solemne de
la revelacion biblica: el destino final. El texto afirma que
quienes no fueron hallados inscritos en el libro de la vida
srean lanzados al lago de fuego (Apocalipsis 20:15). Este no
es un simbolo débil ni una metafora literaria. Es la
consumacion de la justicia divina. Es la separacion definitiva
entre los que pertenecen a Cristo y los que rehusaron Su
seforio.

—

66

'




Es el estado irreversible en el cual el ser humano
experimenta eternamente la consecuencia de haber rechazado
la gracia. El infierno no es tanto la ausencia de Dios, porque
Dios esta en todas partes, sino la ausencia de Su favor, de Su
gracia, de Su rostro benevolente. Es existir para siempre bajo
la mirada justa de un Dios santo, sin mediacion de
misericordia.

Este es el punto donde nuestra mente tiembla y nuestro
corazon se quebranta. La doctrina del juicio final no deberia
producir en nosotros orgullo teologico, sino profundo temor
reverente. Nadie que comprenda lo que esta en juego puede
hablar del infierno con ligereza. Nadie que haya contemplado
el peso del juicio eterno puede predicarlo sin lagrimas.

La Iglesia ha sido llamada a advertir, no a amenazar; a
suplicar, no a condenar. Pablo decia que, conociendo el temor
del Sefior, persuadia a los hombres (2 Corintios 5:11). Quien
ha visto el tribunal eterno ya no juega con el pecado, ya no
trivializa la fe, ya no reduce el Evangelio a una mejora de
vida. Por tal motivo, debemos llenarnos de compasion, pero
a la misma vez de firmeza.

La progresion biblica del juicio nos ensefia, ademas,
que la vida presente es la antesala de la eternidad. No hay
neutralidad. No hay terrenos intermedios. Cada decision
moral, cada acto de fe, cada rechazo, cada entrega, cada
indiferencia estd cargada de eternidad. Jests afirmo6 que de
toda palabra ociosa que hablen los hombres daran cuenta en
el dia del juicio (Mateo 12:36). Esto no es legalismo; es

(o)



dignidad. Dios toma en serio la vida del ser humano porque
el ser humano fue creado a Su imagen. La existencia no es
banal. La vida no es un experimento. Es una carrera que
desemboca en el trono.

Pero si el juicio revela la santidad de Dios, también
manifiesta la gloria de Su gracia. Porque el mismo Cristo que
juzgara es Aquel que antes fue a la cruz para cargar la
condenacion que nos correspondia. El que abrira los libros es
el mismo que abrié Sus manos para recibir los clavos. El que
pronunciard la sentencia irrevocable es el mismo que
pronunci6 en la cruz: “Consumado es” (Juan 19:30).

Por eso el Evangelio no es un llamado a la religiosidad,
sino a la reconciliacion. Dios “manda a todos los hombres
en todo lugar, que se arrepientan” (Hechos 17:30), porque
ha establecido un dia en el cual juzgard al mundo con justicia
por medio de Jesucristo. Conociendo al hombre y su
incapacidad, los hijos de Dios debemos exaltar Su
maravillosa gracia y alabarle siempre por Su misericordia.

Aqui se vuelve pastoral la escatologia. No hablamos
del juicio para alimentar debates, sino para despertar
corazones dormidos. No hablamos del infierno para infundir
terror psicoldgico, sino para clamar que atn hay tiempo de
gracia. No describimos el lago de fuego para senalar a los
demas, sino para examinarnos a nosotros mismos.

El juicio final no es un capitulo oscuro de la fe
cristiana; es el telon de fondo sobre el cual la cruz brilla con

(o)



esplendor incomparable. Si el juicio es real, la gracia es
urgente. Si el tribunal eterno es inevitable, el llamado al
arrepentimiento es misericordia pura.

La Iglesia necesita volver a caminar con la eternidad
en sus ojos. Necesita volver a medir su vida, su ministerio,
sus decisiones, sus prioridades, no por la aprobacion humana
ni por el éxito visible, sino por el dia en que se oird su nombre
delante del trono.

Cada pastor, cada siervo, cada creyente comparecera
también ante el tribunal de Cristo para recibir segin lo que
haya hecho mientras estaba en el cuerpo, sea bueno o sea
malo (2 Corintios 5:10). Este juicio no es de condenacion
para los que estan en Cristo, pero si es de evaluacion, de
recompensa, de fuego purificador que prueba la obra. La
eternidad pondra en evidencia qué fue hecho para la gloria de
Dios y qué fue edificado sobre arena.

El creyente que vive con esta conciencia no se
desespera por aplausos presentes. No se deprime por criticas.
No negocia la verdad. No trivializa la santidad. Sabe que su
Sefior volverd y que nada habra sido en vano. Y aquel que
auin no conoce a Cristo necesita comprender que el dia de
gracia no es eterno. El amor de Dios llama hoy. La paciencia
divina espera hoy. La voz del Espiritu convence hoy. Pero un
dia, los cielos pasaran, la tierra huira de la presencia del Juez,
y s6lo quedara la verdad desnuda de cada corazén ante EL

69

—
| —



Que la progresion del juicio en la Escritura no nos lleve
al miedo paralizante, sino a la reverencia transformadora.
Que no nos conduzca al orgullo religioso, sino al quebranto
humilde. Que no nos incline al silencio cobarde, sino a la
predicacion fiel. Porque el dia del juicio final no es sélo el fin
de la historia; es el dia en que la justicia de Dios sera
vindicada, la gloria de Cristo sera exaltada, y la cruz sera
comprendida en toda su magnitud.

Y mientras ese dia se acerca, el llamado sigue en pie.
Hoy es el tiempo de la gracia. Hoy es el dia para volver al
Sefior. Hoy es el momento para abrazar al Salvador antes de
comparecer ante el Juez.

“Buscad al Seiior mientras puede ser hallado, llamadle en
tanto que estd cercano.”
Isaias 55:6




Capitulo ocho

EL LAGO DE FUEGO
JUSTICIA CONSUMADA

“Y el que no se hallo inscrito en el libro de la vida fue
lanzado al lago de fuego.”
Apocalipsis 20:15

Hablar del lago de fuego es caminar descalzos sobre
uno de los terrenos mas santos y temibles de toda la
revelacion biblica. No entramos aqui con curiosidad morbosa
ni con espiritu polémico, sino con el corazén inclinado
delante de Dios, sabiendo que tratamos con palabras que
describen el destino eterno de seres humanos creados a
imagen del Creador.

El Apocalipsis no fue escrito para satisfacer
especulaciones, sino para despertar a la Iglesia, fortalecer su
esperanza, advertir a los soberbios y consolar a los fieles con
la certeza de que la historia terminara bajo el trono de Cristo.
Y en el centro de esa culminacion aparece ese lugar
tremendo, llamado “el lago de fuego”, donde la justicia de
Dios se consuma y el mal es derrotado para siempre.

71

—
| —



Apocalipsis 20 nos introduce en esta escena con
solemnidad majestuosa. Juan describe a Satanas, la serpiente
antigua, el adversario que engand a las naciones desde el
principio, siendo finalmente lanzado al lago de fuego y
azufre, donde ya estaban la bestia y el falso profeta, “y serdn
atormentados dia y noche por los siglos de los siglos”
(Apocalipsis 20:10). Aqui no hay metafora vacia. No hay
alivio retorico. No hay atenuacién emocional. La Escritura
presenta el lago de fuego como un lugar real de retribucion
consciente, permanente, justa. Y luego afiade la afirmacion
que nos estremece, porque asegura que aquellos cuyos
nombres no estén escritos en el libro de la vida serdn lanzados
a ese mismo lago de fuego (Apocalipsis 20:15).

El lenguaje es deliberadamente serio. No dice “se
desvanecio”. No dice “ceso de existir”. No dice “entr6 en un
silencio eterno”. Dice “fue lanzado”. Hay un acto judicial.
Hay una sentencia pronunciada. Hay una transicion
definitiva. Ese momento no pertenece al reino de la
arbitrariedad divina, sino al cumplimiento de la justicia
eterna. El lago de fuego no es un capricho celestial, sino el
final coherente de una historia de rebelion voluntaria y
persistente contra Dios.

Pero antes de considerar el lago de fuego como destino
final, debemos recordar quién es el Juez que pronuncia la
sentencia. No es un tirano distante. No es un soberano ftrio.
Es el Cordero inmolado, Aquel que fue herido por nuestras
transgresiones (Isaias 53:5), Aquel que llor6 sobre Jerusalén

72

—
| —



(Lucas 19:41), Aquel que extendié Sus manos en la cruz para
cargar la ira que correspondia a pecadores como nosotros.

El mismo Cristo que invita: “Venid a mi” (Mateo
11:28), sera el Cristo que juzgara a los que rechazaron Su
gracia. Por eso el juicio final no contradice el amor de Dios,
sino que lo revela en toda su profundidad. La justicia eterna
no es enemiga de la misericordia; es su complemento
necesario. Un amor que nunca juzga deja de ser santo. Una
justicia que nunca salva deja de ser gracia. En Cristo
convergen ambas realidades en armonia perfecta.

El lago de fuego aparece en Apocalipsis como la etapa
final de la guerra espiritual que comenzo en el Edén. Alli no
solo son juzgados los hombres, sino también los poderes
espirituales de maldad. Satanas no permanece libre. El mal
no queda impune. La serpiente antigua no contintia tentando
eternamente.

El infierno, podriamos decir, es también la victoria de
Dios sobre el reino de las tinieblas. Es el lugar donde la
rebelion cosmica encuentra su final. Y, sin embargo, en ese
mismo lugar de derrota del enemigo, comparecen también
aquellos seres humanos que, a lo largo de la historia,
eligieron alinearse contra Dios, despreciar Su gracia y
endurecer su corazon.

Aqui encontramos el punto mas delicado: ;cémo

reconciliar el amor de Dios con la existencia de un castigo
eterno? La Escritura responde no desde la filosofia, sino

()




desde la revelacion divina. Dios no cred al hombre para el
infierno. Jesus afirm6 que el fuego eterno fue preparado
“para el diablo y sus angeles” (Mateo 25:41).

Sin embargo, los hombres que persisten en Ila
incredulidad comparten el destino de aquel a quien
obedecieron. El ser humano no es arrastrado pasivamente al
lago de fuego; llega alli como consecuencia final de haber
rechazado la vida eterna ofrecida gratuitamente en Cristo. La
justicia eterna no anula la libertad humana; la confirma en su
resultado definitivo.

Ante esta doctrina, el corazon piadoso no endurece la
mirada. Se quebranta. Pablo decia que “con gran tristeza y
continuo dolor” en su corazon pensaba en sus hermanos que
estaban lejos de Cristo (Romanos 9:2). Jests llor6 por los
suyos, ya que no creyeron en El. La Iglesia no puede hablar
del lago de fuego sin lagrimas. No puede predicarlo con tono
triunfalista. No puede convertirlo en un instrumento de
manipulacion emocional. La eternidad no es material para
espectaculos religiosos, sino un misterio que debe tratarse
con temblor y reverencia.

Al mismo tiempo, no debemos suavizar lo que Dios ha
hablado. Apocalipsis declara que el tormento es “por los
siglos de los siglos”. El lenguaje es el mismo que se utiliza
para describir la eternidad de Dios y la gloria de los
redimidos. No hay indicio de caducidad. No hay puerta de
salida. No hay segunda oportunidad.

74

—
| —



El lago de fuego representa la consumacion de una
vida vivida sin Dios y contra Dios. No es el inicio de un
proceso de purificacion. Es el final de un camino de
endurecimiento. Es el punto donde el juicio se establece para
siempre sobre todos aquellos que negaron neciamente la
existencia del Creador.

Este hecho tan solemne nos obliga a mirar nuevamente
a la cruz. Porque el mismo infierno que aguarda al pecador
no arrepentido cayd sobre Cristo en términos judiciales
cuando El cargd con nuestros pecados. El experimenté el
abandono del Padre en nuestro lugar (Mateo 27:46). El bebio
la copa de la ira que estaba reservada para nosotros (Isaias
51:17).

El descendio, podriamos decir, a las profundidades del
juicio para que nosotros no lo hiciésemos. El lago de fuego
revela cuan seria fue la cruz. Si la condenacién eterna no
existiera, la cruz perderia su peso. Si el castigo final fuera
simbolico o pasajero, la sangre del Cordero pareceria un
exceso innecesario. Pero como el juicio es real, la gracia
también lo es.

En la vision de Juan, el libro de la vida aparece como
criterio definitivo. No se trata de obras acumuladas en
balanza moral, sino de una relacion con Cristo. El que esta en
Cristo ha pasado de muerte a vida (Juan 5:24). El que no esta
en Cristo permanece bajo condenacion. El lago de fuego no
es el destino de hombres que intentaron sinceramente agradar
a Dios pero fueron rechazados arbitrariamente.

()



El lago de fuego es el destino de quienes rehusaron
humillarse, arrepentirse y abrazar por fe la obra redentora del
Hijo. La fe no es un accesorio religioso. Es la puerta de
entrada a la vida eterna. Y es cierto que el pecado ha
producido la muerte espiritual de los seres humanos, porque
la vida solo es Cristo, y ha producido una ceguera que
incapacita la vision; sin embargo, no habra excusas ante Dios
porque la obra ha sido hecha en Jesus y la oportunidad ha
sido dada a todos.

Ante esto, la pregunta pastoral es inevitable: ;coémo
predicar hoy esta verdad? ;Como hablar del lago de fuego sin
convertirnos en heraldos de terror ni en guardianes del
silencio culpable? La respuesta esta en imitar a Cristo. El
hablé del infierno con claridad, pero con compasion. Con
autoridad, pero con amor. Advertia para salvar. Describia
para rescatar. Decia la verdad para que los hombres no
perecieran engafiados. Predicar el juicio eterno sin
compasion es deshonrar el corazéon de Dios. Evitarlo por
temor a incomodar es deshonrar Su Palabra.

Al final, si el Sefior determina derramar Su gracia
sobre alguien, nada podrda impedirlo. Nuestra mision es
predicar el evangelio del Reino, bajo la uncion y sin diluir
sus verdades. Solo Dios puede otorgar conviccion de pecado
(Juan 16:8), solo Dios puede otorgar el don de la fe necesaria
(Efesios 2:8), solo Dios puede alcanzar los corazones y
salvar (Apocalipsis 7:10).

76

—
| —



El lago de fuego también deberia afectar nuestra
espiritualidad cotidiana. Nos recuerda que la vida cristiana
no es un juego, ni una busqueda de bienestar personal, ni una
experiencia emocional prolongada. Es caminar ante el Dios
vivo con temor reverente. Es confiar plenamente en Cristo.
Es proclamar el Evangelio con urgencia. Es amar a los
perdidos sabiendo lo que esta en juego. Es consagrar nuestras
vidas al Reino sabiendo que el tiempo es breve y que la
eternidad se aproxima.

Y, finalmente, hay un elemento de esperanza incluso
en esta doctrina tan dura. Porque el lago de fuego garantiza
que el mal no tendrd la ultima palabra. No habra tirano
impune, ni injusticia olvidada, ni lagrima derramada en vano.
Dios enjugard toda lagrima de los ojos de los redimidos
(Apocalipsis 21:4), y eso solo es posible porque el mal sera
desterrado definitivamente. El cielo no serd un lugar donde
el pecado flote en la sombra y la tierra sera llena de esa misma
justicia, y para que el Reino se manifieste con toda plenitud,
debe terminar para siempre toda rebelion.

Por eso, hablar del lago de fuego no nos conduce a la
desesperanza, sino a la reverencia, a la gratitud y al clamor.
Reverencia, porque Dios es santo. Gratitud, porque Cristo
nos rescatd. Clamor, porque el mundo necesita escuchar. No
somos espectadores neutrales de la eternidad. Somos testigos
del Evangelio en medio de una generacion que, muchas veces
sin saberlo, camina hacia el juicio. Nuestra predicacion no
debe ser liviana. Nuestras oraciones no deben ser
superficiales. Nuestro amor no debe ser indiferente.

(7)



El lago de fuego permanece como una realidad solemne,
inamovible, temible... pero también como el telon de fondo
que hace brillar la cruz como la més grande demostracion de
gracia jamas revelada. Alli donde la justicia se consuma para
siempre, comprendemos cudnto necesitdbamos un Salvador.
Y cuando miramos al Crucificado, comprendemos que la
invitacion sigue abierta mientras todavia es de dia.

“El que quiera, venga y tome del agua de la vida
gratuitamente.”
Apocalipsis 22:17




Capitulo nueve

ERRORES DE UNIVERSALISMO
Y ANIQUILACIONISMO

“Porque vendra tiempo cuando no sufriran la sana
doctrina, sino que teniendo comezon de oir, se
amontonardn maestros conforme a sus propias

concupiscencias, y apartardn de la verdad el oido y se
volveran a las fabulas.”
2 Timoteo 4:3 y 4

Cada generacion de la Iglesia enfrenta tentaciones
doctrinales que buscan suavizar, reinterpretar o directamente
borrar aquellas verdades que resultan incomodas para la
sensibilidad cultural dominante. En nuestros dias, una de las
verdades mas atacadas, relativizadas o negadas es la doctrina
biblica de la condenacién eterna.

No sorprende. Vivimos en una época que aborrece la
idea de juicio, que idolatra la autoexpresion humana y que
concibe el amor como aceptacion ilimitada sin correccion
moral. En ese contexto, afirmar que existe un infierno real,
consciente, eterno y justo parece no s6lo anticuado, sino
ofensivo. Sin embargo, la fidelidad cristiana no consiste en

[ 79 )

\ J



adaptar el Evangelio a la cultura, sino en proclamar la Palabra
de Dios con amor y verdad.

Entre las corrientes principales que intentan redefinir
el destino final del hombre encontramos el universalismo, la
idea de que finalmente todos serdn salvos, y el
aniquilacionismo, la creencia de que los impios seran
destruidos o dejaran de existir en lugar de sufrir castigo
eterno.

Ambas posturas se presentan frecuentemente como
alternativas mas compatibles con el amor de Dios. Sin
embargo, al analizarlas a la luz de la Escritura, descubrimos
que nacen mas del deseo humano de eliminar el escandalo
del juicio que de una exégesis fiel y reverente. La verdad es
que Dios no necesita que tratemos de exculparlo, El es justo
y sabe lo que hace.

El universalismo afirma que, tarde o temprano, toda la
humanidad serd reconciliada con Dios. Algunos sostienen
que esto sucederd inmediatamente después de la muerte.
Otros proponen un proceso prolongado de purificacion post-
mortem. Pero el resultado final es siempre el mismo: nadie
se perdera eternamente.

Esta idea proclama que al final, todos terminaran
disfrutando de la presencia de Dios. En apariencia, esta
doctrina suena compasiva y esperanzadora. ;Quién no
desearia que finalmente todos fueran salvos? El problema es
que este deseo, aunque noble en términos humanos, entra en

(%)



conflicto frontal con el testimonio claro y persistente de las
Escrituras.

Jestis hablo repetidas veces de dos caminos, dos
puertas, dos destinos. Dijo que el camino que lleva a la vida
es angosto, y pocos son los que lo hallan, mientras que el
camino que lleva a la perdicion es ancho, y muchos entran
por ¢l (Mateo 7:13 y 14). Habl6 de un juicio donde unos iran
al castigo eterno y otros a la vida eterna (Mateo 25:46).

Y cuando us6 el término “eterno”, lo aplico tanto a la
vida como al castigo. Si el castigo fuera temporal, la vida
también lo seria. Si uno se prolonga para siempre, el otro
también. Jesls no dejo espacio para un final universalmente
feliz. Lo que El proclamé fue una separacion real y
permanente entre quienes creyeron en El y quienes
rechazaron Su gracia.

El universalismo también choca con la ensefianza
apostodlica. Pablo escribi6 acerca de los que “no obedecen al
evangelio de nuestro Sefior Jesucristo”, quienes sufriran
“pena de eterna perdicion, excluidos de la presencia del
Serior y de la gloria de su poder” (2 Tesalonicenses 1:8 y
9). La exclusion eterna no es compatible con la reconciliacion
universal. Tampoco puede armonizarse con las advertencias
del libro de Apocalipsis, donde se habla de aquellos cuyo
destino final es “el lago que arde con fuego y azufre”
(Apocalipsis 21:8). La Biblia no sugiere que después de
cierto tiempo estos condenados seran restaurados. El énfasis
es persistente: el juicio es definitivo.

()



JPor qué, entonces, el universalismo resulta tan
atractivo? Porque promete alivio emocional. Quita el peso
del evangelismo urgente. Reduce la angustia al pensar en los
perdidos. Y sobre todo, libera a la conciencia moderna de la
incomodidad de un Dios que juzga. El universalismo, en el
fondo, no es una doctrina biblica sino psicoldgica. Es el
intento humano de resolver el misterio del amor y la justicia
divinos a favor de una misericordia absoluta... pero
desligada de la santidad. Sin embargo, si Dios no juzgara el
pecado, dejaria de ser justo.

Si la obra de la cruz no fuera necesaria para salvarnos
de la 1ira venidera, entonces el sacrificio de Cristo se
convertiria en un acto tragico sin proposito real. Su muerte y
Su resurreccion dejan muy en claro, la justicia implacable de
Dios. El no pudo ni podra pasar por alto una injusticia. La
paga del pecado es muerte (Romanos 6:23), y por eso pago
con Su propia vida, sin concesiones Yy sin eludir
responsabilidades.

El aniquilacionismo, por su parte, sostiene que los
impios no sufrirdn eternamente, sino que seran destruidos.
Segun esta posicion, el castigo final consiste en dejar de
existir. No habria tormento consciente, sino extincion.
Muchos que defienden esta postura lo hacen tratando de
preservar la justicia de Dios, pues admiten que el pecado
merece castigo, pero desean atenuar la idea de un sufrimiento
eterno.

Algunos presentan este modelo como mas coherente
con el amor divino. Sin embargo, la pregunta clave no es qué

(%)



nos resulta mas aceptable, sino qué revela la Escritura. Es
absurdo que para acomodar nuestra consciencia procuremos
cambiar la verdad eterna. Dios no deja de ser quien es, con
toda su integridad por causa de una dura condena. Al

contrario, El puede amar ilimitadamente, pero Su esencia es
la Santidad.

Es cierto que la Biblia wusa términos como
“destruccion”, “muerte” o “perecer” para describir el destino
de los impios. Jesus dijo: “El que no cree ya ha sido
condenado” (Juan 3:18) y “el que no obedece al Hijo no
verd la vida” (Juan 3:36). Pablo hablo de “destruccion
repentina” (1 Tesalonicenses 5:3). Pero estas expresiones

no significan necesariamente aniquilacion literal.

La “muerte” en la Biblia no consiste en dejar de existir,
espiritualmente es la separacion de Dios, porque El es la vida
misma (1 Juan 5:12), y la muerte fisica es la separacion del
alma y el cuerpo. La muerte espiritual es la separacion del
hombre de Dios. La muerte eterna es la separacion definitiva,
consciente y judicial del pecador rebelde de la presencia
benevolente del Sefior.

El propio Jesus describe el fuego del infierno como un
lugar donde “el gusano de ellos no muere, y el fuego nunca
se apaga” (Marcos 9:48). Como mencioné anteriormente, en
la pardbola del rico y Lazaro, el hombre rico se encuentra en
tormentos conscientes, puede hablar, puede sentir sed, puede
recordar, puede reflexionar... pero no desaparece (Lucas
16:22 al 24). Y en Apocalipsis, tanto la bestia como el falso

(%)



profeta son arrojados al lago de fuego, y “serdn
atormentados dia y noche por los siglos de los siglos”
(Apocalipsis 20:10). Siglos de los siglos. Un lenguaje dificil
de reinterpretar en términos de cese del ser.

Es comprensible que esta doctrina nos estremezca. La
eternidad del castigo es una realidad tan terrible que casi
desborda nuestra capacidad emocional. Pero no somos libres
de moldearla a nuestra medida. Cuando el aniquilacionismo
insiste en que Dios destruira al impio para evitar un
sufrimiento interminable, corre el riesgo de minimizar la
gravedad del pecado y la santidad de Dios.

El infierno no es una reaccion exagerada. Es el justo
resultado de una rebelion consciente contra el Creador. Lo
que ocurrid en la cruz revela cuan serio es el pecado. Si la
paga del pecado pudiera ser resuelta simplemente con la
extincion, ;por qué el Hijo de Dios tuvo que sufrir hasta la
muerte? ;Por qué la copa de la ira fue tan amarga?

El tercer gran error moderno no siempre adopta una
forma doctrinal definida, pero es quizas el mas extendido: el
silenciamiento practico del juicio. No se niega directamente
el infierno. No se discuten abiertamente sus términos.
Simplemente se deja de predicar. Se diluye. Se evita.

Se sustituye por un mensaje positivo, terapéutico,
motivacional, centrado en la superacion personal y la
prosperidad presente. Asi, sin atacar la doctrina
explicitamente, se la vacia de su funcidn pastoral. La Iglesia

(%)



pierde el sentido de urgencia, los creyentes pierden el temor
reverente, y los pecadores pierden la oportunidad de escuchar
la verdad que puede llevarlos al arrepentimiento.

Este silenciamiento es aiin mas grave que los errores
doctrinales explicitos, porque no llama la atencion. Se infiltra
en sermones, libros, canciones, conferencias y ministerios
que mantienen un lenguaje cristiano, pero evitan
cuidadosamente toda referencia a la ira de Dios, al juicio final
y al infierno.

Sin embargo, el Evangelio biblico incluye estas
realidades. Jesus vino para salvarnos “de la ira venidera” (1
Tesalonicenses 1:10). Si no hay ira venidera, ;de qué somos
salvados? Sino hay tribunal eterno, ;qué urgencia tiene la fe?
Si no hay peligro real, ;qué significado tiene la cruz?
Tengamos claridad en esto: La ira venidera en la Biblia se
refiere al juicio final y la retribucion divina contra el pecado
y la injusticia, un dia de castigo para los impios que se
revelard plenamente con la segunda venida de Jesucristo,
aunque Dios ya la demuestra en el presente.

Pastoralmente, debemos reconocer que muchos
creyentes sinceros sienten conflicto interior con estas
doctrinas. No todos los que dudan lo hacen por rebelion.
Algunos cargan con el dolor de seres queridos incrédulos.
Otros luchan con la idea de un infierno eterno porque aman
profundamente a las personas. La respuesta de la Iglesia no
debe ser dureza, sino acompafiamiento compasivo.

85

—
| —



Podemos llorar con los que lloran. Podemos sostener
el misterio. Pero al mismo tiempo, no debemos ceder a la
tentacion de modificar la revelacion divina para aliviar la
tension emocional. El amor no consiste en negar la realidad
del peligro, sino en advertir con firmeza la verdad y
expresarla con sincera compasion.

La fidelidad doctrinal no es un ejercicio académico
desligado del corazdn pastoral. Es cuidar la salud espiritual
del pueblo de Dios. Cuando las iglesias adoptan posturas
universalistas o aniquilacionistas, invariablemente se debilita
la percepcion del pecado, se trivializa el arrepentimiento, se
reduce la urgencia misionera y se diluye la autoridad de la
Escritura.

Si todo termina bien para todos, predicar el Evangelio
deja de ser una necesidad y se convierte en una opcion
cultural. Si el castigo final no es eterno, la santidad divina se
vuelve negociable. Y si la verdad puede adaptarse a la
sensibilidad del momento, la Iglesia deja de ser columna y
baluarte de la verdad (1 Timoteo 3:15).

Sin embargo, debemos evitar el extremo opuesto:
predicar el infierno sin amor. No fuimos llamados a anunciar
friamente la condenacion, sino a clamar que hay salvacion en
Cristo. El mensaje no es: “Ustedes van al infierno”, sino:
“Cristo vino a buscarlos, a rescatarlos, a dar Su vida en
rescate por muchos”. La doctrina del juicio eterno es el telon
de fondo que da peso a la cruz. El propodsito no es paralizar,
sino despertar. No es quebrar, sino conducir al

[ )



arrepentimiento. La verdad sin amor hiere. EI amor sin
verdad engana. El Evangelio une ambas realidades.

También debemos recordar que el infierno no es el
centro del cristianismo. Cristo lo es. La finalidad de la Iglesia
no es hablar obsesivamente del lago de fuego, sino predicar
al Salvador. Sin embargo, hablar del Salvador implica
necesariamente explicar de qué nos salva. Cuando Pablo
resumia su mensaje, incluia tanto la gracia como el juicio
(Hechos 24:25). Los apdstoles no tuvieron miedo de advertir.
Tampoco nosotros deberiamos tenerlo, si lo hacemos con un
corazon quebrantado y lleno de compasion.

En ultima instancia, la raiz de los errores modernos
sobre la condenacion eterna es el deseo de redefinir a Dios
segiin nuestra medida. Queremos un Dios que consuele, pero
no confronte, que sane pero no exija, que bendiga pero no
gobierne. Pero el Dios de la Biblia es fuego consumidor
(Hebreos 12:29) y al mismo tiempo rico en misericordia
(Efesios 2:4). Es el Dios que juzga y el Dios que salva. No
tenemos autoridad para escoger qué atributos preservar. S6lo
podemos inclinarnos y declararlo santo.

Por eso, la Iglesia necesita volver a una fe humilde,
sometida a la Palabra. Necesitamos reconocer que hay
misterios que nos sobrepasan. Que el juicio eterno es una de
esas realidades ante las cuales debemos decir: “Sea Dios
veraz, y todo hombre mentiroso” (Romanos 3:4). No lo
entendemos todo. No lo sentimos todo plenamente justo
desde nuestra perspectiva limitada. Pero confiamos en el

(%)



caracter de Aquel que no puede errar. El Juez de toda la tierra
que solo hard lo que es justo (Génesis 18:25).

Mientras esperamos el dia del juicio, nuestra tarea no
es debatir eternamente las posibilidades del mas alld, sino
proclamar con urgencia el Evangelio aqui y ahora. Hoy es el
dia aceptable. Hoy es el tiempo de salvacion. Hoy, el que oye
la voz del Sefior no debe endurecer su corazéon. Porque
llegard el momento en que el tiempo termine, los libros se
abran y el destino eterno quede sellado. En aquel dia, no
habra universalismo ni aniquilacién que valga. Sé6lo Cristo o
separacion eterna de EL

Que esta verdad no nos conduzca al temor servil, sino
al amor reverente. Que nos impulse a interceder por los
perdidos, a predicar con fidelidad, a vivir en santidad, a
abrazar la cruz. Porque, si bien la Biblia nos habla del
infierno con claridad, lo hace para conducirnos al Salvador.
Y alli, al pie de la cruz, comprendemos que nadie tiene por
qué perderse eternamente. El camino al Padre esta abierto. La
gracia es real. La vida eterna es ofrecida a todo aquel que
cree. Y ese mensaje, mas que cualquier teoria moderna, es el
verdadero escandalo de la gracia.

“Porque de tal manera amo Dios al mundo, que ha dado a
su Hijo unigénito, para que todo aquel que en él cree, no

se pierda, mads tenga vida eterna.”
Juan 3:16

88

—
| —



PARTE IV

“LA GRACIA Y LA URGENCIA
DEL EVANGELIO”

89

—
| —



Capitulo diez

LA CRUZ FRENTE
AL JUICIO FINAL

“Y por medio de él reconciliar consigo todas las cosas, ast
las que estdn en la tierra como las que estan en los cielos,
haciendo la paz mediante la sangre de su cruz.”
Colosenses 1:20

Si el juicio final revela la santidad inquebrantable de
Dios, la cruz revela la gracia insondable de Su amor. Ambas
realidades no pueden separarse. Donde la Escritura habla del
tribunal eterno, también nos presenta al Cordero inmolado.
Donde encontramos advertencia solemne, hallamos también
una invitacion tierna.

La Biblia no contrapone juicio y gracia; los presenta
como dos caras de la misma moneda de la redencion. Un Dios
que no juzga no necesita enviar a Su Hijo a morir. Un Dios
que juzga sin ofrecer gracia dejaria a la humanidad sin
esperanza. En la cruz, ambas tensiones se resuelven de
manera gloriosa. Alli vemos con claridad donde cayo la
condenacion que nos correspondia.

90

—
| —



Desde el inicio de la revelacion biblica, la justicia
divina exige una respuesta ante el pecado. Dios no puede
negar Su propio caracter. El es Santo. El es Justo. El es Recto
en todos Sus caminos. Por eso, aun cuando revela Su
misericordia, no renuncia jamas a Su justicia. El pecado no
puede ser ignorado, minimizado ni archivado. Debe ser
tratado. Debe ser juzgado. Debe ser condenado.

La Escritura lo dice con contundencia: “La paga del
pecado es muerte” (Romanos 6:23). No se trata de una ley
impersonal, sino de una consecuencia moral inherente a la
naturaleza del Dios justo. Todo pecado es, en esencia, una
rebelion contra el Creador. Y toda rebelion contra el Creador
merece condenacion.

Aqui surge la gran pregunta de la fe cristiana: si todos
hemos pecado, si todos hemos quedado destituidos de la
gloria de Dios (Romanos 3:23), si todos estamos bajo
sentencia, ;como puede Dios salvar al pecador sin dejar de
ser justo? ;CoOmo puede perdonar sin comprometer Su
santidad? ;Como puede declarar justo al culpable sin
pervertir el derecho? La respuesta divina no es un decreto
arbitrario ni un simple acto de amnesia espiritual. La
respuesta es la cruz.

La cruz no fue un accidente historico. No fue s6lo una
ejecucion romana mas. No fue el resultado triste de una
conspiracion religiosa. Fue el cumplimiento del propdsito
eterno de Dios. Pedro lo predic6 con claridad en Pentecostés:
Jesus fue “entregado por el determinado consejo y

(o)



anticipado conocimiento de Dios” (Hechos 2:23). La cruz
estaba en el corazén del plan redentor desde antes de la
fundacion del mundo. Alli, el Hijo de Dios se ofrecid a si
mismo como sustituto, cargando la condenacion que nosotros
habiamos acumulado.

La Escritura declara que Cristo fue hecho “pecado por
nosotros” (2 Corintios 5:21). No significa que El pecara,
pues fue sin mancha, sin engafio, sin contaminacion, sino que
asumio6 legalmente nuestra culpa. Se identifico judicialmente
con los pecadores. Llevd en Su cuerpo nuestros pecados
sobre el madero (1 Pedro 2:24).

Sufri6 no sélo fisicamente, sino espiritualmente,
cargando la ira santa de Dios contra el pecado. En ese sentido,
la cruz es un evento escatologico adelantado: el juicio final
irrumpiendo en la historia para caer sobre Cristo en lugar de
caer sobre nosotros. Es por esto, que nosotros debemos
vernos en ese madero, porque lo justo hubiese sido que
nosotros ocuparamos ese lugar.

La doctrina que describe esta realidad se conoce como
sustitucion penal. “Sustitucion”, porque Cristo tomo nuestro
lugar. “Penal”, porque lo hizo cargando la pena del pecado.
No fue simplemente un ejemplo de amor sacrificial, aunque
también lo fue, sino un acto juridico real en el que la justicia
divina fue plenamente satisfecha.

Isaias lo vio siglos antes cuando escribio: “Mas él
herido fue por nuestras rebeliones, molido por nuestros

()



pecados; el castigo de nuestra paz fue sobre él, y por su
llaga fuimos nosotros curados” (Isaias 53:5). El castigo que
correspondia a nuestra rebelion cayo sobre El. Alli, en ese
madero, se oy0 el eco del juicio final.

Por eso Jesus clamé: “Dios mio, Dios mio, jpor qué
me has desamparado?” (Mateo 27:46). No fue teatro
espiritual. No fue una frase retérica. Fue el grito del Hijo
perfecto experimentando, en nuestro lugar, el abandono
judicial que le correspondia al pecador. Aquel que habia
disfrutado por la eternidad de la comunion ininterrumpida
con el Padre, experimentd el peso del juicio divino. No
porque El lo mereciera, sino porque eligié voluntariamente
pagar el precio de nuestra salvacion.

Aqui comprendemos el corazon de la cruz: la
condenacion que debia caer sobre nosotros cayo sobre Cristo.
El no simplemente evitd el juicio; lo absorbid. No escapd de
la ira; la bebio6 hasta la ultima gota. No se coloco a un lado
del tribunal; se sentd en nuestro banquillo. Pablo lo expresa
con claridad teologica: Dios presentd a Cristo “como
propiciacion por medio de la fe en su sangre... para
manifestar su justicia” (Romanos 3:25 y 26). La cruz
demuestra que Dios no pasa por alto el pecado. Lo juzga.
Pero lo juzga en Cristo para que los que creen en El sean
declarados justos.

De este modo, la justicia divina queda plenamente
satisfecha. No se relativiza. No se suspende. No se diluye. Al
contrario, resplandece con mayor fuerza. Porque si Dios

()



hubiera dejado el pecado sin castigo, Su justicia se habria
comprometido.

Pero en la cruz, castigo el pecado de manera perfecta...
mientras salvaba al pecador arrepentido. En Cristo, Dios
sigue siendo “justo, y el que justifica al que es de la fe de
Jesus” (Romanos 3:26). El Evangelio no es el anuncio de
que Dios decidié relajar Sus estdndares morales, sino la
proclamacion de que Cristo cumplié plenamente con ellos en
nuestro lugar.

Sin embargo, la cruz no sélo satisface la justicia;
también revela la magnitud de la misericordia. Porque nadie
obligo a Dios a salvarnos. Nadie lo presiond. Nadie le exigio.
Fue el amor eterno del Padre el que envid al Hijo (Juan
3:16). Fue la obediencia perfecta del Hijo la que lo llevo a la
cruz: “se humillo a si mismo, haciéndose obediente hasta la
muerte, y muerte de cruz” (Filipenses 2:8), y fue el Espiritu
Santo quien aplico esta obra a nuestros corazones. La cruz es
la interseccion gloriosa del amor trinitario. Alli, la
misericordia no anula la justicia, sino que actia a través de
ella.

Por eso, hablar del juicio sin la cruz produce
desesperacion. Pero hablar de la cruz sin el juicio produce
superficialidad. Necesitamos ambas realidades. El creyente
que comprende que su culpabilidad real cay6 sobre Cristo no
puede seguir viviendo como si el pecado fuera un juego
inofensivo. La gracia deja de ser barata. El arrepentimiento
deja de ser liviano. La santidad deja de ser opcional. La cruz

()



nos confronta con el precio infinito de nuestra redencion:
“habéis sido comprados por precio” (1 Corintios 6:20). Ese
precio fue la sangre del Hijo de Dios.

Al mismo tiempo, la cruz nos libera del temor
paralizante al juicio final. Jests declard: “El que oye mi
palabra y cree al que me envio tiene vida eterna; y no
vendrd a condenacion, mds ha pasado de muerte a vida”
(Juan 5:24). El creyente no niega el juicio. Lo reconoce.

Pero sabe que su condenacion ya fue ejecutada... en
Cristo. No porque merezca nada, sino porque ha sido unido
por la fe al Crucificado. En El, la sentencia fue pronunciada
y cumplida. Por eso Pablo proclama con gozo: “Ahora, pues,
ninguna condenacion hay para los que estin en Cristo
Jesus” (Romanos 8:1).

La sustitucién penal no es un concepto frio. Es una
realidad apostdlica profundamente consoladora. Significa
que el pecado que nos atormenta, la culpa que nos persigue y
el pasado que nos acusa, no tienen la ultima palabra. Si
estamos en Cristo, nuestro juicio ocurrid hace dos mil afios
en el Calvario. La deuda ya fue pagada. La justicia ya fue
satisfecha. La ira ya fue apaciguada. La cruz se convierte
entonces en el lugar de descanso del alma:

“Justificados, pues, por la fe, tenemos paz para con Dios

por medio de nuestro Sefior Jesucristo”
Romanos 5:1

95

—
| —



Pero esta misma verdad produce en nosotros un
sentido renovado de mision. Si Cristo cargd la condenacion
por los pecadores, si la inica esperanza de escapar del juicio
eterno es estar en El, entonces el Evangelio no puede ser
opcional. No se trata de una oferta religiosa entre muchas. Es
la tnica puerta de salvacion. Es el unico camino para ser
librado de la ira venidera. De aqui nace la urgencia misionera,
el celo evangelistico, la pasion pastoral. No predicamos para
entretener. Predicamos porque sabemos que el juicio es
real... y que la cruz es suficiente.

También debemos afirmar que la cruz revela el
verdadero significado del amor de Dios. En nuestra cultura,
el amor se ha reducido frecuentemente a un sentimiento de
aceptacion incondicional. Pero el amor biblico es santo,
sacrificial, redentor. Dios no nos amé diciendo: “Sus pecados
no importan”. Nos am¢ entregando a Su Hijo para pagar por
ellos. Nos amo asumiendo El mismo el costo. Nos amo
sirviéndose del juicio como instrumento de redencion. Ese
amor no destruye la justicia; la honra. No trivializa el pecado;
lo expia. No relativiza el juicio; lo toma sobre si.

La cruz también expone la gravedad del rechazo a
Cristo. Si la condenacion cayé sobre El, ;qué ocurrird con
aquellos que desprecian este sacrificio? La Escritura es clara:
“.Como escaparemos nosotros, si descuidamos una
salvacion tan grande?” (Hebreos 2:3). Negarse a Cristo no
es simplemente una opcion espiritual neutra. Es rechazar la
Unica provision divina para escapar del juicio. Es tratar como
innecesaria la sangre del Hijo de Dios. Es pesadisima la

9




responsabilidad que pesa sobre el corazon humano que
escucha el Evangelio y endurece su corazon.

Sin embargo, mientras el tiempo de la gracia continua,
la cruz permanece abierta como un refugio para todo pecador
arrepentido. No hay pecado demasiado oscuro. No hay
historia demasiado rota. No hay pasado demasiado pesado.
La cruz es lo suficientemente grande como para sostener el
juicio que nos correspondia, y lo suficientemente dulce como
para ofrecernos perdon, adopcion y nueva vida. Por eso, la
proclamacion cristiana nunca debe detenerse en el infierno.
Debe conducir a Cristo. El es el centro. El es la respuesta. El

es el Cordero de Dios que quita el pecado del mundo (Juan
1:29).

El juicio final, entonces, no produce desesperacion en
nosotros, sino esperanza sobria. Porque sabemos que nuestro
juez es también nuestro Redentor. Sabemos que el tribunal
donde debemos comparecer ya ha sido atravesado por la
gracia divina. Sabemos que el que viene en gloria es el mismo
que un dia sufri6 en la cruz por nosotros. La fe no niega el
tribunal. Se ampara en la cruz. Desde alli, vivimos, servimos,
perseveramos y esperamos.

Por eso, la Iglesia del Sefior debe volver a predicar con
claridad donde cay6 la condenacion. No sobre nuestra
reforma moral. No sobre nuestro esfuerzo religioso. No sobre
nuestra espiritualidad subjetiva. Cay6 sobre Cristo. El
Evangelio no es un llamado a mejorar, sino a creer. No es una
invitacion a compensar, sino a confiar. No es una propuesta

()



terapéutica, sino una proclamacion judicial: la condenacion
fue ejecutada, la justicia fue satisfecha, la misericordia fue
ofrecida... en la cruz.

Y ese es el lugar donde la eternidad se encuentra con
el tiempo, donde el juicio se encuentra con la gracia, donde
el pecador se encuentra con Dios... Alli, al pie del madero.

“Esta justicia de Dios llega mediante la fe en Jesucristo a
todos los que creen... siendo justificados gratuitamente por
su gracia mediante la redencion que es en Cristo Jesus, a
quien Dios puso como propiciacion por su sangre para ser
recibido por la fe.”

Romanos 3:22 y 25




Capitulo once

GRACIA COSTOSA Y
ARREPENTIMIENTO VERDADERO

Jesus dice:
“No he venido a llamar a justos, sino a pecadores al
arrepentimiento.”
Lucas 5:32

Si la cruz nos muestra donde cayd la condenacion,
ahora debemos mirar qué tipo de respuesta produce en el
corazdén humano. Porque la gracia de Dios nunca llega como
una teoria fria, ni como un concepto académico que
examinamos con distancia. La gracia es un impacto, una
irrupcion, una herida santa en el alma. Cuando la gracia toca
verdaderamente al hombre, nada vuelve a ser igual.

El arrepentimiento no es entonces una obligacion
religiosa, sino la respuesta inevitable de un corazén que ha
sido alcanzado por el amor inmerecido de Dios. Sin embargo,
en tiempos como los nuestros, la gracia ha sido muchas veces
reducida a un eslogan sentimental, y el arrepentimiento a una
simple decision personal o cierto formalismo superficial. Por

—

99

'




eso, necesitamos volver a contemplar la gracia en su costo y
el arrepentimiento en su verdad.

La Escritura nunca presenta la gracia como algo
barato. La salvacién es gratuita para nosotros, pero no fue
barata para Dios. Nos es dada sin precio, pero fue adquirida
con sangre. “Sabéis que fuisteis rescatados... no con cosas
corruptibles... sino con la sangre preciosa de Cristo” (1
Pedro 1:18 y 19). La gracia costo la vida del Hijo de Dios.
Cost6 el sudor de sangre del Getsemani. Costo el grito de
abandono en la cruz. Cost6 el peso del juicio que cayo sobre
EL Por eso, llamarla “barata” es un insulto al sacrificio del
Cordero.

Sin embargo, cuando la gracia se predica desconectada
del juicio, cuando se ofrece sin revelacion, cuando se
transforma en simple consuelo psicologico, inevitablemente
se vuelve liviana. Ya no demanda nada. Ya no confronta. Ya
no transforma. Se convierte en una gracia que tolera el
pecado, que no exige cambio, que se conforma con una fe
superficial. Es una gracia que perdona sin santificar, que
consuela sin confrontar, que afirma sin redimir. No es la
gracia de Cristo, sino una imitacién que opera como anestesia
espiritual.

La Biblia, en cambio, une indisolublemente gracia y
arrepentimiento. Jesis comenz6 Su ministerio proclamando:
“Arrepentios, porque el reino de los cielos se ha acercado”
(Mateo 4:17). No dijo simplemente ‘“crean”, sino

[100]

J



“arrepiéntanse”. El problema es que nadie accedid con
revelacion a ese cambio de pensamiento.

Pablo predicaba “arrepentimiento para con Dios, y fe
en nuestro Seiior Jesucristo” (Hechos 20:21). La fe
verdadera nace del arrepentimiento, y el arrepentimiento
verdadero conduce a la fe. No se trata de dos caminos
alternativos, sino de dos dimensiones del mismo regreso a
Dios. Lo que debemos asumir, es que asi como la fe es un
don de Dios, el arrepentimiento es el resultado de Su
iluminacion.

Por eso, debemos preguntarnos ;qué es el
arrepentimiento? No es solamente sentir culpa. No es
experimentar remordimiento emocional. No es llorar por las
consecuencias del pecado. Judas sintié remordimiento, pero
no se arrepintio. El arrepentimiento biblico es una conversion
profunda del corazoén, una transformacion del pensamiento,
una rendicion del alma y eso implica necesariamente una
intervencion divina.

La palabra griega principal para “arrepentimiento”,
especialmente en el Nuevo Testamento, es “metanoia”, que
literalmente significa un “cambio de mente” o “cambio de
pensamiento”. Es volvernos a Dios, alejandonos del pecado.
Es reconocer que El tiene razon y nosotros no. Es aceptar Su
diagnostico y abandonar nuestra autojustificacion. Es un
cambio radical de direccion interior, que inevitablemente se
manifiesta en la vida.

[101]

J



Por tal motivo, el arrepentimiento es algo a lo que no
podemos llegar por conclusion mental, porque nuestra mente
operaba en tinieblas, y éramos enemigos de Dios en nuestra
mente (Colosenses 1:21). La demanda de arrepentimiento
dej6 en claro la incapacidad humana y la gracia que no solo
hizo el tramite judicial, sino que nos alcanza por medio dela
obra del Espiritu Santo, otorgdndonos la vida y la luz
necesaria para comprender.

La Escritura dice que “la tristeza que es segun Dios
produce arrepentimiento para salvacion, de que no hay que
arrepentirse” (2 Corintios 7:10). No toda tristeza produce
arrepentimiento. Algunos lloran sélo por el dolor que les
produce el pecado, pero no por el pecado mismo. Otros se
lamentan por las consecuencias, pero no por la ofensa.

El arrepentimiento verdadero se produce por
iluminacion. Es obtener la gracia de la comprension, que el
pecado no so6lo nos perjudica a nosotros, sino que hiere el
corazon santo de Dios. David, tras su caida, no se excuso. No
negocio su culpa. No minimizo6 sus hechos, sino que clamo:
“Contra ti, contra ti solo he pecado” (Salmo 51:4). Esa es
la voz del arrepentimiento real producido por la obra
soberana.

Cuando la gracia es costosa, el arrepentimiento no
puede ser superficial, debe ser generado por la misma gracia.
No puede limitarse a una oracion repetida mecanicamente,
porque sin la obra soberana de Dios, ningun hombre cambia

[102]



su manera de pensar. No puede quedarse en una decision
emocional, debe ser el resultado de la luz.

El arrepentimiento verdadero implica rendicion.
Implica entrega. Implica muerte al yo y nadie determina eso,
sin la obra del Espiritu Santo. Jestis no llamo6 a la gente
simplemente a afiadir un poco de espiritualidad a sus vidas,
sino a negarse a si mismos, tomar su cruz y seguirle (Mateo
16:24). Eso no es legalismo cuando se entiende desde la
revelacion. Es la 16gica misma de la gracia que demanda lo
que también otorga. Es por eso, que, quienes hemos sido
rescatados por la sangre del Cordero ya no nos pertenecemos.

“Con Cristo estoy juntamente crucificado, y ya no vivo yo,
mas vive Cristo en mi; y lo que ahora vivo en la carne, lo
vivo en la fe del Hijo de Dios, el cual me amo y se entrego
a si mismo por mi.”
Galatas 2:20

La gracia costosa también nos libra del engafio del
orgullo espiritual. Nadie que haya conocido la profundidad
de su pecado y la magnitud del sacrificio de Cristo puede
gloriarse en si mismo. El arrepentimiento no es una obra que
presentamos a Dios como mérito, sino una respuesta que el
Espiritu produce en nosotros. Es gracia en accion. Es la
humillacion santa por la cual dejamos de mirarnos a nosotros
mismos y levantamos los ojos al Crucificado. Alli el alma se
quiebra... pero es restaurada.

[103]



Sin embargo, en muchos contextos cristianos actuales,
el arrepentimiento ha sido sustituido por afirmaciones
superficiales. Se invita a la gente a “aceptar a Jesus” sin
confrontar el pecado. Se proclama un Cristo que sana,
prospera, restaura relaciones, da propdsito y paz... pero se
evita hablar de la ira venidera, del juicio, de la muerte al yo,
de la santidad. Asi surgen creyentes que desean los beneficios
del Reino, pero no la autoridad del Rey. Personas que quieren
perdon, pero no transformacion. Fe sin arrepentimiento
verdadero. Gracia sin cruz. Evangelio sin juicio.

Ese evangelio mutilado no salva. Puede producir
experiencias emocionales, puede llenar auditorios, puede
generar movimientos religiosos... pero no genera nueva
vida. Sin arrepentimiento no hay regeneracion. El
evangelismo no consiste en sistemas, sino en la obra soberana
de la uncion. Sin la obra del Espiritu Santo no hay
arrepentimiento y sin arrepentimiento no hay conversion
verdadera.

La gracia costosa también transforma nuestra relacion
con el pecado. El que ha conocido el perdon no utiliza la
gracia como excusa, sino como motivacion para la santidad.
Pablo tuvo que corregir a algunos que concluian:
“; Persistiremos en el pecado para que la gracia abunde?”
(Romanos 6:1). Su respuesta fue contundente: “;Emn
ninguna manera!” Quien ha muerto al pecado, ;como vivira
todavia en €1? La gracia que perdona es la misma gracia que
nos ensefia a renunciar a la impiedad y a vivir sobria, justa 'y

[104]



piadosamente (Tito 2:11 y 12). La gracia no elimina la
obediencia; la capacita.

Arrepentirse tampoco significa volverse perfecto
inmediatamente. El creyente sigue luchando. Sigue cayendo
en ocasiones. Sigue necesitando perdon. Pero la direccion de
su vida ha cambiado. Ya no defiende su pecado. Ya no se
deleita en €l. Ya no lo justifica. Lo confiesa. Lo aborrece. Lo
combate. Llora delante de Dios. Busca ayuda. Ese es el
aroma del arrepentimiento verdadero: humildad continua.
Contricion creciente. Dependencia constante de la gracia.

Pastoralmente, esta comprension es vital. No
buscamos producir culpa permanente ni esclavitud
emocional. No llamamos al arrepentimiento para destruir,
sino para sanar. El arrepentimiento es un regalo. Es una
gracia. Es Dios concediendo la oportunidad de volver a casa.
Es el Padre corriendo hacia el hijo prodigo cuando todavia
esta lejos (Lucas 15). El arrepentimiento no nos introduce en
un tribunal frio, sino en los brazos de un Padre que nos recibe,
nos limpia, nos restaura y nos da nueva vida.

Sin embargo, volver a casa implica dejar la tierra
lejana. No se puede amar al Padre y permanecer
voluntariamente en el pecado. No se puede recibir la gracia y
despreciar Su santidad. El arrepentimiento verdadero
siempre produce fruto. Juan el Bautista lo expres6 con
claridad: “Haced, pues, frutos dignos de arrepentimiento”
(Mateo 3:8). Ese fruto no es la causa del perdon, sino su

[105]



evidencia. La fe que no transforma la vida no es fe viva, sino
muerta.

La gracia costosa también marca la vida de la Iglesia.
Una iglesia que comprende la cruz no tolera un cristianismo
superficial. No reduce el discipulado a asistir a reuniones. No
convierte la fe en entretenimiento. No mide su éxito por
nimeros, sino por transformacion. Una iglesia que vive bajo
la cruz predica con claridad. Ora con quebranto. Sirve con
humildad. Camina en santidad. Anhela la presencia de Dios
mas que el aplauso humano. No endurece el corazon frente
al pecado, ni pierde la ternura frente al caido. La cruz forma
comunidades donde la verdad y el amor caminan juntos.

Al mismo tiempo, la gracia costosa nos protege del
moralismo frio. Porque sabemos que no fuimos salvados por
nuestro arrepentimiento, sino por Cristo. El es la base. El es
el fundamento. El es la justicia. Nuestro arrepentimiento no
compra la gracia; la recibe. No la merece; la abraza. No la
genera; responde a ella. Por eso, el cristiano vive
permanentemente agradecido. No obedece para ser amado.
Obedece porque ha sido amado de manera infinita.

En este punto, volvemos a mirar el juicio final. Los
creyentes no tememos la condenacion, pero tampoco vivimos
en ligereza. Sabemos que daremos cuentas ante el tribunal de
Cristo. Sabemos que nuestras obras seran probadas (1
Corintios 3:13). Sabemos que la gracia nos llama a vivir de
manera digna el Evangelio. Sabemos que fuimos comprados
a gran precio. Sabemos que pertenecemos a Otro. Y en ese

[ 106 )



temor reverente, encontramos libertad. Porque la gracia
costosa no nos oprime; nos libera. Nos libera del pecado, del
miedo, del orgullo, y de la esclavitud del yo.

El mundo necesita ver este tipo de cristianismo. No
una religion estricta sin gracia. No una gracia superficial sin
verdad. Sino un pueblo quebrantado por la cruz y
transformado por el arrepentimiento. Hombres y mujeres que
seamos capaces de lloran por nuestro pecado, pero que a la
vez descansemos en la gracia. Que vivamos en santidad, pero
no en soberbia. Que prediquemos la verdad, pero con
lagrimas en los ojos. Que corramos hacia los perdidos,
sabiendo que la misma gracia que nos alcanzd a nosotros
puede alcanzar a cualquiera.

En definitiva, la gracia costosa nos conduce al
asombro. ;Como es posible que el Juez del universo cargara
con nuestra condenacion? ;Como es posible que nos haya
amado hasta el extremo? ;Como es posible que nos haya
dado Su justicia? Cuando estas preguntas arden en nuestros
corazones, el arrepentimiento deja de ser una obligacion
dolorosa y se convierte en un acto de adoracion. Nos
postramos. Entregamos todo. Y decimos: “Serior, ya no
quiero vivir para mi. Quiero vivir para Aquel que murio y
resucito por mi”’ (2 Corintios 5:15).

Y asi, la gracia nos conduce siempre de vuelta a la
cruz. Alli comienza el arrepentimiento, porque fue en esa
cruz que nuestra mente carnal también fue crucificada. Alli
encuentra su fundamento para la vida nueva. Alli halla su

[107]

J



poder. Alli descansa su esperanza, porque solo la cruz abrio
paso al poder de la resurreccion.

“;Bendito sea Dios, Padre de nuestro Seiior Jesucristo!
Por su gran misericordia, nos ha hecho nacer de nuevo
mediante la resurreccion de Jesucristo de entre los
muertos, para que tengamos una esperanza viva.”

1 Pedro 1:3




Capitulo doce

PREDICAR EL INFIERNO
DEMANDA UNCION

“El Espiritu de Jehova el Seiior esta sobre mi, porque me
ungio Jehovda; me ha enviado a predicar buenas nuevas a
los abatidos, a vendar a los quebrantados de corazon, a
publicar libertad a los cautivos, y a los presos apertura de
la carcel; a proclamar el afio de la buena voluntad de
Jehova, y el dia de venganza del Dios nuestro; a consolar
a todos los enlutados; a ordenar que a los afligidos de
Sion se les dé gloria en lugar de ceniza, dleo de gozo en
lugar de luto, manto de alegria en lugar del espiritu
angustiado; y serdan llamados darboles de justicia, plantio
de Jehova, para gloria suya.”

Isaias 61:1 al 3

Hablar del infierno nunca fue facil. No lo fue para
Jests, no lo fue para los apdstoles, no lo fue para los profetas
y no lo ha sido para la Iglesia fiel a lo largo de los siglos. El
infierno no es un tema comodo, ni agradable, ni popular.
Ningun pastor que ame a su congregacion disfruta
predicando sobre el juicio eterno. Y, sin embargo, lo
hacemos, no porque nos deleite, sino porque Dios ha hablado.

[ 100 )

\ J



Predicar el infierno es un acto de fidelidad. Callar sobre €I,
cuando Dios ha advertido con tanta claridad, seria un acto de
infidelidad ministerial.

Pero la cuestion no es solamente qué predicamos, sino
como lo predicamos. La Escritura no sélo nos da contenido
doctrinal; también nos muestra el corazéon con el que ese
contenido debe ser comunicado. Jesus habl6 del infierno con
autoridad, pero también con compasion. Llord sobre
Jerusalén. Mir¢6 a las multitudes y tuvo compasion de ellas.
Advirtié con firmeza, pero con lagrimas en el alma. El
verdadero predicador cristiano no levanta la doctrina del
infierno como una espada de orgullo, sino como una sefial de
advertencia levantada en el poder de la uncion.

La tentacion de perder el corazon pastoral es real. A lo
largo de la historia han existido voces que hablaron del
infierno con un tono casi excitado, como si el juicio de los
demas confirmara su propia superioridad moral. Esa actitud
contradice completamente el espiritu de Cristo. El pastor que
predica el infierno debe ser el primero en hacerlo de rodillas.
Debe sentirse profundamente humillado por la realidad de
que ¢l mismo merecia esa condenacion, y que soélo por la
gracia de Dios fue rescatado. No puede hablar como juez,
sino como testigo de la gracia.

Predicar el infierno, entonces, comienza con una
profunda conviccion interior de la santidad de Dios. No
hablamos del juicio como si fuera una arbitrariedad divina,
sino como expresion necesaria del caracter Santo del Sefior.

[ 110 )



Cuando Isaias vio la gloria de Dios, no comenzé sefialando
los pecados de otros. Clamo: “;Ay de mi!” (Isaias 6:5). El
predicador que contempla la santidad de Dios se reconoce
primero pecador perdonado antes que maestro de otros. Ese
reconocimiento lo protege del orgullo espiritual y le da un
tono de quebranto santo.

Pero también predicamos el infierno porque amamos a
las personas. Nadie avisa de un precipicio por crueldad.
Nadie advierte de una tormenta por malicia. Nadie suplica
que alguien abandone una casa en llamas por deseo de
control. Lo hace por amor. Del mismo modo, el pastor que
advierte sobre el infierno no lo hace para manipular
emocionalmente, sino para rescatar. Pablo lo expreso cuando
dijo: “Conociendo, pues, el temor del Seiior, persuadimos a
los hombres” (2 Corintios 5:11). Persuadir no es intimidar.
No es humillar. No es aterrorizar. Es suplicar con urgencia,
pero con respeto.

Al mismo tiempo, no debemos caer en el extremo
contrario: callar por miedo al rechazo. El amor verdadero no
oculta la verdad. Jests dijo mas sobre el infierno que
cualquier otro en la Biblia. Lo hizo porque sabia lo que estaba
en juego. El no necesitaba ganar popularidad. No estaba
buscando agradar a los lideres religiosos. No media Sus
palabras por la reaccion del publico. Hablaba lo que el Padre
le habia dado para hablar. Nosotros tampoco tenemos
autoridad para silenciar lo que Dios ha revelado.

[111]



Predicar el infierno exige claridad biblica. No
predicamos caricaturas ni exageraciones sensacionalistas. No
alimentamos la imaginacion morbosa. No manipulamos con
lenguaje teatral. Simplemente exponemos lo que la Escritura
ensefia con sobriedad. Que hay un juicio final (Hebreos
9:27). Que existen dos destinos eternos (Mateo 25:46). Que
el infierno es real, consciente y permanente (Marcos 9:43 al
48). Que aquellos cuyos nombres no estan escritos en el libro
de la vida seran lanzados al lago de fuego (Apocalipsis
20:15). Y que Cristo vino a salvarnos de esa condenacion
(Juan 3:16 al 18).

El corazon pastoral también se expresa en el tono en
que predicamos. El tono no es un detalle menor. Es parte del
mensaje. Podemos decir palabras correctas con un espiritu
incorrecto y distorsionar la verdad que proclamamos. Por
eso, el fracaso no consiste solamente en ensefiar doctrinas
falsas, sino también en ensefiar doctrinas verdaderas sin
amor. Pablo dijo que, aunque tuviera toda la ciencia, si no
tiene amor, nada es (1 Corintios 13). Predicar el infierno sin
amor es traicionar el Evangelio que decimos defender.

El ministro que predica el juicio debe examinar su
corazén. (Hay orgullo? ;Hay dureza? ;Hay ira no resuelta
contra las personas a quienes predica? ;Hay resentimiento?
(Hay deseo inconsciente de condenar? Si es asi, debe callar
por un momento y postrarse ante Dios. Porque el infierno no
es un arma retdrica. Es una realidad eterna. Y quien lo predica
debe hacerlo bajo la uncion del Espiritu Santo, de lo contrario
solo ofende a los oyentes.

[112]



Predicar el infierno también implica mostrar siempre
el camino de escape. Nunca deberiamos hablar del juicio sin
hablar inmediatamente de la cruz. El proposito de la
advertencia es conducir a Cristo. Jesus no vino al mundo para
condenar al mundo, sino para que el mundo sea salvo por El
(Juan 3:17). La predicacion cristiana no se detiene en el
infierno; culmina en el Calvario. Alli, el pecador descubre
que el castigo que merecia fue asumido por Otro. Alli
encuentra refugio. Alli halla gracia.

Por eso, un sermon que so6lo habla del infierno puede
ser tan incompleto como un sermén que nunca lo menciona.
La verdad plena implica ambas realidades: el peligro del
juicio y la esperanza de la gracia. Cuando la Iglesia las
mantiene juntas, su mensaje adquiere profundidad, peso
moral y poder espiritual. Cuando separa una de la otra,
inevitablemente cae en el extremo del terror sin esperanza...
o de la esperanza sin verdad.

La predicacion pastoral del infierno también debe
nacer de la oracion. No se prepara simplemente en la mente.
Se gesta en la presencia de Dios. Se elabora con Biblia abierta
y corazén quebrantado. Se sostiene en intercesion por los
oyentes. Se suplica que el Espiritu Santo sea quien convenza
de pecado, justicia y juicio (Juan 16:8). Porque ningun
argumento humano, por soélido que sea, puede producir
arrepentimiento verdadero. Solo el Espiritu Santo abre los
ojos del corazdn.




Ademas, predicar el infierno tiene un efecto
santificador sobre la Iglesia. Nos recuerda que la eternidad es
real. Que la vida cristiana no se trata de religiosidad
superficial, sino de caminar en santidad. Que no podemos
jugar con el pecado. Que no podemos domesticar a Dios. Que
nuestra adoracion debe ser reverente, y nuestra obediencia,
sincera. Al mismo tiempo, nos guarda de la ligereza
espiritual, nos libra de la mundanalidad y nos orienta hacia la
mision.

El pastor que predica el infierno también debe estar
dispuesto a cargar con el costo. Algunas personas se
ofenderan. Otras se resistiran. Algunas acusaran de dureza o
fanatismo. En una cultura donde el amor se define como
aceptacion absoluta, la doctrina del infierno parece
incompatible con la compasion. Pero debemos recordar que
Jesus, el hombre méas amoroso que jamas camind sobre la
tierra, habl6 del infierno més que nadie. Su amor no anulaba
la verdad; la iluminaba.

Predicar el infierno sin perder el corazon pastoral
también significa comprender la fragilidad humana. No todos
los oyentes estan en la misma situacion. Algunos vienen
profundamente heridos. Otros luchan con culpa abrumadora.
Otros se encuentran en crisis moral. El predicador sensible
pedira sabiduria al Espiritu Santo para aplicar la verdad de
manera sabia. No se trata de diluir el mensaje, sino de
ministrarlo con discernimiento. La Palabra de Dios es
espada... pero en manos del Buen Pastor.

[114]




Y, finalmente, predicar el infierno nos recuerda nuestra
propia pequeiiez. Nos recuerda que somos siervos, no sefiores
del mensaje. Que somos heraldos, no autores. Que un dia
también compareceremos ante Cristo, no para condenacion,
pero si para rendir cuentas. Esa conciencia nos libra del
orgullo ministerial y nos ancla en la humildad.

El infierno no es el centro del cristianismo. Cristo lo
es. Pero ignorar el infierno empobrece el Evangelio,
distorsiona la cruz y debilita la Iglesia. Predicarlo con
lagrimas, con amor, con verdad, con gracia, con reverencia y
con profunda dependencia del Espiritu Santo es uno de los
mayores actos de fidelidad pastoral.

Porque amamos a las almas, advertimos. Porque
contemplamos la cruz, proclamamos gracia. Porque tememos
a Dios, permanecemos fieles. Y porque esperamos la
eternidad, predicamos con urgencia. Asi, la Iglesia seguira
siendo columna y baluarte de la verdad.

“Pues Dios nos salvo y nos llamé a una vida santa, no por
nuestras propias obras, sino por su propia determinacion y
gracia. Nos concedio este favor en Cristo Jesus antes del
comienzo del tiempo.”

2 Timoteo 1:9 NVI




Capitulo trece

LA IGLESIA QUE AMA
ADVIERTE DELJUICIO FINAL

“Porque es tiempo de que el juicio comience por la casa de
Dios; y si primero comienza por nosotros, ;cudl serd el fin
de aquellos que no obedecen al evangelio de Dios?”

1 Pedro 4:17

Una Iglesia que comprende la eternidad no puede vivir
en silencio. No puede encerrarse en si misma. No puede
transformar el Evangelio en un mensaje de autoayuda. No
puede reducir su mision a sostener actividades religiosas.
Una Iglesia consciente del juicio final entiende que su
existencia en el mundo tiene un cardcter profundamente
profético. No en el sentido meramente predictivo, sino en el
sentido biblico de ser voz de Dios para la generacion
presente.

Una Iglesia que ama a su Sefior y ama a las almas no
puede callar las verdades eternas, aunque incomoden, aunque

[ 116 )



no sean populares, aunque choquen contra la sensibilidad
cultural. Advertir no es un acto de dureza; es un acto de amor.

A lo largo de la Escritura, Dios levantd hombres y
mujeres que hablaron en Su nombre, muchas veces en medio
de una sociedad que no queria escuchar. Jeremias fue enviado
a una nacion que habia endurecido su corazén. No les hablo
lo que querian oir, sino lo que necesitaban oir. Y aunque fue
rechazado, golpeado, encarcelado y despreciado, siguid
proclamando la Palabra porque el fuego de Dios ardia en su
interior (Jeremias 20:9). Ese es el corazon profético: no se
sostiene en el aplauso, sino en la fidelidad.

En el Nuevo Testamento, la Iglesia hereda ese rol.
Pablo describe a la Iglesia como “columna y baluarte de la
verdad” (1 Timoteo 3:15). Una columna sostiene. Un
baluarte protege. La Iglesia no crea la verdad; la guarda. No
inventa el mensaje; lo proclama. No acomoda la Palabra al
mundo; presenta la Palabra del Dios eterno al corazon del
mundo caido. Y dentro de esa verdad esta incluida la realidad
del juicio, del infierno, de la condenacion eterna... pero
también la gracia, la reconciliacion y la esperanza que hay en
Cristo.

Una Iglesia que ama lo suficiente como para advertir
no es una Iglesia obsesionada con el infierno, sino una Iglesia
obediente a la verdad completa del Evangelio. Reconoce que
el mayor acto de crueldad espiritual seria dejar a las almas
caminar tranquilamente hacia la eternidad sin advertirles del
peligro real que enfrentan. Jesus mismo habl6 del ladron que

(17



viene para hurtar, matar y destruir (Juan 10:10). Hablo del
fuego eterno (Mateo 25:41). Hablé de la puerta estrecha
(Lucas 13:24). Y cuando mir6 a Jerusalén, llord, porque no
conocio el tiempo de su visitacion (Lucas 19:41 al 44). Jesus
no fue indiferente. Jesus no se distancidé emocionalmente del
destino de los perdidos. Jestis amo y advirtio.

Este espiritu debe caracterizar a la Iglesia en cada
generacion. Pero hoy, mas que nunca, nos encontramos en
una cultura que rechaza toda forma de advertencia moral.
Vivimos en una sociedad que idolatra la autonomia personal.
Donde decir “esto estd mal delante de Dios” es visto como
intolerancia. Donde llamar al arrepentimiento es considerado
abuso espiritual. Donde hablar del infierno es visto como
manipulacidon emocional. En este contexto, la Iglesia enfrenta
una tentacion muy sutil: suavizar el mensaje hasta hacerlo
inofensivo.

Hay iglesias que, en su deseo de alcanzar a los
perdidos, han terminado silenciando al Dios que juzga. Han
transformado el Evangelio en un mensaje de bienestar
emocional, motivacion personal y desarrollo interior. Cristo
es presentado como un coach espiritual, no como Sefior y
Juez. La cruz se convierte en simbolo de amor humano, no
en el lugar donde cay¢ la condenacion. El pecado se redefine
como “quebranto emocional” o “desconexion interior”, no
como rebelion ante el Dios Santo. Y el infierno simplemente
desaparece del vocabulario. Pero una Iglesia que ama no debe
callar, debe entregar el mensaje completo.

[ g )



Advertir no es una opcion ministerial. Es una
responsabilidad sagrada. Dios le dijo a Ezequiel que, si veia
venir la espada y no advertia, la sangre del pueblo seria
demandada de su mano (Ezequiel 33:6 y 7). Este texto no
fue escrito para aterrorizar al siervo de Dios, sino para
recordarle la solemnidad de su llamamiento. El pastor, el
maestro, el evangelista, el lider espiritual, no es un animador
religioso. Es un atalaya. Vigila las murallas espirituales de su
generacion. Y si ama, debe hablar.

Sin embargo, advertir no significa condenar
indiscriminadamente. No es gritar desde la superioridad
moral. No es rasgar la ropa por los pecados ajenos mientras
se ignoran los propios. La Iglesia advierte como quien ha sido
rescatado del mismo fuego. Advierte con humildad. Advierte
con lagrimas. Advierte con gracia. Advierte extendiendo la
mano, no sefalando con el dedo. Advierte recordando que
también ella merecia la condenacion, pero fue alcanzada por
la misericordia de Dios.

Por eso, el rol profético de la Iglesia no se reduce a
denunciar el pecado del mundo. Comienza denunciando el
pecado dentro de ella misma. Pedro dijo que “el juicio
comienza por la casa de Dios” (1 Pedro 4:17). Una Iglesia
que vive en hipocresia pierde autoridad espiritual para
advertir. Cuando la Iglesia tolera el pecado en su interior,
cuando persigue el poder y el prestigio, cuando ama mas la
aprobacion humana que la fidelidad al Sefior, su voz profética
se debilita. El mundo ya no escucha advertencias de labios
que se parecen demasiado a él.

[ 119 )



La Iglesia que ama lo suficiente como para advertir
primero se postra ante Dios. Busca santidad. Se arrepiente.
Purifica sus motivaciones. Clama por un avivamiento de
temor reverente. Y luego, desde la limpieza interior, anuncia
al mundo: “Reconciliaos con Dios” (2 Corintios 5:20).
Pablo describe a la Iglesia como embajadores de Cristo. Un
embajador no negocia el mensaje. No adapta el contenido.
Representa fielmente al Rey. Del mismo modo, la Iglesia
representa a Cristo ante el mundo. Y Cristo no dejo dudas
sobre la eternidad.

Pero la advertencia de la Iglesia no se limita al mensaje
verbal. También se encarna en su manera de vivir. Una
Iglesia que cree en el juicio final vive con un sentido de
urgencia. No pierde el tiempo en disputas triviales. No se
consume en peleas internas. No se distrae con agendas
secundarias. Vive a la luz de la eternidad. Sus prioridades
cambian. La mision se vuelve central. La oracion deja de ser
ritual y se convierte en batalla espiritual. El servicio deja de
ser activismo y se transforma en un acto de adoracion.

Esta Iglesia también ama a los perdidos de manera
practica. No s6lo les advierte; los abraza. No solo les predica;
los acompana. No solo les dice la verdad; los sirve. Jests no
predico desde la distancia. Caminé entre las multitudes. Sano
enfermos. Toco leprosos. Comi6 con pecadores. Llord con
los que lloran. La Iglesia que advierte debe parecerse a su
Senor. No puede ser una comunidad aislada del dolor del
mundo. Debe encarnar el amor de Dios mientras proclama Su
verdad.

[ 120 )



El rol profético de la Iglesia frente a la eternidad
también incluye un llamado continuo a la esperanza. Porque
la advertencia biblica nunca termina en desesperacion. Cada
anuncio de juicio en la Escritura estd impregnado de
invitaciones al arrepentimiento. Dios no quiere que ninguno
perezca, sino que todos procedan al arrepentimiento (2 Pedro
3:9). La Iglesia no advierte para desalentar, sino para salvar.
No habla del infierno para aplastar, sino para conducir a
Cristo.

Por eso, el mensaje profético de la Iglesia nunca debe
separarse de la cruz. El pastor que predica el juicio debe
seflalar inmediatamente al Cordero. El maestro que ensefia
sobre el infierno debe mostrar con claridad donde cay¢6 la
condenacion para los que creen. El evangelista que advierte
sobre la eternidad debe extender la invitacion a la
reconciliacion. Sin la cruz, la advertencia se transforma en
condena. Con la cruz, la advertencia se transforma en
misericordia.

Sin embargo, debemos reconocer que este tipo de
Iglesia serd incomprendida, porque ciertamente es incomoda
para la sociedad. Algunos la acusaran de intolerante. Otros la
consideraran anticuada. Otros la tildaran de fundamentalista.
Pero la Iglesia no busca la aprobacion del mundo. Busca la
aprobacion de su Sefior. Y un dia, el mismo Cristo que le
encomendo predicar el Evangelio juzgara su fidelidad. En ese
dia, no sera evaluada por su popularidad, sino por su
obediencia.

[121]



La Iglesia que ama lo suficiente como para advertir
también debe prepararse para el sufrimiento. No todos
recibirdn bien el mensaje. Algunos se irritardn. Otros
responderan con hostilidad. Jests dijo que el mundo odiaria
a Sus discipulos, no porque fueran malvados, sino porque no
eran del mundo (Juan 15:19). Pero ese rechazo no debe
apagar la voz profética de la Iglesia. Debe, por el contrario,
purificar sus motivaciones, profundizar su dependencia y
fortalecer su fe.

Finalmente, la Iglesia debe recordar que no advierte
sola. Cristo esta con ella. El prometio: “Yo estoy con vosotros
todos los dias, hasta el fin del mundo” (Mateo 28:20). El
Espiritu Santo es quien convence. El Padre es quien atrae.
Nosotros s6lo somos instrumentos. No podemos salvar a
nadie. No podemos producir arrepentimiento. No podemos
abrir corazones. Pero podemos, y debemos, ser fieles en
proclamar la verdad en amor.

Y asi, en medio de un mundo que camina hacia la
eternidad, la Iglesia permanece como un faro. No es perfecta.
No es poderosa en si misma. No esta libre de debilidades.
Pero tiene un mensaje eterno. Y el amor que ha recibido la
impulsa a advertir.

Porque amar no es s6lo abrazar. Amar también es
advertir. Y la Iglesia que ama a Cristo... amara también a las
almas lo suficiente como para decirles la verdad aunque
pueda parecer incoOmoda u ofensiva, porque al final la verdad
es el tinico acceso a la libertad.

[122]



“Dijo entonces Jesus a los judios que habian creido en él:
Si vosotros permaneciereis en mi palabra, seréis
verdaderamente mis discipulos; y conoceréis la verdad, y
la verdad os hara libres.”

Juan 8:31 y 32




Capitulo catorce

PREPARANDO A LA IGLESIA
PARA ESTAR ANTE EL REY

“He peleado la buena batalla, he acabado la carrera, he
guardado la fe. Por lo demads, me estd guardada la corona
de justicia, la cual me dara el Serior, juez justo, en aquel
dia; y no solo a mi, sino también a todos los que aman su
venida.”

2 Timoteo 4:7 y 8

Llegamos al umbral de la eternidad. Después de
meditar sobre la realidad del juicio, la gloria de la cruz, la
urgencia del Evangelio y el llamado a advertir con amor,
surge una pregunta ineludible: ;cémo debe vivir la Iglesia
sabiendo que un dia comparecera ante su Rey?

Porque la fe cristiana no es una doctrina abstracta
colgada en los cielos; es una esperanza viva que transforma
la manera en que caminamos cada dia. La eternidad no es
sOlo un destino futuro; es una luz que ilumina el presente. Y
esa luz llama a la Iglesia a vivir con temor santo, esperanza
firme y obediencia amorosa.

[124]



La Escritura afirma que todos compareceremos ante el
tribunal de Cristo (Romanos 14:10). Pablo anade: “Es
necesario que todos nosotros comparezcamos ante el
tribunal de Cristo, para que cada uno reciba segun lo que
haya hecho mientras estaba en el cuerpo, sea bueno o sea
malo” (2 Corintios 5:10). Este tribunal no es para
condenacidn de los creyentes, pues ninguna condenacion hay
para los que estan en Cristo Jesus (Romanos 8:1), pero si es
un tribunal de evaluacién, de recompensa, de fuego
purificador. Alli, la obra de nuestra vida serd probada. Allj,
lo que fue hecho para la gloria de Dios permanecera. Lo que
fue hecho para el yo, aun en nombre de la religion, se
desvanecera.

Esta verdad nos libera de dos extremos: del temor
servil y de la ligereza irresponsable. No tememos como
esclavos, porque nuestro Juez es nuestro Redentor. Pero
tampoco vivimos en desenfreno espiritual, porque nuestra
vida no nos pertenece. Hemos sido comprados por precio.
Somos administradores de una gracia que no mereciamos. La
eternidad nos recuerda que cada dia, cada decision, cada
palabra, cada acto de amor, cada sacrificio oculto, cada
oracion silenciosa, tiene un peso eterno.

Preparar a la Iglesia para comparecer ante el Rey
significa recordarle quién es ese Rey. No es un idolo amable
creado por nuestra imaginacion. Es el Cristo glorificado que
Juan contempld en Patmos: ojos como llama de fuego, voz
como estruendo de muchas aguas, rostro como el sol cuando
resplandece en su fuerza (Apocalipsis 1:14 al 16). El mismo

[ 125 )



Jesis manso y humilde de corazon es ahora el Sefior
exaltado, a quien toda rodilla se doblard y toda lengua
confesara como Senor (Filipenses 2:10 y 11). Verlo asi
produce reverencia. Y la reverencia produce santidad.

Pero la santidad no es perfeccionismo religioso. No es
una mascara piadosa. No es orgullo espiritual. La santidad es
amor a Dios por encima de todo, obediencia humilde, vida
rendida. La Iglesia que espera al Rey vive buscando
agradarle. No por obligacion, sino por gratitud. No por
miedo, sino por amor. Jesus dijo: “Si me amdis, guardad mis
mandamientos” (Juan 14:15). El amor no anula la
obediencia; la profundiza.

Lamentablemente, en nuestra generacion se ha
difundido una mentalidad liviana acerca de la fe. Muchos ven
la gracia como una licencia, el discipulado como una opcion,
la santidad como algo secundario. Pero la Iglesia que se
prepara para la eternidad vive con el corazén despierto. No
se duerme espiritualmente. No se conforma al mundo. No se
distrae con lo temporal. Camina sobria, vigilante, consciente
de que el Sefior puede venir en cualquier momento. Jesus nos
llamo a velar (Mateo 25:13). Velar no es vivir con ansiedad,
sino con proposito.

Prepararse para el Rey también implica examinar la
motivacion del corazéon. No basta con hacer lo correcto;
importa por qué lo hacemos. Pablo hablé de obras que,
aunque visibles, seran consumidas por el fuego del juicio
porque su material era madera, heno y hojarasca (1 Corintios

[ 126 )



3:12 al 15). Esto nos confronta. ;Sirvo por amor a Cristo o
por aprobacion humana? ;Predico por fidelidad o por
vanagloria? ;Busco consagracion o reconocimiento? FEl
tribunal de Cristo no premiara la performance publica, sino
la obediencia secreta nacida del amor.

La Iglesia que vive a la luz de la eternidad también
cultiva el temor del Sefior. Este no es terror paralizante, sino
reverencia profunda. Es reconocer que Dios es Dios... y
nosotros no. Es vivir en conciencia de Su presencia. Es saber
que nada queda oculto. Que cada palabra ociosa sera
considerada (Mateo 12:36). Que nuestros pasos estan delante
de Sus ojos. El temor del Sefior nos guarda del pecado cuando
nadie nos ve. Nos libra del doble discurso. Nos preserva de
la hipocresia religiosa. Nos conduce a la integridad.

Pero junto al temor, la Iglesia cultiva esperanza.
Porque el dia del encuentro con el Rey no es solo un dia de
evaluacion; es un dia de gloria. Es el dia en que veremos Su
rostro. El dia en que la fe dard paso a la vista. El dia en que
toda lagrima sera enjugada (Apocalipsis 21:4). El dia en que
seremos transformados a Su imagen plenamente.

El dia en que escucharemos, por pura gracia: “Bien,
buen siervo y fiel” (Mateo 25:21). Esta esperanza sostiene a
los santos en medio de pruebas, persecuciones, dolor y
soledad. La Iglesia que espera en Cristo no se desespera,
porque sabe que sus sufrimientos presentes no son
comparables con la gloria venidera (Romanos 8:18).

[ 127)



Preparar a la Iglesia para comparecer ante el Rey
también significa llamarla a vivir en mision. Porque saber
que la eternidad es real nos libra del egocentrismo espiritual.
La Iglesia no existe para si misma. Existe para la gloria de
Dios y la salvacion de los perdidos. Cada discipulo de Cristo
es un testigo. Cada congregacion es una ladmpara. Cada
ministerio es una embajada del Reino. La eternidad no nos
encierra en misticismo introspectivo; nos envia al mundo con
compasion ardiente.

Esto implica proclamar el Evangelio de manera clara,
fiel, biblica, cristocéntrica. No podemos permitir que el
mensaje se diluya. No podemos suavizar la cruz. No
podemos ocultar el arrepentimiento. No podemos eliminar el
juicio. El mundo no necesita discursos de autoayuda
espiritual; necesita el Evangelio que salva. Y la Iglesia que
ama al Rey desea que muchos mas lo conozcan antes de que
El regrese.

Sin embargo, la mision no reemplaza la adoracion. La
Iglesia que se prepara para la eternidad es, ante todo, una
Iglesia adoradora. Vive en la presencia de Dios. Anhela Su
rostro. Se deleita en Su Palabra. Busca al Espiritu Santo. No
se conforma con programas vacios o rutinas religiosas. Sabe
que, sin la presencia de Dios, todo es ruido. Y que solo los
que contemplan al Rey hoy estardn listos para recibirlo
manana.

Prepararse para la eternidad también significa aprender
a sufrir con esperanza. Jesus nunca prometid comodidad.

[ 128 )



Dijo que en el mundo tendriamos afliccion (Juan 16:33). La
Iglesia fiel experimentara oposicion, rechazo,
incomprension. Pero sabe que sus lagrimas no son inutiles.
Sabe que su fidelidad no es en vano. Sabe que el Sefior
recompensara aun un vaso de agua dado en Su nombre
(Mateo 10:42). Esta certeza la sostiene cuando el camino se
vuelve estrecho.

Hay, ademas, un aspecto comunitario profundo en esta
preparacion. Nadie se prepara solo. La Iglesia es cuerpo. Nos
exhortamos unos a otros. Nos animamos unos a otros. Nos
corregimos en amor. Nos levantamos cuando caemos.
Oramos juntos. Lloramos juntos. Celebramos juntos. La
preparacion para el encuentro con Cristo incluye aprender a
vivir como comunidad redimida, reflejando aqui, aunque de
manera imperfecta, la comunion eterna de los santos.

Sin embargo, debemos reconocer con humildad que
muchas veces la Iglesia ha perdido de vista la eternidad. Nos
hemos distraido con la politica, con el entretenimiento, con
el éxito visible, con la competencia ministerial, con el ruido
incesante de la cultura. Hemos corrido detras de modas
espirituales, estrategias humanas y mensajes diluidos. Y en
medio de todo eso, el eco de la eternidad se ha ido apagando.
Este capitulo es también una invitacién al arrepentimiento
eclesial. A volver a poner la mirada en las cosas de arriba
(Colosenses 3:2). A recuperar el sentido de lo sagrado. A
recordar que Cristo viene.




Porque vendra. No sabemos el dia ni la hora. Pero
vendra. Y Su venida sera gloriosa. Todo ojo le verd. Los
reinos temblaran. Las rodillas se doblaran. Las mascaras
caeran. Las prioridades seran reveladas. Las obras seran
probadas. Y los redimidos, lavados en Su sangre, entrardn a
la plenitud del Reino preparado desde la fundacion del
mundo.

La pregunta, entonces, no es solo doctrinal. Es
profundamente personal: ;estamos viviendo preparados?
(Nos gobierna el temor del Sefior? ;Arde nuestro corazén en
adoracion? ; Amamos la santidad? ; Anhelamos a Cristo mas
que cualquier otra cosa? ;Vivimos para Su gloria?

Preparar a la Iglesia para comparecer ante el Rey es
preparar a cada corazdn para amarle con amor incorruptible.
No se trata de cultivar terror, sino devocion. No de formar
creyentes perfeccionistas, sino fieles. No de construir
religiosidad rigida, sino de encender vidas rendidas. Al final,
la eternidad no es amenaza para nosotros, simplemente sera
nuestro hogar.

Mientras tanto, seguimos caminando. Seguimos
sirviendo. Seguimos predicando. Seguimos esperando. Y
levantamos nuestros ojos hacia Aquel que viene. “El
Espiritu y la Esposa dicen: Ven” (Apocalipsis 22:17). Y la
Iglesia responde con amor, con gozo, con esperanza y con
reverente expectativa: “Si, ven, Seiior Jesus” (Apocalipsis
22:20).

[130]



EPILOGO

“La ultima invitacion del Reino”

“Venid, adoremos y postrémonos;
Arrodillemonos delante de Jehova nuestro Hacedor.”
Salmo 95:6

Después de recorrer el sendero solemne del juicio, de
mirar al lago de fuego con reverencia temblorosa, de
contemplar la cruz donde cay6 nuestra condenacion y de
escuchar el llamado insistente del Evangelio, queda una voz
que resuena por encima de todas las demas. No es la voz del
miedo. No es la voz del legalismo. No es la voz de la
condenacion. Es la voz del Sefior Jesus, el Hijo de Dios, el
Cordero inmolado y resucitado. Esa voz sigue diciendo hoy,
como en los caminos polvorientos de Galilea:

“Venid a mi...”
Mateo 11:28

Lo mas sorprendente del juicio final no es su
severidad, aunque lo es, ni su irrevocabilidad, aunque lo es,
sino el hecho glorioso de que el mismo Dios que juzgara al
mundo ha abierto un camino para evitar la condenacion. Y
ese camino no es una religién, ni un sistema moral, ni una
filosofia espiritual. Ese camino es una Persona. El camino es
Cristo (Juan 14:6).

[131]



Jests no dijo: “Venid a la ley”. No dijo: “Venid a la
doctrina correcta”. No dijo: “Venid a la ética cristiana”. Dijo:
“Venid a mi”. Porque al final de todo, el cristianismo no es
una teoria sobre la eternidad, sino una relacion viva con el
Sefior de la eternidad. No es simplemente escapar del
infierno, sino ser reconciliados con Dios. No es solo evitar la
ira venidera, sino entrar en el gozo del Sefior.

Mientras leemos sobre el juicio, nuestros corazones
pueden sentir peso. Mientras meditamos en el infierno,
podemos estremecernos. Mientras consideramos la santidad
de Dios, podemos sentirnos indignos. Y en ese momento,
Cristo se acerca, no con reproche, sino con ternura, y nos
dice: “Venid a mi, todos los que estdiis trabajados y
cargados, y yo os haré descansar”. Para nosotros, el
Evangelio no termina en el trono blanco del juicio; culmina
en los brazos abiertos del Salvador y ojalé asi fuera para todos
los seres humanos.

Entiendo perfectamente que eso no sera asi, pero ruego
a Dios, que este libro haya contribuido, no solo a la
edificacion de la Iglesia, sino también a la fe para salvacion
de algunos. Analizar la eternidad y el juicio por el que todos
pasaremos, puede parecer duro, pero es una verdad que nadie
deberia ignorar.

He pretendido recordar verdades que nuestra
generacion corre el riesgo de olvidar. El infierno es real. La
condenacion es justa. La eternidad es seria. Pero ninguna de
estas verdades tiene como proposito encerrarnos en el miedo.

[132]



Su proposito es mostrarnos cuanto necesitamos a Cristo.
Porque sin El, el juicio es inevitable. Pero con El, la salvacion
es segura.

“El que oye mi palabra y cree... tiene vida eterna; y no
vendrd a condenacion, mds ha pasado de muerte a vida”
Juan 5:24

Esa es la promesa. No para los perfectos. No para los
religiosos. No para los que se creen justos, sino para los que
fuimos alcanzados por la gracia, para los que caimos rendidos
ante el Sefor y Salvador Jesucristo. Es para los que nos
rendimos, para los que hemos recibido la gracia de creer y
ahora clamar para que otros también accedan al conocimiento
de esta verdad. Es para todos los que en este mismo momento
crean...

Aqui se revela la hermosura del Evangelio: el mismo
Dios que juzga es el Dios que invita. El mismo Cristo que
serd Juez es hoy Salvador. El mismo Rey ante quien todos se
doblardn en el futuro, hoy abre Su mesa y dice: “El que
quiera, venga y tome del agua de la vida gratuitamente”
(Apocalipsis 22:17). Gratuitamente... Pero no baratamente.
Porque cost6 el sacrificio en la cruz del Calvario.

Por eso, la Iglesia no predica el infierno para
aterrorizar. Predica la cruz para salvar. Y habla del juicio sélo
para que nadie confunda silencio con seguridad. Lo hacemos
porque amamos. Porque sabemos que hay esperanza. Porque
creemos que todavia estamos en un tiempo de gracia.

[133]



Tal vez quien lee estas lineas haya vivido lejos de Dios.
Tal vez ha jugado con el pecado. Tal vez ha escuchado el
Evangelio mil veces, pero nunca se ha rendido realmente. Tal
vez lucha con culpas, temores, heridas, contradicciones
internas. Tal vez se siente indigno, roto, fragil. Si es asi, la
invitacion no es a mejorar primero. No es a reformarse
moralmente. No es a convertirse en religioso. La invitacion
sigue siendo la misma: “Venir a Cristo...”

Vengan con sus cadenas, con sus pecados, con orgullo,
con miedo, con historias, como estdn, pero vengan... Y
cuando vengan, no encontraran un juez implacable
esperandolos en la puerta. Encontraran a un Salvador que ya
pago el precio, que ya llevo a juicio toda causa, que ya abrio
el camino a la vida eterna. Un salvador lleno de amor, pero
que también es Rey.

El es el Rey de gloria, pero no apagara el pabilo que
humea. No quebraré la cafia cascada. No rechazaré al corazon
contrito y humillado. El es el tinico que puede dar vida,
porque El es la vida misma. El es el tnico que puede dar
eternidad, porque El es el Eterno. El es el unico que puede
dar justicia, porque es el Unico Justo y aun estd llamando a
los perdidos: “Vengan a Mi...”

Y para la Iglesia, esa Esposa peregrina en la historia,
este libro es también una llamada. No a la dureza. No al
fanatismo. No al orgullo espiritual. Sino a la fidelidad
amorosa. A predicar todo el consejo de Dios. A advertir con

[134]



lagrimas. A vivir en santidad. A amar a Cristo por encima de
todo. A esperar Su venida con gozo reverente.

Un dia, quizds mas pronto de lo que imaginamos, la
voz que ahora invita dird con autoridad real: “Ven, bendito
de mi Padre, hereda el reino preparado para ti desde la
fundacion del mundo” (Mateo 25:34). Ese sera el dia mas
glorioso de la historia. El dia en que la fe terminara. El dia en
que la esperanza se cumplird. El dia en que la Iglesia vera al
Rey cara a cara.

Y alli, en ese instante eterno, descubriremos que toda
advertencia fue amor. Que toda exhortacion fue gracia. Que
toda lagrima derramada por el Evangelio fue preciosa. Que
Jesucristo fue, es y sera siempre suficiente. Hasta ese dia,
seguimos caminando, predicando, llorando, amando,
sirviendo, esperando y creyendo en todo lo perfecto que
llegard en la venida de Cristo, y repetimos una y otra vez,
junto al Espiritu y la Esposa: “Ven...”

Porque al final de todo, mas alla del juicio, mas all4 del
dolor, mas alld del pecado, mas alla del tiempo, permanece
una invitacion eterna, pronunciada por labios atravesados por
clavos: “Venid a mi...”y ese llamado sigue vigente... Ruego
a Dios que muchos puedan escucharlo...

“En ningun otro hay salvacion; porque no hay otro
nombre bajo el cielo, dado a los hombres, en que podamos

ser salvos.”
Hechos 4:12

[135]



Si al leer estas paginas han comprendido que necesitan
ser reconciliados con Dios, si el Espiritu Santo les ha
mostrado sus pecados y también les ha revelado la grandeza
del amor de Cristo, quiero invitarlos a orar. Esta oracion no
es una férmula. No es magia. Es abrir el corazén al Sefior
Jesus, creyendo en Su obra en la cruz y rindiéndole la vida.
Esto es algo que solo Dios sabe muy bien si se produce o no.
La salvacion es un milagro maravilloso y ruego que alguien
en este momento pueda estar experimentandolo.

Pueden orar asi, con sinceridad:

Serior Jesus, hoy vengo a Ti tal como soy...

Reconozco que he pecado, que te he dado la espalda, que he
vivido lejos de Tu voluntad...

Confieso que soy pecador y que necesito Tu perdon...

Creo que en la cruz cargaste mi condenacion, que recibiste
el castigo que yo merecia, y que Tu sangre fue derramada
por mi...

Creo que resucitaste al tercer dia y que eres el Serior vivo y
verdadero...

Hoy, delante de Ti, me arrepiento de mis pecados, renuncio
a mi vida de oscuridad, y me rindo completamente a Tu
Seriorio...

Te entrego mi corazon, mi mente, mi voluntad, mi pasado, mi
presente y mi eternidad...

Te pido, Senor: limpiame, perdoname, restaurame, hazme
nueva criatura por Tu Espiritu Santo...

Escribe mi nombre en el libro de la vida. Hazme Tu hijo por
Tu gracia. Desde hoy quiero seguirte, amarte, servirte,

[1361

J



obedecerte, y vivir para Tu gloria, hasta el dia en que esté
contigo para siempre...

Gracias por recibirme.

Gracias por salvarme.

Gracias por Tu cruz.

Gracias por Tu amor eterno.

En el nombre de Jesus.

jAmén!

Si han orado con fe, confiando en Cristo y
arrepintiéndose de corazon, descansen en Su promesa: “El
que a mi viene, no le echo fuera” (Juan 6:37) Y también:
“Mas a todos los que le recibieron... les dio potestad de ser
hechos hijos de Dios” (Juan 1:12).

Ahora comiencen el camino del discipulado. Esta
decision los proyecta para el final, pero solo es el comienzo.
Busquen una congregacion que predique Reino. Lean la
Palabra cada dia. Oren con sencillez. Caminen en santidad, y
nunca se suelten de Cristo, porque El nunca los dejara, ni los
desamparara...

“he aqui yo estoy con vosotros todos los dias, hasta el fin
del mundo. Amén.”
Mateo 28:20




“Quisiera agradecer por este libro a mi Padre celestial,
porque me amo de tal manera que envio6 a su Hijo Jesucristo
mi redentor.

Quisiera agradecer a Cristo por hacerse hombre, por morir
en mi lugar y por dejarme sus huellas bien marcadas para
que no pueda perderme.

Quisiera agradecer al glorioso Espiritu Santo mi fiel amigo,
que en su infinita gracia y paciencia,
me fue revelando todo esto...”

“Quisiera como en cada libro agradecer a mi compaiiera de
vida, a mi amada esposa Claudia por su amor y paciencia
ante mis largas horas de trabajo, sé que es dificil vivir con
alguien tan enfocado en su proposito y seria imposible sin

su comprension”




Como en cada uno de mis libros, he tomado muchos
versiculos de la biblia en diferentes versiones. Asi como
también he tomado algunos conceptos, comentarios o
parrafos de otros libros o manuales de referencia. Lo hago
con libertad y no detallo cada una de las citas, porque tengo
la total conviccion de que todo, absolutamente todo, en el
Reino, es del Senor.

Los libros de literatura, obedecen al talento y la
capacidad humana, pero los libros cristianos, solo son el
resultado de la gracia divina. Ya que nada, podriamos
entender sin Su soberana intervencion.

Por tal motivo, tampoco reclamo la autoria o el
derecho de nada. Todos mis libros, se pueden bajar
gratuitamente en mi pagina personal
www.osvaldorebolleda.com y lo pueden utilizar con toda
libertad. Los libros no tienen copyright, para que puedan
utilizar toda parte que les pueda servir.

El Sefior desate toda su bendicion sobre cada lector y
sobre cada hermano que, a través de su trabajo, también haya
contribuido, con un concepto, con una idea o simplemente
con una frase. Dios recompense a cada uno y podamos todos
arribar a la consumacién del magno propdsito eterno en
Cristo.



http://www.osvaldorebolleda.com/

Doctor v maestro de la Palabra

Ohvalde Rebolloda

El Pastor y maestro Osvaldo Rebolleda hoy cuenta con
miles de titulos en mensajes de ensefanza para el
perfeccionamiento de los santos y diversos Libros de
estudios con temas variados y vitales para una vida cristiana
victoriosa.

El maestro Osvaldo Rebolleda es el creador de la Escuela de
Gobierno espiritual (EGE) y ha sido reconocido con un
Doctorado Honoris Causa en Divinidades de
La Universidad teoldgica de Estados Unidos.
Hasta hoy en dia ministra de manera itinerante en Argentina
Y hasta lo altimo de la tierra.

rebolleda@hotmail.com

www.osvaldorebolleda.com

[ 140 )


mailto:rebolleda@hotmail.com
http://www.osvaldorebolleda.com/

El alto costodeno

consultara fie ADMMNSTRACON

DE REMO

© Je}|NSU0I OU AP 0302 oje |3
onid UODUGNHIM’OU

vaanosdy 0Q1VASO

amoud OO A

FORJANDO LA
PERSONALIDAD
DEL LIDER

=
5
z
-
*
H
=
®




El cuerpode |

Cristo revelado

opejanal 01511 °P odian |3

El alto costode no
consultara i

=
9
-
o
o
o
w
-~
°
o
o
s
)
[a]
o
3
w
=
-
o
=
o

va3inos3y 0Q1VASO



http://www.osvaldorebolleda.com/

AL

II!IHIIJS!Iliﬂﬂoi

va3tos3dd 0a1VASO

E1 espiritu
del _l\mlcnsto

F1 gobierno de
puestra herencia

vaaToa3dd 0QVASO

s‘l,n}umunnn ‘;
’$Esm muu

@1 eterno poder

be [a Crus




-
>
=
>
>
&
>
A
>
@)
=
>
=
c
N

yaaT1088d OQTVASO



http://www.osvaldorebolleda.com/

