
  



[1] 
 

Sobre las huellas  

de Cristo 

 
 

 

 

Osvaldo Rebolleda 



[2] 
 

 
 

Este libro fue impreso en: 
"La Imprenta Digital SRL" 

www.laimprentadigital.com.ar 
 

Calle Melo 3711 Florida, 
Provincia de Buenos Aires 

 
ISBN: 978-987-42-1906-0 

 

1. Cristianismo. I. Título. 
CDD 230 

 
 

Todos los derechos de este material son reservados para el 

Señor, quién los ofrece con la generosidad que lo caracteriza 

a todos aquellos que desean capacitarse más y lo consideran 

de utilidad. 

No se permite la transformación de este libro, en cualquier 

forma o por cualquier medio, para ser publicado 

comercialmente. 

Se puede utilizar con toda libertad, para uso de la enseñanza, 

sin necesidad de hacer referencia del mismo.  

Se permite leer y compartir este libro con todos los que más 

pueda y tomar todo concepto que le sea de bendición. 

Edición general: EGE 

Revisión literaria: Autores argentinos 

Revisión solo ortográfica – Marcela Rechia   



[3] 
 

Contenido  
 
 

Prologo…………………………………………………….5 

Pastor Sergio Farías  

 

Introducción........................................................................7 

 

Capítulo uno      

Huellas bajo fuego……………………………………….13  

 

Capítulo dos 

Huellas de sabiduría………............................................ 26 

 

Capítulo tres 

Huellas para gestionar vida.............................................34 

 

Capítulo cuatro 

Más huellas……………....................................................40  

 

Capítulo cinco 

Huellas falsas…………………………………………….46 

 

Capítulo seis 

Huellas verdaderas………………………...................... 52 

 

Capítulo siete 

Huellas de libertad………………………………………58 

 



[4] 
 

 

Capítulo ocho 

Huellas de Señor y Rey………………………………….78 

 

Capítulo nueve 

Sobre las huellas de Cristo…………………...................92 

 

Capítulo diez 

Unos pasos más adelante………………………………..98 

 

Capítulo once 

Huellas para nuestra generación……………………...107 

 

Reflexión final………………………………………….128 

 

Reconocimientos……………………..…………………131 

 

Dedicatoria……………………………………………..132 

 
Sobre el autor…………………………………………..134 

 

 

 

 

 

 

 



[5] 
 

Prólogo 

 

El crecimiento continuo que contemplamos en la 

Iglesia de Cristo no habría sido posible sin hombres y 

mujeres determinados, verdaderos pilares en la estructura 

espiritual y en los avances que el Reino de Dios ha ido 

estableciendo a lo largo del tiempo. Ministros fieles que 

edifican cada hogar que el Reino pone en su camino, 

sembrando verdad, fe y esperanza. Para ellos, y para todos 

aquellos que anhelan caminar con mayor claridad y firmeza 

en su llamado, creemos que la lectura dedicada de este libro 

será de profundo valor. 

 

Hoy somos testigos, en todo el mundo, de vidas que se 

pierden en vano, de naciones que se dividen entre sí, de 

ciudades marcadas por la rivalidad y el desacuerdo, 

realidades que debilitan y enferman el alma de innumerables 

personas. Vemos hombres, mujeres y niños que, de manera 

constante, cambian involuntariamente el rumbo de sus vidas, 

obligados por circunstancias que se imponen día tras día. Sin 

embargo, en medio de esta incertidumbre que parece avanzar 

sin freno, se levanta, como la luz de la aurora, un mensaje 

revelacional que provee fundamentos sólidos para un avance 

contundente y efectivo de la Iglesia en la sociedad. Un 

mensaje que vuelve a conducir a los redimidos por las huellas 

del Maestro. 

 

Como cristianos, discernimos que nuestra generación 

está siendo alineada, progresivamente, al gobierno del 



[6] 
 

Espíritu Santo, quien nos conduce al lugar exacto donde el 

Padre desea que estemos, preparándonos para una 

manifestación plena como verdaderos hijos de luz. Hoy más 

que nunca tenemos el deber de responder de manera efectiva 

al claro mensaje de Dios, que Él mismo transmite a través de 

siervos a quienes ha levantado para perfeccionar a los santos. 

 

Los escritos del maestro Osvaldo Rebolleda, sencillos 

y a la vez profundos, están produciendo un impacto 

significativo en los hijos del Reino, impartiendo el impulso 

necesario para avanzar sin detenerse, hasta que todo en sus 

vidas experimente crecimiento, madurez y plenitud, al punto 

de que la luz de la aurora se transforme en la claridad de un 

mediodía perfecto. 

 

Por esta razón, tener hoy en nuestras manos este regalo 

del Señor, titulado Sobre las huellas de Cristo, representa un 

alto valor espiritual. Podemos asegurarle que será edificado 

en cada una de sus páginas y, al mismo tiempo, equipado con 

herramientas fundamentales que le permitirán manifestarse 

como un ministro efectivo del nuevo pacto. 

 

Los invitamos, con profundo entusiasmo, a sumergirse 

en la lectura de este libro que, estamos convencidos, lo guiará 

a caminar con confianza sobre las huellas que Cristo dejó 

marcadas, no para trazar caminos independientes, sino para 

señalar con claridad un destino firme para las generaciones 

presentes y venideras. 

Pastor Sergio Farías 

Ministerios Vida y Paz para las Naciones 



[7] 
 

Introducción 

 

 
 

Estimado lector, me llena de gozo saber que este libro 

ha llegado a sus manos, porque estoy plenamente convencido 

de que será edificado espiritualmente a través de su lectura. 

 

No podría afirmar que este libro está basado en una 

inspiración divina que sugiera infalibilidad absoluta en el 

conocimiento vertido o en la revelación expuesta. Sin 

embargo, puedo asegurarle con total honestidad que he 

procurado, con esmero y reverencia, la guía del Espíritu 

Santo, para que cada enseñanza aquí compartida esté limitada 

y alineada a la esencia eterna de la Palabra de Dios. Lo que 

encontrará en estas páginas son interpretaciones personales y 

revelaciones parciales, sometidas al consejo de las Escrituras. 

 

Tal vez descubra enseñanzas nuevas y aplicables a su 

vida, o quizá ya esté practicando algunas de ellas en su 

caminar cristiano. Pero, sin lugar a dudas, será bendecido por 

este material, cuyo enfoque es instructivo y revelador, 

diseñado para alentarle y guiarle a afirmar sus pasos en la 

perfecta voluntad de Dios. Nada más y nada menos que sobre 

las huellas de Cristo: huellas seguras, marcadas para que no 

nos extraviemos jamás, sino que avancemos hacia el Padre 



[8] 
 

eterno, de gloria en gloria, de poder en poder y de triunfo en 

triunfo. 

 

“Jesús le dijo: Yo soy el camino, y la verdad, y la vida; 

nadie viene al Padre, sino por mí.” 
Juan 14:6 

 

El apóstol Pablo, en su constante oración por los 

hermanos de Éfeso, evidenció la necesidad de una actitud 

espiritual que les permitiera comprender, con sabiduría y 

revelación, todo aquello que Dios ya les había concedido. Él 

anhelaba que los ojos de su corazón fueran alumbrados para 

que pudieran discernir, fundamentalmente, tres verdades 

declaradas en Efesios 1:17 al 19. 

 

En primer lugar, cuál era la esperanza a la que habían 

sido llamados; en segundo lugar, cuáles eran las riquezas de 

la gloria de su herencia entre los santos; y, por último, cuál 

era la incomparable grandeza del poder de Dios a favor de 

los que creen. 

 

Hoy la situación no ha cambiado. Este ruego del 

apóstol resuena como un eco en nuestras vidas, buscando 

penetrar en nuestro espíritu como fundamento de una vida 

renovada. Saber para qué fuimos llamados es vital para 

consumar propósito. Lamentablemente, muchos cristianos no 

saben por qué están en esta tierra. Escuchan hablar de 

propósito, pero no lo comprenden, y en no pocos casos, 

debido a una enseñanza deficiente, han llegado a asumir que 

su única razón de existir es alcanzar la salvación. 



[9] 
 

Por el contrario, creo firmemente que la salvación es 

el punto de partida de nuestra vida cristiana. Cuando el 

apóstol Pedro afirma que la salvación es el fin de nuestra fe 

(1 Pedro 1:9), no está diciendo que sea el fin de nuestra vida, 

sino la culminación del proceso de fe. Además, Pedro escribe 

a una Iglesia perseguida, enfrentada al martirio, lo que hacía 

necesario que sus miembros estuvieran dispuestos a 

consumar el propósito de Dios en esta tierra, aun a costa de 

su propia vida. 

 

En segundo lugar, conocer las riquezas con las que 

contamos nos permite caminar como herederos y no como 

personas que solo anuncian un porvenir celestial, mientras 

viven en permanente escasez en la tierra. Quienes conocen 

sus riquezas espirituales son quienes aprenden a celebrarlas, 

y todo aquello que se celebra permanece. Por el contrario, lo 

que no se reconoce jamás podrá alcanzarnos. 

 

Finalmente, Pablo señala la importancia de conocer la 

supereminente grandeza del poder de Dios para con nosotros 

los que creemos. Un poder que es la manifestación visible de 

Su fuerza, el mismo que operó en Cristo al resucitarlo de 

entre los muertos y sentarlo a Su diestra en los lugares 

celestiales. Muchos afirman creer en Dios, pero sus actitudes 

revelan que no conocen, o no han experimentado plenamente, 

el poder del Altísimo. 

 

El conocimiento de estas verdades es, al mismo 

tiempo, el medio y el fin de una vida motivada por la 

sabiduría y el entendimiento profundo que Dios mismo 



[10] 
 

imparte mediante Su revelación. El Señor ha dejado Sus 

huellas para guiarnos hacia la verdadera libertad. 

 

“Conocerán la verdad, y la verdad los hará libres.” 

Juan 8:32 

 

La libertad es un proceso. Aunque podamos confesar 

que somos libres, aún nos queda camino por recorrer. Es 

cierto que, al recibir a Jesucristo como Señor y Salvador, 

somos libres de la condenación eterna; sin embargo, todavía 

existen áreas de nuestra vida que necesitan ser liberadas. Si 

conocer la verdad nos hace libres, entonces nuestra libertad 

siempre será proporcional a la verdad que conocemos. Y 

aunque la verdad no es una idea sino una Persona, nadie 

puede conocerla en su totalidad en esta vida. 

 

“Yo soy el camino, la verdad y la vida; nadie viene al 

Padre sino por mí.” 

Juan 14:6 

 

Muchos afirman conocer a Cristo, pero Cristo es 

demasiado grande para ser conocido en plenitud en nuestra 

condición terrenal. Podemos conocerlo como Salvador, 

como Sanador o como Libertador, pero conocer todos los 

matices de un Dios infinito es un proceso que solo se 

consumará en la eternidad. Aun así, es correcto y necesario 

buscar hoy un conocimiento más profundo de Él, procurando 

seguirle fielmente a través de Sus huellas. 

 



[11] 
 

Por ello, le animo a introducirse en la lectura de este 

libro con expectación y humildad. Mantenga una actitud 

constante de oración al Padre, pidiendo que el Espíritu Santo, 

nuestro Maestro, Guía e Instructor, le conceda 

discernimiento, luz y la disposición necesaria para aplicar en 

su vida las enseñanzas que está a punto de descubrir. 

Confirmemos esto con una oración sencilla, pero profunda: 

 

Señor, nuestra fe descansa en la obra redentora de Tu Hijo 

amado Jesucristo… 

Deseamos que estas enseñanzas, nacidas de la revelación de 

Tu Palabra y de la inspiración de Tu Espíritu Santo, nos 

edifiquen e instruyan, afirmando nuestros pies sobre las 

huellas de Cristo. Todas las demás son huellas perdidas y sin 

rumbo… 

Abrimos nuestro corazón y te pedimos sabiduría para 

comprender cuán grande es Tu amor, desde Tu provisión 

hasta la sobreabundancia… 

Te damos gracias, Señor, en el santo nombre de Jesús… 

¡Amén! 

 

Nuestro enfoque en las verdades de Dios es clave para 

abrir las puertas a las enseñanzas del ayer, a las experiencias 

del hoy y a lo desconocido de Dios para un mañana forjado 

en fe. 

 

No existe una fuente de milagros y poder más grande 

que la que Dios nos ha otorgado. Nuestra manera de pensar 

determinará nuestro destino en Dios, y nuestra actitud lo hará 



[12] 
 

realidad. Atrévase, por un momento, a colgar las vestiduras 

del yo, los razonamientos aprendidos y los conceptos rígidos. 

 

Por un instante, cierre los ojos naturales para ver con 

los espirituales. Atrévase a la fe que parece locura. Saque los 

pies por la borda y extienda sus manos al viento. 

 

Por un momento, cierre sus oídos a las sugerencias 

razonables de lo naturalmente limitado y ábralos a las 

propuestas ilimitadas de la fe. Ponga sus pies sobre las aguas 

y camine, como lo hizo Pedro. Entonces, y solo entonces, 

estará caminando verdaderamente sobre las huellas de Cristo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



[13] 
 

Capítulo uno 

 

 
 

Huellas bajo fuego 
 

 

En muchas reuniones y congresos donde he tenido la 

oportunidad de dialogar con hermanos de distintas ciudades 

y denominaciones, he observado con profunda preocupación 

el desconocimiento, o la imagen distorsionada, que muchos 

de ellos tienen acerca de Dios. Esta realidad evidencia una 

clara falta de comunión e intimidad con el Señor. No estoy 

sugiriendo que no lo amen ni que no asistan a las reuniones; 

me refiero a la intimidad, no a la actividad. 

 

Muchos ven a Dios como un gigante temible que no 

les quita los ojos de encima, siempre dispuesto a controlarlos, 

castigarlos y condenarlos por cada una de sus faltas. Hablan 

de un Dios de amor, pero no tienen seguridad del perdón, de 

la misericordia, de la gracia ni de la salvación. Son creyentes 

atrapados en la religión: legalistas, estructurados, que dicen 

amar a Dios, pero ese amor no se refleja en sus rostros. 

Declaran ser felices, pero cualquiera puede percibir en ellos 

amargura, resignación y temor. 



[14] 
 

Estos hermanos, a quienes hago referencia, han sido 

comprados con la preciosa sangre de Cristo, y Dios los ama 

profundamente. Sin embargo, no saben dejarse amar. Han 

sido instruidos desde la intimidación y la manipulación. 

Conocen al Dios que prohíbe y castiga, pero no han llegado 

a conocer al Dios de gracia y amor. 

 

Hace algunos años, mientras predicaba acerca del 

amor de Dios, surgió en mi espíritu una ilustración que 

resultó de mucha bendición, y quisiera compartirla: Imagine 

un campo minado. Un campo que inevitablemente debe 

atravesarse para llegar a los brazos del Padre celestial. 

 

En Su infinito amor, Dios ha preparado un camino 

seguro para que podamos alcanzarlo, pero alrededor hay 

minas peligrosamente esparcidas. El Padre nos observa 

titubear, conoce nuestro anhelo y, en nuestra desesperación 

por llegar a Él, busca enfrentar nuestra mirada. Nos habla con 

insistencia, casi con urgencia, deseando que lo escuchemos. 

 

Su plan no es condenarnos, sino salvarnos y 

conducirnos con propósito. Nuestro Padre habla siempre. 

Nos advierte, nos llama, nos cuida. Él quiere que lleguemos 

a Él; ese es Su mayor anhelo. Él ve cada mina. Él conoce 

cada trampa que el maligno ha escondido. 

 

Hay una mina grande llamada fornicación, y el pie de 

uno de Sus hijos se acerca peligrosamente a ella. Dios le 

habla, le advierte, le explica. ¡Cuánto desea que ese hijo 

escuche y se detenga a tiempo! 



[15] 
 

Hay otras minas esparcidas: idolatría, adulterio, 

inmundicia, enemistades, envidias, pleitos. Minas de 

tremendo poder explosivo, capaces de destruir incluso al 

creyente más fuerte. Nosotros muchas veces no las vemos, 

pero el Padre de amor sí, y por eso nos advierte. 

 

Cada una de esas minas es pecado camuflado por el 

diablo, no una diversión inocente. Cada Palabra del Padre es 

un grito desesperado de salvación, no una absurda 

prohibición religiosa. 

 

Cada mina, por inofensiva que parezca, tiene como fin 

herir, destruir y condenar. Pero cada Palabra del Padre, por 

severa que parezca, tiene como propósito preservarnos y 

salvarnos. 

 

El diablo no es un dador amigable de opciones; es un 

enemigo mortal. Dios no es un tirano enojado que espera que 

pises una mina para enviarte al infierno. Su plan no es 

condenarte, sino salvarte. Él es un Padre amoroso que clama 

para atraernos por un camino seguro, por un camino nuevo y 

vivo que Su Hijo Jesucristo dejó marcado para siempre. 

 

“En esto se mostró el amor de Dios para con nosotros, en 

que Dios envió a su Hijo unigénito al mundo, para que 

vivamos por él. En esto consiste el amor: no en que 

nosotros hayamos amado a Dios, sino en que él nos amó a 

nosotros, y envió a su Hijo en propiciación por nuestros 

pecados.” 
1 Juan 4:9 y 10 



[16] 
 

Existe, sin embargo, otra clase de creyentes: aquellos 

formados en la gracia, pero sin entendimiento del temor. Se 

sienten amados, perdonados y comprendidos, al punto de 

creer que Dios debe aceptar todos sus caprichos e incluso sus 

pecados. Aman a Dios y desean servirlo, pero han reducido 

Su bondad a una idea superficial, sin revelación de Su 

santidad. Como resultado, terminan viviendo en zonas de 

riesgo por falta de instrucción. 

 

Estos creyentes viven más relajados y aparentemente 

más felices que los legalistas extremos, pero no logran una 

comunión profunda con Dios. Se convencen de que Dios 

“está”, pero no se sumergen en el océano de Su presencia. 

 

Conocen la voluntad de Dios de manera liviana, la 

interpretan sin peso ni reverencia. Es cierto que el legalismo 

ha causado mucho daño a la Iglesia, pero también es verdad 

que la liviandad, la falta de compromiso y de temor reverente 

la han debilitado gravemente. 

 

“Cada palabra del Padre, por más severa que parezca, 

tiene como único fin preservarnos y salvarnos.” 

 

Dios es un Dios de gracia y de amor, pero también es 

fuego consumidor (Hebreos 12:29). A Dios debemos 

acercarnos con temor reverente, tomando en serio cada una 

de Sus palabras y reconociendo la autoridad que tienen sobre 

nuestra vida. La gracia que Él ha derramado por medio de 

Cristo no es una excusa para la indiferencia, sino una 

invitación a una relación más profunda y responsable. 



[17] 
 

El miedo producido por el legalismo paraliza y no 

permite una comunión genuina con Dios, aunque no debemos 

olvidar que Dios demanda legalidad. Los que llevaron a 

Cristo a la cruz fueron los religiosos de su tiempo, aquellos 

que debían reconocerlo y seguirlo, pero terminaron 

rechazándolo. 

 

“La religiosidad mata lo nuevo de Dios, impide interpretar 

Su plan y, peor aún, lo boicotea.” 

 

Por otro lado, la liviandad de quienes viven escudados 

únicamente en la gracia tampoco conduce al propósito. No 

buscan intimidad con Dios, sino licencia para vivir según sus 

propios deseos sin culpa. Pero la gracia nunca fue diseñada 

como permiso para pecar, sino como el medio por el cual 

podemos permanecer relacionados con un Dios santo. 

 

En conclusión, los extremos no edifican. Necesitamos 

aprender a caminar entre el temor y la gracia: honrar a Dios 

desde el amor, valorar la libertad que la gracia nos otorga, 

pero sin usarla como excusa para hacer nuestra voluntad. 

Debemos acercarnos con reverencia a Su presencia, con 

insistencia y perseverancia, pidiendo al Espíritu Santo 

revelación de la perfecta voluntad del Padre, para interpretar 

correctamente las huellas del diseño divino establecido en 

Cristo y caminar por ellas. 

 

Dios no busca condenarnos ni hacernos “explotar” por 

nuestros errores; busca guiarnos por medio de Su Palabra, 



[18] 
 

revelada a nuestro espíritu por Su Espíritu Santo, hasta que 

todo nuestro ser entienda y viva Su voluntad. 

 

“Dios ha preparado un diseño para nuestra vida; no somos 

el resultado de la casualidad.” 

 

Dios ha diseñado nuestra vida desde antes de los 

tiempos. No somos producto del azar. Somos creación 

divina, y descubrir ese diseño y caminar en él es nuestra 

responsabilidad. Para ello, Dios nos ha dado Su Espíritu 

Santo, quien nos conduce a toda verdad y a toda justicia. 

 

Continuando con este entendimiento, recuerdo que 

hace un tiempo me encontraba en mi oficina preparando un 

mensaje sobre el propósito. En medio de ese tiempo de 

búsqueda, sentí que Dios me habló con claridad y me dijo: 

“Ustedes no tienen propósito.” 

 

Quedé completamente desconcertado. Pensé: Señor, 

estoy preparando un mensaje sobre el propósito y he 

predicado innumerables veces acerca de él. ¿Cómo es posible 

que digas que no tenemos propósito? Entonces el Señor me 

respondió: “Demostralo por medio de la Escritura.” 

 

Conmovido, fui inmediatamente al Salmo 138:8, que 

fue la primera palabra que vino a mi espíritu, y comencé a 

leer lentamente: “Jehová cumplirá su propósito en mí; Tu 

misericordia, oh Jehová, es para siempre; no desampares 

la obra de tus manos.” 
 



[19] 
 

En ese momento comprendí algo que transformó 

profundamente mi manera de entender el propósito: el 

propósito no es nuestro, es de Dios. Nosotros no lo creamos, 

no lo inventamos ni lo definimos; somos llamados a 

adoptarlo en Cristo y a caminar en él desde la comunión. 

 

Hacer Su voluntad nos conduce al verdadero éxito, 

porque no existe mayor éxito en la vida que consumar la 

voluntad de Dios. Y, al hacerlo, glorificamos Su nombre con 

nuestra vida, lo cual constituye nuestra mayor honra. 

 

Este pasaje me impactó tanto que decidí leerlo en otra 

versión de la Escritura: 

 

“¡El Señor llevará a feliz término su acción en mi favor! 

Señor, tu amor es eterno; ¡no dejes incompleto lo que has 

emprendido!” 
(DHH) 

 

Entonces todo cobró sentido. Dios diseñó un propósito 

para nuestras vidas en Cristo, pero al no conocerlo ni caminar 

en comunión con Él, fuimos construyendo nuestra vida según 

nuestros propios criterios, decisiones y deseos. Así es como 

nos equivocamos tantas veces, haciendo cosas de las que hoy 

podemos arrepentirnos sinceramente; decisiones que nos 

marcaron negativamente y que fueron el resultado de vivir 

creyendo que éramos libres para hacer cualquier cosa, sin 

darnos cuenta de que terminamos esclavos de nuestra 

supuesta libertad. 

 



[20] 
 

“Hay camino que al hombre le parece derecho; pero su fin 

es camino de muerte.” 

Proverbios 14:12 

 

El propósito de vida, entonces, es un diseño divino, y 

para alcanzarlo debemos desear hacer Su voluntad, buscarle 

con sinceridad y desarrollar intimidad con Él. A través de esa 

comunión, y por medio del Espíritu Santo, Dios nos guiará a 

toda verdad y a toda justicia. Cristo, por Su parte, nos dejó 

Sus huellas como ejemplo perfecto de cómo un Hijo puede 

vivir sin religiosidad, obedecer al Padre y consumar 

propósito en la tierra, aun cuando esa obediencia implique 

una cruz. 

 

Seguir las huellas de Cristo no es una tarea sencilla, ni 

tampoco una decisión que todos estén dispuestos a tomar. 

Los religiosos no logran comprender el amor como para 

interpretar correctamente lo que significa tomar la cruz y 

seguirle. Pero quienes viven con liviandad espiritual tampoco 

pueden discernir Su voluntad, porque la cruz no está en sus 

planes, aunque Dios dejó muy en claro que es necesaria. 

 

“Entonces Jesús dijo a sus discípulos: Si alguno quiere 

venir en pos de mí, niéguese a sí mismo, tome su cruz y 

sígame. Porque todo el que quiera salvar su vida, la 

perderá; y todo el que pierda su vida por causa de mí, la 

hallará.” 
Mateo 16:24 y 25 

 



[21] 
 

Seguir las huellas de Cristo no es fácil, pero tampoco 

es imposible. El Espíritu Santo nos fue dado precisamente 

para guiarnos en todo tiempo y lugar. Necesitamos entender 

que comunión y propósito son inseparables. No podemos 

aferrarnos al propósito sin abrazar una vida de comunión 

profunda con Dios. 

 

Lo que Dios diseñó para nosotros no se alcanza desde 

la estructura religiosa, ni desde la comodidad de una gracia 

mal entendida, esperando pasivamente que las cosas sucedan. 

Es algo que debe ser buscado con pasión, anhelo y entrega. 

Por eso Cristo nos dejó el ejemplo de Su pasión y nos mostró 

los resultados gloriosos de caminar en la perfecta voluntad 

del Padre. 

 

“Porque somos hechura suya, creados en Cristo Jesús 

para buenas obras, las cuales Dios preparó de antemano 

para que anduviésemos en ellas.” 

Efesios 2:10 

 

Algunos comentaristas bíblicos interpretan este 

versículo señalando que el apóstol Pablo no afirma que Dios 

haya preparado cada obra específica, sino que, en Cristo, nos 

ha dado la posibilidad de vivir una conducta coherente con la 

fe que profesamos: una vida alineada con la Palabra y 

caracterizada por el buen obrar. 

 

Sin negar esta interpretación, considero que podemos 

ir aún más profundo. Dios no vive dentro del tiempo; el 

tiempo vive en Dios. Él no está limitado por pasado, presente 



[22] 
 

o futuro. Conoce, determina y espera un futuro de victoria 

para cada uno de Sus hijos. Desde antes de los tiempos, 

preparó decisiones conforme a Su perfecta voluntad para 

cada momento de nuestra vida. 

 

Dios no es indiferente a nuestras elecciones. Si somos 

sensibles a la voz del Espíritu Santo, Él nos conducirá al 

centro exacto de Su voluntad. Y no necesita improvisar: ya 

ha preparado el mejor camino para cada decisión que 

debemos tomar. 

 

“Porque somos hechura de Dios, creados en Cristo Jesús 

para buenas obras, las cuales Dios dispuso de antemano a 

fin de que las pongamos en práctica.” 

Efesios 2:10 (NVI) 

 

Dios jamás nos obligará a caminar por el camino que 

Él preparó, pero si decidimos ignorarlo, viviremos en 

desventaja espiritual, emocional y aún existencial, hasta que 

retornemos a Su propósito. El hecho de que Dios haya 

preparado un camino de antemano no significa ausencia de 

dificultades; por el contrario, serán esas pruebas las que nos 

fortalecerán y nos harán crecer. 

 

“Porque esta leve tribulación momentánea produce en 

nosotros un cada vez más excelente y eterno peso de 

gloria.” 
2 Corintios 4:17 

 



[23] 
 

Si un niño creciera aislado de todo contacto con el 

mundo, protegido de cualquier bacteria o germen, jamás 

desarrollaría defensas. Del mismo modo, una fe que no es 

probada nunca será fortalecida. 

 

“Si como cristianos no somos probados, jamás seremos 

aprobados.” 

 

Nuestra fe, aunque más preciosa que el oro, debe ser 

probada en el fuego. Pero ese fuego no tiene como fin 

destruirnos, sino purificarnos y hacernos crecer. 

 

Seguir las huellas de Cristo nunca fue presentado como 

un camino cómodo ni exento de riesgos. Desde el principio, 

el Evangelio nos confronta con una verdad ineludible: el 

llamado de Dios no es a una fe superficial, sino a una vida 

transformada. Las huellas que Jesús dejó marcadas sobre la 

tierra atraviesan desiertos, montes, multitudes, soledades y, 

finalmente, una cruz. No son huellas para curiosos, sino para 

discípulos. 

 

Dios no nos invita a caminar a ciegas ni a improvisar 

nuestro destino. Él ha preparado un diseño eterno para cada 

vida, un propósito definido en Cristo, y nos ha provisto de Su 

Espíritu para guiarnos paso a paso. Sin embargo, ese camino 

no puede ser recorrido desde la religiosidad vacía ni desde 

una gracia mal entendida. La una paraliza el alma; la otra 

adormece la conciencia. Ambas nos alejan de la verdadera 

comunión. 

 



[24] 
 

Caminar por las huellas de Cristo implica aceptar que 

habrá fuego. Fuego que no destruye, sino que purifica. Fuego 

que revela lo genuino de nuestra fe y consume todo lo que no 

proviene de Dios. No todo fuego es juicio; muchas veces es 

preparación. No toda prueba es castigo; con frecuencia es 

capacitación espiritual para niveles más altos de propósito. 

 

El Padre no grita para condenar, sino para salvar. No 

advierte para asustar, sino para preservar. Cada palabra que 

brota de Su boca es una expresión de amor que busca 

guiarnos por el único camino que conduce a la vida plena. 

Ignorar Su voz no nos hace libres; nos deja vulnerables. 

Atenderla, aunque incomode, nos establece en seguridad. 

 

El verdadero discipulado no consiste en saber muchas 

cosas acerca de Dios, sino en aprender a caminar con Él. Es 

permitir que el Espíritu Santo interprete para nosotros las 

huellas del Hijo y nos enseñe cómo poner nuestros pies 

exactamente donde Él los puso. A veces eso implicará 

renuncia, otras veces obediencia silenciosa, y en ocasiones 

dolor. Pero siempre conducirá a vida, a fruto y a gloria. 

 

Este es el desafío que se nos presenta: abandonar los 

extremos que nos han debilitado y abrazar una relación viva 

con Dios, marcada por el amor, sostenida por la gracia y 

afirmada en un temor reverente. No se trata de perfección, 

sino de dirección. No de ausencia de lucha, sino de fidelidad 

en el caminar. 

 



[25] 
 

Las huellas están ahí. Han sido marcadas con sangre, 

obediencia y amor eterno. No seguirlas es una decisión; 

seguirlas también lo es. Pero solo uno de esos caminos 

conduce a la consumación del propósito. 

 

Que este capítulo no sea solo leído, sino discernido. 

Que no quede como información, sino que provoque una 

determinación interior. Porque seguir las huellas de Cristo, 

aun bajo fuego, es el privilegio más alto y el llamado más 

sublime que un hijo de Dios puede abrazar. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



[26] 
 

Capítulo dos 

 

 
 

Huellas de Sabiduría 
 

 

“Examina la senda de tus pies,  

Y todos tus caminos sean rectos.” 
Proverbios 4:26 

 

 

Examinar, según el diccionario, significa inquirir, 

investigar con cuidado, observar atentamente. No se trata 

solo de ver, sino de analizar el propio caminar. Esto vuelve a 

nuestra mente un factor de vital importancia, ya que es allí 

donde se procesan nuestras decisiones. Por esa razón, 

necesitamos alinearla a la mente de Dios. Y esto no ocurre de 

manera instantánea ni automática: es un proceso. 

 

En ese proceso vamos adquiriendo conceptos a partir 

de la Palabra y los vamos adoptando como forma de vida, al 

mismo tiempo que aprendemos a desechar, o abortar, los 

pensamientos equivocados que hemos albergado durante 

años. 



[27] 
 

“¿Quién conoció la mente del Señor? 

¿Quién le instruirá? 

Mas nosotros tenemos la mente de Cristo.” 
1 Corintios 2:16 

 

Alinear nuestra mente a la mente de Cristo siempre 

será un proceso, no el resultado de un simple deseo. 

 

La cultura en la que fuimos criados ha marcado 

profundamente nuestra manera de pensar. El idioma que 

hablamos es un ejemplo sencillo: hablamos castellano porque 

nacimos y crecimos en esta parte del continente; si 

hubiésemos nacido en Inglaterra, hablaríamos inglés; si en 

Francia, francés. En mi caso, como argentino, hablo 

castellano. 

 

Pero el idioma es solo una pequeña expresión de algo 

mucho más amplio: la cultura. La cultura no solo nos enseña 

a hablar; también nos enseña a pensar, a reaccionar, a 

interpretar la vida, a relacionarnos con la autoridad, con Dios, 

con el dolor y con el éxito. Muchas de esas enseñanzas han 

sido formativas, pero otras han sido, sin darnos cuenta, 

profundamente deformantes. 

 

Todos los conceptos equivocados que hemos adoptado 

a lo largo de la vida, a través de experiencias, crianza, 

tradiciones y enseñanzas, nos colocan hoy en un determinado 

nivel de pensamiento respecto de Dios. Sin duda, hay muchas 

cosas que pensamos de manera muy distinta a como Dios 

piensa. Y sería saludable reconocer que a Dios no le conviene 



[28] 
 

pensar como nosotros; somos nosotros quienes recibiríamos 

enormes beneficios si aprendiéramos a pensar como Él. 

 

Además, un camino verdaderamente recto solo puede 

ser determinado por Dios. Ningún camino diseñado por el 

hombre puede ser completamente recto. Solo los caminos del 

Altísimo son elevados, perfectos e insondables. 

 

“Mis caminos y mis pensamientos son más altos que los de 

ustedes; más altos que los cielos sobre la tierra.” 

Isaías 55:9 (NVI) 

 

Nuestra vida es el resultado de una suma constante de 

pequeños pasos y decisiones. Cada día, desde que 

despertamos, decidimos qué hacer. Muchas de esas 

decisiones pasan inadvertidas porque están ligadas a la 

rutina, pero aun así las estamos tomando continuamente: 

salgo o no salgo, hablo o no hablo, voy o no voy, actúo o 

callo. 

 

Leí alguna vez, sin asumir responsabilidad sobre su 

rigor científico, que una persona promedio puede tomar 

alrededor de cuatro mil decisiones diarias. La mayoría de 

ellas no son conscientes, pero requieren tiempo y energía 

mental. Algunas no modifican mayormente el rumbo de la 

vida; otras, en cambio, son trascendentales. Sin embargo, 

todas suman, y esa suma produce un resultado. 

 

Por ejemplo, una amistad no puede evaluarse por una 

sola acción. Nadie es buen o mal amigo por un hecho aislado. 



[29] 
 

La amistad se mide por una gestión, es decir, por la suma de 

las acciones en el tiempo. 

 

Gestión es el conjunto de diligencias que se realizan 

para desarrollar un proceso o alcanzar un resultado. Es el 

modo en que se canaliza un propósito. Por eso, la gestión de 

vida es determinante: si gestionamos bien nuestras 

decisiones, el resultado será positivo; si erramos 

sistemáticamente, el resultado será negativo. 

 

“Una vida no se puede evaluar por una decisión; es 

necesario analizar una gestión.” 

 

Del mismo modo que no se puede juzgar un gobierno 

por una sola medida, sino por toda su gestión, tampoco se 

puede evaluar una vida por un solo error o acierto. Hay 

decisiones trascendentes, como con quién casarse, y otras 

insignificantes, como elegir qué comer, pero todas forman 

parte de una misma administración de vida. 

 

Por eso es tan importante dejarnos guiar por las huellas 

del Maestro. Si seguimos Su gestión, no podemos 

equivocarnos. Aunque algunas decisiones sean más 

relevantes que otras, caminar conforme a Su voluntad 

siempre será una determinación sabia. 

 

Usted puede imitar la vida de otros, incluso seguir 

caminos que parecieron exitosos, pero eso no le garantiza 

nada. Seguir las huellas de un hombre siempre es inseguro, a 

menos que ese Hombre sea Jesucristo. 



[30] 
 

“El gran éxito en la vida es gestionar una verdad de Dios 

aun en medio de la más cruda realidad.” 

 

Para que los sueños y las metas se cumplan, deben 

ocurrir procesos. La clave no es evitar la realidad, sino 

gestionar la verdad de Dios dentro de esa realidad, hasta 

caminar por ella y verla consumada. 

 

Las grandes metas jamás fueron conquistadas sin 

pequeños pasos. En mayo de 1969, los astronautas del Apolo 

XI descendieron por primera vez en la luna. Una frase quedó 

grabada en la historia: “Un pequeño paso para un hombre, un 

gran paso para la humanidad.” 

 

Si el hombre pudo alcanzar un objetivo tan complejo 

mediante pequeños pasos coordinados, cuánto más nosotros 

podremos alcanzar lo que parece imposible, caminando 

conforme a la voluntad de Dios. 

 

“Porque nada hay imposible para Dios.” 

Lucas 1:37 

 

Cuando vemos a un médico recibido, a un empresario 

exitoso o a un deportista consagrado, solemos admirar el 

resultado final. Pero detrás de cada logro hay un proceso, una 

gestión, una suma de decisiones correctas sostenidas en el 

tiempo. 

 

Un hombre no nace siendo hombre; nace siendo bebé. 

Son la formación, la disciplina, la educación y la toma 



[31] 
 

constante de decisiones las que terminan dando forma a una 

vida. Por eso la gestión es clave. Dios desea gobernar esa 

gestión. Por eso nos dejó huellas y ejemplo a través de Su 

Hijo. 

 

“La justicia irá delante de Él, y sus pasos nos pondrá por 

camino.” 
Salmo 85:13 

 

Un paso bien dado puede ser tanto una meta alcanzada 

como el inicio de algo mayor. Tal vez usted esté conforme 

con ciertos logros, pero Dios siempre llama a más. Para eso 

dejó las huellas del Caminante eterno, Aquel que marca el 

principio y conduce hasta el final. 

 

“Yo soy el Alfa y la Omega, principio y fin.” 

Apocalipsis 1:8 

 

¿Conoce usted las metas que se alcanzan caminando 

por las huellas de Cristo? 

 

“Cosas que ojo no vio, ni oído oyó, ni han subido al 

corazón del hombre, son las que Dios ha preparado para 

los que le aman.” 

1 Corintios 2:9 

 

Caminar en victoria no se logra solo con entusiasmo, 

sino pensando y decidiendo cada paso con sabiduría. Y la 

sabiduría no es intelecto ni inteligencia natural; es adquirir, 

por comunión con Dios, la mente de Cristo. No parece 



[32] 
 

sencillo, pero la Escritura afirma que esa mente ya nos fue 

otorgada. 

 

La mente natural no puede comprender las cosas del 

Espíritu. La sabiduría espiritual se recibe por revelación. No 

se obtiene estudiando solamente, sino viviendo en comunión 

con el Espíritu Santo. Esa capacidad de discernir la voluntad 

del Padre es lo que la Biblia llama gracia. 

 

Un cristiano que camina en revelación no es alguien 

que siempre descubre cosas nuevas en la Biblia, sino alguien 

a quien el Espíritu Santo le hace vivas las verdades eternas. 

No es la novedad lo que transforma, sino la impartición. 

 

Congresos, libros y enseñanzas son valiosos, pero 

nunca cambiarán una vida por sí mismos. Solo la obra del 

Espíritu Santo puede hacerlo. La clave no es escuchar algo 

nuevo, sino escuchar a Dios, incluso hablándonos a través de 

un pasaje conocido. 

 

“En Cristo están escondidos todos los tesoros de la 

sabiduría y del conocimiento.” 

Colosenses 2:3 

 

Pablo nos enseña que hay riquezas en el entendimiento 

y tesoros en la sabiduría y el conocimiento. El conocimiento 

es información; el entendimiento es ordenarla correctamente; 

la sabiduría es aplicarla en tiempo y forma. Una persona 

sabia no es la más inteligente, sino la que gestiona bien la 

vida. 



[33] 
 

“Una persona sabia no es alguien inteligente, sino alguien 

que gestiona bien la vida.” 

 

No podemos seguir las huellas de Cristo sin pensar 

como Él piensa. De lo contrario, erraríamos constantemente. 

Muchos creyentes tienen buena intención, pero se equivocan 

en sus pasos por no discernir la voluntad de Dios. 

 

Así como un rastreador experto puede seguir huellas 

imperceptibles para otros, nosotros necesitamos desarrollar 

discernimiento espiritual. No por capacidad natural, sino por 

sensibilidad al Espíritu. Debemos aprender a preguntarnos: 

¿Qué haría Cristo en esta situación? y actuar conforme a esa 

revelación. Solo así podremos caminar con sabiduría sobre 

las huellas de Cristo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



[34] 
 

Capítulo tres 
 

 
 

Huellas para gestionar vida  
 

 

“Yo he venido para que tengan vida, y para que la tengan 

en abundancia.” 

Juan 10:10 

 

 

Si bien este libro trata acerca de las huellas de Cristo, 

no podemos ignorar que toda la Escritura revela a Cristo 

anticipadamente en la vida de patriarcas, profetas, sacerdotes 

y reyes. La exposición de sus historias nos deja enseñanzas 

claves para nuestro presente. Tanto sus decisiones acertadas 

como sus errores quedan registradas como huellas claras: 

algunas para imitar, otras para evitar. 

 

Por esta razón, he determinado dedicar este capítulo a 

hombres y mujeres de fe que marcaron precedentes. Personas 

que, en muchos casos, pagaron un alto precio por sus errores, 

pero que aun así merecieron un lugar en este “manual de 

vida” escrito por Dios. Asomarnos a la gestión de sus vidas 

no solo es válido, sino profundamente necesario. 



[35] 
 

Comencemos por Adán. Él recibió un potencial divino 

que ningún otro hombre, excepto Cristo, ha tenido sobre la 

tierra. Lo que hoy disfrutamos como Cuerpo de Cristo de 

manera corporativa, en dones, talentos y capacidades, Adán 

lo poseía de forma individual. Por eso Dios le dijo que 

señoreara, sojuzgara y fructificara: tenía el potencial 

suficiente para hacerlo. 

 

“Adán no tenía huellas que seguir. No había libros ni una 

Biblia para aprender; sin embargo, Dios caminaba con él.” 

 

Adán no ignoraba dónde no debía pisar. Dios fue claro 

al advertirle que el árbol del conocimiento del bien y del mal 

traería muerte. Aun así, decidió mal. Esa decisión afectó su 

gestión de vida, produjo un balance negativo y dejó 

consecuencias que alcanzaron a las generaciones futuras. 

 

El conferencista internacional Myles Munroe 

enseñaba que una persona puede tener todo el potencial 

interno, del mismo modo que una semilla contiene un árbol 

y un bosque entero. Pero si no se cuidan las huellas por donde 

se pisa, ese potencial jamás se manifestará. El pecado 

siempre pasa factura. 

 

Otro patriarca digno de observar es Noé. En un tiempo 

crítico para la humanidad, recibió instrucciones precisas de 

Dios para gestionar su vida y salvar a su familia. No 

improvisó, no diseñó alternativas; entendió y obedeció. 

 



[36] 
 

Recuerdo que cuando era niño, la maestra a veces nos 

daba “dibujo libre”, y otras veces nos entregaba un modelo 

que debíamos copiar. En esos casos, la calificación no 

dependía de la creatividad, sino de la fidelidad al modelo. 

Dios no le dio a Noé un diseño libre, sino uno exacto. 

 

“En la gestión de la vida, vale más un diseño de Dios que 

mil inventos nuestros.” 

 

La clave del éxito de Noé fue gestionar un arca en el 

tiempo correcto. No fabricó un avión ni un barco distinto; 

hizo un arca, y la hizo conforme a lo que Dios le indicó. 

Cuando Dios nos marca los pasos, no está imponiendo un 

yugo pesado, sino mostrándonos cómo debe ser el arca para 

que flote. 

 

Hoy muchas congregaciones están construyendo 

diseños basados en conceptos humanos, estructuras que Dios 

nunca pensó para Su Iglesia. El problema no es para Dios, 

sino para quienes deciden abrir camino en lugar de buscar 

Sus huellas. Tarde o temprano, esos diseños se derrumban. 

 

“Hoy muchas congregaciones están fabricando diseños que 

Dios nunca pensó para Su Iglesia.” 

 

Aceptar o rechazar un consejo humano puede ser 

discutible, pero cuando es Dios quien dice “esto no se hace 

así”, no hay análisis posible. Solo queda obedecer. De lo 

contrario, el orgullo queda en evidencia. 

 



[37] 
 

“En la gestión de la vida, pequeños grados de orgullo 

pueden causar grandes problemas.” 

 

Dios invitó a un hombre a caminar con Él diciéndole: 

“Sal de tu tierra y de tu parentela. Yo te mostraré el camino 

paso a paso”. Ese hombre fue Abraham. No recibió un mapa 

completo, sino una relación viva con Dios. Caminó por fe, 

cometió errores, pero gestionó su vida bajo los designios 

divinos. 

 

Dios le dijo: “Camina delante de mí y sé perfecto”. Es 

notable: cuando Dios inicia algo nuevo, no muestra huellas 

previas, pero promete caminar detrás marcando los pasos, si 

hay obediencia. Abraham nos enseña que debemos analizar 

la gestión de una vida, no idealizarla. Sus aciertos y errores 

quedaron registrados para que hoy encontremos huellas para 

nuestro futuro. 

 

No hay nada más práctico que aprender de las huellas 

de un porfiado. Jacob es un ejemplo extraordinario. Pasó 

años empeñado en imponer su propio diseño, hasta quedar 

solo luchando con Dios. En su historia estamos reflejados 

todos. Cuando observamos sus huellas, vemos un antes y un 

después de Peniel: antes caminaba firme, después caminaba 

rengo. 

 

El motivo fue claro: peleó con Dios. Siempre quiso 

hacer las cosas a su manera. Pero cuando se rindió, perdió 

fuerza natural y ganó identidad espiritual. Jacob murió en 

Peniel, Israel nació allí. Lo notable es que al principio sus 



[38] 
 

huellas eran perfectas, pero su camino torcido; luego sus 

huellas fueron torcidas, pero su camino recto. Así opera Dios. 

 

“Porque lo insensato de Dios es más sabio que los 

hombres, y lo débil de Dios es más fuerte que los 

hombres.” 

1 Corintios 1:25 

 

José, en cambio, recibió su destino por medio de un 

sueño, pero no recibió las huellas del proceso. Dios nunca le 

mostró la traición, la cisterna, la esclavitud ni la cárcel. Solo 

le mostró el gobierno. Y eso fue misericordia. 

 

Es fácil recibir una postal del futuro; lo difícil es 

caminar el proceso. Si Dios nos mostrara todo lo que 

debemos atravesar, muchos renunciaríamos antes de 

comenzar. Aquí hemos fallado muchas veces como Iglesia, 

vendiendo un evangelio sin proceso, sin cruz, sin costo. 

Cuando llegan las primeras pruebas, muchos abandonan, 

creyendo que Dios los defraudó. 

 

“Y conoceréis la verdad, y la verdad os hará libres.” 

Juan 8:32 

 

Jesús declaró esta verdad eterna, pero debe ser 

entendida como proceso. La verdad no es un concepto; es una 

Persona. Y conocer a Cristo es una experiencia progresiva, 

no instantánea. Somos libres de la condenación, sí. Pero 

nuestra libertad plena será proporcional a la verdad que 

vayamos conociendo y obedeciendo. 



[39] 
 

Cada revelación es una huella descubierta. Dios corre 

el velo y nos muestra dónde pisar mañana. No buscamos 

huellas del pasado, sino huellas de un eterno presente. Cristo 

es el Alfa y la Omega, el principio y el fin. Dios no es Dios 

de muertos, sino de vivos. Por eso podemos mirar la vida de 

Abraham, Isaac y Jacob para encontrar huellas que nos 

conduzcan a la verdad que trae libertad verdadera. 

 

 “La verdad viene a nosotros como una huella que, si 

decidimos obedecer, no nos permitirá equivocarnos.” 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



[40] 
 

Capítulo cuatro 
 

 
 

Más huellas  
 

 

Moisés fue un hombre cuyos pasos fueron guiados por 

Dios mucho antes de que pudiera razonar o tomar decisiones 

conscientes. En el tiempo en que los bebés hebreos eran 

asesinados en Egipto para impedir que Israel se multiplicara, 

Dios puso Su mano sobre él para preservarlo con vida. Lo 

colocó en un moisés, de allí su nombre, y lo envió por el río 

con un propósito claro: que fuera criado en Egipto, en un 

ambiente de libertad y formación, pero educado por su propia 

madre para conservar sus raíces. 

 

Sin embargo, Moisés quiso hacer su propio camino. 

Intentó liberar a Israel por la fuerza, mató a un egipcio y lo 

enterró en la arena. Aquella decisión lo llevó a huir y perderse 

durante años en el anonimato del desierto, cuidando ovejas 

hasta su vejez. Recién allí, cuando su fuerza natural ya no era 

una amenaza para el plan de Dios, el Señor se le apareció y 

lo invitó a caminar por Sus diseños. Fue entonces cuando le 

mostró las huellas divinas que lo conducirían a convertirse en 

libertador. 



[41] 
 

Moisés objetó diciendo que ya era viejo, pero a Dios 

nunca se le hace tarde. El Señor lo impulsó a la acción, a dejar 

la comodidad adquirida y a emprender un camino peligroso. 

Para animarlo, le mostró la unción que lo acompañaría, 

representada en la vara. Esa revelación lo hizo osado: desafió 

a Faraón y condujo al pueblo por el desierto hasta la tierra 

prometida. 

 

A través de Moisés aprendemos que nuestra vida no es 

producto de la casualidad. No nacimos al azar ni estamos a la 

deriva. Dios ha programado algo extraordinario para cada 

uno de nosotros. El problema es que casi siempre insistimos 

en seguir nuestras ideas y nos cuesta aceptar que Dios tenga 

un plan superior. 

 

Cuando Moisés creyó haber perdido las fuerzas y el 

entusiasmo, Dios se le presentó con un desafío enorme, casi 

imposible de aceptar. Podemos criticar su inseguridad, pero 

la verdad es que el hombre tenía razón en algo: no confiaba 

en su capacidad para cumplir la misión, y eso fue justamente 

lo que Dios necesitaba. 

 

Nosotros solemos pensar que es nuestra capacidad la 

que nos permite alcanzar las cosas. Sin embargo, muchas 

veces esa misma capacidad se convierte en un estorbo para 

lo divino. Mientras intentemos manejar todo con nuestras 

fuerzas, Dios no intervendrá. Podemos lograr cosas, sí, pero 

serán logros humanos, sin gloria eterna. 

 



[42] 
 

“Dios no toca lo que no le entregamos. No obra en aquello 

que no le cedemos como Señor absoluto.” 

 

Cuando Moisés aceptó caminar por el camino de Dios, 

el Señor le mostró la vara: la unción necesaria para cumplir 

su propósito. Dios nunca propone un camino sin proveer los 

recursos espirituales para recorrerlo. 

 

Recuerdo el testimonio de una hermana de la 

congregación que pastoreábamos años atrás, una mujer de fe, 

perseverante y aguerrida, procesada durante años por pruebas 

profundas. Muchos nos preguntábamos cuánto más podría 

resistir. Pero cuando Dios le habló, aprendimos una lección 

que merece ser escuchada. 

 

Con su autorización, comparto parte de esa palabra, 

porque desnuda patrones que muchas veces frenan la 

manifestación de Dios. El Señor le dijo: “Eres fuerte y 

valiente, pero peleas como Jacob en Peniel. Yo no te pedí 

fortaleza, sino debilidad, porque en tu debilidad se 

manifiesta mi poder. En tu fortaleza solo actúan tus fuerzas… 

¿Dónde está tu gran Dios cuando nunca dices ‘no puedo’? 

Solo pude glorificarme cuando te rendiste. Tu muerte 

produjo mi vida. El mismo poder que levantó a mi Hijo de 

entre los muertos opera en ti, pero solo se activa de la misma 

manera.” 

 

Cuando Dios habla, rompe nuestros esquemas. Nos 

muestra que muchas veces vamos en dirección contraria. 

Pensamos que esforzarnos es fe, y Dios nos llama a 



[43] 
 

rendición. Creemos que rendirnos es fracaso, y Dios lo llama 

obediencia. 

 

“¡Qué profundas son las riquezas de Dios, su sabiduría y 

su conocimiento! Nadie puede explicar sus decisiones ni 

comprender sus caminos.” 

Romanos 11:33 al 36 

 

Seguir un camino desconocido puede parecer una 

locura, pero confiar en un Dios todopoderoso que no solo nos 

guía, sino que camina con nosotros, es suficiente razón para 

decir que sí. A eso la Biblia le llama fe. 

 

“Confiar en Dios es estar totalmente seguro de que uno va 

a recibir lo que espera…” 
Hebreos 11:1 y 2 

 

Pedro es otro ejemplo profundamente humano. Su 

torpeza, su impulsividad y su debilidad nos permiten 

identificarnos con él. Pedro tenía una vida sencilla, 

trabajadora, sin grandes logros espirituales. Un día, Jesús 

llegó a la orilla y su vida cambió para siempre. 

 

Cansado y frustrado, lavaba las redes después de no 

haber pescado nada. Jesús le propuso intentarlo una vez más. 

Pedro obedeció, y la pesca milagrosa reveló que estaba 

delante de alguien distinto. Cayó a los pies del Maestro, pero 

nunca más se apartó de Él. 

 



[44] 
 

Pedro caminó con Jesús, vio milagros, participó del 

ministerio, pero también negó al Maestro y volvió a la pesca. 

¿Qué ocurrió? Perdió las huellas. Cuando se pierde la 

referencia, se pierde el rumbo. Pero Jesús volvió a dibujar 

Sus huellas en la playa y le dijo una vez más: “Sígueme”. 

 

Pedro fue restaurado, lleno del Espíritu Santo, y 

entonces vio con claridad. El Espíritu fue como una lupa 

espiritual que le permitió discernir las huellas de Cristo. Y 

cuando Pedro vio, otros lo siguieron. Así ocurre siempre: los 

que ven, guían. 

 

El Espíritu Santo es quien nos recuerda las enseñanzas 

del Maestro y nos guía a toda verdad. 

 

“Más el Consolador, el Espíritu Santo… 

Os enseñará todas las cosas.” 
Juan 14:26 

 

Saulo, perseguidor de la Iglesia, caminaba por huellas 

equivocadas hasta que una luz lo derribó camino a Damasco. 

Allí encontró a Cristo. Desde ese día dejó de matar y 

comenzó a dar vida. Cambió las huellas de la letra por las 

huellas del Espíritu. Sufrió, fue perseguido, perdió la cabeza, 

pero jamás perdió la vida eterna. Porque quien encuentra las 

huellas de Cristo, ya no muere. 

 

Hoy se predica poco acerca de seguir las huellas del 

Maestro. Se ha invertido el mensaje: se dice que Cristo nos 

sigue para cumplir nuestros sueños. Pero no es así. Nosotros 



[45] 
 

debemos seguirlo a Él. Seguir a Cristo no garantiza 

comodidad, pero sí victoria eterna. No promete ausencia de 

fuego, pero sí Su presencia en medio del fuego. 

 

“Cuando pases por las aguas, yo estaré contigo… 

Cuando pases por el fuego, no te quemarás.” 

Isaías 43:1 al 4 

 

Toda verdad no gestionada será solo teoría. Toda 

verdad mal gestionada será fracaso. Pero toda verdad 

gestionada correctamente producirá vida, fruto y gloria a 

Dios. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



[46] 
 

Capítulo cinco 
 

 
 

Huellas falsas 
 

 

“Hay camino que parece derecho al hombre, pero su fin 

es camino de muerte.” 

Proverbios 16:25 

 

 

Este libro tiene un objetivo claro y una esencia 

definida: conducirnos a las huellas de Cristo, y a ninguna otra 

cosa. Sin embargo, considero no solo prudente, sino 

absolutamente necesario, desenmascarar a aquel a quien el 

mismo Cristo llamó engañador, mentiroso y padre de la 

mentira (Juan 8:44). Son sus artimañas las que intentan 

presentar huellas falsas, caminos que aparentan conducir a 

una vida mejor, pero que en realidad llevan a la muerte y a la 

destrucción. 

 

En varias ocasiones he visto por televisión una serie de 

investigación policial llamada CSI: Crime Scene 

Investigation. En ella se combinan el rigor científico de la 

criminalística con la pericia de la policía judicial para 



[47] 
 

reconstruir escenas del crimen. Resulta apasionante observar 

cómo, gracias al avance de la ciencia y la tecnología, se 

pueden resolver delitos que décadas atrás parecían 

imposibles de esclarecer. Hoy es posible identificar a un 

asesino a partir de una huella digital, un cabello o una mínima 

gota de sangre que supuestamente había sido limpiada tiempo 

atrás. 

 

Mientras observaba estos episodios, pensaba cuán 

importante sería contar, como sociedad, con equipos tan 

capacitados para resolver algunos casos que han quedado sin 

respuesta. Me llamaba la atención el profesionalismo con el 

que analizaban cada detalle, descartando falsas pistas y 

validando pruebas hasta llegar a la verdad. 

 

De pronto llevé esta reflexión al plano espiritual y 

pensé: qué extraordinario sería si como Iglesia fuéramos 

igual de responsables y meticulosos a la hora de examinar las 

huellas que seguimos. Cuántas veces damos por válido un 

camino sin investigar si nos conduce realmente a la verdad 

de Dios o a la mentira del enemigo. 

 

Entonces comprendí algo aún más profundo: nosotros 

ya tenemos el mejor equipamiento posible. Tenemos al 

Espíritu Santo habitando en nosotros y tenemos la Palabra 

viva de Dios como patrón absoluto de evaluación. Y, aun así, 

muchas veces hemos sido improvisados, inexpertos y 

descuidados. Hemos seguido huellas creyendo que eran de 

vida, cuando en realidad eran pura religión; y hemos 



[48] 
 

rechazado huellas que parecían extrañas, pero que provenían 

del Espíritu. 

 

“Pero cuando venga el Espíritu de verdad, él os guiará a 

toda la verdad.” 
Juan 16:13 

 

La Escritura enseña que el diablo es un engañador 

profesional. Es lo único que sabe hacer y lo ha perfeccionado 

a lo largo de los siglos. Al recorrer las historias bíblicas, 

vemos cómo logró que muchos hombres y mujeres siguieran 

sus propuestas, aun cuando estaban basadas en mentiras. Y 

lo más grave: muchos caminaron tras esas falsas huellas. 

 

“Pero temo que, como la serpiente con su astucia engañó 

a Eva, vuestros sentidos sean de alguna manera 

extraviados de la sincera fidelidad a Cristo.” 
2 Corintios 11:3 

 

El engaño de Eva no fue un hecho aislado. Fue el inicio 

de un efecto dominó. Eva siguió la propuesta del enemigo, 

luego Adán, después Caín, y así generaciones enteras 

comenzaron a caminar por huellas de pecado, hasta que el 

Señor declaró: 

 

“Y vio Jehová que la maldad de los hombres era mucha en 

la tierra, y que todo designio de los pensamientos del 

corazón de ellos era de continuo solamente el mal…” 

Génesis 6:5 al 7 

 



[49] 
 

Es impresionante el poder que tienen las huellas falsas. 

Pueden arrastrar generaciones enteras hacia un camino que 

parece correcto, pero cuyo final es muerte. Las huellas 

conductoras tienen poder, tanto para llevar a la vida como 

para conducir a la destrucción. 

 

Cuántos dolores se habrían evitado si la humanidad 

hubiera aprendido a detectar a tiempo las huellas falsas del 

enemigo y a discernir, por revelación, las huellas verdaderas 

de Dios. Antes de que Cristo viniera en carne, esas huellas ya 

estaban contenidas en la Palabra que salía de la boca del 

Padre. Quien aprende a oír y a creer, aunque no vea con sus 

ojos, puede encontrar el camino correcto, porque Cristo es la 

Palabra viva. 

 

Al analizar el accionar del enemigo, comprendemos 

que muchos de sus engaños han prosperado por nuestra falta 

de discernimiento. Así como en una investigación criminal 

cada detalle cuenta, en la vida espiritual nada es 

insignificante. Hemos caminado de manera liviana, 

improvisando decisiones, olvidando que Dios ya preparó el 

camino por donde debemos andar. 

 

“Porque somos hechura suya, creados en Cristo Jesús 

para buenas obras, las cuales Dios preparó de antemano 

para que anduviésemos en ellas.” 

Efesios 2:10 

 

Por la naturaleza de mi ministerio he viajado mucho. 

Cuando conduzco mi propio vehículo, presto atención al 



[50] 
 

camino, a las señales y al tránsito. Pero cuando viajo como 

pasajero, simplemente me dejo llevar, confiando en que 

alguien más me conducirá al destino correcto. 

 

En la vida espiritual no podemos vivir como pasajeros. 

Cuando somos niños, otros nos guían; pero la madurez 

implica responsabilidad. Sería fatal entregar nuestra vida a 

cualquiera que diga saber el camino. No podemos 

permitirnos caminar sin discernir hacia dónde vamos. 

 

Necesitamos crecer en madurez espiritual, actuar con 

responsabilidad y desarrollar discernimiento. Una pequeña 

decisión puede convertirse mañana en una gran derrota, si 

está basada en una huella falsa sembrada por el enemigo. 

 

“Y fue lanzado fuera el gran dragón… 

El cual engaña al mundo entero.” 
Apocalipsis 12:9 

 

Satanás ha usado innumerables disfraces: serpiente, 

faraón, Dalila, Goliat, Jezabel, fariseos piadosos, Judas el 

amigo, y finalmente el dragón del tiempo final. Cambia de 

forma, pero no de naturaleza. Siempre deja huellas 

engañosas. 

 

Pero creo firmemente que en este tiempo Dios está 

levantando una generación de creyentes maduros, expertos 

en discernir el bien y el mal, hombres y mujeres que sean 

meticulosos en sus decisiones, conscientes de que los 

tiempos son peligrosos. Una generación que sabrá detectar 



[51] 
 

cuándo una huella conduce a la muerte y cuándo es la huella 

de Cristo que lleva a la vida. 

 

“Para esto fueron llamados, porque Cristo padeció por 

ustedes, dejándoles ejemplo para que sigan sus pisadas.” 
1 Pedro 2:21 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



[52] 
 

Capítulo seis 

 

Huellas verdaderas 
 

 
Este capítulo no estaba originalmente en mis planes. 

En un principio pretendía ser apenas un comentario, pero a 

medida que fui avanzando, comprendí su importancia y 

decidí desarrollarlo como un capítulo completo. Y creo 

sinceramente que valió la pena, porque lo que aquí vamos a 

tratar es clave para la efectividad de todo lo que estamos 

aprendiendo. Le ruego que preste especial atención. 

 

Una vez me ocurrió que, estando en una ciudad grande 

y completamente desconocida para mí, pregunté cómo llegar 

a una calle de la cual solo conocía el nombre. Me acerqué a 

un joven que estaba parado en una esquina y, con amabilidad, 

me indicó el camino. Lo seguí tal como me lo explicó, 

confiando plenamente en su indicación. Sin embargo, 

después de varios minutos de viaje, descubrí que me 

encontraba en el extremo opuesto de la ciudad. 

 

Tal vez a usted le haya pasado algo similar. Yo confié 

sin cuestionar, sin considerar la posibilidad de que aquella 

persona no supiera lo que decía o, incluso, que me estuviera 



[53] 
 

engañando por diversión. Desde ese día, cuando debo 

orientarme en un lugar que no conozco, procuro preguntar a 

un agente de seguridad o a una persona mayor que esté 

trabajando allí, porque sé que es más probable que me guíen 

correctamente. 

 

“Cuando se trata de ser conducidos en la vida, hay que 

tener mucho cuidado de no escuchar a cualquiera.” 

 

Cuando aceptamos una dirección, estamos otorgando 

un rango de autoridad. Confiar en una indicación es 

reconocer que quien habla tiene autoridad para guiarnos, al 

menos hasta el destino que procuramos. Por eso es tan 

importante discernir a quién estamos escuchando. 

 

Si usted se siente mal y la tía Francisca le receta un 

medicamento escrito en un papel arrugado, sería 

irresponsable ir a la farmacia y comprarlo. Ella puede 

aconsejar, pero no tiene autoridad para recetar. En cambio, 

cuando visitamos a un médico, reconocemos que esa placa 

en la puerta representa un rango de autoridad para 

examinarnos y prescribir lo que nos hará bien. Pero ese 

mismo médico no tiene autoridad para arreglar nuestro 

automóvil; para eso vamos al mecánico. En la vida espiritual 

ocurre exactamente lo mismo. 

 

Cuando se trata de dirección para nuestra vida, solo 

uno tiene el rango de Maestro y Conductor absoluto: 

Jesucristo. Los demás, en algunos casos, podemos ser 

instrumentos que Él usa para transmitir Su voluntad, pero 



[54] 
 

jamás la nuestra. No fuimos llamados a gobernar personas, ni 

a controlar o manipular vidas, sino a ser canales sensibles al 

Espíritu Santo. 

 

Ahora puede entender por qué este capítulo es tan 

importante. Conozco muchas personas que, con buena 

intención, han entregado la conducción de sus vidas a 

espíritus de religiosidad y mentira. Han sido víctimas de 

manipulación y control, convencidas de que estaban 

sirviendo a Dios, cuando en realidad no estaban siguiendo 

Sus huellas, sino dando autoridad absoluta a personas 

equivocadas. 

 

“Tenga cuidado de permitir que cualquiera guíe sus pasos 

de vida. Procure escuchar al Espíritu Santo, nuestro único 

conductor fiel.” 

 

El Espíritu Santo es el único guía infalible. Él nos 

conduce a las huellas verdaderas de Cristo. Los hombres solo 

podemos interpretar, con temor y responsabilidad, lo que el 

Espíritu dice a la Iglesia. Nunca fuimos establecidos como 

guías absolutos. 

 

Las vidas de Noé, Abraham, Jacob, José, Moisés, 

Elías, Pedro y muchos otros no están en la Biblia para que 

hagamos doctrina de sus decisiones, sino para aprender tanto 

de sus aciertos como de sus errores. Ninguno fue perfecto. El 

único perfecto es Jesucristo. Hoy no existen ministros 

perfectos: existen hombres imperfectos que procuran morir a 

su yo y vivir en comunión con el Espíritu Santo. 



[55] 
 

Por favor, no otorgue autoridad absoluta a ningún 

hombre. Si un ministro le inspira confianza, escuche, aprenda 

y reciba, pero nunca le entregue el gobierno de su vida. Su 

función es transmitir la voluntad de Dios, no reemplazarla. 

 

Ahora bien, cuando Dios le habla por medio de 

alguien, no haga oídos sordos. Reciba y obedezca, porque el 

Señor sigue siendo el Señor. 

 

“Examinadlo todo; retened lo bueno.” 

1 Tesalonicenses 5:21 

 

Debo decir algo con claridad pastoral: muchas 

congregaciones operan bajo principios que la Biblia 

identifica como hechicería, entendida no como pactos con 

tinieblas, sino como manipulación, intimidación y control 

espiritual. 

 

No hablo necesariamente de personas 

malintencionadas, sino de ministros que, por descuidar su 

comunión con el Espíritu Santo, comenzaron a servir a Dios 

desde estrategias humanas y carnales. El cansancio, la 

frustración y el dolor de trabajar con personas pueden 

empujar a un ministro a operar en la carne. 

 

Trabajar con personas no es como trabajar con madera 

o hierro. Las personas cambian, se mueven, deciden, se van. 

Esa incertidumbre produce una carga espiritual enorme. 

Cuando un ministro descuida la comunión con Dios —aun 



[56] 
 

por estar “ocupado en la obra”, comienza a trabajar en sus 

propias fuerzas. 

 

“Cuando un ministro trabaja carnalmente, corre el riesgo 

de darle lugar a la hechicería en la Iglesia.” 

 

He sido testigo de expresiones graves de abuso 

espiritual. Recuerdo una reunión en la que el pastor amenazó 

a la congregación con palabras violentas y maldiciones 

públicas. No lo hacía con intención maligna; lo hacía desde 

la carne. Pero eso no lo hace menos dañino. 

 

La Iglesia debe aprender a discernir. Nunca debemos 

rebelarnos contra la autoridad, pero sí debemos rechazar la 

manipulación y la maldición humana. Seguir las huellas de 

un hombre puede llevarnos muy lejos del Señor. 

 

Tampoco se haga independiente. Dios estableció la 

autoridad espiritual y todos necesitamos estar bajo cobertura. 

Busque un lugar donde el gobierno sea ejercido desde el 

Espíritu, ore por sus pastores y permanezca fiel. 

 

“No busque la Iglesia perfecta, porque humanamente no 

existe. Sin embargo, si logra verla espiritualmente la 

encontrará.” 

 

Cuando encuentre un lugar sano, establézcase allí. 

Honre a sus líderes, trabaje para el Señor, pero nunca olvide 

a quién está siguiendo. Los ministros no somos las huellas; 

somos señalizadores de las huellas de Cristo. 



[57] 
 

 

Nuestra tarea es ayudar a otros a verlas, discernirlas y 

caminar por ellas, sin claudicar. 

 

“Te haré entender, y te enseñaré el camino en que debes 

ir; te aconsejaré con mis ojos puestos sobre ti.” 

Salmo 32:8 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



[58] 
 

Capítulo siete 
 

 
 

Huellas de Libertad 
 

 

Jesús les dijo a los judíos que habían creído en Él:  

“Si ustedes obedecen mis enseñanzas, serán 

verdaderamente mis discípulos; y conocerán la verdad, y 

la verdad los hará libres”. 

Juan 8:31 y 32 

 

 

Cuando seguimos las huellas del Maestro y lo 

reconocemos verdaderamente como tal, Él nos conduce de 

manera inevitable hacia la libertad. Seguir sus huellas no 

siempre será fácil, Él nunca dijo que lo sería, pero sí puedo 

afirmar con absoluta certeza que seguirlo es un desafío 

maravilloso y profundamente liberador. 

 

Si caminamos con Cristo y todavía existen áreas de 

esclavitud en nuestra vida, es porque aún no hemos tomado 

plena conciencia de nuestra condición, o porque no hemos 

determinado pisar exactamente donde Él nos indica. Una 

persona que se deja guiar paso a paso por Cristo y no se 



[59] 
 

detiene en el camino de la vida, es imposible que no 

experimente cada día un mayor grado de libertad que el 

anterior. 

 

Seguramente usted estará recordando una enseñanza 

muy común en la Iglesia: que ya somos libres en Cristo. Y 

eso es absolutamente cierto. Sin embargo, debemos 

comprender un principio sencillo pero fundamental: la 

verdad es verdad aun antes de ser revelada. Podemos ser 

herederos de una gran fortuna, pero si no conocemos la 

herencia ni nuestros derechos, es muy probable que vivamos 

como pobres siendo ricos. 

 

De la misma manera, la verdad ya es verdad, pero el 

conocimiento revelado de esa verdad es lo que nos libera. Por 

eso existen muchos cristianos genuinos que caminan con 

Cristo, pero que todavía manifiestan áreas de esclavitud en 

sus vidas. No debemos desesperarnos por eso; en la mayoría 

de los casos, es solo una cuestión de tiempo, crecimiento y 

revelación. 

 

El apóstol Pablo escribe a los Gálatas con una claridad 

asombrosa. Observe esta versión en lenguaje sencillo: 

“Mientras el hijo es menor de edad, es igual a cualquier 

esclavo de la familia y depende de las personas que lo 

cuidan y le enseñan, hasta el día en que su padre le entrega 

sus propiedades y lo hace dueño de todo. Algo así pasaba 

con nosotros cuando todavía no conocíamos a Cristo… 

Pero cuando llegó el día señalado por Dios, Él envió a su 

Hijo… para liberarnos y adoptarnos como hijos… Ahora 



[60] 
 

ustedes ya no son esclavos, sino hijos, y como hijos, 
herederos.” (Gálatas 4, versión adaptada) 

 

En este pasaje, Pablo confronta con amor, pero con 

firmeza, a los Gálatas por haber vuelto a vivir bajo 

esclavitudes que no les correspondían. Les recuerda su 

identidad, su herencia y su posición como hijos, y al mismo 

tiempo los exhorta por una condición espiritual deplorable 

que no debía persistir. 

 

Lo mismo ocurre hoy. Podemos encontrar creyentes 

piadosos, sinceros y comprometidos, que aman a Cristo, pero 

que todavía padecen esclavitud en ciertas áreas de su vida. El 

desafío no es negar esa realidad, sino dar pasos constantes de 

fe y obediencia a la verdad revelada, hasta alcanzar la 

plenitud de vida que Dios ha diseñado para nosotros. 

 

En muchos casos, las áreas de esclavitud están 

directamente relacionadas con nuestro entorno: relaciones 

familiares, vínculos afectivos, amistades, compañeros de 

trabajo e incluso relaciones dentro de la misma comunidad 

de fe. Por eso el Señor nos conduce, tarde o temprano, a 

destrabar conflictos interpersonales. Y para ello, nos llama a 

obedecer uno de los mandamientos más desafiantes del 

Reino: el perdón. 

 

“Porque todos ofendemos muchas veces. Si alguno no 

ofende en palabra, éste es varón perfecto, capaz también 

de refrenar todo el cuerpo.” 
Santiago 3:2 



[61] 
 

Cuando Santiago afirma que todos ofendemos, 

establece un principio ineludible: ofendemos y somos 

ofendidos. Es parte de la fragilidad humana. Por eso 

necesitamos comprender nuestras propias debilidades y 

aprender a interpretar espiritualmente las faltas de los demás. 

 

Debemos extremar el cuidado de nuestras actitudes y 

permitir que el Espíritu Santo nos examine. Si descubrimos 

que hemos ofendido a alguien, no basta con un 

arrepentimiento interno: debemos corregir, pedir perdón y 

enmendar. Ese proceso nos libera, no solo de la culpa, sino 

de nosotros mismos. 

 

Pero cuando somos nosotros los ofendidos, el llamado 

es aún más desafiante: perdonar, incluso cuando nadie nos 

pide perdón. Aquí surge la pregunta inevitable: ¿por qué 

debemos perdonar si no fuimos culpables? 

 

La respuesta es profunda y reveladora: porque Dios es 

perdonador. Esa es Su naturaleza. Él no se adapta a nuestra 

carne; somos nosotros los que debemos ser transformados a 

Su imagen, porque hemos recibido Su naturaleza en Cristo. 

 

La Escritura nos da fundamentos claros: 

 

Somos nuevas criaturas 

 

“Si alguno está en Cristo, nueva criatura es…” 

2 Corintios 5:17 

 



[62] 
 

Cristo vive en nosotros 

 

“Ya no vivo yo, más vive Cristo en mí…” 
Gálatas 2:20 

 

Tenemos la mente de Cristo 

 

“Más nosotros tenemos la mente de Cristo.” 

1 Corintios 2:16 

 

Dios es perdonador por naturaleza 

 

“De Jehová nuestro Dios es el tener misericordia y el 

perdonar, aunque contra él nos hemos rebelado.” 

Daniel 9:9 

 

Nos perdonó absolutamente todo 

 

“Él es quien perdona todas tus iniquidades... 

Misericordioso y clemente es Jehová... 

Cuanto está lejos el oriente del occidente, 

Hizo alejar de nosotros nuestras rebeliones...” 

Salmo 103:3, 8,12  

 

Su perdón es permanente 

 

“Si confesamos nuestros pecados, 

él es fiel y justo para perdonar nuestros pecados, 

y limpiarnos de toda maldad.” 
1 Juan 1:9  



[63] 
 

Hoy debemos comprender que el mensaje del perdón 

es central en la vida cristiana. Ignorarlo o desobedecerlo nos 

impide avanzar espiritualmente, debilita nuestra comunión 

con el Padre y frena la manifestación de Su favor en nuestras 

vidas. 

 

Jesús lo dejó absolutamente claro: 

 

“Cuando estéis orando, perdonad… porque si no 

perdonáis, tampoco vuestro Padre que está en los cielos os 

perdonará.” 
Marcos 11:24 al 26 

 

El perdón no es una opción para el creyente maduro; 

es un camino inevitable hacia la libertad. 

 

“El pan nuestro de cada día, dánoslo hoy. Y perdónanos 

nuestras deudas, como también nosotros perdonamos a 

nuestros deudores… Porque si perdonáis a los hombres 

sus ofensas, os perdonará también a vosotros vuestro 

Padre celestial; más si no perdonáis a los hombres sus 

ofensas, tampoco vuestro Padre os perdonará vuestras 

ofensas.” 
Mateo 6:11 al 15 

 

“¿No debías tú también tener misericordia de tu 

consiervo, como yo tuve misericordia de ti? Entonces su 

señor, enojado, le entregó a los verdugos, hasta que 

pagase todo lo que le debía. Así también mi Padre celestial 



[64] 
 

hará con vosotros si no perdonáis de todo corazón cada 

uno a su hermano sus ofensas.” 

Mateo 18:33 al 35 

 

Muchos creyentes conocen las Escrituras y son 

plenamente conscientes de la importancia del perdón. Sin 

embargo, no todos saben cómo aplicar las verdades bíblicas 

a su vida diaria. Como consecuencia, viven limitados, 

afectados y, en algunos casos, prácticamente anulados 

espiritualmente, cuando en realidad tienen todo lo necesario 

para vivir en libertad.  

 

La primera clave para aplicar los mandatos del perdón 

es reconocer una verdad fundamental: “Perdonar es posible”. 

No porque tengamos esa capacidad en nuestra naturaleza 

humana, porque no la tenemos, sino porque el perdón que 

Dios nos demanda es sobrenatural. Es un perdón que va más 

allá de lo humano, que deja perplejos a quienes conocen 

nuestro pasado, nuestras heridas y nuestras pérdidas, y aun 

así nos ven perdonar. 

 

“Porque nada hay imposible para Dios.” 

Lucas 1:37 

 

La segunda clave es comprender que nuestra 

incapacidad no nos deja desamparados. Dios nos ha 

capacitado plenamente a través de la obra de Cristo en la cruz 

y de la presencia activa del Espíritu Santo en nuestras vidas. 

 



[65] 
 

“El que me ama, mi palabra guardará… y vendremos a él, 

y haremos morada con él… Más el Consolador, el 

Espíritu Santo… Él os enseñará todas las cosas.” 
Juan 14:23 – 26 

 

“Porque Dios es el que en vosotros produce así el querer 

como el hacer, por su buena voluntad.” 
Filipenses 2:13 

 

“Y el Dios de paz… os haga aptos en toda obra buena 

para que hagáis su voluntad, haciendo Él en vosotros lo 

que es agradable delante de Él.” 

Hebreos 13:20 y 21 

 

La tercera clave es entender el motivo profundo por el 

cual Dios nos pide algo, nos capacita para hacerlo y lo hace 

en nosotros: Su amor eterno. 

 

“Con amor eterno te he amado; por tanto, te prolongué mi 

misericordia.” 

Jeremías 31:3 

 

“Tal conocimiento es demasiado maravilloso para mí; alto 

es, no lo puedo comprender.” 

Salmo 139:4 – 6 

 

La cuarta clave es recibir sabiduría y revelación 

espiritual para comprender que no es con nuestras fuerzas, 

sino con Su Espíritu; no es por nuestras obras, sino por la 



[66] 
 

obra consumada de Cristo; no es por merecimiento, sino por 

gracia, y que esa gracia opera únicamente por la fe. 

 

“El Padre de gloria os dé espíritu de sabiduría y de 

revelación en el conocimiento de Él…” 
Efesios 1:17 – 19 

 

“Tú, pues, hijo mío, esfuérzate en la gracia que es en 

Cristo Jesús.” 
2 Timoteo 2:1 

 

Una vez que comprendemos la naturaleza perdonadora 

de Dios, nuestra nueva identidad en Cristo y el poder 

sobrenatural que Él ha puesto a nuestra disposición, el 

siguiente paso es someter nuestra mente a esta verdad. 

 

“Llevando cautivo todo pensamiento a la obediencia a 

Cristo.” 

2 Corintios 10:5 

 

¿Misericordia o juicio? 

 

Jesús tomó sobre Sí mismo en la cruz todo lo que 

nosotros merecíamos. Cuando decimos: “odio a quien me 

traicionó”, “odio al que me estafó”, “odio a quien me 

humilló”, en realidad estamos clamando por justicia desde el 

dolor. 

 

Pero cuando exigimos justicia, retrocedemos a un 

sistema legal que también tiene autoridad para exigir justicia 



[67] 
 

por nuestros propios pecados. Es como volver a entregar la 

llave de nuestra vida al enemigo. La única salida segura es 

clamar por misericordia y permitir que la misericordia triunfe 

sobre el juicio: 

 

“La misericordia triunfa sobre el juicio.” 

Santiago 2:13 

 

Jesús lo ilustró magistralmente en la parábola del 

siervo perdonado (Mateo 18). Un hombre fue liberado de una 

deuda impagable, pero al no extender la misma misericordia 

a su consiervo, perdió todo lo que había recibido. Pasó de 

perdonado a prisionero. El remate de Jesús es estremecedor: 

 

“Así también mi Padre celestial hará con vosotros si no 

perdonáis de todo corazón.” 

Mateo 18:35 

 

La libertad se conserva perdonando. Todos pecamos y 

merecíamos condenación eterna:  

 

“Por cuanto todos pecaron y están destituidos de la gloria 

de Dios.” 
Romanos 3:23 

 

Pero Dios, siendo justo, no anuló la justicia: la cumplió 

en Cristo. 

 

“Cristo murió por nosotros.” 
Romanos 5:8 – 9 



[68] 
 

Si Dios nos perdonó absolutamente todo, ¿cómo no 

habremos nosotros de perdonar lo que, comparado con 

nuestra deuda eterna, siempre será menor? Si no perdonamos, 

volvemos a ser deudores. Volvemos a las ataduras. Y Dios 

no nos trajo hasta aquí para retroceder. 

 

“Estad firmes en la libertad con que Cristo nos hizo 

libres.” 

Gálatas 5:1 

 

La gente hiere a la gente. Padres, hijos, líderes, 

hermanos. Todos fallamos. Pero mientras no perdonamos, 

seguimos atados a patrones de dolor, rechazo y frustración. 

Dejemos las injusticias al pie de la cruz. Allí la gracia y la 

misericordia de Jesús pueden fluir plenamente. 

 

 “Y ante todo, tened entre vosotros ferviente amor; 

porque el amor cubrirá multitud de pecados.” 

1 Pedro 4:8  

 

El Reino de Dios no consiste en obedecer reglas y 

normas religiosas, sino en justicia, paz y gozo en el Espíritu 

Santo (Romanos 14:17). Este gozo no es superficial ni 

circunstancial: es una consecuencia directa de vivir y 

permanecer en el lugar de la misericordia. 

 

“Hay un lugar de reposo cerca del corazón de Dios. 

Hay un lugar bajo la sombra del Omnipotente. Hay un lugar 

en la cruz de Cristo donde la misericordia triunfa sobre el 

juicio y uno puede entrar en la gloriosa libertad de los hijos 



[69] 
 

de Dios. Es el lugar de la gracia y la misericordia.” John 

Arnott 

 

Nadie tiene derecho a obligar a nadie a perdonar, ni 

siquiera en nombre del cristianismo. Dios nos dio libre 

albedrío, y cada uno puede elegir no perdonar. Pero esa 

elección trae consecuencias. Tenemos derecho a la 

misericordia de Dios, pero si reclamamos justicia para otros, 

también recibiremos la justicia que merecemos. 

 

“Bienaventurados los misericordiosos, porque ellos 

alcanzarán misericordia.” 

Mateo 5:7 

 

Tres versículos sobre el perdón (Mateo 18) 

 

En el capítulo 18 del Evangelio de Mateo hay tres 

versículos muy conocidos que con frecuencia utilizamos 

fuera de contexto. No digo que no puedan aplicarse a otras 

situaciones, pero es fundamental recordar el contexto original 

en el que Jesús los pronunció: el perdón. 

 

Si leemos todo el capítulo con atención veremos que 

Jesús no cambia de tema en ningún momento: 

 

Versículos 1–5: quién es el mayor. 

 

Versículos 6–9: las ocasiones de caer. 

 

Versículos 10–14: la oveja perdida. 



[70] 
 

 

Versículos 15–35: el perdón. 

 

En ese mismo contexto, Jesús dice: 

 

“De cierto os digo que todo lo que atéis en la tierra será 

atado en el cielo, y todo lo que desatéis en la tierra será 

desatado en el cielo.” 

Mateo 18:18 

 

Este pasaje se utiliza muchas veces para hablar de 

autoridad espiritual, y es correcto. Pero Jesús estaba 

enseñando que la falta de perdón ata y el perdón desata, tanto 

en la tierra como en el cielo. ¿Puede imaginar cuántas 

personas permanecen atadas, o mantienen atados a otros, 

simplemente por no perdonar? 

 

“Otra vez os digo, que si dos de vosotros se pusieren de 

acuerdo en la tierra acerca de cualquiera cosa que 

pidieren, les será hecho por mi Padre que está en los 

cielos.” 

Mateo 18:19 

 

Este versículo también es poderoso, pero nuevamente, 

Jesús sigue hablando del perdón. El acuerdo espiritual se ve 

afectado cuando hay falta de perdón. 

 

“Porque donde están dos o tres congregados en mi 

nombre, allí estoy yo en medio de ellos.” 
Mateo 18:20 



[71] 
 

Incluso la manifestación de la presencia del Señor está 

vinculada, en este contexto, a un corazón libre de ofensas. 

¿Comprendemos ahora uno de los posibles motivos de la 

ausencia de la presencia divina en muchos ámbitos? 

 

Un llamado a la libertad interior: 

 

La Palabra de Dios es clara. Si permitimos que la 

espada de dos filos penetre y derribe fortalezas en nuestra 

mente, estaremos dispuestos a perdonar para alcanzar 

libertad, libertar a otros y agradar al Señor. 

 

“Las armas de nuestra milicia no son carnales, sino 

poderosas en Dios para la destrucción de fortalezas.” 

2 Corintios 10:4 – 5 

 

Hermano, diríjase ahora en oración a nuestro Padre 

celestial. Acérquese confiadamente a Su trono de gracia, 

amor y misericordia para extender perdón sobre todos 

aquellos que lo han ofendido, engañado, criticado, golpeado 

o abusado. 

 

Entiendo que para quienes han vivido situaciones 

traumáticas este desafío puede parecer enorme. Muchos han 

enterrado recuerdos dolorosos creyendo que así los 

olvidaron, pero la verdad es que siguen operando como 

ataduras invisibles. Cristo quiere guiarlo un paso más hacia 

la libertad. 

 



[72] 
 

Lo glorioso de todo esto es que Él comprende. Fue 

traicionado, abandonado, humillado, torturado y crucificado, 

y aun así perdonó. 

 

“Fue despreciado y desechado de los hombres, varón de 

dolores y experimentado en aflicción.” 

Isaías 53:3 

 

“Padre, perdónalos, porque no saben lo que hacen.” 
Lucas 23:34 

 

Entregar el corazón: 

 

Hay creyentes que sinceramente sienten no tener nada 

que perdonar. Eso es bueno. Pero aun así, todos debemos 

aprender a hacer algo de manera permanente: entregar el 

corazón a Dios. 

 

No hablo de la entrega inicial cuando aceptamos a 

Cristo, sino de la entrega diaria, honesta y sin reservas. Poner 

el corazón en Sus manos para que Él lo examine, lo limpie y 

lo forme como barro en manos del alfarero. 

 

“Dame, hijo mío, tu corazón, y miren tus ojos por mis 

caminos.” 
Proverbios 23:26 

 

“Engañoso es el corazón más que todas las cosas… 

Yo Jehová, que escudriño la mente y pruebo el corazón.” 
Jeremías 17:9 – 10 



[73] 
 

Luego de orar, tome papel y lápiz, haga silencio y 

escuche al Espíritu Santo. Él traerá a su mente nombres y 

recuerdos. No deseche nada. Anótelo todo, aun aquello que 

crea superado. 

 

Amigos, familiares, maestros, líderes, padres, 

hermanos. Guarde esa lista. Siga anotando durante días si es 

necesario.  

 

Cuando ore, extienda perdón sin límites, así como 

Cristo lo hizo con usted. Aunque al principio no lo sienta, 

obedezca por fe. El Señor honrará esa decisión. 

 

Una oración guía: 

 

 Puede usted tomar como ejemplo esta oración 

adaptándola a su necesidad: 

 

“Amado Padre que estás en los cielos, te adoro y me inclino 

a ti con un renovado sentido de gratitud por tu provisión 

completa en Jesús... 

Es tan poderosamente estimulante ser recordado por tu 

Palabra que mis pecados están completamente pagados; mi 

quebrantado pasado, completamente perdonado, mi lista de 

fracasos, completamente destruida; todas mis transgresiones 

y desobediencias, olvidadas…  

Es tan hermoso el saber que has escogido misericordia en 

vez de juicio para conmigo, que yo hoy quiero extender el 

regalo del perdón sobre aquellos que me han lastimado 

aunque no lo merezcan…  



[74] 
 

Quiero derrotar al enemigo y quitarle sus derechos legales, 

levantándome con el estandarte de la sangre de Jesús sobre 

mí y sobre toda circunstancia vivida.  

Padre, elijo perdonar a los que han pecado contra mí y me 

han herido tan profundamente…  

 

(Comience a nombrar a las personas de su lista y aun a 

especificar circunstancias si lo considera necesario)  

 

Los perdono incondicionalmente, entendiendo que todas las 

cosas me están ayudando para bien... 

Escudríñame, oh Dios, y conoce mi corazón, pruébame y 

conoce mis inquietudes, y ve si hay en mi camino malo y 

guíame en el camino eterno, y así como tú me has perdonado 

me perdono a mí mismo por mis fracasos y errores. Lo suelto 

todo… 

Oro para que rompas cualquier otro yugo que no sea el tuyo; 

quiero ser tu discípulo, tu siervo y tu amigo. Permite que la 

unción de tu Espíritu Santo rompa cualquier atadura y libere 

mi espíritu para servir a tu propósito y adorar tu santo 

nombre... 

Señor, rompo todas las cuentas por cobrar y las echo al pie 

de la cruz. Tu gracia es suficiente para mí. Lo que yo suelto 

hoy en la Tierra será desatado en el cielo, y yo lo suelto todo 

en tus poderosas manos. Te pido ahora Señor, te muevas 

poderosamente en mi vida. En el nombre de Jesús.  Amén... 

 
Si usted hizo esta oración con el corazón rendido al 

Rey de Gloria, ha dado un paso decisivo hacia la libertad. Ha 



[75] 
 

cancelado derechos del enemigo y ha seguido las huellas que 

Cristo dejó para nuestra sanidad y restauración. 

 

Recuerde esto: 

 
 Cuando Dios nos perdonó a nosotros, 

automáticamente nos honró con su amistad (Juan 15:15); 

nos puso anillo nuevo, calzado y vestido nuevo. Nos hizo sus 

hijos (Juan 1:12); nos hizo sal de la tierra (Mateo 5:13); nos 

hizo luz para el mundo (Mateo 5:14); nos hizo templo de su 

Espíritu (1 Corintios 6:19); nos hizo un espíritu con él (1 

Corintios 6:17); miembros del cuerpo de Cristo (Efesios 

5:30); ministros de la reconciliación (2 Corintios 5:18); 

santos (Filipenses 1:1); piedras vivas (1 Pedro 2:5); reyes y 

sacerdotes (Apocalipsis 1:6); e innumerables privilegios tan 

inmerecidos como el mismo perdón.  

 

 Él no nos dijo y no nos dice en nuestros errores diarios: 

“Está bien hijo, te perdono pero de ahora en adelante vos 
en tu casa y yo en la mía”... No haga eso a quienes ha 

perdonado y si lo ha hecho así, vuelva a perdonar a la manera 

de Dios. A su tiempo, procure hablar con aquellos que ha 

perdonado, recuerde que ellos no pueden venir a usted, así 

que si tiene que ir a ellos, hágalo, hónrelos, hágale un regalo, 

invítelos a cenar o algo por el estilo, demuéstreles y 

demuéstrese que ha perdonado de verdad. No se guíe por 

sensaciones del alma, solo avance en la verdad y podrá 

consolidar el perdón soltado por la fe, hasta que sea una 

realidad plena. 

 



[76] 
 

No espere sentir todo antes de obedecer. Haga lo 

correcto por fe, y verá cómo la obediencia produce verdad, 

libertad y gozo. Entonces podrá decir, con convicción, que 

ha dado un paso más sobre las huellas de Cristo. 

 

La libertad no es un concepto teológico ni una 

consigna espiritual que se repite desde un púlpito. La libertad 

es una experiencia progresiva que se vive cuando decidimos 

caminar exactamente por donde Cristo caminó. Sus huellas 

no conducen al orgullo, ni al juicio, ni a la auto-justificación; 

conducen siempre a la cruz, y desde allí, a la resurrección. 

 

Muchos desean ser libres, pero pocos están dispuestos 

a transitar el camino que conduce a la libertad. Porque la 

libertad exige renuncias, exige soltar derechos, exige 

abandonar el deseo de tener la razón para abrazar la gracia. 

La libertad comienza cuando dejamos de exigir justicia para 

otros y aceptamos vivir bajo la misericordia que nos fue dada. 

 

Cristo no nos liberó para que volviéramos a cargar 

cadenas invisibles. No nos perdonó para que viviéramos 

atados al pasado. No nos llamó para que camináramos 

mirando hacia atrás, sino para que avanzáramos con los ojos 

puestos en Él. Cada vez que perdonamos, una huella falsa 

pierde poder. Cada vez que soltamos, una atadura se rompe. 

Cada vez que obedecemos, el Reino se manifiesta. 

 

Seguir las huellas de Cristo es elegir, una y otra vez, el 

camino más alto. Es optar por la verdad cuando la mentira 

parece más cómoda. Es elegir la misericordia cuando el juicio 



[77] 
 

parece más justo. Es permitir que el Espíritu Santo nos guíe 

a lugares donde el alma no iría por voluntad propia, pero 

donde el espíritu es sanado y fortalecido. 

 

Hoy el Señor sigue diciendo: “Sígueme”. No 

“admírame”, no “opíname”, no “defiéndeme”. Solo 

“Sígueme”. 

 

Y seguirlo implica caminar hacia la libertad plena, esa 

libertad que no depende de circunstancias externas, sino de 

un corazón rendido. Esa libertad que no se proclama con 

palabras, sino que se evidencia en la paz, en el gozo y en la 

capacidad de amar aun cuando duele. 

 

Que este capítulo no sea solo una enseñanza leída, sino 

una huella pisada. Que no quede como un concepto 

entendido, sino como una decisión tomada. Y que cada paso 

que des de aquí en adelante sea un paso más sobre las huellas 

de Cristo, porque allí, y solo allí, la verdad libera, el perdón 

sana, y la libertad se vuelve vida. 

 

 

 

 

 

 



[78] 
 

Capítulo ocho 
 

 
 

Huellas de Señor y Rey 
 

 

“Conozco, oh Jehová, que el hombre no es señor de su 

camino, ni del hombre que camina es el ordenar sus 

pasos.” 
Jeremías 10:23  

 

 Cuando de seguir las huellas del maestro se trata, 

estamos procurando caminar en la dirección que Él nos 

proponga, esa es la idea de ir tras sus huellas. Jesucristo se 

autodefinió como el camino, la verdad y la vida, por lo tanto 

si queremos una vida de éxito, debemos caminar hacia una 

verdad y la única manera de hacerlo es a través del camino 

correcto y ese camino se llama Jesucristo. 

 

“No todos están dispuestos a seguir las huellas de Cristo, 

porque saben que en algún momento los conducirá hacia 

una cruz…” 

 

 Decir que: “Queremos hacer Su voluntad”, suena fácil 

y espontáneo, es más, creo que lo decimos tan a menudo, que 



[79] 
 

esa frase ha perdido el sentido contundente que debe tener. 

Por un lado asumimos que el camino que Él nos propone es 

lindo, pero por el otro, sabemos muy bien que nos habló de 

tomar una cruz para seguirle y no todos están dispuestos a 

eso. 

 

 Dios no está pensando en la dimensión que pensamos 

nosotros, Él no está preocupado por nuestra casa, nuestra 

economía, nuestro trabajo, nuestro matrimonio o por nuestros 

hijos, Él está ocupado en transformar nuestro corazón en el 

proceso de vida que sea necesario para concretar destino y 

para que a través de ello podamos darle Gloria a Su nombre. 

 

 Entonces Dios nos conduce por el camino que nos 

conviene y no por donde más nos gusta, tal vez nosotros 

escapamos de las crisis y el desierto, pero Él las tiene 

programadas para nosotros, nunca sus hijos serán aprobados, 

si primero no son probados, si es necesario por el fuego. 

 

“Por eso, alégrense, aunque sea necesario que por algún 

tiempo tengan muchos problemas y dificultades. Porque la 

confianza que ustedes tienen en Dios es como el oro: así 

como la calidad del oro se prueba con fuego, la confianza 

que ustedes tienen en Dios se prueba por medio de los 

problemas. Si ustedes pasan la prueba, su confianza será 

más valiosa que el oro, pues el oro se puede destruir. Así, 

cuando Jesucristo aparezca, hablará bien de la confianza 

que ustedes tienen en Dios, porque una confianza que se 

ha probado tanto merece ser muy alabada.” 
1 Pedro 1:6 y 7  



[80] 
 

El mayor problema que vivimos los cristianos hoy, es 

querer ordenar nuestros pasos con aquellas ideas que nos 

parecen brillantes ideas de éxito, fundamentalmente porque 

nos libran de las pruebas, pero son totalmente personales y 

Dios tiene otros planes. Para colmo de nuestras soberbias, le 

pedimos a Dios que bendiga nuestras ideas, nuestros pasos, 

nuestras elecciones y nuestros caminos ignorando 

completamente los que Él ha determinado.  

 

Le invito a recrear una historia imaginaria, pero que 

puede darnos un ejemplo y dejarnos una enseñanza. Imagine 

usted a un matrimonio cristiano, supongamos que sus 

nombres son Marcelo Bustamante y su señora Susana, 

imagine que ellos tienen tres hijos y son una familia cristiana 

desde hace cinco años.  

 

Imagine que él, durante veintitrés años, trabajó como 

inspector de colectivos de una línea urbana en el gran Buenos 

Aires. Imagine que hace apenas un año y medio, lo 

despidieron junto a muchos otros obreros de la línea. Ahora, 

imagine que Marcelo lo tomó con calma, porque sabía del 

poder y la protección que Dios le otorga a sus hijos y su 

confianza en ese Dios, aún estaba intacta. 

   

 Imagine que junto al inesperado despido también le 

cayó la incertidumbre, pero hablando con su esposa y el 

pastor, lo consideraron como una oportunidad de cambio que 

Dios les propuso, pues recibieron una indemnización 

bastante importante teniendo en cuenta los años de servicio, 

sus tres hijos y su situación familiar. 



[81] 
 

“La bendición de Dios no son cosas,  

Es una naturaleza que produce frutos 

Cuando hacemos Su voluntad…” 

  

 Ellos estaban contentos y hasta agradecieron a Dios en 

la Iglesia, porque sabían que muchos otros despedidos en 

igual condición no habían recibido nada a cambio de sus años 

de servicio. En su alegría, diezmaron seguros de un Dios 

cumplidor. Hicieron proyectos, arreglaron la casa, viajaron a 

Tucumán para visitar sus familiares y hablaron de inversión.  

 

 Susana tuvo una idea genial, como la del cuarenta por 

ciento de los desocupados en Argentina, quiso comprar un 

auto nuevo para ponerlo a trabajar como un taxi. A Marcelo 

no le gustó mucho esa idea y le propuso una mucho mejor, 

fue la que se le ocurre al treinta por ciento de los desocupados 

en Argentina que también han recibido alguna 

indemnización: La de poner un poli rubro con sabor a mini 

empresa familiar.  

 

 Con todas esas ideas en sus cabezas se olvidaron de 

aquel a quien le decían Señor todos los días, y no le dieron la 

oportunidad de opinar ni dirigir el rumbo que las inversiones 

familiares debían tomar. Este es el gran error del noventa por 

ciento de los cristianos de hoy, que ignoran que si Dios no es 

Señor de uno de nuestros pasos, no es Señor de ninguno. 

  

 Luego de algunas averiguaciones sobre el ramo del que 

no tenían noción alguna, determinaron el poli rubro. 

Alquilaron un pequeño salón en plena avenida, pintaron 



[82] 
 

prolijamente las paredes, compraron mercadería, hicieron un 

cartel y le pusieron “El victorioso”. Por supuesto todo lo 

hicieron muy contentos, incluso los hermanos de la 

congregación a la que asistían, los alentaron constantemente 

con palabras de fe. 

  

 Los hermanos ayudaron, los ancianos oraron ungiendo 

el lugar con aceite y el pastor dio un pequeño discurso 

inaugurando el local. Pero en realidad, como si no se 

hubiesen dado cuente, al Señor en ningún momento le 

preguntaron absolutamente nada. Solo le pidieron la 

bendición sobre el proyecto de ellos, la idea de ellos, el 

emprendimiento de ellos, los deseos de ellos, y los sueños de 

ellos. Obviamente el Padre de amor, no se negaría a bendecir 

a sus hijos. Pero: ¿Qué hay de su voluntad? 

 

 Marcelo se paró en la Iglesia un domingo, porque 

quiso agradecer a Dios, que en todo momento, había puesto 

su mano de bendición, permitiéndole abrir el ya popular poli 

rubro “El victorioso” y reconoció que este proyecto sería 

quizás el trampolín para el llamado misionero que creían 

tener.  

 

Un par de años atrás, ellos habían sentido un fuerte 

llamado a las misiones y aún la visita de un renombrado 

profeta les había confirmado ese sentir con una poderosa 

palabra, ellos estaban seguros y también dispuestos a 

entregar sus vidas a “la voluntad de Dios”. Todos lo 

aplaudieron y les desearon lo mejor. 

 



[83] 
 

“Dios es Señor y Rey. Él gobierna y jamás será gobernado 

por nada ni por nadie…” 

 

 Pasaron unos siete meses y la familia Bustamante no 

aparecía todos los cultos como antes solían hacerlo y sus 

caras no lucían muy felices, tampoco se ocupaban de ningún 

área de servicio como lo estaban haciendo una tiempo atrás, 

Marcelo tenía una célula para hombres y Susana una de 

damas, a la par que entregaba varias horas semanales a la 

limpieza del templo y a colaborar esporádicamente en las 

clases de la escuelita dominical. Ellos ya no hablaban con 

entusiasmo sobre su emprendimiento y pronto dejaron de 

asistir. 

 

 Algunos hermanos se preocuparon por ellos y en 

primera instancia, pensaron que estaban con mucho trabajo y 

sabían que ese tipo de negocios implica muchas horas de 

trabajo, pero al visitarlos en el local, se fueron dando cuenta 

que en realidad, el problema era la falta de ventas.  

 

 El pastor que había atendido todo el proceso de 

cambio, los visitó un medio día a la hora del almuerzo para 

poder encontrarlos en su casa, lo recibieron agradecidos, pero 

no felices. Marcelo sentado en la cabecera de la mesa con sus 

ojos fijos en el mantel comenzó a contarle una tras otra las 

frustraciones comerciales que habían sufrido y la 

inexplicable sensación de abandono, desamparo y ausencia 

por parte de su Dios. 

  



[84] 
 

 Toda clase de pensamientos surcaron sus palabras en 

ese momento, desde que: “El diablo nos está atacando 

crudamente”, hasta “Nos ungieron el lugar sin fe”; “No nos 

apoyan en oración”; “Alguien nos ha hecho una brujería”; 

“Nos han soltado una maldición” y hasta dijeron la verdad: 

“no tenemos ni idea porque nos está pasando esto…”  

 

 El pastor escuchó atentamente todos los sentimientos 

de angustia y argumentos expresados. Oró por cada uno de 

ellos y los alentó con promesas de victoria, pero lo cierto es 

que “El victorioso” ya no era tal y sus dueños decían perderlo 

todo queriendo abandonar.  

 

 En realidad, ni siquiera se les ocurrió pensar si era la 

verdadera voluntad de Dios abrir el poli rubro o no. No se les 

ocurrió pensar que su problema no comenzó con el bajo 

índice de ventas, sino antes de la inauguración. En esa  idea 

que Dios nunca generó y que como soberano tampoco 

aprobó, muy a pesar de las oraciones. 

 

“Las ideas de Dios siempre funcionan 

Pero las nuestras no siempre…  

Por eso el Rey casi nunca las escucha” 
 

 No es que a Dios no le haya agradado la idea y por eso 

no los ayudo. La verdad es que Dios había preparado ese 

despido de Marcelo, para que la familia pudiera comenzar su 

ministerio misionero. 

  



[85] 
 

 De haber consultado a Dios abrían conocido su plan, 

de haber esperado en Dios, abrían recibido una llamada del 

exterior, una increíble oferta por su casa, un cambio cultural 

que impactaría sus generaciones futuras, un claro propósito y 

una perfecta estrategia para ganar miles de almas, fundar una 

obra y marcar precedentes de conquista para otros. 

  

 Claro que Dios les dará otra chance con el tiempo. 

Claro que tratará de reencausar  a los desorientados 

Bustamante, que como muchos cristianos hoy, están 

buscando respuestas muy lejos de la verdad. Pero Dios nunca 

está apurado. Es posible que pasen años hasta que los haga 

volver a su propósito eterno.  

 

 Él es un Dios de  oportunidades y las frustraciones las 

aprovechará para convertirlas en enseñanzas, pero quizá sean 

experiencias demasiado caras, demasiado pesadas, tanto 

como viejas anclas que no los dejarán navegar hacia la 

bendición para llegar a tiempo.  

 

 Quizás lleguen tarde con su vigor, o con un gastado 

fervor demasiado vapuleado para ser útil. Quizás sean sus 

hijos los que lleguen y solo quizás, pero lo cierto es que el 

precio de no buscar la guía de Dios, de no esforzarse a oír su 

voz, de no seguir sus pisadas, es demasiado caro, demasiado 

para pagar con una vida que pasa veloz como la niebla. 

 

 Solo necesitamos preguntar, escuchar a nuestro Padre 

celestial, a nuestro Señor y Rey,  cual sea su voluntad. 

Cuando nos habla tanto de orar o de buscarle, no está tratando 



[86] 
 

de atraparnos en una regla religiosa o en sacrificios que 

generen una respuesta, cuando Dios nos llama a la oración o 

la lectura de su Palabra está tratando de revelarnos las huellas 

que el preparó de antemano, que permanecen ocultas a 

nuestra carnalidad, pero que si logramos meternos de pleno 

en la comunión espiritual quedarán expuestas para guiarnos 

a su voluntad, voluntad que seguramente nos conducirá al 

éxito y el propósito. 

 

“Oye, pueblo mío, y te amonestaré. Israel, si me oyeres, 

No habrá en ti dios ajeno, Ni te inclinarás a dios extraño. 

Yo soy Jehová tu Dios, Que te hice subir de la tierra de 

Egipto; Abre tu boca, y yo la llenaré.  

Pero mi pueblo no oyó mi voz, E Israel no me quiso a mí. 

Los dejé, por tanto, a la dureza de su corazón; Caminaron 

en sus propios consejos. Oh, si me hubiera oído mi pueblo,   

si en mis caminos hubiera andado Israel! En un momento 

habría yo derribado a sus enemigos,  y vuelto mi mano 

contra sus adversarios. Los que aborrecen a Jehová se le 

habrían sometido, Y el tiempo de ellos sería para siempre. 

Les sustentaría Dios con lo mejor del trigo,  y con la miel 

de la peña les saciaría.”  

Salmo 81:8 al 16  

 

 La inexplicable experiencia de los Bustamante es la 

típica situación que muchos cristianos viven sin entender el 

porqué de algún fracaso. Algunos le atribuyen al diablo su 

derrota. Otros al sistema imperante que ciertamente tiene que 

ver con la influencia del maligno. Otros dicen ser los 

culpables absolutos sin aceptar otra opción, aunque todos 



[87] 
 

fracasan invariablemente a la hora de buscar un verdadero 

detonante, porque no pueden imaginar que sea Dios mismo 

el que permitió el fracaso, pero es así, entérese, que muchas 

veces Dios mismo permitirá el fracaso de nuestras ideas, para 

que lo busquemos y adoptemos las suyas.  

 

 Otros culpan a las autoridades espirituales, a la Iglesia, 

a los hermanos por no batallar ferozmente en favor de su 

guerra personal y otros directamente culpan a Dios aduciendo 

mil causas por las cuales se sienten abandonados, 

desamparados, desprotegidos y derrotados. El problema es 

que Dios puede ser responsable, pero nunca será el culpable, 

los únicos culpables somos los que iniciamos algo fuera de 

Su voluntad y pensamos que por pedir Su bendición ya será 

un éxito, pero Dios no tiene por qué bendecir nuestras ideas, 

Él es Señor y Rey, solo bendice lo que El establece y no lo 

que se nos ocurre caprichosamente a nosotros. 

 

“Dios es nuestro Padre y tal vez por eso muchos piensan 

que debe complacer todos sus caprichos…” 

 

 Tal vez la verdad no sea tan profunda y como profunda 

puede ser simple. Decimos a Dios Señor, pero queremos 

dirigirlo; lo llamamos Supremo y pretendemos llevarlo tras 

nuestras ideas como un simple ayudante; le decimos el Santo 

y nos creemos que es como un llaverito al que  podemos 

trasladar  a donde lo creamos necesario. Le decimos a Dios 

Padre y tal vez por ello pensamos que debe complacer 

nuestros caprichos; le decimos a Dios Creador pero queremos 

imponerle nuestras buenas ideas. 



[88] 
 

  No es así hermano mío como se forja la victoria, no es 

así como se fabrican puertas para la bendición, no es así como 

se obtiene la llave del éxito. El Señor no tiene complejos ni 

apuro para que le reconozcamos como tal, pero debemos 

aprender a considerar su Señorío, no solo poniendo 

entusiasmo para cantarle una canción y con eso pensar que es 

suficiente, sino que debemos buscarle desesperadamente 

para que nos muestre nuestra tierra prometida. 

 

 Si no queremos fracasar, si no aceptamos quedarnos 

quietos sin conseguir más, debemos entender que la única 

victoria, la única bendición y el único éxito para los cristianos 

es estar en el centro de la perfecta voluntad de Dios, 

resistiendo al diablo y sus ideas, negándonos a las nuestras y 

siendo sensibles a la voz de nuestro Padre celestial, que por 

su Espíritu Santo nos quiere guiar por sendas de justicia y por 

caminos de bendición. 

 

“Escudriñemos nuestros caminos, y busquemos, y 

volvámonos a Jehová; levantemos nuestros corazones y 

manos a Dios en los cielos; Nosotros nos hemos rebelado, 

y fuimos desleales...” 

Lamentaciones 3:40 al 42 

 

 Pasar tiempo con Él nos dará la posibilidad de 

escucharlo, escucharlo nos dará la posibilidad de conocer su 

voz y conocer su voz, nos dará la posibilidad de obedecerlo 

sin errores, obedecerlo nos llevará al centro de su perfecta 

voluntad y obtendremos así un éxito asegurado.  

 



[89] 
 

 Pregunto: ¿Cuál es la voluntad de Dios para su vida? 

¿Lo está escuchando usted? ¿Lo está obedeciendo? Si es así, 

pregunto: ¿Hay alguna posibilidad de que Dios le conduzca 

al fracaso? O será que solo quiere llevarnos a más. Siempre 

hacia arriba, siempre en poder, siempre en victoria, siempre 

en gloria. 

 

“Yo te guío por el camino de la sabiduría, te dirijo por 

sendas de rectitud. Cuando camines no encontrarás 

obstáculos; cuando corras no tropezarás. Aférrate a la 

instrucción, no la dejes escapar; cuídala bien, que ella es 

tu vida.” 

Proverbios 4:11 al 13 NVI 

 

 Si usted escucho alguna vez, la frase del poeta español 

Antonio Machado que dice: “Caminante no hay camino, se 

hace camino al andar” Usted puede llegar a pensar que 

debemos ser los diseñadores de nuestra vidas y que Dios solo 

nos sigue los pasos a medida que caminamos, pero déjeme 

decirle que Dios es Señor y Rey de nuestros pasos, Él ha 

diseñado nuestros días para el futuro y debe ser considerado 

como tal, por lo tanto, no es El quién sigue nuestros pasos, 

sino nosotros los que buscamos sus huellas para caminar 

sobre ellas, porque solo El, puede conducirnos a la verdad y 

a la vida... 

 

Reconocer a Cristo como Salvador es el comienzo de 

la fe; reconocerlo como Señor y Rey es el verdadero inicio 

del discipulado. Muchos desean los beneficios del Reino, 

pero no todos están dispuestos a someterse al gobierno del 



[90] 
 

Rey. Sin embargo, no existe Reino sin gobierno, ni victoria 

sin rendición. 

 

El gran conflicto del corazón humano no es la falta de 

fe, sino la resistencia al señorío. Queremos que Dios bendiga 

nuestros planes, cuando Él nos llama a abandonar los 

nuestros. Pretendemos que confirme nuestras decisiones, 

cuando lo que espera es que le preguntemos antes de decidir. 

Decimos “hágase tu voluntad”, pero vivimos como si la 

nuestra fuera la prioridad. 

 

Cristo no vino a acompañar proyectos personales, vino 

a establecer un Reino eterno. No vino a seguir nuestras 

huellas, vino a dejarnos las suyas. Y esas huellas no siempre 

conducen por caminos cómodos, pero siempre conducen a la 

vida. A veces pasan por el desierto, otras por el fuego, y en 

ocasiones por la cruz; pero jamás terminan en fracaso, porque 

detrás de cada huella del Rey hay resurrección. 

 

Cuando Dios permite que nuestras ideas fracasen, no 

lo hace para destruirnos, sino para rescatarnos. No es castigo, 

es misericordia. Es la mano amorosa del Padre quitándonos 

de caminos que parecen rectos, pero cuyo fin no es el 

propósito eterno. Más vale un fracaso a tiempo que un éxito 

fuera de Su voluntad. 

 

Seguir las huellas del Señor y Rey implica renunciar al 

derecho de dirigirnos a nosotros mismos. Implica aprender a 

escuchar antes de avanzar, a obedecer antes de comprender y 

a confiar aun cuando no entendemos el proceso. Pero esa 



[91] 
 

rendición nunca empobrece; siempre enriquece. Nunca 

limita; siempre libera. Nunca retrasa; siempre alinea. 

 

El verdadero éxito del creyente no se mide por logros 

visibles, sino por alineación espiritual. Estar en el centro de 

la voluntad de Dios es la mayor bendición posible, aun 

cuando el camino sea estrecho y el precio alto. Porque allí, y 

solo allí, el Reino se manifiesta con poder, la provisión llega 

a tiempo y la vida produce fruto eterno. 

 

Hoy el Espíritu Santo sigue llamando a la Iglesia a 

volver al fundamento: no a un Cristo que sirve nuestros 

planes, sino a un Rey que gobierna nuestras vidas. 

 

Que este capítulo no sea solo una advertencia, sino una 

invitación. Que no termine en reflexión, sino en rendición. Y 

que cada paso que demos de aquí en adelante no sea diseñado 

por nuestra conveniencia, sino marcado por las huellas del 

Señor y Rey, porque fuera de Su gobierno no hay propósito, 

pero bajo Su señorío, todo, absolutamente todo, conduce a la 

vida. 

 

 

 

 

 

 



[92] 
 

Capítulo nueve 
 

 
 

Sobre las huellas de Cristo 
 
 

“Pues para esto fuisteis llamados; porque Cristo padeció 

por nosotros, dejándonos ejemplo, para que sigáis sus 

pisadas”. 
1 Pedro 2:21 

 

 

Nací en la ciudad de Necochea, a orillas del océano 

Atlántico, donde una arena fina y dorada bordea toda la costa. 

Una playa tan amplia y hermosa que mereció, con justicia, la 

conocida frase: “La mejor playa argentina”. 

 

Nacer y crecer en un lugar imprime huellas profundas. 

El entorno se vuelve cotidiano, familiar, casi invisible de tan 

conocido. Sin embargo, esa misma cercanía permite explorar 

cada rincón, disfrutar cada paisaje, aun hasta el punto de 

convertirlo en costumbre. Son innumerables las horas que 

pasé junto al mar, caminando esa playa de suave declive, 



[93] 
 

escuchando el romper de las olas y sintiendo el viento salino 

sobre el rostro. 

 

Guardo recuerdos entrañables de los días que disfruté 

allí con mi familia y con amigos, pero hay imágenes que 

permanecen con una fuerza especial. Recuerdo, en particular, 

algunas tardes de mi niñez en las que caminaba junto a mi 

padre por la orilla del mar. 

 

Mi padre, seguramente, caminaba con la intención de 

ejercitarse. Yo, en cambio, solo quería jugar. Corría entre el 

agua y la arena, saltaba, juntaba caracoles y piedritas, iba y 

venía con la energía propia de un niño. Fue en una de esas 

caminatas cuando capturé una imagen y un pensamiento que 

jamás se borraron de mi mente. 

 

Cuando uno es niño, magnifica todo. Mi padre era un 

hombre de buena contextura física, pero para mí era casi un 

gigante. Caminaba sobre la arena húmeda con paso firme, 

mientras yo corría a su alrededor: me retrasaba, lo 

adelantaba, lo rodeaba en mi inquietud constante. 

 

En un momento comencé a caminar detrás de él, 

intentando pisar su sombra, algo que me resultaba imposible. 

Aun así, me divertía. Luego reparé en sus huellas y quise 

imitarlas, tratando de pisar exactamente donde él había 

pisado. Pero eso también era difícil: sus pasos eran 

demasiado largos para mí. 

 



[94] 
 

Comencé entonces a dar pequeños saltos de huella en 

huella, esforzándome por alcanzarlas. Después de varios 

intentos miré hacia atrás y vi algo que me impactó: sobre cada 

una de aquellas enormes huellas había quedado marcada una 

huella pequeña, con talones y dedos exageradamente 

impresos por el esfuerzo de cada salto. 

 

Me arrodillé y observé, asombrado y casi asustado, lo 

grande que era su pie y lo pequeño que era el mío. Pensé que 

sería una locura imposible caminar toda la vida pisando 

exactamente sus huellas. 

 

El tiempo pasó. El juego fue disminuyendo. Mis pasos 

se alargaron, mis pies crecieron, incluso llegaron a superar en 

tamaño a los de mi padre. Hoy no me sería difícil seguir sus 

huellas. Pero me alegra no haberlo hecho con fidelidad 

absoluta, porque mi padre, como todo ser humano, se 

equivocó más de una vez en su camino. 

 

Tampoco pude disimular con mis propias huellas mi 

incapacidad de hacer un camino perfecto. La evidencia de 

que yo también me equivoqué en la elección de mis pasos es 

abrumadora. Amo a mi padre, pero no fue un maestro 

perfecto de la vida. Amo la vida, pero tampoco puedo 

considerarme un buen maestro para nadie. 

 

Entonces surge la pregunta inevitable: ¿Cómo caminar 

sobre huellas seguras? ¿Cómo pisar lo andado por alguien, 

pero con principios nuevos? ¿Cómo imitar un modelo cuando 

el pie ya ha crecido? ¿Cómo esforzarse por seguir un camino 



[95] 
 

que no conduzca a la muerte, ni al olvido? Necesitamos 

huellas seguras del Maestro de la vida. Necesitamos las 

huellas de Cristo. 

 

Amado lector, sé lo que estás pensando. Sé que has 

comprendido el sentido de este planteo. Necesitamos huellas 

seguras, huellas que tal vez en la niñez de nuestro 

entendimiento resulten difíciles de seguir, pero que, con 

perseverancia y crecimiento, terminen afirmando nuestros 

pasos. 

 

Huellas demasiado grandes para imitarlas con 

fidelidad perfecta, pero que, en la repetición constante, casi 

obsesiva, comenzamos a emular. Huellas a veces invisibles, 

pero siempre presentes; a veces incomprensibles, pero 

absolutamente seguras; a veces desafiantes, incluso difíciles, 

pero siempre firmes; siempre tiernas; siempre llenas de amor. 

 

Son las huellas del Maestro de la vida. Son las huellas 

del Camino mismo. Son huellas heredadas por gracia 

inmerecida. Huellas de destino eterno, sin error, sin muerte. 

Huellas que nos dirigen, nos exigen, nos corrigen y nos 

animan. Que nos elevan, nos forman y nos transforman. Son 

las huellas del Maestro. Son las huellas de Cristo Jesús. 

 

“La justicia irá delante de él, y sus pasos nos pondrán por 

camino.” 
Salmos 85:13 

 



[96] 
 

Es propósito de Dios que cuidemos cada paso que 

damos en la vida. Como Padre amoroso, Él no desea que nos 

dañemos con decisiones torpes o apresuradas. Por eso nos 

guía por las sendas de la justicia de Jesucristo, marcando el 

camino con huellas seguras. 

 

“Dichosos los que van por caminos perfectos, los que 

andan conforme a la ley del Señor.” 

Salmos 119:1 (NVI) 

 

Llegará un día, más temprano de lo que imaginamos, 

en el que nuestras propias huellas quedarán impresas en la 

arena del tiempo. Otros caminarán detrás de nosotros: hijos, 

discípulos, hermanos, generaciones enteras. Y entonces la 

pregunta no será cuán lejos llegamos, sino a quién seguimos. 

 

No se trata de dejar huellas grandes, visibles o 

admirables. Se trata de que nuestras huellas coincidan con las 

de Cristo. Porque toda huella que no nace de Él, aunque 

parezca firme, termina borrándose con la primera tormenta. 

 

Seguir las huellas de Cristo no es copiar una conducta 

externa, ni imitar gestos religiosos. Es rendir el corazón cada 

día, permitir que Él marque el paso, aceptar que sus huellas 

nos lleven por caminos que no hubiéramos elegido, pero que 

siempre nos conducirán a la vida. 

 

Tal vez hoy tus pasos sean pequeños, inseguros, torpes. 

Tal vez sientas que las huellas del Maestro son demasiado 

grandes para vos. No te detengas. Cada salto de fe deja 



[97] 
 

marca. Cada intento sincero agrada al Padre. Cada paso 

obediente acorta la distancia. 

 

No camines solo. No inventes senderos. No sigas 

huellas ajenas. Detente. Mira el suelo. Allí están. Cristo ya 

pasó por delante. Cristo ya marcó el camino. Cristo sigue 

caminando. Y bienaventurado aquel que, aun con pasos 

débiles, decide una vez más poner sus pies sobre las huellas 

del Maestro. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



[98] 
 

Capítulo diez 
 

 
 

Unos pasos más adelante 
 

 

 Estimado lector, yo necesito conectarme con usted en 

este momento, mucho más allá del tiempo entre mi letra y su 

lectura. Porque un pensamiento puede sobrevivir al tiempo y 

un sentimiento puede cancelar toda distancia. Una enseñanza 

puede cambiar una vida y una vida puede cambiar la de 

muchos otros.  

 

 Este libro nació enfundado en la idea de una gran 

plataforma de lanzamiento para poder compartir algunas 

enseñanzas que yo considero verdaderas perlas de parte de 

Dios. Pero por impensadas circunstancias que quisiera 

compartirle, este libro terminó siendo para mí, un sólido 

cimiento donde apoyar conceptos de vida para caminar con 

Dios.  

 

Quisiera explicarle esto debidamente:  

 

 La noche que escribí el capítulo anterior, preparé el 

mate y encendí mí computadora para tratar de encontrar los 



[99] 
 

conceptos que usted acaba de leer, conceptos que 

encendieron recuerdos muy importantes para mí, recuerdos 

que trataron de expresar una enseñanza, pero que nunca 

encontrarían las palabras necesarias para expresar los 

profundos sentimientos que puede despertar el pasado y la 

niñez. 

 

 Esa noche pensando en cómo ilustrar el seguir las 

huellas incorrectas, huellas que pueden ser amadas, pero 

imperfectas, huellas que pueden estar cargadas de buenas 

intenciones pero que pueden llegar a conducirnos mal, 

imaginé, cuando caminaba por la playa en Necochea, mi 

ciudad natal, tratando de pisar sobre las huellas que mi padre 

dejaba en la arena y que yo pretendía copiar.  

 

 Suelo escribir hasta altas horas de la noche y en 

muchas ocasiones me descubre la salida del sol, yo 

necesitaba una manera valida de graficar la propuesta que 

encierra este libro, la propuesta de caminar sobre las huellas 

de Cristo. 

  

 Pensé en lo vivido con mi padre, como algo muy 

estimado por mí y a la vez adecuado para tal necesidad. Fue 

así que emprendí la desafiante tarea de plasmar de la mejor 

manera posible lo vivido en mi niñez, al hacerlo, recordé 

momentos, saboreé recuerdos, avivé sentimientos y sonreí 

frente a la pantalla de mi computadora, ante la idea de una 

futura lectura que mi padre le daría a este escrito. 

 



[100] 
 

 Mi esposa me llamó desde la habitación y con la 

sonrisa dibujada en mi rostro me senté junto a la cama. Ella 

estaba leyendo un libro y quería comentarme lo que estaba 

aprendiendo. Charlamos un rato y sonó el teléfono.  

 

 Nosotros vivimos ahora en la provincia de La Pampa 

y mi familia sigue viviendo en la ciudad de Necochea, por lo 

tanto siempre me produce ansiedad el sonido del teléfono y 

esta vez no fue la excepción. No vivo con el temor de recibir 

malas noticias, pero no es muy habitual para nosotros recibir 

una llamada a las tres y media de la madrugada.  

 

 Miré a mi esposa con un gesto de intriga y tomé el 

teléfono. Era la voz de mi hermana que con desesperación y 

llanto me informaba que mi papá había fallecido. Mi padre 

con setenta y un años de edad, no estaba enfermo en una 

cama, ni con signos aparentes de una cercana muerte. Él tenía 

problemas de corazón y nosotros lo sabíamos muy bien.  

  

 También habíamos notado el cambio de su aspecto en 

los últimos meses, pero uno nunca asume ni quiere pensar en 

la posibilidad de que un ser querido tenga que partir para 

siempre. Fue por ese motivo que una noticia así me golpeó 

duramente. 

 

 Mi hermana, desde tan lejos y llorando con gran dolor 

me contó cómo se había apagado su vida, casi como en un 

sueño, pues estaba acostado en su cama, mirando televisión 

y con el control remoto en su mano. No fue consuelo para mí 



[101] 
 

el saber cómo murió. La distancia te genera una extraña 

sensación de impotencia y desesperación.  

 

 Pensaba en mi madre y en lo lejos que estaba de 

abrazarla, tanto a ella como a mis dos hermanas. Pensaba en 

mi padre y en las muchas cosas que no le dije y no hice con 

él. Tengo que reconocer que no me quedé con cuentas 

pendientes hacia él, yo pude decirle más de una vez lo mucho 

que lo amaba, pero igual, seguramente quienes han perdido a 

un ser amado sabrán que queda en uno, la extraña sensación 

de no haber dicho o hecho muchas cosas más.  

 

 Es muy difícil de definir la sensación que produce la 

muerte de un ser amado. Uno cree estar en plenitud y a cuenta 

con ellos, pero cuando la muerte golpea la puerta y te arrebata  

a esa persona, te inunda un angustioso sentimiento de deuda. 

Algo faltó, algo quedó inconcluso.  

 

 Cosas que no dijimos, cosas que no hicimos. Algo más 

podríamos haber vivido, generado, disfrutado. Algo, no sé, 

siempre habrá algo más, que la vida nos propuso como 

posibilidad. Algo más que la insaciable y egoísta manera de 

vivir el hoy, nos arrebata sin piedad. 

 

 ¡Yo pude!  Dije en el funeral. Yo pude mirar a mi padre 

a los ojos y decirle mi sentir, pude compartir momentos, 

comidas, fiestas, carreras de automovilismo, partidos de 

fútbol, charlas, dolores, éxitos y fracasos. Yo pude también, 

haber hecho algo más, porque siempre habrá un algo más que 

pudimos hacer y no hicimos.  



[102] 
 

 

 Pero la vida del hombre es así, como la hierba son sus 

días; florece como la flor del campo, pero siempre pasa el 

viento por ella, luego perecerá, y hasta el lugar que ocupó 

será olvidado. (1 Pedro 1:24) 

 

 Yo pude! Dije en el funeral y esto sí alegro mi corazón. 

Yo pude mirar a mi padre a los ojos y preguntarle si creía que 

Jesús era el Señor y que Dios el Padre le había levantado de 

entre los muertos. Yo pude recordar que me miró y dijo 

tímidamente: Sí. Entonces le pregunte si el reconocía haber 

cometido muchos errores en su vida y dijo nuevamente, Sí.  

 

 Le pregunte si comprendía que cada error era un 

pecado que necesitaba ser perdonado, que con pecados nadie 

entraría al cielo, que el único que puede quitarlos de nuestra 

vida es Jesucristo y que en nadie ni en nada más que en 

Jesucristo hay salvación y dijo: Sí. 

 

 Yo pude! Dije a todos con euforia en el funeral. Yo 

pude orar con él para llevarlo al perdón. ¡Y él pudo! dije casi 

con alegría en mi interior, pudo decir que no, pero yo lo 

escuche cuando dijo: Sí.  

 

 Me dolió mucho despedir su carne que 

inevitablemente al polvo debía volver. Me dolió el  pensar 

que no vería nunca más sus frescas huellas en la arena. Pero 

me gozo hoy, en pensar o tan solo imaginar sus huellas en el 

más allá, en esa ciudad con calles de oro y con un mar de 

cristal. 



[103] 
 

 Mi padre se equivocó muchas veces en su vida al 

caminar. Fue creador de sus pasos, fue director de su camino, 

fue fundador de su destino, destino que lo encontró cansado, 

desalentado, abatido y lamentando sus muchos errores. Pero 

el Señor lo esperaba con divina paciencia, desde mucho 

tiempo atrás, lo esperaba para mostrarle un camino de verdad 

que nunca vio.  

 

 Dios había puesto un faro en su oscuridad para 

alumbrarle los pasos, pero mi padre lo ignoró hasta el final 

de sus días, no se percató que Dios le alumbraba para 

ofrecerle la vida y una nueva oportunidad. 

 

El Señor quería mostrarle unas huellas talladas con 

piedad, con entrega, con dolor, con sacrificio y con sangre. 

Pero unas huellas seguras, inconmovibles, inmarcesibles y 

eternas, creadoras de un camino vivo y nuevo, un camino 

hasta su Trono.  

 

 Eran las huellas de Cristo que redimió su destino y que 

en ese funeral me permitió exclamar a gran voz: Él pudo 

hacer huellas en la vida y equivocarse bien feo hasta enfrentar 

su final, pero doy gracias al Señor que antes de partir, 

encontró las huellas de Cristo para alcanzar la vida, esa que 

no se pierde, esa que no se apaga. Él pudo morir sin creer 

como muchos lo hacen, pero eligió la vida, él pudo seguir 

caminando hacia la muerte, pero yo sé que hoy camina con 

la vida. 

 



[104] 
 

 Mi padre se equivocó pero yo no seguí sus huellas. Yo 

me equivoqué muchas más y espero que nadie me haya 

seguido. Mi padre encontró las huellas de Cristo y en su 

muerte alcanzó la vida, aunque demasiado tarde para 

glorificar a Dios con su obediencia. Yo también las encontré 

pero hasta hoy sigo vivo. He visto las huellas de Cristo como 

tramas en la arena. He posado mi pie sobre ellas y voy 

tratando de imitarlas para llegar al destino divino. 

 

 Una cosa he aprendido a través de esta experiencia, yo 

ame mucho a mi papá, es más, en la vida traté de hacer 

muchas cosas para agradarlo a él y no sé si obtuve resultados, 

creía que no, porque él nunca decía nada y yo no podía ver 

su corazón, pero con el tiempo desistí un poco de ese afán, 

sobre todo en mi adolescencia y comencé  a ver que se había 

equivocado en algunas decisiones de su vida, entonces lo 

critiqué injustamente, como muchos jóvenes hoy, que 

critican a sus padres y no se dan cuenta que ellos también 

están haciendo camino con muchos errores, que nadie te 

otorga al nacer el manual de perfección.  

 

Hoy me alegro de haber caminado junto a él y me 

alegro de que él y no otro, haya sido mi papá, recién hoy 

puedo ver desde lo lejos que fue un padre muy bueno y solo 

ese era su deber conmigo, no tenía que ser perfecto como yo 

había pensado, conmigo solo tenía que ser papá y 

verdaderamente lo fue. 

 

 Es decir, nadie es perfecto en la vida, ni es digno de 

pedir perfección en otros, todos erramos al tomar decisiones 



[105] 
 

y luego esos resultados seguramente afectarán para mal la 

vida de otros. Entonces aprendí que los errores de mi padre 

fueron la consecuencia de caminar tantos años sin Dios, que 

el haber encontrado al salvador los últimos días de su vida no 

implicó haber encontrado al Señor, es decir a aquel que pudo 

dirigir sus pasos sin errores, pero que no tuvo oportunidad.  

 

 Yo creo y enseño que si no lo reconocemos como el 

Señor, no lo conocimos de verdad, pero me estoy refiriendo 

a la falta de tiempo que tuvo mi padre para vivir bajo el 

señorío revelado. 

 

 Con el salvador somos libres de la muerte, pero con el 

Señor somos libres del error y alcanzaremos propósito. Por 

eso fue bueno no seguir las huellas de mi padre toda la vida 

y es bueno haber encontrado al salvador con más tiempo por 

delante, es bueno saberse salvo, pero es superior para mí el 

haberme encontrado con el Señor, con aquel que me dirige a 

su voluntad, porque eso me conducirá a la plenitud de vida y 

a la concreción del propósito, además de poder convertirme 

en un referente para otros, porque ahora descubrí que si yo 

piso en las huellas de Cristo, otros pueden pisar en las mías 

sin temor a equivocarse, hasta encontrarse totalmente con las 

huellas del Señor.  

 

 El apóstol Pablo nos enseñó que el también hizo lo 

mismo: 

 

“Sed imitadores de mí, como yo de Cristo.”   
1 Corintios 11:1 



[106] 
 

 Me di cuenta que en su gracia, el Señor nos muestra las 

huellas de su Hijo Jesucristo para guiarnos a Él. Me di cuenta 

que apoyar nuestros pies sobre esas huellas y morir es 

terminar viviendo. Pero seguir viviendo es caminar y hacerlo, 

es apoyar otro paso en la siguiente huella marcada. Morir en 

El, es dejar de caminar para descansar. Seguir viviendo es 

esforzarse para no perder sus pisadas, porque fuera de ellas 

no hay nada. 

 

“Porque para mí el vivir es Cristo, y el morir es 

ganancia.” 
Filipenses 1:21  

 

 Es mi deseo que en este sencillo libro usted haya 

podido captar algo de lo que he aprendido en mi esfuerzo por 

permanecer en sus huellas. Estoy seguro que en su íntima 

comunión con Dios, encontrará reveladoras enseñanzas de 

como posar su pie en la perfecta voluntad de Dios, imitando 

y avanzando así cada día, sobre las huellas de Cristo. 

 

 

“Sustenta mis pasos en tus caminos, para que mis pies no 

resbalen.” 
Salmo 17:5 

 

 

 



[107] 
 

Capítulo Once 

 

 
 

Huellas para nuestra generación 

 
 Quisiera en este último capítulo retomar y remarcar el 

concepto de propósito, porque creo que es ahí donde está la 

gran riqueza de una vida con Dios. 

 

 Cuando leemos las Escrituras, descubrimos que los 

hombres que viven sin Dios, viven sin el propósito original 

de vida. No importa cuántas hazañas logren,  puede que 

hayan vencido batallas, libertado pueblos, escrito buenos 

libros o esculpido extraordinarias obras de arte, si no 

caminaron con Dios, no lograron conectarse con el propósito 

eterno por el cual fueron creados. 

 

“Hay quienes piensan que está bien todo lo que hacen, 

pero al fin de cuentas solo acaban en la tumba.” 

Proverbios 16:25 VLS 

 

 Algunos, puede que se hayan sentido realizados o 

plenos con sus logros. Muchos otros, no pudieron eludir 



[108] 
 

jamás el vacío en sus corazones. A pesar de todo, muchos de 

ellos dejaron preciosos legados de enseñanzas o de ejemplos 

para otras generaciones. Sin embargo, si caminaron sin Dios, 

nada de lo que hicieron tuvo la plenitud y el sentido de 

recompensa que debió tener. Un monumento en una plaza, 

una calle con tu nombre o un busto de bronce en una escuela, 

no significan nada cruzando el umbral de la muerte. Los 

homenajes, las canciones o las flores solo pasan y se 

marchitan. Pero obtener una herencia incorruptible, 

inmaculada y que no se marchita, reservada en los cielos, es 

la recompensa de los hombres que pudieron caminar sobre 

las huellas diseñadas por el Padre Eterno. 

 

“De nada sirve que una persona gane en este mundo todo 

lo que quiera, si al fin de cuentas pierde su vida. Y nadie 

puede dar nada para salvarla.” 

Mateo 16:26 VLS 

 

 Yo personalmente también caminé sin Dios y fui de 

aquellos que a pesar de tener una hermosa familia y un buen 

pasar, no pude evadir ese vacío al cual hice referencia, un 

vacío que solo Cristo pudo llenar. A partir de ahí, ya no quise 

perseguir cosas, solo lo deseaba a Él, eso me fue conduciendo 

sin que yo fuera plenamente consciente, pero mis pasos 

fueron guiados al propósito que Dios había diseñado para mí, 

un propósito que yo jamás hubiese imaginado, pero que Él 

tenía preparado. 

 

“El Señor cumplirá en mí su propósito. 

Tu gran amor, Señor, perdurará para siempre; 



[109] 
 

¡No abandones la obra de tus manos!” 
Salmo 138:8 NVI 

 
 Ese propósito del cual escribo, solo es una pequeña 

parte del magno propósito de Dios. Solo tiene que ver con 

nuestro plan de vida, que de concretarlo, tendremos la 

posibilidad de tocar el propósito eterno de Dios. Ese designio 

es diferente, es el que Dios diseñó para toda su creación, es 

el que nos excede, es el que comenzó mucho antes de que 

nosotros naciéramos y es el que terminará mucho después de 

nuestra desaparición física. Ese propósito eterno y genial, nos 

contiene. ¡Gloria a Dios! Eso es extraordinario… 

 

 Ese propósito eterno de Dios demanda de todas las 

generaciones para que pueda cumplirse, pues Dios es eterno 

y no tiene apuro para la concreción de sus planes.  Él está 

dispuesto a esperar el tiempo necesario para llevarlo a cabo, 

porque esa es su gran obra maestra. Claro, si los hombres 

hubiésemos entendido sus pasos y hubiésemos sido lo 

suficientemente obedientes para caminar por ellos, entonces 

ya estaría consumado lo que Dios se propuso en los primeros 

capítulos de Génesis. 

 

“Dios no cancela planes, Dios espera generaciones” 

 

 Nosotros hoy somos parte de una generación y si 

deseamos vivir con plenitud, debemos entender nuestra 

generación y penetrar el sistema de vida con los diseños del 

Padre. Yo veo a través de la Escritura, que Noé entendió el 

diseño de su generación, por eso edificó un arca, de lo 



[110] 
 

contrario la humanidad hubiese perecido. Yo veo que José 

entendió su generación y la cultura de los egipcios, por eso 

penetró el sistema y salvó del hambre al mundo. Yo veo que 

Moisés entendió los tiempos de su generación y penetró la 

cultura imperante por eso, libró a su nación de la esclavitud.  

 

 Yo veo que Daniel entendió los tiempos de su 

generación y la cultura babilónica, de tal manera que penetró 

el sistema, gobernó y libró a su nación del destierro. Hay 

muchos ejemplos en la Biblia, porque la Escritura les ofrece 

más páginas a las personas que entendieron a su generación 

que a los que pasaron desapercibidos, inoperantes, fríos y 

dormidos cuando les tocó vivir.  

 

“Ciertamente David, después de servir a su propia 

generación conforme al propósito de Dios, murió, fue 

sepultado con sus antepasados, y su cuerpo sufrió la 

corrupción”. 

Hechos 13:36 NVI 

  

 David es otro claro ejemplo de alguien que entendió a 

su generación, porque la única manera de servir a una 

generación es entendiéndola. La pregunta entonces sería: 

¿Nosotros estamos entendiendo a nuestra generación? 

 

 Hoy estamos viviendo un tiempo muy especial, un 

tiempo con características extraordinarias y digo 

extraordinarias porque nunca en la historia de la humanidad 

se vio lo que hoy se está viviendo. No me refiero a la  maldad, 

porque en la historia hubo periodos terribles, no me refiero al 



[111] 
 

pecado, porque eso ha existido desde que el hombre comió la 

fruta prohibida,  pero sí me refiero al aumento de la ciencia, 

que le da una forma única a nuestra cultura social, la 

tecnología, las comunicaciones y la influencia de la 

globalización, han producido lo que hoy se denomina el 

Posmodernismo, un movimiento cultural y social que surgió 

en la década de los ochenta y que se caracteriza por la crítica 

del racionalismo, la atención a lo formal, a la búsqueda de 

nuevas maneras de expresión, junto con una carencia de 

ideologías partidarias y compromiso social verdadero. 

 

 Puede decirse que lo posmoderno se asocia al culto de 

la individualidad, al desinterés por el bienestar común y el 

rechazo del racionalismo, aunque la idea tiene muchas 

aristas. A diferencia de las generaciones precedentes, que 

creían en las utopías y en el desarrollo social que caracterizó 

a la Modernidad, los pensadores posmodernos respaldan la 

idea de que la posibilidad de progreso sólo es individual. 

Además, en esta época se minimiza la importancia del pasado 

e incluso del futuro, por lo que sólo se le otorga relevancia al 

presente, que por otra parte, se lo considera muy efímero. 

 

          Ante la valorización del cuerpo como instrumento de 

libertad y fuente de placer, la fe y lo espiritual pierden 

importancia. Tal es así que en la actualidad el pensamiento 

popular es: “Mientras me guste, lo disfrute y lo elija, nadie 

tiene derecho a decirme nada, ni opinar, ni criticarme y 

mucho menos prohibirme lo que yo quiera hacer…” 

 



[112] 
 

 En este tiempo la gente se  ha determinado por una 

cosmovisión individualista, no acepta las verdades absolutas, 

por el contrario, admite y considera correcto que cada uno 

piense lo que quiera del mundo, de la creación y de la 

existencia humana, incluso en el más allá. Hoy cualquier 

verdad que quiera ser planteada como absoluta es recibida 

como retrógrada y es automáticamente combatida por el 

espíritu del siglo. Solo se considera sabio y pro un 

pensamiento relativo, flexible y tolerante. 

 

 En la posmodernidad hay una cosmovisión muy 

particular y nosotros como iglesia estamos inmersos  dentro 

de ella y de ese pensamiento tan individualista y humanista. 

La posmodernidad genera una gran confrontación, genera 

ambientes hostiles que debemos penetrar y no lograremos 

hacerlo si no comprendemos los diseños de Dios para esta 

generación. 

 

 Recuerde que vamos tras las huellas de Cristo y si bien 

Él vivió un mundo muy diferente, logró penetrar con éxito el 

sistema de sus días. Él vivió inmerso en una cultura, una 

educación y un pensamiento muy particular y diferente al de 

hoy, pero nos sirve como ejemplo por una sencilla razón, 

Cristo tuvo que penetrar un ambiente totalmente hostil, tal 

vez con otra clase de dificultades, pero un ambiente difícil y 

en definitiva eso es lo que nos enseñará a caminar sobre las 

tormentosas aguas de nuestra generación. 

 

 Como hijos de Dios debemos aprender que Cristo, 

nunca procuró gobernar personas, sino que logró gobernar 



[113] 
 

ambientes y fue bastante combativo al respecto. El que más 

habla de esa actitud del maestro fue Marcos en su evangelio, 

ya que lo escribió fundamentalmente para los romanos y lo 

muestra de continuo como un conquistador, como alguien 

atrevido contra el sistema, audaz y valiente. Marcos relata 

dieciocho de los treinta y cinco milagros que aparecen en la 

Escritura,  Marcos estaba interesado en relatar las acciones 

impulsivas y conquistadoras de Cristo, lo muestra penetrando 

el sistema entre la gente, siendo amado por los pecadores y 

profundamente odiado por los religiosos. Las multitudes lo 

seguían para escucharlo y otros simplemente querían matarlo 

a causa de sus enseñanzas. 

 

 El evangelista Marcos deja muy bien plasmado este 

conflicto cuando registra una enseñanza de Cristo ante los 

discípulos de Juan el Bautista, los discípulos de los fariseos 

y sus propios discípulos. El texto registrado en nuestros días 

como parte del capítulo dos, dice lo siguiente: 

 

“Nadie pone remiendo de paño nuevo en vestido viejo; de 

otra manera, el mismo remiendo nuevo tira de lo viejo, y 

se hace peor la rotura. Y nadie echa vino nuevo en odres 

viejos; de otra manera, el vino nuevo rompe los odres, y el 

vino se derrama, y los odres se pierden; pero el vino nuevo 

en odres nuevos se ha de echar”. 

 

 En esta enseñanza Jesucristo tenía en claro que en los 

cambios que Él planteaba, algunos sufrirían el proceso y 

otros morirían. Cuando hablaba de vestidos y odres, hablaba 

de ideas, hablaba de un cambio de mentalidad que 



[114] 
 

confrontaba al sistema del momento y creo que puedo ver en 

este pasaje la solución para nuestros días. 

 

 Jesús estaba enseñando que el Padre haría un trabajo 

artesanal para provocar un cambio de pensamiento en esa 

generación.  Personalmente creo que lo hace con cada 

generación, lo que deberíamos preguntarnos es por qué 

durante la historia de la humanidad, tantas generaciones 

ignoraron el propósito de Dios para sus vidas. En realidad, 

todos somos odres, el tema es si seremos odres nuevos para 

Dios o no resistiremos las presiones que produce la 

revelación. 

 

 Hoy el Señor está provocando reformas en su Iglesia, 

pequeñas grandes reformas que solo pueden ser recibidas por 

odres nuevos, es decir, por gente dispuesta a recibir sin temor 

nuevos desafíos y que dicen sí. Gente que no es 

necesariamente improvisada o crédula ante cualquier 

sugerencia, sino que es aquella que escucha y conoce la voz 

de Cristo y por tal motivo no piensa demasiado si es peligroso 

o no bajar sus pies de la barca; gente que no se preocupa 

demasiado por el riesgo de hundirse o por el negativo 

pensamiento de los expertos. Por el contrario, es gente 

decidida a caminar sobre las tormentosas aguas del presente. 

Gente que por otra parte tiene errores y puede que tenga que 

ser auxiliada ante la rudeza de las olas, pero en definitiva es 

gente que el Señor busca y ama porque son atrevidos que solo 

pretenden caminar sobre las huellas de Cristo. 

 



[115] 
 

 Por otra parte hay personas que hoy están en plena 

transición, fermentando los olores de un cambio y lo 

predican, pero en realidad no lo entienden. Personalmente, 

creo que deberían llamarse al silencio, a la intimidad con 

Dios para tratar de entender y luego si, poder vivir lo 

entendido; no hay nada más dañino para una generación que 

los que pregonan una media verdad o acunan el orgullo de 

abrazar un cambio que en realidad no entienden. 

 

 Creo que hoy necesitamos el proceso interno de la 

revelación. No podemos cambiar cosméticamente, no 

debemos avanzar y mucho menos liderar con burdas 

imitaciones. No podemos penetrar esta generación sin un 

cambio verdadero, porque esta es la generación de lo falso, 

de la copia, de la imitación, de lo trucho, de la mentira. 

Ciertamente, el don redentivo para este mal es una iglesia 

fundamentada en la verdad, pero con un contundente criterio 

de juicio, verdadero y revelado por el Espíritu. 

 

“Quieto estuvo Moab desde su juventud, y sobre su 

sedimento ha estado reposado, y no fue vaciado de vasija 

en vasija, ni nunca estuvo en cautiverio; por tanto, quedó 

su sabor en él, y su olor no se ha cambiado. Por eso 

vienen días, ha dicho Jehová, en que yo le enviaré 

trasvasadores que le trasvasarán; y vaciarán sus vasijas, y 

romperán sus odres.” 

Jeremías 48:11 y 12 

 

 Como comunicador de esta generación, estoy 

convencido de que debemos cambiar nuestra cosmovisión 



[116] 
 

para poder cambiar la visión del mundo que el 

posmodernismo ha generado. Moab es el ejemplo de lo que 

no debemos permitirnos. El tiempo pasa vertiginosamente y 

reposar en tiempo de cambios puede ser desbastador.  

 

 Dios trabaja por dentro con nosotros porque sin la 

cosmovisión de Reino revelada en nuestro interior, no 

podremos soportar la hostilidad externa. 

 

¨Yo Jesús he enviado mi ángel para daros testimonio de 

estas cosas en las iglesias. Yo soy la raíz y el linaje de 

David, la estrella resplandeciente de la mañana¨. 

Apocalipsis 22:16 

 

“En la raíz está la verdadera cosmovisión de nuestra 

generación…” 

 

He tenido la oportunidad de hablar con muchas 

personas acerca de mis viajes y de los medios de transporte 

que utilizamos: de los atrasos y las incomodidades de un 

ómnibus, y también de los beneficios y las sensaciones que 

provoca un viaje en avión. Sin embargo, curiosamente, nunca 

he podido conversar con alguien que me relate lo que se 

experimenta viajando en un submarino. 

 

El submarino es uno de los vehículos más fascinantes 

y misteriosos que existen. La mayoría de las personas los 

conoce más por películas bélicas que por experiencias 

personales. Sinceramente, no tengo ningún deseo de viajar en 



[117] 
 

uno, pero es un excelente ejemplo para ilustrar una verdad 

espiritual. 

 

Estos ingeniosos vehículos pueden sumergirse a 

profundidades extremas y soportar presiones increíbles. Su 

estructura interna es extremadamente sólida y avanzada. 

Generalmente, el casco de los submarinos de mayor tamaño 

es doble, construido de forma cilíndrica y con acero flexible, 

una característica indispensable para resistir la presión 

aplastante de los océanos. Si un submarino no tuviera una 

estructura adecuada, la presión externa lo destruiría 

irremediablemente. 

 

De la misma manera, podemos asociar esta fortaleza 

estructural con nuestra vida espiritual. El diseño y la fortaleza 

de la estructura interna son los que nos permitirán soportar 

las presiones externas de una sociedad difícil. 

 

Jesús penetró, sin colapsar, los ambientes más hostiles 

de su generación. Su nacimiento ocurrió en un tiempo 

socialmente adverso. No tuvo un lugar digno donde nacer, y 

apenas nacido, Herodes ordenó su muerte. En su desarrollo 

familiar no recibió privilegios, y sus propios hermanos no 

creían en Él. Antes de comenzar su ministerio público, fue 

llevado por el mismo Espíritu al desierto, donde enfrentó la 

dureza del clima, la falta de alimento y el ataque directo de 

Satanás. 

 

Cuando se manifestó en la sinagoga ante los 

entendidos, intentaron arrojarlo desde un monte. Desde 



[118] 
 

entonces fue perseguido constantemente. Aunque no siempre 

lo declaraban públicamente, procuraron matarlo una y otra 

vez, hasta lograrlo mediante falsas acusaciones ante las 

autoridades romanas. Sus discípulos lo abandonaron. 

Recordemos que fueron más de setenta los que caminaron 

con Él, pero muchos se apartaron. Los doce no lo 

comprendieron plenamente y, aun después de todo lo visto y 

oído, huyeron cuando fue arrestado, torturado y crucificado. 

 

Y, sin embargo, nada detuvo el caminar de Jesús hacia 

la consumación de su propósito. Un ambiente totalmente 

hostil no pudo destruirlo, porque su estructura revelacional 

interna soportó toda agresión. Así nos enseñó, como nadie, 

que es posible penetrar una generación maligna y perversa; 

que es posible soportar la hostilidad de las tinieblas; y que el 

secreto está en poseer una estructura espiritual lo 

suficientemente fuerte para avanzar hasta el final. 

 

El profeta Isaías lo describe con una crudeza 

conmovedora: “Subirá cual renuevo delante de él, y como 

raíz de tierra seca; no hay parecer en él, ni hermosura; le 

veremos, mas sin atractivo para que le deseemos. 

Despreciado y desechado entre los hombres, varón de 

dolores, experimentado en quebranto; y como que 

escondimos de él el rostro, fue menospreciado, y no lo 

estimamos. Ciertamente llevó él nuestras enfermedades, y 

sufrió nuestros dolores; y nosotros le tuvimos por azotado, 

por herido de Dios y abatido. Mas él herido fue por nuestras 

rebeliones, molido por nuestros pecados; el castigo de 

nuestra paz fue sobre él, y por su llaga fuimos nosotros 



[119] 
 

curados. Todos nosotros nos descarriamos como ovejas, 

cada cual se apartó por su camino; mas Jehová cargó en él 

el pecado de todos nosotros. Angustiado él, y afligido, no 

abrió su boca; como cordero fue llevado al matadero; y 

como oveja delante de sus trasquiladores, enmudeció, y no 

abrió su boca. Por cárcel y por juicio fue quitado; y su 

generación, ¿quién la contará? Porque fue cortado de la 

tierra de los vivientes, y por la rebelión de mi pueblo fue 

herido. Y se dispuso con los impíos su sepultura, mas con 

los ricos fue en su muerte; aunque nunca hizo maldad, ni 

hubo engaño en su boca. Con todo eso, Jehová quiso 

quebrantarlo, sujetándole a padecimiento. Cuando haya 

puesto su vida en expiación por el pecado, verá linaje, vivirá 

por largos días, y la voluntad de Jehová será en su mano 

prosperada…”Isaías 53:1 al 10 

 

 Me gusta mucho todo este pasaje de Isaías, por cierto 

me emociona, pero eleva mi imaginación el concepto de raíz 

de tierra seca, es como si pudiera imaginar una raíz en un 

suelo seco y hostil, tratando de sobrevivir a las adversidades 

y finalmente verla triunfar dando sus brotes.  

 

 Si observamos las hostilidades que sufrió Jesús, tan 

solo en este pasaje, seguramente seremos impactados: 

 Despreciado                 

 Desechado                   

 Dolorido                     

 Quebrantado               

 Menospreciado           



[120] 
 

 Azotado                      

 Herido                        

 Abatido                       

 Molido                         

 Castigado                    

 Sufrido                        

 Llagado                       

 Angustiado                  

 Afligido                       

 Enmudecido  

 Encarcelado 

 Enfermado  

 Acusado 

 Enjuiciado  

 Condenado 

 

 Sinceramente después de exponer esto en solamente 

un capítulo, puedo concluir y me hago cargo al escribir sobre 

una conclusión, como algo totalmente personal, pero creo 

que Jesús nos dejó sus huellas para que podamos entender 

cómo se penetra una generación con el poder del evangelio 

del Reino. 

 

 Me estoy refiriendo a las huellas que puede dejar un 

corazón en conflicto. El corazón de Jesús habla más claro que 

las huellas de sus pies, al menos para nuestra generación. 

Puede que estemos enfrentando tiempos únicos y difíciles, 

pero si seguimos sus huellas internas seguramente 

lograremos tener éxito. 



[121] 
 

 

 Me estoy refiriendo a las huellas de su revelación de 

vida, Jesús dijo: 

 

Porque he descendido del cielo, no para hacer mi 

voluntad, sino la voluntad del que me envió. 

Juan 6:38  

 

 Cuando alguien tiene identidad y sabe quién es y para 

qué ha sido enviado, entonces no hay hostilidad que pueda 

detenerlo. Seguir las huellas de alguien que sabe quién es, de 

dónde viene y a dónde va, nos garantizará el éxito. Esto no se 

obtiene en un instituto bíblico, porque son huellas de una vida 

y no pueden verse ciertas huellas estudiando teología. Solo 

se pueden ver las huellas de alguien que conocemos con 

profundidad. Pero recuerde, que estoy hablando de huellas 

del corazón y eso quiere decir que no solo debo ver a la 

persona y conocerlo, sino tener acceso a la intimidad de su 

corazón. 

 

 En definitiva, creo que las huellas que Jesús dejó para 

nuestra difícil generación, son huellas claras para los que 

practican la intimidad, la humildad y la búsqueda profunda. 

Si la Iglesia de este siglo se vuelve profunda, en una 

generación superficial, si se vuelve humilde, en una 

generación orgullosa y si se vuelve íntima, en una generación 

sin compromisos, entonces seremos conducidos y 

penetraremos el sistema, llevando hasta lo último de la tierra 

el mensaje del Reino. 

 



[122] 
 

 No hay nada que podamos hacer en el Nombre del 

Señor que no tenga hostilidad, por eso el mensaje superficial 

y liviano de que Dios solucionará todos nuestros problemas 

y que nos sanará, libertará, prosperará y embellecerá, solo 

contribuye a una superficialidad que es inútil para enfrentar 

una generación tan complicada. 

 

 Necesitamos ser alumbrados por Su revelación. Como 

maestro de la Palabra estoy totalmente convencido de que la 

clave de estos tiempos es el poder de la revelación. Ver y 

entender a la manera de Dios, es la estructura interna más 

poderosa y confiable para soportar las presiones externas de 

una generación maligna y perversa, como es la de los últimos 

tiempos. 

 

 Debemos buscar cada revelación, como el detective 

Sherlock Holmes con su lupa, debemos poner toda la 

dedicación y darle el legítimo valor a cada pisada 

revelacional, porque ellas nos marcarán el rumbo en esta 

dimensión profética que vivimos. Hay huellas que nadie ve y 

que nadie verá jamás, pero son huellas a las cuales el Padre 

nos ha dado acceso en estos últimos tiempos. 

 

Porque no hará nada Jehová el Señor, sin que revele su 

secreto a sus siervos los profetas. 
Amós 3:7 

 

 La Iglesia no es el lugar de contención ni el refugio de 

una generación. La iglesia no es el paraíso perfecto de amor 

y paz, la iglesia debe ser el cuartel de entrenamiento, debe ser 



[123] 
 

la escuela capacitadora para preparar gente determinada para 

enfrentar ambientes hostiles. 

 

 Hoy la gente está buscando un lugar de paz, donde le 

puedan arreglar todos sus problemas, pero si nos asignamos 

esa virtud, jamás penetraremos el sistema de una generación 

posmoderna, al contrario, solo estaremos preparando el caldo 

de cultivo para que se pueda fortalecer. 

 

 La Iglesia de hoy debe desesperarse por obtener 

revelación de cada huella del corazón de Jesús, porque esas 

huellas serán la fortaleza interna ante una generación 

perversa, porque el avance sobre esos pasos será el mensaje 

correcto para los escogidos que necesitan llegar al Padre. 

 

 Jesús no nos abrió camino al Padre por causa de su 

prosperidad, sino tomando la cruz y diciendo: “Y el que no 

toma su cruz y viene en pos de mí, no puede ser mi 

discípulo…” Amados, solo la revelación del Espíritu puede 

enseñarle a esta generación que la Cruz nos conduce al trono 

y que solo el Hijo nos puede conducir al Padre… 

 

 Tenemos por delante el mejor viaje y el mayor desafío. 

No creo que sea para cualquiera, pero tengo la firme 

convicción que Dios está esperando corazones que busquen 

con desesperación y entusiasmo esas huellas a las que Pablo 

llama “misterios”. Son las  huellas que nos conectarán con el 

diseño para nuestra generación, porque solo así haremos 

visible el camino para todos.  

 



[124] 
 

 Tengamos presente en todo tiempo, para no dar nada 

por hecho, que Jesús caminó sobre las aguas y que las aguas 

no sostienen huellas ante los ojos carnales, solo pueden ser 

reveladas a los ojos espirituales que valoran y que creen que 

cada paso que el maestro dio en el pasado, fueron pasos 

eternos para alcanzar el destino de Gloria, interpretando que 

solo Él es el Alfa y la Omega, el principio y el fin... 

 

“Para esto han sido llamados, pues Cristo también sufrió 

por ustedes, dejándoles un ejemplo, 

 y deben seguir sus huellas…” 
1 Pedro 2:21 la Biblia Latinoamericana 

 
 Por último quisiera dejar en claro que no es la función 

de la iglesia marcar el paso a nadie, a esta generación no le 

gusta que le marquen el paso y nosotros debemos 

comprender que no debe ser esa nuestra función. Cuando le 

hemos tratado de gritar al mundo como deben vivir, solo 

recibimos rechazo y creo entender por qué. Nuestra misión 

no es marcar el paso a nadie, sino vivir la vida caminando 

sobre las huellas correctas. Una iglesia que no dice lo que hay 

que hacer, sino que hace lo correcto, será una iglesia plena y 

feliz. Esa es la iglesia que el mundo no conoce, esa es la 

manifestación de los hijos que la creación espera.  

 

 Jesús vivió en una sociedad hostil y sufrió todas las 

presiones, pero dice la Palabra en el capítulo uno del libro a 

los Hebreos: “Has amado la justicia y aborrecido la 

iniquidad, por lo cual Dios, tu Dios, te ha ungido con oleo 

de alegría más que a tus compañeros…” 



[125] 
 

 
 Que maravilloso que alguien tan atacado como Jesús 

fue llamado “Amigo de pecadores” y sin embargo nunca 

pecó, que penetrando un sistema tan  hostil, tenía más alegría 

que sus compañeros, increíble, un ejemplo extraordinario 

para la iglesia de hoy.  

 

 “Cuando la iglesia logre caminar sobre las huellas del 

maestro, logrará impactar el sistema y el corazón de los 

necesitados. La gente amaba a Jesús y los religiosos lo 

odiaban. Hoy la gente no tiene problemas con Jesús, pero si 

con la religión, algo ha pasado y debemos considerar ese 

sentir. La Iglesia debe volverse a las huellas de Cristo y llegar 

a los pecadores, amando la justicia y aborreciendo la 

iniquidad, caminando con alegría, con propósito y con 

libertad. Admiro profundamente a mi maestro amado y busco 

sus huellas con desesperación, porque estoy convencido que 

si logramos caminar como Jesús caminó, manifestaremos la 

plenitud del Reino hasta lo último de la tierra… 

 

 “Cuando toda la gente se había ido, Jesús subió solo 

a un cerro para orar. Allí estuvo orando hasta que 

anocheció. Mientras tanto, la barca ya se había alejado 

bastante de la orilla; navegaba contra el viento y las olas la 

golpeaban con mucha fuerza. Todavía estaba oscuro 

cuando Jesús se acercó a la barca. Iba caminando sobre el 

agua.  

Los discípulos lo vieron, pero no lo reconocieron. Llenos de 

miedo, gritaron: ¡Un fantasma! ¡Un fantasma!  



[126] 
 

Enseguida Jesús les dijo: ¡Cálmense! ¡Soy yo! ¡No tengan 

miedo! Entonces Pedro le respondió: Señor, si realmente 

eres tú, ordena que yo camine también sobre el agua y vaya 

hasta donde tú estás.  

Y Jesús le dijo: ¡Ven! De inmediato Pedro bajó de la barca. 

Caminó sobre el agua y fue hacia Jesús…” 

Mateo 14:23 al 29 VLS 

 

 Usted que conoce esta historia puede preguntarse 

íntimamente ¿Qué pasaría si al ir sobre las huellas de Cristo, 

nos hundiéramos como Pedro? Bueno, yo también he 

pensado en esto, pero no incluí ese versículo, porque se 

supone que después de un par de milenios hemos aprendido 

a no mirar las adversidades de un mar revuelto. De todas 

maneras si no lo hemos aprendido, debemos considerar que 

Jesús abrazó a Pedro y lo paró nuevamente sobre las aguas 

junto a Él. Es decir, no hay riesgos, solo hay un gran desafío 

y una fascinante aventura en caminar sobre las huellas de 

Cristo…  

 

 Me gusta esta sencilla versión y lo que dice el versículo 

29: “Y Jesús le dijo: ¡Ven! De inmediato Pedro bajó de la 

barca. Caminó sobre el agua y fue hacia Jesús…” 
 

 Lo puedo imaginar a Jesús parado sobre las aguas 

diciéndole a Pedro ¡Ven! Llamando a través del tiempo a su 

Iglesia desafiándola con un grito, ¡Vengan! Esperando que 

sus Pedros de hoy se atrevan a dejar la seguridad de la barca 

y caminar como lo hace Él, como nos invita a hacerlo… En 

la seguridad de la Fe… 



[127] 
 

 

 Me encanta imaginar a Pedro cuestionado y admirado 

por el resto, desafiado y animado por Jesús, un Pedro que en 

su mente natural se estaría planteando su locura, pero en su 

hombre interior  palpitaría emocionado ante tamaña 

posibilidad. Un Pedro que nos enseña que se puede salir de 

la barca, que vale la pena ser atrevidos, crédulos y jugados 

para avanzar en pos del llamado del maestro que dice 

¡Ven…! 
 

 Amado lector, este es nuestro tiempo, esta es nuestra 

generación, Él nos está llamando y muchas generaciones 

ignoraron eso, no seamos como ellos, atrevámonos a salir de 

la barca y caminemos sin dudar sobre sus huellas, no 

miremos las olas de este siglo, no demos lugar a las dudas o 

al temor, solo pongamos nuestros ojos en el autor y 

consumador de la fe y avancemos cada día tras las huellas de 

Cristo. 

  

 

 

 

 

 

 

 



[128] 
 

Reflexión final 
 

 He tenido el privilegio de servir a Dios durante muchos 

años, y espero poder hacerlo hasta el último día de mi vida. 

He sido alcanzado por su infinita gracia y por su inagotable 

amor. No sé si he logrado hacer una verdadera contribución 

a algunos hermanos de mi generación, pero lo seguiré 

intentando, porque cuando Él me llamó, también encendió en 

mí una entrañable pasión por edificar a su Iglesia preciosa, 

impulsándola al compromiso, a la acción y a la plenitud que 

su diseño divino propone. 

 

 No he procurado obtener logros personales, porque 

cuando lo conocí a Él, los obtuve todos. No he pretendido ser 

reconocido por multitudes, porque si Él me conoce, desde 

antes de que fuese formado en el vientre de mi madre, eso es 

más que suficiente para mí. 

 

 No he buscado tener muchos hijos espirituales, ni 

incontables discípulos ministeriales, ni numerosas obras en 

distintas ciudades. No porque considere que todo eso sea 

incorrecto, sino porque no quiero desenfocarme. No quiero 

quitar mis ojos de Él. No quiero distraerme persiguiendo lo 

que muchos llaman éxito. No los critico; solo confieso que 

no quiero perderme en ese camino. No quiero desviar mi 

mirada y encontrarme con una ola que me hunda. No quiero 

dejar de mirarlo a Él. 

 



[129] 
 

Permítanme seguir contemplándolo: A quien amo. A quien 

sirvo. A quien sigo… 

 

 Alguien dijo una vez que yo levantaba escuelas en 

distintas ciudades, pero que mi problema era no estar 

formando personas para que recibieran mi legado y 

continuaran mi ministerio. Yo pensé entonces: Dios no 

necesita otro igual a mí, sino alguien mejor. Dios no necesita 

que la gente me siga a mí, sino que lo siga a Él. Y si existe 

algún legado, no está concentrado en dos o tres personas, sino 

que ha sido, y será, derramado en cada gota de enseñanza que 

el Espíritu Santo haya podido impartir a través de mi vida, en 

cualquier hermano y en cualquier lugar. 

 

 Amados consiervos, dejemos de pretender que la gente se 

identifique con nosotros. Dejemos de buscar seguidores, 

reconocimiento u honores especiales. No procuremos que 

multitudes caminen tras nuestras huellas. Les ruego, con 

humildad y convicción, que hagamos algo mejor: ayudemos 

a que la gente pueda verlo a Él. 

 

 Y mientras tengamos un hilo de voz o tinta para escribir, 

proclamemos su hermosura. Que todo aquel que nos escuche 

o lea nuestros escritos sea tocado por un anhelo profundo e 

irrefrenable de seguir tras las huellas de Cristo. 

 

 Amado lector, solo espero que las páginas de este libro 

hayan logrado transmitirle este deseo: que un renovado 

impulso espiritual lo anime a no claudicar por nada, a no 

detenerse, a vencer el temor a las olas de este tiempo y a 



[130] 
 

avanzar, siempre avanzar, pisando con confianza las huellas 

de la única Verdad, del único Camino y de la única Vida que 

nos conduce al Padre. 

 

Las huellas de Cristo… 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



[131] 
 

Reconocimientos 
 
 

“Quisiera agradecer por este libro a mi Padre celestial, 

porque me amó de tal manera que envió a su Hijo Jesucristo 

mi redentor. 

Quisiera agradecer a Cristo por hacerse hombre, por morir 

en mi lugar y por dejarme sus huellas bien marcadas para 

que no pueda perderme. 

Quisiera agradecer al glorioso Espíritu Santo mi fiel amigo, 

que en su infinita gracia y paciencia,  

me fue revelando todo esto…” 

 

“Quisiera como en cada libro agradecer a mi compañera de 

vida, a mi amada esposa Claudia por su amor y paciencia 

ante mis largas horas de trabajo, sé que es difícil vivir con 

alguien tan enfocado en su propósito y sería imposible sin 

su comprensión” 

 

 

 
 
 
 



[132] 
 

Dedicatoria 
 
 
 

“Quisiera dedicar este libro de especial sentimiento para mi 

vida personal a quienes fueron personas claves en mi 

caminar de vida y que hoy ya no están para poder caminar 

en la vida con ellos, pero fueron compañeros de alta estima 

y de gran valor para mí: 

A mi padre Osvaldo Marcelo Rebolleda, que partió con el 

Señor mientras escribida este libro, 

Y a dos hermanos del corazón que me brindaron su sincera 

amistad, a Eduardo Darguibel y a Gustavo Ibarrouble… 

Ellos ya no están presentes para leer esto, pero se los dedico 

porque es un libro de vida y porque Dios no es un Dios de 

muertos sino de vivos y sé que en algún lugar de la 

eternidad los alcanzará la honra de mi memoria…”  

 
 

 
 

  

 



[133] 
 

 

Como en cada uno de mis libros, he tomado muchos 

versículos de la biblia en diferentes versiones. Así como 

también he tomado algunos conceptos, comentarios o 

párrafos de otros libros o manuales de referencia. Lo hago 

con libertad y no detallo cada una de las citas, porque tengo 

la total convicción de que todo, absolutamente todo, en el 

Reino, es del Señor. 

 

 Los libros de literatura, obedecen al talento y la 

capacidad humana, pero los libros cristianos, solo son el 

resultado de la gracia divina. Ya que nada, podríamos 

entender sin Su soberana intervención. 

 

 Por tal motivo, tampoco reclamo la autoría o el 

derecho de nada. Todos mis libros, se pueden bajar 

gratuitamente en mí página personal 

www.osvaldorebolleda.com y lo pueden utilizar con toda 

libertad. Los libros no tienen copyright, para que puedan 

utilizar toda parte que les pueda servir. 

 

 El Señor desate toda su bendición sobre cada lector y 

sobre cada hermano que, a través de su trabajo, también haya 

contribuido, con un concepto, con una idea o simplemente 

con una frase. Dios recompense a cada uno y podamos todos 

arribar a la consumación del magno propósito eterno en 

Cristo. 

 

 

 

http://www.osvaldorebolleda.com/


[134] 
 

Doctor y maestro de la Palabra 

Osvaldo Rebolleda 
 

 

 
El Pastor y maestro Osvaldo Rebolleda hoy cuenta con 

miles de títulos en mensajes de enseñanza para el 

perfeccionamiento de los santos y diversos Libros de 

estudios con temas variados y vitales para una vida cristiana 

victoriosa. 

El maestro Osvaldo Rebolleda es el creador de la Escuela de 

Gobierno espiritual (EGE) y ha sido reconocido con un 

Doctorado Honoris Causa en Divinidades de  

La Universidad teológica de Estados Unidos. 
Hasta hoy en día ministra de manera itinerante en Argentina 

Y hasta lo último de la tierra. 

 
rebolleda@hotmail.com 

 

www.osvaldorebolleda.com 

mailto:rebolleda@hotmail.com
http://www.osvaldorebolleda.com/


[135] 
 

www.osvaldorebolleda.com 

        
 



[136] 
 

     

www.osvaldorebolleda.com 

 

http://www.osvaldorebolleda.com/


[137] 
 

      
www.osvaldorebolleda.com

 



[138] 
 

 
www.osvaldorebolleda.com 

 

http://www.osvaldorebolleda.com/


[139] 
 

               

 
 

«Todo cambio debe ser producido por Dios  

a través de los hombres y no por los hombres 

en el nombre de Dios…» 

 


