LA SOLEDAD
DE UN SIERVO

- '”-—'n'r - 3:"—'
— - PRI gl
—— -~ .

OSVALDO REBOLLEDA



LA SOLEDAD
DE UN SIERVO
DE DIOS

OSVALDO REBOLLEDA

(1)




Este libro No fue impreso
con anterioridad
Ahora es publicado en
Formato PDF para ser
Leido o bajado en:
www.osvaldorebolleda.com

Provincia de La Pampa

rebolleda@hotmail.com

Todos los derechos de este material son reservados para el
Sefor, quién los ofrece con la generosidad que lo caracteriza
a todos aquellos que desean capacitarse mas y lo consideran
de utilidad.

No se permite la transformacion de este libro, en cualquier
forma o por cualquier medio, para ser publicado
comercialmente.

Se puede utilizar con toda libertad, para uso de la ensefianza,
sin necesidad de hacer referencia del mismo.

Se permite leer y compartir este libro con todos los que mas
pueda y tomar todo concepto que le sea de bendicion.
Edicion general: EGE

Revision literaria: Autores argentinos

Revision solo ortografica - TA

Diseio de portada: EGEAD

Todas las citas Biblicas fueron tomadas de la Biblia version
Reina Valera, salvo que se indique otra version.




CONTENIDO

INtroducCiOn. ........cooomie e e 5

Capitulo uno:

La pedagogia Divina de la soledad.......................... 13
Capitulo dos:
La soledad de la Fe obediente................................. 22
Capitulo tres:
La soledad del quebranto..................................... 33

Capitulo cuatro:
La soledad de los procesos.....................cooeiiiiiinnn 42

Capitulo cinco:
Lasoledaddelllamado....................ccooiiiiiiiiiiia... 51

Capitulo seis:
La soledad del adorador...................cooiiiiiiiiii... 62

Capitulo siete:
La soledad del siervocansado................................ 73

Capitulo ocho:
La soledad del mensajero incomprendido.................. 86

—
w
| —



Capitulo nueve:
La soledad del siervo integro................................. 97

Capitulo diez:
Lasoledad del Hijo..........................cooiiiiian. 108

Capitulo once:
La soledad del apéstol................................o.ll. 118

Capitulo doce:
Otros ejemplos de siervos solitarios........................ 128

Capitulo trece:

Los frutos de la soledad Divina............................. 137
Epilogo ..., 146
Reconocimientos....................ooooiiiiiiiii i 154
Sobreelautor..................... 156




INTRODUCCION

“He aqui, yo la atraeré y la llevaré al desierto, y hablaré a

su corazon...”
Oseas 2:14

La soledad nunca es un accidente en la vida de un
siervo de Dios. Es un llamado divino, un espacio sagrado
donde el alma es llevada al silencio para escuchar la voz que
no se oye en el ruido. Quien ha decidido servir a Dios con
todo su ser, tarde o temprano conocera el desierto del
aislamiento, la incomprension de los hombres y la ternura de
un Dios que se revela cuando todos se han ido.

No es el lugar del abandono, sino del encuentro; no es
la antesala de la desesperacion, sino el umbral de una nueva
intimidad. La soledad es el idioma secreto con el que Dios
instruye a los suyos, por eso no quiero ensefar sobre la
soledad como wuna triste desgracia, sino como una
oportunidad necesaria para el trato de Dios con nuestras
vidas.

El ser humano teme a la soledad porque desconoce su
proposito. Es cierto que en el principio, Dios dijo: “No es
bueno que el hombre esté solo” (Génesis 2:18), refiriéndose
a la comunion relacional como parte del disefio humano. Pero
el mismo Dios que creo la necesidad de compaiiia, también
utiliza la soledad para procesar a sus siervos.

[ 5 )

\ J



No se trata de una contradiccion, sino de un equilibrio
divino. La soledad que Dios permite no destruye; edifica. No
separa del propdsito; lo revela. Cuando el Sefor aparta a un
hombre o una mujer para si, lo hace con el propdsito de
purificar sus motivaciones, quebrar sus dependencias
humanas y hacer de su corazon un santuario de Su presencia.

Todo siervo llamado por Dios ha tenido que atravesar
ese valle silencioso donde se apagan las voces de los demas
y solo recibe la voz del Sefior. Transitaremos diferentes
ejemplos de hombres y mujeres que tuvieron que dejar su
tierra y su parentela para oir la voz que los conduciria a una
tierra nueva y un camino de fe, desafiante y dificil.

Algunos estuvieron escondidos cuarenta afios en el
anonimato del desierto antes de oir el llamado sobrenatural
de Dios. Otros aprendieron a adorar solos entre ovejas y
montes, antes de liderar naciones. Otros fueron llevados por
el Espiritu al desierto para estar solos, antes de grandes
proezas, y otros fueron introducidos a las oscuras
dimensiones de la soledad para hacerlos efectivos en
destacados propdsitos ministeriales.

Para cada uno de estos servidores, la soledad no fue
una pérdida, sino una preparacion. No fue una pausa, sino
una catedra. Porque en la escuela de Dios, la soledad es el
aula donde se aprende a servir sin depender de aplausos ni
comprension. Yo sé¢ de la soledad que sienten muchos
ministros de Dios, aun cuando parecen rodeados de personas,
porque la soledad que vamos a analizar no es solo aquella de




los alejados desiertos, sino aquella que atraviesa el corazon
de los siervos de Dios.

Cuando el Sefor nos separa, suele hacerlo sin
explicacion. Los caminos se estrechan, las amistades se
diluyen, los ministerios se silencian, y el corazon se llena de
preguntas que no siempre obtienen respuestas inmediatas.
Pero en ese aparente vacio, Dios esta obrando.

La expresion de Oseas 2:14, revela el misterio del trato
divino: Dios no grita en las multitudes, susurra en la soledad.
Atrae al desierto no para castigar, sino para enamorar; no
para destruir, sino para renovar el pacto. En la soledad, el
alma queda sin defensas ni distracciones, y s6lo entonces se
abre a la palabra que transforma.

Muchos siervos huyen de la soledad porque no
comprenden su poder formativo. Prefieren la compaiiia de los
hombres a la compaiiia invisible de Dios. Pero el que rehuye
el silencio, rehuye también la profundidad. Los ruidos
externos nos distraen, pero el ruido interno nos engafia.

Dios necesita aislarnos de ambos para ensefiarnos que
Su presencia es suficiente. En la soledad descubrimos que el
ministerio no se sostiene en la aprobacién humana, sino en la
comunién con el Espiritu Santo. Alli se prueba si servimos
por amor o por necesidad, por conviccion o por costumbre,
por vocacion o por vanidad.




La soledad espiritual desnuda al siervo y revela lo que
hay en su interior. Es la cirugia del alma donde Dios corta sin
destruir, y sana sin anestesia. En esos momentos el orgullo
muere, la autosuficiencia se desvanece y la fe se vuelve pura.
El Senor dijo: “Estad quietos, y conoced que yo soy Dios”
(Salmo 46:10).

No hay conocimiento real de Dios sin quietud; no hay
revelacion profunda sin silencio. La soledad nos lleva a
reconocer la diferencia entre la actividad religiosa y la
intimidad espiritual. Nos ensefia a ministrar desde la
presencia, no desde la presion. En la soledad el Espiritu nos
instruye para discernir lo eterno, valorar lo invisible y
renunciar a lo superficial.

El problema no es estar solo, sino no saber estarlo. Hay
quienes, en la soledad, se desesperan; otros, en cambio, se
santifican. El resultado depende del corazon. El que busca a
Dios en medio de su soledad, encontrara la comunién mas
profunda que existe. Pero el que solo busca consuelo
humano, terminara confundido.

La soledad puede ser un abismo o una escalera; un
castigo o un altar. Depende de lo que el alma decida hacer
con ella. Jesus, en el Getsemani, ord solo mientras sus
discipulos dormian, y en ese lugar solitario sell6 la redencion
del mundo. El Padre permitié que no tuviera la posibilidad de
apoyarse en nadie. Su soledad no fue derrota, fue intercesion.
Su aislamiento no fue pérdida, fue victoria. El siervo que




aprende a estar solo con Dios, aprende también a ser util para
los hombres.

En la soledad, Dios nos ensefia lo que la multitud no
puede mostrarnos. Alli comprendemos que Su presencia no
depende de un templo, de un aplauso o de una agenda llena.
En el silencio del alma descubrimos que el Reino no se
construye con ruido, sino con obediencia; no con presencia
publica, sino con intimidad privada.

El ministerio no se mide por visibilidad, sino por
comunién. Hay victorias que s6lo se ganan en lo secreto,
oraciones que solo se elevan en lo oculto, y lagrimas que so6lo
Dios entiende. “Tu Padre que ve en lo secreto te
recompensard en publico” (Mateo 6:6), no es una expresion
para impulsar una oracidén entusiasta, es un principio del
Reino con mucho mas peso del que todos imaginan.

El siervo que atraviesa la soledad divina se vuelve
sensible a la eternidad. Aprende a valorar los pequetios gestos
de Dios, a reconocer Su voz en medio del silencio y a
descansar en Su soberania. La soledad produce madurez. Nos
libra del afan por ser comprendidos, del deseo de ser
reconocidos, y del temor al rechazo.

Nos ensefia a depender, no de los hombres, sino del
Espiritu Santo. Cuando el alma ha pasado por esa fragua, ya
no necesita ser vista, porque ha sido hallada por Dios. Ya no
teme al olvido, porque ha sido conocida por el Creador. Ya




no busca compaiia, porque ha aprendido que Emanuel, que
significa, Dios con nosotros, es absolutamente suficiente.

Sin embargo, esta formacion no es facil. El precio de
la soledad es alto, porque hiere el orgullo y revela nuestra
vulnerabilidad. Nos enfrenta con nuestras propias sombras y
contradicciones. Muchos grandes hombres de Dios han
llorado en esa escuela, pero todos ellos salieron de ese lugar
con una revelacion mayor de la fidelidad divina. La soledad
no los destruyo; los purifico. En ella aprendieron que Dios no
cambia cuando cambia nuestra circunstancia, y que Su amor
no disminuye cuando mengua el aplauso.

Hoy, en una época donde el ruido digital invade cada
espacio, donde los ministerios buscan visibilidad mas que
profundidad, la soledad del siervo parece un castigo
anacronico. Pero Dios sigue formando a Sus siervos en el
silencio. No en los escenarios, sino en los desiertos. No en
los aplausos, sino en las lagrimas. No en los likes, sino en las
rodillas dobladas. Hay una gloria que solo se revela en el
escondite, y una autoridad que soélo nace del quebranto.
Quien no ha aprendido a estar solo con Dios, no podra
sostener el peso de Su presencia ante los hombres.

Por eso, este libro no pretende exaltar el dolor, sino
mostrar su propdsito. No glorifica el aislamiento, sino la
comunién que surge en medio de €l. Es un recorrido por las
vidas de hombres y mujeres que fueron llamados a la soledad
para aprender los secretos del Reino.

10

—
| —



Por eso creo que todos los siervos o siervas de Dios,
que lean estas lineas con el corazdon cansado, tal vez
preguntandose por qué se sienten solos en sus llamados,
aprenderdan que la soledad no es sefial de fracaso, sino de
eleccion. Aprenderan que Dios nos aparta para si justamente
porque nos ama y porque nos ha escogido para usar nuestras
vidas con poder.

Aprenderan que Dios nos saca del ruido para
escucharnos respirar, para restaurar nuestras fuerzas y para
revelarnos Su voluntad. Aprenderan de la necesidad de no
temer si nadie los comprende, porque lo importante es que El
Sefior es el que nos esta tratando en la soledad. Aprenderan a
no afligirse si nadie los acompaiia en estos procesos, porque
lo esencial es que el Espiritu Santo esta con nosotros, ante las
grandes multitudes y en la soledad de una habitacién de hotel,
Dios no nos quita nada de lo que nos conduzca a El. Lo que
parece pérdida, en realidad es ganancia espiritual.

El siervo que ha pasado por la soledad divina no vuelve
a ser el mismo. Aprende a servir sin esperar recompensa, a
obedecer sin condiciones y a amar sin medida. Su comunion
con Dios se vuelve su verdadera compania. Y cuando regresa
del desierto, lo hace con el rostro encendido por la presencia,
con el corazon libre de ambiciones y con las manos llenas de
gracia.

La soledad nos hace mas humanos y humildes, mas

débiles ante nosotros mismos y mas fuertes ante los hombres,
para servir efectivamente a Dios. Por eso, quienes ya hemos

()




conocido el silencio donde Dios habla, no solo le hemos
perdido el temor, sino que de alguna manera lo buscamos
como algo necesario, y €so es lo que deseo ensefiarles a través
de las Escrituras y mis experiencias personales. Espero que
este libro pueda inspirarlos, motivarlos y abrirles el
entendimiento del por qué, de algunas incomprensibles
situaciones de soledad interior.

“Echando toda vuestra ansiedad sobre él, porque él tiene

cuidado de vosotros...”
1 Pedro 5:7

12

—
| —



Capitulo uno

LA PEDAGOGIA DIVINA
DE LA SOLEDAD

“El Seiior mismo marchara al frente de ti y estara
contigo; nunca te dejard ni te abandonard. No temas ni te
desanimes.”

Deuteronomio 31:8

Hay lecciones que solo se aprenden en el silencio, y
verdades que sélo se revelan cuando todo ruido se apaga. La
soledad no es un accidente en la vida del siervo de Dios, ni
una circunstancia que deba evitarse, sino un aula donde el
Maestro ensefia de manera personal, directa y profunda.

En ella, Dios no nos priva de Su presencia, sino que
nos despoja de las distracciones externas. Nos lleva a un
terreno donde la dependencia humana se disuelve, y sélo su
voz permanece. La soledad, en las manos del Espiritu, se
convierte en un instrumento de pedagogia divina: un proceso
por el cual el alma aprende a conocer a Dios no por lo que
hace, sino por lo que El es.

13

—
| —



El Senor, en su sabiduria, no ensefia a sus siervos en
los palacios del ruido, sino en los desiertos del silencio.
Abraham fue llamado a salir de su tierra y de su parentela
(Génesis 12:1), Moisés fue formado cuarenta afios en el
anonimato del desierto (Exodo 3:1), y David conoci6 la
ternura de Dios entre ovejas y montes solitarios (1 Samuel
17:34). Cada uno de ellos aprendié que antes de servir, era
necesario ser vaciado. Que antes de hablar, era
imprescindible aprender a oir. Que antes de representar al
cielo ante los hombres, era necesario enfrentar el cielo en la
soledad.

Dios utiliza la soledad como una herramienta de
despojo. En ella nos quita las seguridades que el alma habia
construido: la aprobacion de los hombres, el respaldo de los
amigos, incluso la sensacion de control. Como un orfebre que
purifica el oro al fuego, el Sefior permite el aislamiento para
separar lo precioso de lo impuro.

No porque desee dafiarnos, sino porque anhela
formarnos. “Y os acordaréis de todo el camino por donde
Jehova tu Dios te ha traido estos cuarenta aifios en el
desierto, para afligirte, para probarte, para saber lo que
habia en tu corazon” (Deuteronomio 8:2). Para los hebreos,
el desierto no fue un castigo, sino un examen; no una
condena, sino un aula. Alli donde el pueblo sinti6 hambre,
Dios revelo su mana. Alli donde falt6 el agua, broto la roca.
Asi también en la soledad: donde el alma cree morir, nace la
verdadera vida.

14

—
| —



Pero no todo aislamiento es santo. Hay una diferencia
profunda entre la soledad espiritual y el abandono emocional.
La primera es elegida por Dios; la segunda, sufrida por el
hombre. En la soledad espiritual, Dios est4 presente, aunque
no hable; en el abandono emocional, el corazén siente que
Dios calla y no comprende por qué.

El alma herida confunde silencio con ausencia, y no
sabe que el silencio puede ser una forma de hablar mas
profunda que las palabras. Job, entre su ruina y su
desconcierto, lleg6 a decir: “He aqui, yo iré al oriente, y no
lo hallaré; y al occidente, y no lo percibiré; si muestra su
poder al norte, yo no lo veré; al sur se esconderd, y no lo
veré” (Job 23:8 y 9). Pero ese mismo Job, sin saberlo, estaba
siendo observado por Dios en cada lagrima. El cielo no lo
habia olvidado; lo estaba formando.

La pedagogia divina de la soledad consiste en eso: en
ensefiarnos a discernir la presencia de Dios cuando no la
sentimos, a confiar cuando no comprendemos, y a obedecer
cuando no vemos resultados. Es el entrenamiento secreto del
siervo que no busca aplausos, sino fidelidad. Es la escuela
donde se aprende a amar a Dios por El mismo, y no por los
beneficios de su favor. Cuando las manos quedan vacias y los
caminos se cierran, el alma se ve obligada a mirar hacia
arriba. Y alli, en ese mirar al cielo sin respuestas inmediatas,
comienza la verdadera comunion.

El mundo moderno teme la soledad porque teme al
silencio. La cultura del ruido, del movimiento constante, ha

(1)



hecho del aislamiento una amenaza. Pero para el siervo del
Sefior, el silencio es un santuario. Es en el “desierto” donde
Dios suele hablar de manera mas clara: “Por tanto, he aqui
que yo la atraeré, y la llevaré al desierto, y hablaré a su
corazon” (Oseas 2:14). Qué paradoja divina: el lugar donde
el hombre se siente vacio, es el mismo lugar donde Dios lo
llena. El sitio donde el alma llora por sentirse sola, es el
mismo sitio donde Dios susurra Su amor.

La soledad, entonces, es una invitacion divina al
encuentro. Es el llamado del Maestro a apartarnos del bullicio
para oir lo eterno. A veces Dios apaga las voces externas para
amplificar Su voz interna. Nos aparta de los hombres para
revelarnos Su rostro. Nos separa de las multitudes para
ensefarnos el lenguaje de la intimidad. Y en ese proceso, el
siervo que se sentia olvidado descubre que nunca estuvo mas
acompanado. Porque no hay comunidén mas profunda que la
que se experimenta en medio del vacio.

No se trata de negar el dolor de la soledad. Todo siervo
que ha sido llamado conoce el peso de los silencios divinos,
las noches donde el alma clama y el cielo parece mudo. Pero
incluso en esas noches, hay proposito. Dios no nos aisla para
humillarnos, sino para hacernos humildes; no para
castigarnos, sino para prepararnos; no para alejarnos, sino
para acercarnos. Es en esos momentos cuando las palabras de
Cristo cobran una dimension nueva: “He aqui, yo estoy con
vosotros todos los dias, hasta el fin del mundo” (Mateo
28:20). Su presencia no depende de nuestra percepcion, sino
de Sus promesas.

16

—
| —



El alma instruida por la soledad aprende a esperar sin
desesperar, a creer sin ver, a cantar sin aplausos. Aprende que
el verdadero ministerio no se sostiene por la fuerza de las
relaciones humanas, sino por la constancia del amor divino.
Y cuando ese aprendizaje se completa, el siervo que fue
quebrantado en el aislamiento se convierte en un canal de
consuelo para otros. Porque quien ha sido formado en el
silencio de Dios, puede hablar con autoridad en medio del
ruido de los hombres.

La soledad tiene frutos que s6lo maduran bajo el calor
del silencio divino. En ese lugar sin testigos, el siervo de Dios
aprende lo que ningiin sermén podria ensenarle: que la voz
del Espiritu no se oye con los oidos, sino con el alma. La
pedagogia de la soledad no busca producir religiosos fuertes,
sino corazones sensibles. Alli, en el desierto interior, se afina
el oido espiritual, se ablanda el corazon y se purifica la
motivacion. Lo que antes se hacia para ser vistos, ahora se
hace para agradar al Padre. Lo que antes era servicio por
deber, se transforma en adoracion por amor.

Dios no desperdicia los silencios. Cada dia sin
respuesta, cada oraciéon que parece rebotar en el techo, es
parte de una formacion profunda. La soledad revela quiénes
somos cuando nadie nos aplaude. Nos desnuda de los titulos
y nos enfrenta con lo esencial: nuestra dependencia de Dios.
Jestis mismo se retiraba a lugares solitarios para orar (Lucas
5:16), no porque necesitara escapar de la gente, sino porque
comprendia que el ministerio sin comunion se vuelve rutina

17

—
| —



sin vida. Quien no aprende a estar solo con Dios, termina
rodeado de multitudes, pero vacio de proposito.

En la soledad también se revela el corazén del Padre.
Cuando los hombres callan, Dios susurra: “No temas, porque
yo estoy contigo; no desmayes, porque yo soy tu Dios que te
esfuerzo” (Isaias 41:10). Estas palabras, que tantas veces
repetimos, cobran un nuevo significado en medio del
aislamiento. El siervo descubre que la compafiia de Dios no
depende del entorno, sino de su fidelidad. En el silencio se
despierta una sensibilidad espiritual que antes no existia. Se
empieza a percibir la voz divina en lo cotidiano: en una
palabra, en un amanecer, en una lagrima. La soledad abre los
sentidos del alma para reconocer al Invisible.

A través de ese proceso, Dios moldea caracter. El
hombre natural busca escapar del desierto, pero el hombre
espiritual aprende a habitarlo. Alli se templa la paciencia, se
forja la fe y se aprende la obediencia. La soledad, en su
aparente dureza, es un taller donde el Espiritu lima las aristas
del ego. Alli mueren las ambiciones personales, los afanes de
protagonismo, y los deseos de reconocimiento. Todo siervo
que ha sido llamado debe pasar por esta escuela. No hay
autoridad sin desierto, ni uncion sin quebranto.

El siervo que acepta este trato descubre un secreto: la
soledad no es enemiga, sino aliada. No destruye, sino que
reconstruye desde adentro. Dios utiliza la ausencia de
compaiiia humana para introducirnos en la comunién
celestial. Alli donde se acaban las fuerzas, el Espiritu

()



consuela. Alli donde el corazén ya no entiende, la gracia
sostiene.

El profeta Isaias expresd esta paradoja divina con
palabras eternas: “En descanso y en reposo seréis salvos; en
quietud y en confianza estard vuestra fortaleza” (Isaias
30:15). La fuerza del siervo no nace del movimiento, sino del
reposo; no de la actividad, sino de la profunda intimidad con
el Sefior.

Y cuando el proceso llega a su madurez, algo cambia
en el interior. Ya no se teme estar solo, porque la soledad ha
revelado un tesoro: la presencia permanente de Dios. El
siervo deja de buscar consuelo en los hombres y encuentra
satisfaccion en el Espiritu.

Su corazdn, antes inquieto, halla reposo en el amor del
Padre. Como el salmista, puede decir: “Aunque mi padre y
mi madre me dejaran, con todo, Jehova me recogerd”
(Salmo 27:10). Esa certeza se convierte en el ancla del alma.
Aun si todos lo abandonan, ¢l ya no se siente solo, porque ha
descubierto que su verdadera compafiia es invisible, pero
real, mucho mas real que las personas de carne y hueso.

El mundo no entiende este misterio. ;Como puede
alguien hallar plenitud en la soledad? ;Cémo puede un
hombre o una mujer sentirse acompaiado sin presencia
humana? Pero el siervo de Dios sabe que la soledad es el
escenario donde lo eterno se hace tangible.

19

—
| —



En ella se aprende a oir el susurro que no compite con
el ruido, a descansar en una presencia que no se ve, a
obedecer a una voz que no necesita volumen para tener
autoridad. Y esa experiencia lo transforma porque es unica y
edificante. Ya no depende de circunstancias, ni de
emociones, ni de la aprobacion de nadie. Su fe ha sido
destilada en el crisol del aislamiento y ahora brilla con
pureza.

La pedagogia divina de la soledad es, en ultima
instancia, una preparacion para la comunion. Dios nos separa
para unirnos mejor. Nos silencia para hablarnos con claridad.
Nos vacia para llenarnos de su plenitud. El siervo que ha
pasado por este proceso sale de ¢l con una mirada nueva. Su
palabra tiene peso, su oracion tiene vida, y su adoracion tiene
profundidad. Porque quien ha conocido a Dios en la soledad
ya no necesita demostrar nada: “Su presencia basta”. De
hecho, cuando encontramos vanidad y ambiciones en un
ministro del Evangelio, podemos dar por seguro que no ha
conocido la pedagogia de la soledad divina.

El apdstol Pablo lo entendié cuando escribi6 desde su
prision: “Todos me abandonaron, pero el Seiior estuvo a mi
lado, y me dio fuerzas” (2 Timoteo 4:16 y 17). La soledad
no lo destruyd; lo hizo fuerte. No le quitd la esperanza; la
purifico. No le rob¢ la fe; 1a consolidd. Asi también el siervo
actual, en medio de su propio aislamiento, puede hallar esa
misma compaiiia invisible. Puede descubrir que la soledad no
es una pérdida, sino un lugar de revelacion. Que detrds del

20

—
| —



silencio esta el Maestro, esperando que el alma deje de hablar
para poder escuchar.

Quien ha sido instruido en esta escuela ya no teme los
desiertos, porque sabe que en ellos florece lo eterno. Alli
donde todo se apaga, se enciende el fuego interior. Alli donde
todo parece terminar, comienza lo que realmente cuenta. La
soledad, en las manos de Dios, deja de ser un vacio para
convertirse en una plenitud escondida, un secreto sagrado
que so6lo los que se dejan moldear por El pueden comprender.

Y cuando finalmente el siervo levanta su rostro,
después de haber atravesado el valle de los silencios,
comprende que su corazdn fue entrenado para oir lo que otros
no oyen, para ver lo invisible y para sostenerse en lo eterno.
Entonces, con humildad, puede decir: “Me llevo al desierto,
vy alli aprendi a amar su voz...”

“Mi alma espera al Sefior mds que los centinelas a la

maifiana; si, mds que los centinelas a la mainana.”
Salmos 130:6

—

21

'




Capitulo dos

LA SOLEDAD DE
LA FE OBEDIENTE

“Es mejor esperar en silencio a que el Sefior nos ayude.”
Lamentaciones 3:26 DHH

Cuando Dios decide levantar una historia eterna, suele
comenzar con un llamado que separa. Asi fue con Abraham,
el hombre al que Dios escogid no entre multitudes, sino entre
silencios. Su historia no comienza con una multitud que lo
sigue, sino con una voz que lo interrumpe diciéndole: “Vete
de tu tierra y de tu parentela, y de la casa de tu padre, a la
tierra que te mostraré” (Génesis 12:1). Aquel mandato no
fue una invitacidn a la aventura, sino al aislamiento; no fue
una promesa de compafiia, sino una cita con la soledad.
Porque cuando Dios llama, primero separa; y cuando separa,
lo hace para formar.

Abraham no sabia hacia donde iba, so6lo sabia con
quién caminaba. Esa es la esencia de la fe obediente: avanzar
sin mapa, pero con promesa. El Sefior no le dio coordenadas,
ni un itinerario detallado; le ofrecidé algo mas valioso: su

(=)



palabra. “Y haré de ti una nacion grande, y te bendeciré”

(Génesis 12:2). En esa palabra estaba contenida toda la
direccion, toda la seguridad y toda la herencia. Pero para
llegar a ella, Abraham debia dejar atras todo lo que le daba
identidad humana: su tierra, su casa, su genealogia. La fe,
antes de agregar, despoja. Y en ese despojo, el alma
experimenta la primera soledad: la del que obedece sin
comprender completamente.

Salir de Ur no fue un acto roméantico. Fue una ruptura.
Significd dejar costumbres, idioma, afectos, recuerdos, y
enfrentarse a lo desconocido con la sola certeza de que Dios
lo habia dicho. La fe verdadera siempre atraviesa el territorio
del no saber, pero sostenida por el haber oido. Abraham no
vio un mapa, pero escuchd una voz; y esa voz se volvido mas
real que todo lo visible.

El hombre natural busca garantias; el hombre de fe se
apoya en la palabra del Invisible. Es en esa tension entre lo
que se deja y lo que atn no se posee donde la soledad se
convierte en maestra. Dios lo habia apartado del ruido de su
entorno para ensefiarle el idioma de la confianza.

En el camino, Abraham experiment6 la pedagogia
divina de la separacion. Cada paso era un desprendimiento.
La distancia con su tierra se convertia también en distancia
con su antiguo yo. Lo que parecia un viaje geografico era, en
realidad, un proceso espiritual. Dios no sélo lo movia de
lugar, lo movia de nivel.

23

—
| —



Pero en esa transicion, la soledad se hizo companera
inevitable. No podia volver atras, y todavia no podia ver el
cumplimiento de lo prometido. Estaba suspendido entre la
promesa y la realidad, entre el pasado y el futuro, sostenido
unicamente por la fidelidad de Aquel que no miente. Asi
camina todo siervo que ha sido llamado: entre lo que Dios
dijo y lo que atn no se ve.

Hay un tipo de fe que se celebra en los pulpitos, pero
hay otra que solo se cultiva en la soledad del alma. Es esa fe
que no necesita testigos para obedecer, ni aplaudidores para
mantenerse firme. Es la fe que camina sola, como Abraham,
cuando nadie méas comprende lo que Dios ha dicho.

La obediencia verdadera es un acto de intimidad: se
ejecuta ante los ojos de Dios, no de los hombres. Abraham
aprendid a confiar no porque todo saliera bien, sino porque
aprendid a conocer el caracter del que lo habia llamado.
“Creyo Abraham a Dios, y le fue contado por justicia”
(Romanos 4:3). No dice que creyo en Dios, sino que creyo a
Dios: la diferencia entre creer en Su existencia y confiar en
Su palabra.

La fe obediente es solitaria porque no todos estan
dispuestos a andar sin certezas. Abraham no podia explicar a
los suyos por qué dejaba todo. Sus argumentos no eran
logicos, eran espirituales. No podia convencer a su entorno,
s6lo podia avanzar. Asi también el siervo actual: hay
momentos en que Dios da mandatos que nadie entendera.

24

—
| —



Llamados que parecen irracionales, caminos que
parecen vacios. Pero en ese aparente absurdo, se esconde la
mayor ensefianza: la fe no busca entender, busca seguir. La
obediencia no espera que todo encaje, sino que todo funcione
bajo el gobierno de la voz de Dios.

La soledad de Abraham fue también la soledad de la
espera. Dios le prometi6 descendencia cuando su cuerpo y el
de Sara ya estaban marcados por los afos. Las palabras
divinas parecian tardar mas de lo soportable. Cada amanecer
era una prueba de fe, cada mes sin respuesta, una herida
silenciosa.

Pero fue en ese prolongado silencio donde Abraham
aprendio a creerle a Dios mas que a su propia logica, porque
la Palabra dice que: “No se debilito en la fe al considerar su
cuerpo que estaba ya como muerto... tampoco dudo, por
incredulidad, de la promesa de Dios, sino que se fortalecio
en fe, dando gloria a Dios” (Romanos 4:19 y 20). Esa
fortaleza no nacidé de un milagro visible, sino de una
comunion invisible.

Quien ha caminado por los desiertos de la promesa
sabe que la fe no se alimenta de resultados, sino de comunién
espiritual. Abraham aprendi6 a mirar el cielo y a contar
estrellas, no para distraerse, sino para recordar. Cada estrella
era una palabra pendiente, cada noche un recordatorio de que
Dios no olvida. En la soledad de su tienda, entre la arena y el
silencio, su fe se afirmaba en silenciosa espera. Asi el alma
del siervo crece: entre noches sin respuesta y dias de

()




obediencia silenciosa. Cada paso de fe levanta un altar; cada
altar edifica memoria. Porque el que camina con Dios
aprende a construir altares mas que ciudades.

Sin embargo, la soledad de la fe obediente también
confronta el corazéon con la posibilidad del error. Abraham,
como nosotros, no fue perfecto. En su intento por apresurar
la promesa, escuch6 la voz humana de Sara y engendro a
Ismael. La impaciencia del alma solitaria es una de sus
mayores pruebas: cuando el cielo calla, las voces humanas se
vuelven seductoras.

Pero incluso en sus desvios, Dios no lo desechoé. Le
recordd: “No te llamard mds tu nombre Abram, sino que
serd tu nombre Abraham; porque te he puesto por padre de
muchedumbre de gentes” (Génesis 17:5). Asi obra la gracia:
no anula al siervo, lo redirige. La soledad ensefia no sélo a
obedecer, sino también a esperar.

Dios no cancel6 su promesa por el error, sino que uso
el error para profundizar su fe. En la soledad, Abraham
aprendio que el cumplimiento no dependia de su fuerza, sino
del poder del que promete. Y alli, cuando ya todo parecia
humanamente imposible, el cielo visité su tienda.

En la quietud del calor del dia, tres hombres se
acercaron, y Dios renovo su pacto. “; Hay para Dios alguna
cosa dificil?” (Génesis 18:14). Esa pregunta no fue retérica;
fue un eco eterno para todos los que atraviesan la soledad de
la espera. En el momento menos pensado, cuando solo queda

()



mirar el horizonte, se aparece Dios y suelta una Palabra que
lo cambia todo.

El siervo de hoy también es llamado a caminar por
territorios donde las promesas parecen tardar. Dios lo separa
de apoyos humanos, de seguridades y de esquemas, para
ensefarle a vivir de fe y no de vista. La soledad de la fe
obediente no es un castigo, sino una escuela donde se
gradiian los amigos de Dios. Porque Abraham no fue
conocido por sus logros, sino por su relacion: “Y fue llamado
amigo de Dios” (Santiago 2:23). Ser amigo de Dios implica
caminar donde otros no caminarian, creer lo que otros no
creerian, y permanecer cuando otros se detendrian.

La fe obediente no siempre recibe explicaciones, pero
siempre recibe compaiiia. En cada paso incierto, Dios camina
en silencio al lado del siervo. En cada lagrima contenida, El
sostiene sin que lo sepamos. Por eso, aunque el alma de
Abraham fue probada en la soledad, nunca estuvo realmente
sola. El Dios que lo llam¢ fue también el Dios que lo
acompafio, y en ese acompafiamiento invisible radicé la
fuerza de su fe.

La fe que obedece sin garantias humanas es la mas
pura expresion de confianza en Dios. Abraham camin6 con
una palabra, no con un mapa. El Sefior no le dio instrucciones
precisas sobre los lugares donde debia detenerse ni el tiempo
que tardaria en llegar a su destino. Solo le dijo: “Vete... a la
tierra que te mostraré”. Era una obediencia sin coordenadas,
una confianza sin explicaciéon. En esa aparente oscuridad,

(=)



Abraham descubrio que la verdadera luz de la fe no se
encuentra en los detalles, sino en la voz que guia. La fe no
necesita ver el camino, solo necesita escuchar y creer.

Esta soledad de la fe obediente se vuelve el laboratorio
donde Dios moldea el caracter del hombre espiritual. Cada
paso fuera de Ur era una renuncia: renuncia a la seguridad, a
las tradiciones, a los afectos que lo ataban al pasado. Pero
cada paso también era una afirmacion: “Creo en Ti, aunque
no entienda”. Asi es como nace la verdadera comunion: no
en el confort de las certezas, sino en el silencio del alma que
aprende a confiar.

Abraham descubri6 que la voz que lo llamaba no solo
lo guiaba, sino que lo poseia. Ya no podia regresar atras,
porque algo dentro de ¢l habia cambiado. Dios no busca
seguidores que simplemente acepten su voluntad, sino hijos
que aprendan a amarla. La obediencia se convierte entonces
en una forma de adoracion. No se trata de cumplir una orden,
sino de responder a un amor. Y es alli donde la soledad de la
fe se transforma en compafiia divina. Quien camina con Dios
nunca esté solo, aunque todos los caminos parezcan vacios.

Sin embargo, la fe de Abraham seria puesta a prueba
muchas veces. No bastaba con salir de Ur; debia aprender a
esperar. La obediencia lo saco, pero la paciencia lo sostuvo.
Afios pasaron sin que la promesa se concretara, y en el
silencio del tiempo, el alma de Abraham fue confrontada con
su humanidad.

—

28

'




La demora divina no es rechazo, sino formacion.
Cuando Dios calla, ensena. Y cuando tarda, esta purificando
el deseo. En cada noche sin respuesta, el patriarca fue
aprendiendo a amar mas al Dador que a la dadiva, mas al que
promete que a la promesa misma. De eso se trata, Dios no
tiene apuro, aunque desea darnos lo prometido. El sabe
esperar el tiempo necesario para que nuestro corazon esté
listo para recibir sus dadivas.

Fue en ese proceso que Abraham descubrio otra
dimension de la fe: la del altar. Cada vez que Dios le hablaba,
¢l levantaba un altar. No eran monumentos de piedra, sino
testimonios de confianza. El altar era la expresion tangible de
una comunion invisible. Alli entregaba su gratitud, su espera
y su incertidumbre. En cada sacrificio, algo de si mismo
moria. La fe sin altar se convierte en teoria; pero la fe con
altar se vuelve transformaciéon. Solo quien aprende a ofrecer
puede conocer a Dios mas alla de las palabras.

Y entonces vino la prueba mas profunda: entregar a
Isaac, el hijo de la promesa. Lo que comenzd como una
invitacion a salir de Ur, culmina en el monte Moriah, donde
el fuego de la fe alcanza su punto mas alto. Abraham no
comprendia el porqué, pero conocia el quién. Su confianza
no estaba en la logica, sino en el caracter de Dios. Alli, sobre
la lefia, yacia no solo su hijo, sino toda su esperanza.

Sin embargo, en ese altar la fe fue perfeccionada, y la
soledad de la obediencia se transformé en una comunion tan
intensa que el cielo intervino para detener el sacrificio. Dios

(»)



no queria la muerte de Isaac, sino la vida de Abraham rendida
por completo. No queria la muerte de Isaac sobre las frias
piedras, sino sobre el corazén del patriarca.

La fe que obedece sin comprender es la que abre los
cielos. En el silencio del monte, Dios revelod su provision:
“Jehova-jireh”. Abraham descubrié que el Dios que pide es
el mismo Dios que provee. Esa es la paradoja del Reino: cada
rendicion produce una provision, cada perdida en obediencia
genera una ganancia espiritual. En la soledad de Moriah,
Abraham ya no estaba solo; el Eterno lo acompafiaba con Su
fidelidad. Ciertamente de manera extrafia, pero siempre
efectiva.

Muchos creyentes quieren las promesas de Abraham
sin recorrer sus desiertos. Desean la herencia de la fe sin
experimentar su espera. Pero el camino del patriarca es una
escuela donde la fe aprende a sostenerse solo en Dios. No se
trata de entender cada prueba, sino de mantener la comunion
en medio de ellas.

El que confia, aunque no vea, experimenta la misma
certeza que sostuvo a Abraham: “Creyo Abraham a Dios, y
le fue contado por justicia...” (Romanos 4:3). Esa justicia
no se trataba de mérito, sino de sostener una relacion
profunda con el Sefior. Abraham fue declarado justo porque
confi6 en un Dios que cumple, aunque parezca tardar.

Asi también hoy, los hijos de la promesa son llamados
a caminar en la misma senda de fe obediente. Cada creyente

(»)



debe aprender a salir de su “Ur”, ese lugar de comodidad
espiritual o dependencia humana donde la voz de Dios se
apaga. La fe exige desarraigo. No se puede avanzar hacia lo
nuevo sin soltar lo viejo. Pero cada paso fuera de la zona
conocida se convierte en un altar donde Dios se revela de
manera mas intima. La obediencia no es solo una accion; es
una geografia espiritual. Cada “si” pronunciado a Dios abre
una nueva tierra donde Su presencia habita.

Caminar en la fe es aceptar la pedagogia divina de la
soledad. Hay momentos en los que parecera que Dios no
responde, que el cielo guarda silencio, que las promesas se
alejan. Pero precisamente alli, donde la vista no alcanza,
florece la fe madura. Abraham no fue grande por la cantidad
de palabras que recibid, sino por la calidad de sus respuestas.
La fe verdadera no depende de la abundancia de revelaciones,
sino de la constancia en la obediencia.

Al final de su vida, Abraham no se definia por las
tierras que conquisto ni por los bienes que acumulo, sino por
el altar que edificod y la comuniéon que cultive. Su herencia
fue la fe que aln inspira a generaciones. La soledad de la
obediencia se convirtid en la compaiia de la promesa
cumplida. Y aunque no vio toda la plenitud de lo prometido,
camind seguro, sabiendo que su Dios era fiel. La fe no
siempre recibe en la tierra lo que espera, pero siempre hereda
el cielo que promete.

La historia de Abraham nos recuerda que toda fe
genuina atraviesa por el fuego de la renuncia y la espera. La

()



obediencia sin explicacion, el silencio de las promesas
tardias, y la prueba de los afectos son parte del camino que
conduce a una fe madura. Pero quien persevera, como
Abraham, encuentra en cada paso una revelacion mas
profunda del corazén de Dios.

Por eso, cuando un siervo de Dios actual se sienta solo
en su obediencia, debe recordar que camina por la misma
senda que recorri6 el padre de la fe. No estd solo: detras de
cada paso esta la voz que lo llamo, la promesa que lo sostiene
y la presencia que nunca lo abandona. La soledad de la fe es,
en realidad, el preludio de la mas profunda comunion,
necesaria para un servicio efectivo.

“Porque te tomé de los confines de la tierra, y de tierras
lejanas te llamé, y te dije: Mi siervo eres tu; te escogi, y no
te deseché. No temas, porque yo estoy contigo; no
desmayes, porque yo soy tu Dios que te esfuerzo; siempre
te ayudaré, siempre te sustentaré con la diestra de mi
justicia.”

Isaias 41:9y 10

32

—
| —



Capitulo tres

LA SOLEDAD
DEL QUEBRANTO

“Porque asi dijo el Alto y Sublime, el que habita la
eternidad, y cuyo nombre es el Santo: Yo habito en la
altura y la santidad, y con el quebrantado y humilde de
espiritu, para hacer vivir el espiritu de los humildes, y
para vivificar el corazon de los quebrantados.”
Isaias 57:15

La historia de Jacob es una de las mas profundas y
reveladoras acerca del trato de Dios con el alma humana. En
¢l vemos al hombre que lucha por obtener con sus fuerzas lo
que solo la gracia puede conceder. Desde el vientre, Jacob
representa esa naturaleza que intenta tomar la bendicion antes
de tiempo, aferrandose al talon de su hermano como quien
busca asegurar con astucia lo que cree merecer.

Pero el Dios de Abraham y de Isaac tenia otros planes.
En el corazon de Jacob debia nacer algo més que ambicion
espiritual: debia nacer una identidad nueva, forjada no en la
manipulacidon, sino en la rendicion. Y para eso, Dios lo

(»)



conduciria al lugar donde todo siervo fiel debe pasar alguna
vez: la soledad del quebranto.

A menudo, Dios no puede revelarse plenamente a un
siervo mientras €ste se apoya en sus recursos, en su astucia o
en la seguridad de su entorno. La soledad no es s6lo ausencia
de compaiiia; es el escenario donde caen los apoyos falsos,
donde la voz del alma resuena sin disfraces y donde la gracia
puede operar sin resistencia.

Jacob tuvo que atravesar afios de engafios y engafiados,
de luchas internas y de cansancio espiritual, hasta llegar a un
punto de absoluta vulnerabilidad. Su camino hacia Peniel fue,
en realidad, el camino hacia si mismo: una confrontacion
divina con su identidad, una noche oscura del alma donde ya
no podia esconderse detrds de su habilidad para negociar ni
de su capacidad para huir.

La Escritura dice: “Y Jacob se quedo solo; y lucho con
él un varon hasta que rayaba el alba” (Génesis 32:24). Esa
frase, “Jacob se quedd solo”, encierra un universo de
significado espiritual. Antes del amanecer, antes del cambio
de nombre, antes de la bendicion, hubo una noche de soledad.

Ninguna transformacion auténtica ocurre en la
multitud. Las crisis del alma se resuelven en el silencio donde
solo Dios y el hombre se enfrentan. Jacob no luchaba contra
Esal, ni contra Laban, ni contra las consecuencias de su
pasado: luchaba contra su propio yo, contra esa raiz de
independencia que lo habia guiado desde siempre.

([ »)



La soledad de Jacob fue el espejo donde vio su
verdadero rostro. No era el héroe de la promesa, ni el digno
heredero de la bendicion. Era un hombre cansado de luchar,
con miedo de su hermano, temeroso del futuro, cargado de
culpas y agotado de huir. Y es precisamente en ese estado de
desnudez interior donde Dios se acerca. La soledad se
convierte entonces en la puerta del encuentro. Lo que parecia
una noche de angustia fue, en realidad, el preludio de una
restauracion.

“Y cuando el varon vio que no podia con él, toco en el sitio
del encaje de su muslo, y se descoyunto el muslo de Jacob
mientras con él luchaba.”

Génesis 32:25

Qué misterio tan profundo: Dios toca el punto de
apoyo del hombre. EI muslo, simbolo de fuerza y estabilidad,
fue herido. Lo que Jacob usaba para sostenerse, Dios lo
quebranta. Y es que la soledad divina no sdlo aisla, sino que
hiere; pero no hiere para destruir, sino para sanar. Toda
herida divina es redentora, toda marca de su toque deja en el
siervo una memoria sagrada. A partir de esa noche, Jacob
camind cojeando, y cada paso le recordaba que ya no
dependia de si mismo, sino de Aquel que lo habia vencido
con amotr.

Esa cojera se convirtio en el sello de su nuevo caminar.
Antes corria para escapar; ahora caminaba despacio, apoyado
en su baston, como quien sabe que no hay prisa en los planes
de Dios. La soledad del quebranto nos ensefia a andar al ritmo

()



del Espiritu, no al ritmo de la ansiedad. Muchos siervos hoy
temen ser heridos por Dios, porque asocian el quebranto con
pérdida o castigo; sin embargo, el quebranto es el taller donde
Dios moldea la identidad de los que seran principes del
Reino. No hay autoridad espiritual sin herida, ni madurez sin
la marca de Peniel.

Jacob no fue el mismo después de esa noche. Lo que
la soledad reveld, la gracia transform¢. Cuando el amanecer
despuntd, el hombre que habia entrado con miedo sali6é con
un nombre nuevo. “No se dirda mas tu nombre Jacob, sino
Israel; porque has luchado con Dios y con los hombres, y
has vencido” (Génesis 32:28).

Vencid, no porque prevalecié con su fuerza, sino
porque se rindio. En el Reino, la victoria no es conservar el
control, sino entregarlo. Quien se deja tocar por Dios, aunque
cojee, camina con una gloria que no se apaga. Quien se atreve
a quedarse solo con El, regresa diferente, marcado por una
presencia que ningun hombre puede imitar.

En la soledad de Peniel, Jacob no perdié: gand una
comunion que solo los quebrantados conocen. Su rostro,
antes marcado por la astucia, ahora reflejaba la paz de quien
ha visto el rostro de Dios y ha vivido para contarlo. Peniel no
fue una derrota; fue un renacimiento. Y todo siervo de Dios
que pasa por su propio Peniel, entendera que el dolor del
quebranto es en realidad la cirugia del amor divino. Dios no
destruye a Jacob: lo transforma. No le arrebata su vida: le

36

—
| —



devuelve el sentido. No lo abandona en la soledad: 1o renueva
en ella.

Porque toda soledad en la que Dios esta presente deja
de ser desierto y se convierte en altar. Alli, donde el alma se
queda sin recursos, se levanta el testimonio de un nuevo
comienzo. Jacob entrdé solo y herido; salié bendecido y
nuevo. Y asi es el trato de Dios con todos los que ama
profundamente: primero nos deja solos, luego nos hiere, y
finalmente nos llama por un nombre que no conociamos, pero
que siempre estuvo en su corazon.

Después de Peniel, Jacob no volvio a ser el mismo
hombre. El que antes buscaba bendicion ahora buscaba
presencia. Ya no se trataba de obtener algo de Dios, sino de
permanecer con Dios. Aquella herida se convirti6 en una
predicacion silenciosa: la de un alma que aprendié que el
poder de Dios se perfecciona en la debilidad (2 Corintios
12:9). Cada paso con su cojera, proclamaba una verdad que
los siervos de Dios s6lo descubren en el aislamiento sagrado:
el quebranto no nos disminuye, nos define; no nos aleja del
proposito, nos introduce en él.

La soledad tiene un lenguaje que el ruido del mundo
no entiende. Jacob, que toda su vida habia sabido hablar,
negociar, planear, ahora habia aprendido a callar. En el
silencio, comprendid lo que afios de esfuerzo no le habian
ensefiado: que Dios no necesita la colaboracion de nuestra
astucia, sino la rendicion de nuestro corazon.

—

37

'




Los siervos de Dios muchas veces intentan resolver
con estrategias humanas lo que s6lo puede resolverse con una
noche de Peniel. El ministerio, la familia, los conflictos
internos, todo se aclara cuando uno se queda a solas con el
Dios que hiere y sana, que desarma y levanta, que confronta
y bendice.

El quebranto no es el final del camino, sino el principio
de una 1dentidad madura. Antes de Peniel, Jacob servia al
Dios de su padre; después de Peniel, sirvid al Dios de su
experiencia. Muchos hablan del Dios de otros, pero solo los
que pasan por el fuego pueden decir: “He visto a Dios cara
a cara, y ha sido librada mi alma” (Génesis 32:30).

La soledad del quebranto no nos enseia teorias, nos
ensefla comunion. No nos llena de informacion, nos llena de
transformacion. Alli descubrimos que conocer a Dios no es
acumular doctrina, sino permitir que Su mano penetre hasta
lo mas profundo del alma, desnudando nuestras motivaciones
y revelando lo que realmente somos.

Dios busca siervos que no teman la noche de Peniel.
Busca hombres y mujeres que no huyan cuando el alma
comienza a doler, cuando el silencio se vuelve insoportable y
las lagrimas parecen no tener respuesta. En ese punto exacto,
cuando todo se apaga, comienza la resurreccion interior.
Jacob descubri6 que la soledad del quebranto es el umbral de
la gloria. Dejo atras el valle del engafio y camin6 hacia una
nueva etapa donde la bendicidon no dependia de su habilidad,
sino del pacto de Dios.

38

'

—



Cuando Dios permite que un siervo pase por su propio
Peniel, no lo hace por castigo, sino por amor. Los procesos
de quebranto son la manera en que el Sefior libera al siervo
de la carga del yo. En cada herida hay una invitacién a
depender. En cada lagrima hay una promesa. En cada noche
oscura, un amanecer espera.

Si Jacob no hubiera sido tocado en su muslo, habria
seguido corriendo detrds de su seguridad y de sus propios
planes; pero esa herida lo obligd a apoyarse en su baston,
simbolo de dependencia. Y todo siervo quebrantado termina
caminando asi: apoyado, no en su experiencia, sino en la
gracia que lo sostiene.

El quebranto no sélo transforma, también revela. La
soledad nos muestra lo que somos y lo que Dios siempre
quiso hacer de nosotros. Nos confronta con nuestra
humanidad y nos lleva a reconocer la necesidad de Su
Espiritu. Alli aprendemos que la verdadera fortaleza no
consiste en evitar la herida, sino en permitir que Dios la use
para escribir una historia nueva. Cuando el siervo acepta su
quebranto como parte del trato divino, deja de resistir la
soledad y comienza a verla como un santuario donde Dios lo
visita.

Jacob camin6 con una nueva autoridad. No era la
autoridad del que vence a los hombres, sino del que ha sido
vencido por Dios. Quien ha sido derribado por el Altisimo ya
no necesita demostrar nada. Su sola presencia irradia una paz

39

'

—



profunda, una serenidad que proviene de haber conocido el
poder del amor divino.

Aquel que antes engafiaba para conseguir bendicion,
ahora bendecia a sus hijos con palabras proféticas (Génesis
49:1 al 33), y a sus nietos con las manos cruzadas (Génesis
48:14), recordando que los caminos de Dios son mas altos
que los nuestros. La marca de su muslo era un recordatorio
constante: el siervo no elige los métodos del Maestro, s6lo
aprende a confiar en ellos.

Cada siervo de Dios, tarde o temprano, deberd
atravesar su Peniel. No hay ministerio sin soledad, ni llamado
sin quebranto. Algunos lo experimentan en la pérdida, otros
en la traicion, otros en el silencio de Dios. Pero todos
descubren lo mismo: el quebranto es el lenguaje del amor que
transforma al siervo en hijo, y al fugitivo en adorador. Las
lagrimas que se derraman en la noche de la soledad son las
semillas de una autoridad espiritual que no puede imitarse ni
fabricarse; nacen del encuentro, del dolor purificado y del
toque divino que cambia el rumbo.

Cuando Jacob levant6 su mirada hacia el amanecer, ya
no era el mismo. El sol salia sobre ¢l (Génesis 32:31), sefial
de que la noche habia terminado. Asi ocurre también con los
siervos de hoy: cuando se deja de huir y se permite que Dios
toque las areas profundas del alma, el sol vuelve a salir.
Después de la herida viene la luz, después del llanto, la paz.
Peniel siempre termina con un amanecer. El quebranto abre

40

—
| —



las ventanas del alma para que entre una claridad que antes
no se conocia.

La soledad del quebranto es, en realidad, el encuentro
donde Dios nos devuelve nuestra verdadera identidad. A
través de ella, aprendemos que no es suficiente haber recibido
promesas: es necesario ser transformados para portarlas.
Jacob fue escogido desde el vientre, pero fue en la soledad
donde fue moldeado para ser Israel. Y lo mismo sucede con
cada siervo llamado al ministerio. Las promesas divinas no
maduran en la comodidad, sino en la intimidad dolorosa de
la soledad. Alli el Espiritu despoja, purifica y redefine.

Si alguna vez se encuentran solos, heridos o en medio
de una noche larga, recuerden: Dios no estd ausente. Tal vez
los estd llevando al Peniel de cada uno. No se resistan a Su
toque, aunque duela. El no busca destruirlos, sino bendecirlos
con un nombre nuevo. Cuando la lucha termine y el alba se
levante sobre sus vidas, sabran que no fueron abandonados,
sino transformados. Porque so6lo los que han sido
quebrantados por Dios pueden sostener Su gloria sin perderse
en ella. Y entonces, como Jacob, podran decir:

“He visto a Dios cara a cara, y sin embargo, conservo la
vida.”
Génesis 32:30 NTV

41

—
| —



Capitulo cuatro

LA SOLEDAD DE
LOS PROCESOS

“Porque yo sé los pensamientos que tengo acerca de
vosotros, dice Jehovd, pensamientos de paz, y no de mal,
para daros el fin que esperdis.”

Jeremias 29:11

José conocio la soledad antes de conocer la gloria. Sus
suefios fueron el preludio de un llamado, pero también la
causa de su despojo. Cuando el Sefior decide levantar a un
siervo, antes lo separa de su realidad presente, lo aparta del
ruido familiar, de las voces humanas y de los afectos que,
aunque buenos, podrian interferir con la obra silenciosa del
Espiritu. Asi comenz6 la historia de aquel joven hebreo,
amado por su padre, pero odiado por sus hermanos, vendido
como esclavo y arrojado a la oscuridad de un Egipto
desconocido.

La soledad de José no fue casual ni cruel: fue el taller
de Dios. Alli, en el silencio del pozo y en la estrechez de la
prision, el Altisimo estaba moldeando el cardcter de un

()



hombre que un dia sostendria el destino de naciones. Los
suefos que habia recibido no eran una ilusion juvenil, sino la
revelacion de un propdsito eterno. Pero entre el suefio y su
cumplimiento habia un largo camino de proceso, y ese
camino debia recorrerse solo.

La soledad del siervo es muchas veces el escenario del
despojo. Jos¢ fue despojado de su tunica de colores, de su
hogar, de su lengua y de su libertad. Todo lo que lo definia
ante los hombres le fue quitado. Pero aquello que parecia
pérdida era en realidad el inicio de su verdadera identidad: la
de un siervo que ya no se apoyaria en la aprobacion humana,
sino en la fidelidad de su Dios. La tunica que Jacob le dio lo
distinguia ante los ojos de su familia; la tinica que Dios le
daria al final lo distinguiria ante los ojos del mundo.

El proceso del quebranto no es para destruir al siervo,
sino para despojarlo de toda dependencia ajena al Sefior. José
debi6 aprender a vivir sin el amor visible de su padre, sin la
compaifiia de sus hermanos, sin el reconocimiento de sus
dones. En Egipto, no habia nadie que recordara sus suefios,
nadie que confirmara su llamado, nadie que lo consolara.
Todo lo que quedaba era la promesa que Dios habia
sembrado en su interior. Y esa promesa fue suficiente.

Ademas, hay una soledad que no proviene del
abandono humano, sino del silencio divino. José conocio el
silencio de Dios en sus noches de esclavitud. Ninguna
palabra celestial parecid responderle cuando fue vendido,
cuando fue acusado injustamente, cuando fue olvidado por el

()




copero. Pero aquel silencio no era ausencia; era pedagogia
divina. Dios calla cuando estd formando el corazon. Su
silencio no es rechazo, es el sonido de su obra interna. En el
silencio del proceso, el alma aprende a creer sin ver, a
obedecer sin entender, a servir sin recompensa visible.

José sirvio fielmente en casa de Potifar. En medio de
su soledad, trabajo como si el Sefior estuviera viéndolo,
porque en realidad, lo estaba. La fidelidad no se prueba en
los pulpitos ni en los palacios, sino en los lugares ocultos
donde nadie aplaude.

La soledad del proceso es la fragua donde se forja la
integridad. Cuando nadie nos ve, Dios nos mide. Cuando
nadie nos honra, El esta escribiendo nuestra historia. José no
necesitod testigos para ser justo, ni reconocimiento para ser
puro. Alli, en secreto, aprendio que servir a Dios no depende
de las circunstancias, sino del caracter.

La tentacion vino como una sombra sobre su fidelidad.
La esposa de Potifar fue la voz del enemigo que intento
corromper lo que Dios estaba formando. La soledad muchas
veces es terreno fértil para la tentacion, porque en ella el alma
busca consuelo y puede confundirse de refugio. Pero José
eligid la pureza.

Su negativa no fue una simple decision moral, sino una
revelacion espiritual: comprendid que pecar era fallar a
Aquel que lo habia sostenido en la oscuridad. Su comunion
con Dios era mas real que cualquier placer pasajero. Cuando

(%)




huyo de aquella trampa, perdi6 su tinica una vez mas, pero
gand algo mucho mayor: la credencial de su fidelidad.

El precio de la obediencia fue la prision. Pero aun alli,
el Sefior estaba con ¢l. José no entendia los caminos del
proceso, pero caminaba con la certeza de que Dios no lo
habia abandonado. Su soledad se transformo en altar. En el
encierro, donde los muros son frios y las horas eternas, ¢l
siguid interpretando los suefios de otros. Cuando todo parecia
detenido, Jos¢ siguio sirviendo. Esa es la sefial de un corazon
procesado: no deja de bendecir aunque no reciba nada a
cambio.

Cada siervo que atraviesa la soledad del proceso debe
comprender que no estd siendo olvidado, sino escondido.
Dios oculta a sus escogidos antes de manifestarlos. José no
estaba fuera del plan; estaba en el centro del proposito. La
aparente demora era el reloj exacto del cielo preparando la
escena de su exaltacion. El tiempo que paso en prision no fue
tiempo perdido, sino el lapso necesario para que su caracter
madurara al ritmo del proposito divino.

El Dios de los procesos no improvisa. Lo que parece
injusticia, El lo usa como entrenamiento. Lo que parece
retraso, es sincronia celestial. La soledad no fue el final de
José, sino su transicion. Dios no levanta tronos sobre
cimientos inmaduros. Antes de colocarle un anillo de
autoridad, lo probo en el anonimato; antes de vestirlo de lino
fino, lo cubrid con la sombra del olvido. Porque el que no se

45

—
| —



corrompe en la soledad, puede gobernar con sabiduria en
medio de la abundancia.

El proceso no termind en la prision, sino que alli
comenzO su ascenso invisible. Antes de ser exaltado
publicamente, José fue elevado en lo secreto: su alma habia
aprendido a confiar, a servir, a esperar y a interpretar los
tiempos de Dios. La soledad del proceso lo habia despojado
de todo orgullo y lo habia llenado de discernimiento. Quien
habia sido humillado por los hombres ahora estaba preparado
para ser instrumento de revelacion divina.

Los afios de encierro fueron los afios de madurez
espiritual. Alli, el joven sofiador se transformé en intérprete
de suefios ajenos. Cuando el copero y el panadero vinieron a
¢l, José ya no hablaba de sus propios suefios, sino de los
suefios de otros.

Esa transicion marco su crecimiento interior. El siervo
maduro deja de obsesionarse con su destino y comienza a
servir al destino de los demas. La soledad habia transformado
su vision: ahora comprendia que la grandeza no consiste en
realizar los propios suefios, sino en cumplir los propositos del
cielo.

El silencio de Dios, que antes le habia dolido, se habia
vuelto su escuela. Aprendié que Dios no siempre responde,
pero siempre observa; no siempre explica, pero siempre guia.
En ese aprendizaje, José hall6 descanso. Su alma dejo de
luchar por ser entendida, y empezé a fluir con los planes del

()



Eterno. Asi se vuelve firme el corazon del siervo: cuando
aprende a confiar mas en el caracter de Dios que en la
claridad de las circunstancias.

Un dia, el faradn sofid, y el copero recordo al hebreo
olvidado. Lo que parecia un simple recuerdo humano era el
cumplimiento exacto del tiempo divino. Dios nunca llega
tarde; llega cuando el corazdén esta preparado para
administrar lo que antes habria destruido.

Jos¢é fue llamado ante el rey, y sus palabras fueron la
voz de la sabiduria que solo el quebranto puede producir. No
hablé como un esclavo que reclama justicia, sino como un
siervo que interpreta los designios del cielo. De la prision al
palacio hubo solo una conversacion, pero detrds de esa
conversacion habia afios de silencio, lagrimas y fidelidad.

El proceso habia dado su fruto: Jos¢ fue puesto sobre
toda la tierra de Egipto. Sin embargo, su exaltacion no
cambio su esencia. La soledad lo habia vaciado de si mismo,
de modo que cuando fue elevado, no se envanecié. La prueba
mas grande no fue la del sufrimiento, sino la del poder. Y
José la superd porque su corazon habia sido formado en la
humildad del anonimato. Quien ha estado solo con Dios no
necesita demostrarse ante los hombres.

En la abundancia, José no olvidé su dependencia. La
madurez de su alma se revel6 cuando sus hermanos vinieron
a ¢l en busca de alimento. Alli, en el punto mas alto de su
historia, el pasado volvio a presentarse, no para condenarlo,

()



sino para mostrar la obra completa de Dios en su corazon. La
soledad lo habia preparado para perdonar.

El dolor que habia sufrido se transform6 en
misericordia. Ya no buscaba justicia humana, sino
cumplimiento divino. “Vosotros pensasteis mal contra mi,
mas Dios lo encamino a bien” (Génesis 50:20). Esa frase
resume todo el proceso: la soledad se convirtid en proposito,
la herida en instrumento, la traicioén en redencion.

Todo siervo de Dios debe pasar por esta etapa. La
soledad del proceso no es castigo, es formacién. En ella se
aprende a discernir entre el aplauso humano y la aprobacion
divina; entre el éxito visible y la fidelidad invisible. José no
fue llamado a ser simplemente un hombre prospero, sino un
canal de salvacion. La soledad lo capacito para pensar con la
mente de Dios, para gobernar sin venganza y para conservar
pureza en medio del poder.

A veces el Sefior permite que el siervo experimente la
soledad no porque esté lejos de su proposito, sino porque esta
mas cerca de ¢l que nunca. La semilla siempre es enterrada
antes de florecer. El grano de trigo que cae en tierra y muere,
lleva mucho fruto. Asi fue José: un hombre sepultado en el
olvido para ser levantado en gloria. Lo que los hombres
llamaron pérdida, Dios lo llam6 siembra. Cada lagrima en la
oscuridad fue un riego para su futura cosecha.

El proceso termina cuando el propdsito se cumple,
pero la intimidad con Dios nunca cesa. La soledad del

()



proceso nos ensefia a vivir delante del Sefior aun cuando las
multitudes nos rodeen. José siguidé siendo un hombre de
comunioén en medio de los salones de Egipto. Su espiritu
permanecio fiel, su corazon, quebrantado. No volvid a ser el
mismo, porque quien ha visto la mano de Dios en el abismo
no puede vivir sin ella en la abundancia.

El siervo que pasa por la soledad del proceso deja de
quejarse por lo que perdié y comienza a agradecer por lo que
fue formado. Entiende que la mayor bendicion no es el trono,
sino el caracter; no es la posicion, sino la comunion. Y
cuando Dios ve un corazon asi, le confia su gloria, porque
sabe que no la robara.

En el final de su historia, José fue padre para un pueblo
que no era suyo, proveedor para una nacion extranjera y
redentor para su familia. Todo lo que habia vivido cobrd
sentido: la traicion, la prision, el silencio y la espera. Nada
fue casual. Cada estacion de soledad fue un peldafio hacia la
plenitud del propdsito divino.

Asi es el Dios de los procesos: transforma la soledad
en encuentro, la pérdida en promesa, la espera en proposito.
No apresura sus tiempos, pero tampoco olvida a sus siervos.
José fue la prueba viviente de que los sueios de Dios siempre
se cumplen, aunque el camino para alcanzarlos pase por el
valle del olvido.

Y cuando al final se encontrd con sus hermanos, no los
reprendio ni los condeno, sino que los abraz6. Esa es la

(»)



victoria del siervo procesado: haber sido transformado tanto
por la soledad, que su herida ya no sangra, sino que sana.
Quien ha pasado por la soledad del proceso y ha permanecido
fiel, se convierte en instrumento de reconciliacion, en canal
de vida, en testimonio de la fidelidad divina.

Porque la soledad no destruye al siervo; lo define. No
lo aparta del propdsito; lo introduce en €l. En el silencio del
proceso, el alma aprende a escuchar la voz del Maestro, y en
la oscuridad del pozo, a ver la luz del trono. Jos€ comprendio
que la soledad era el idioma en que Dios le hablaba. Y cuando
uno aprende a oir esa voz, ya nunca vuelve a temer al
silencio.

“Y no solo esto, sino que también nos gloriamos en las
tribulaciones, sabiendo que la tribulacion produce
paciencia; y la paciencia, prueba; y la prueba, esperanza;
y la esperanza no avergiienza; porque el amor de Dios ha
sido derramado en nuestros corazones por el Espiritu
Santo que nos fue dado.”

Romanos 5:3 al 5

50

—
| —



Capitulo cinco

LA SOLEDAD
DEL LLAMADO

“Ahora bien, sabemos que Dios dispone todas las cosas
para el bien de quienes lo aman, los que han sido
llamados de acuerdo con su proposito.”
Romanos 8:28

Hay soledades que llegan como consecuencia del
rechazo, y otras que llegan como preludio del llamado.
Moisés conocid ambas. Desde su nacimiento, su vida estuvo
marcada por la separaciéon. Fue puesto en una canasta,
apartado del rio de la muerte por una madre que lo amaba
mas que a su propia seguridad. La soledad fue su cuna.

En el silencio de las aguas, flotando entre juncos, ya
estaba siendo conducido por la mano invisible de Dios hacia
el cumplimiento de un proposito eterno. Antes de ser
libertador, fue un nino escondido; antes de hablar con Faraon,
fue un hijo adoptado; antes de ser voz profética, fue un
fugitivo en el desierto. La escuela de Dios siempre empieza
en el anonimato.

51

—
| —



Crecid en el palacio, rodeado de sabiduria egipcia, de
poder y de privilegios. Pero el alma escogida por Dios nunca
se acomoda al brillo del mundo. Hay un llamado que late en
el interior, una voz que susurra que no perteneces al lugar
donde todos te aplauden.

Moisés era principe, pero no pertenecia a Egipto.
Habia en su espiritu una incomodidad santa, una tension entre
lo que parecia ser y lo que realmente era. Aquellos afios de
abundancia y cultura fueron, paraddjicamente, afios de
silencio interior, de meditacion y cambio. El oro no podia
comprarle paz, ni los honores satisfacer la sed de proposito
que ardia en su interior.

Un dia, la injusticia lo confronté de frente. Vio a un
egipcio golpeando a un hebreo, y la indignacion broté como
fuego. Intento liberar con su fuerza humana lo que solo podia
realizarse con poder divino. Mato6 al egipcio y escondié su
cuerpo en la arena, pero no pudo esconder su destino. Dios
no lo habia llamado a liberar por impulso, sino por
obediencia. El llamado prematuro produce heridas, y el celo
sin direccion engendra soledad. Moisés huyo al desierto no
solo de Faraon, sino de si mismo.

El desierto no fue su castigo, sino su aula. Alli, donde
no hay aplausos ni ecos, donde las palabras se diluyen en el
viento, comenzd el proceso mas profundo de su vida. Moisés,
el principe, debia morir para que Moisés, el siervo, pudiera
nacer. La soledad se volvié su maestra, y las arenas de
Madian, su seminario espiritual. Alli no ensefiaban teologia

(=)



con papiros, sino obediencia con silencio. Durante cuarenta
anos, Dios lo despojo de su ego, de su autodependencia, de
su necesidad de aprobacion. En Egipto habia aprendido a ser
alguien; en el desierto, aprendi6 a no ser nada.

Cada jornada en la vastedad del desierto era una
leccion sobre la insignificancia humana y la suficiencia
divina. No habia corte, no habia espectadores, no habia trono,
pero habia ovejas y un cielo inmenso. Alli, cuidando rebafios
ajenos, Moisés fue aprendido en la humildad. El hombre que
habia creido poder salvar a su pueblo por su mano descubrio
que ni siquiera podia guiar a un rebaiio sin perderse. Esa es
la paradoja de la soledad del llamado: nos vacia hasta que no
quede nada que Dios no pueda usar y humanamente eso
significa la nada misma.

El silencio de Madian fue su cuna espiritual. Nadie lo
aplaudia, pero el cielo lo observaba. Nadie pronunciaba su
nombre, pero Dios lo pronunciaba cada dia. El hombre que
habia sido conocido en el palacio se volvio desconocido entre
los pastores, y sin embargo, alli se estaba gestando el
libertador.

El fuego interior que un dia lo habia hecho actuar
precipitadamente no se habia extinguido, en su corazéon no
comprendia por qué motivo sus parientes aceptaban la
esclavitud con tanta resignacion. Moisés no perdid en el
monte su mentalidad de hombre libre, solo estaba siendo
purificado para convertirse en un libertador, y eso es algo
muy distinto. Cuando Dios calla, no estd ausente; esta

()



obrando en secreto, moldeando el cardcter del siervo para que
no destruya con su temperamento lo que debe edificar con su
obediencia.

Moisés habia sido instruido en toda la sabiduria de
Egipto, pero ain no conocia la sabiduria del desierto. En
Egipto habia aprendido el arte de gobernar; en Madian, el arte
de esperar. Las arenas lo ensefiaron a callar, el sol lo ensefio
a depender, y la noche lo ensefi6 a mirar las estrellas y
recordar la promesa de Abraham, Isaac y Jacob.

En ese espacio de silencio prolongado, el alma del
siervo fue quebrantada, y el orgullo, reducido a polvo. El
desierto lo transform6 de estratega en intercesor, de
impulsivo en paciente, de principe en pastor, de libre a
libertador. Esto sin duda genera una sensacion de debilidad
en los hombres, pero es ahi donde se manifiesta el verdadero
poder de Dios.

El proceso fue largo, porque el proposito era grande.
Dios no se apresura cuando estd formando instrumentos
eternos. Nosotros podemos tener toda la sensacion de que se
nos hace tarde, pero ante el Rey Eterno eso nunca es asi. Los
hombres buscan velocidad; Dios busca profundidad.
Cuarenta afios de silencio parecian desperdicio, pero eran
maduracion. No hay llamado sin desierto, ni autoridad sin
soledad. Moisés fue llamado a liberar a un pueblo entero, y
para eso debia primero ser libre de si mismo. Quien no ha
vencido su propio Egipto no puede liberar a otros del suyo.

54

—
| —



La soledad del llamado tiene ese proposito:
confrontarnos con lo que somos sin las luces del escenario.
Alli, el siervo aprende que la grandeza no est4 en hacer cosas
grandes, sino en ser obediente a un Dios grande. Moisés
aprendio que no era indispensable, y solo entonces se volvid
util. Su vara ya no era simbolo de poder humano, sino de
dependencia divina. El mismo desierto que le habia robado
su identidad de principe se convirtié en el lugar donde Dios
le revelaria su verdadera identidad de profeta.

En el silencio de sus dias, cuando el sol caia sobre las
montafias de Madian y las ovejas reposaban, Moisés
contemplaba los horizontes lejanos y recordaba a su pueblo
oprimido. Quizas se preguntaba si Dios aun lo recordaba.
Pero el que parece olvidar nunca olvida; el que parece callar,
prepara. La soledad del llamado siempre antecede a la
manifestacion del proposito. Cuando el siervo siente que todo
termino, Dios esta a punto de comenzar.

La soledad del llamado no es un espacio vacio, sino un
espacio ocupado por la presencia invisible del Eterno. Alli,
Dios reordena las prioridades, sana las motivaciones y
enciende el fuego de la verdadera pasion. El hombre que
huy6 de Egipto encontraria en el silencio del desierto la voz
que transformaria la historia. Pero antes debia aprender a
callar, a pastorear, a esperar, a escuchar.

Asi trabaja Dios con sus siervos: los retira del ruido
para que aprendan el lenguaje del Espiritu. Y cuando ese
lenguaje se graba en el alma, el siervo ya no busca escapar de

[ )



la soledad, porque ha descubierto que alli habita la voz que
lo llama por su nombre, y cuando eso ocurre, ya no hay
fuerzas para pelear. En los dias del egipcio, Moisés estaba
con todo su vigor, en los dias de la zarza, ya estaba totalmente
rendido antes de pelear.

Tras cuarenta anos de silencio, despojo y espera,
Moisés encontro la zarza que ardia sin consumirse. Alli, en
lo profundo de la soledad del desierto, Dios le hablé como
nunca antes lo habia hecho. La soledad habia preparado su
oido, su corazon y su espiritu para escuchar la voz que
transforma destinos. Porque quien ha caminado solo, quien
ha aprendido a depender del cielo y no de los hombres, puede
reconocer el fuego del Senor cuando arde en su vida.

La zarza ardiente no era solo un fendmeno visible; era
la manifestacion de que la soledad habia dado fruto. Dios le
mostro que el tiempo de la preparacion habia terminado, y
que la mision que parecia imposible ahora tenia la fuerza del
Creador. Alli, en medio de la nada, Moisés comprendi6é que
la soledad no era ausencia, sino un espacio sagrado donde la
voz de Dios se vuelve audible para quienes estan dispuestos
a escuchar. La soledad del desierto se convirtio en la antesala
del llamado eterno.

Dios no llamoé a Moisés a través de multitudes ni de
aplausos, sino en medio del silencio absoluto. La intimidad
con Dios se profundiza donde el hombre se enfrenta consigo
mismo y con su fragilidad. Alli, frente a la zarza, Moisés vio
su propia insuficiencia y sinti6 el peso de su humanidad. Pero

[ )



en esa vulnerabilidad, percibi6 también la fuerza de lo divino:
un poder que trasciende la experiencia humana y transforma
la debilidad en instrumento de victoria. La soledad habia
ensefiado al siervo que no podia confiar en su fuerza ni en su
historia personal; solo en la guia de Dios podria cumplir el
proposito que le esperaba.

El llamado a liberar a Israel no fue un impulso, sino
una comision cuidadosamente medida por la eternidad.
Moisés dudd, como todo siervo en soledad, cuestionando su
capacidad y su voz. Pero el Sefior respondid no con reproche,
sino con seguridad divina: “Yo estaré contigo” (Exodo
3:12).

La soledad habia sido el escenario donde Moisés
aprendié que la compaiiia mas esencial no depende de
personas, sino de la presencia invisible que guia, sostiene y
protege. Aquella promesa transform6 su miedo en
obediencia, su inseguridad en liderazgo, su retiro en mision.
De hecho, aprendio que, si Dios llama, Dios capacita y que
las limitaciones fisicas, jamas son un impedimento para El.
Por eso pudo presentarse frente a faradn una y otra vez, hasta
que el poder de Dios produjera la libertad absoluta del
pueblo.

Salir caminando y abrir el Mar Rojo fueron actos
multitudinario que lo consagraron como lider, y obviamente
todo el pueblo lo admiraba por eso, pero subir al monte Sinai
fue algo que debid realizar en soledad, fue un paso
fundamental para alejarse del murmullo del pueblo y

()



acercarse a la soledad gloriosa de la presencia Divina. Alli,
apartado de toda mirada humana, Moisés recibio la Ley, la
revelacion y la vision de un pueblo que atn no conocia la
libertad.

Nuevamente la soledad, fue la que lo enfrent6 a la
divinidad en su forma mas pura y majestuosa. Cada nube,
cada trueno, cada voz de fuego sobre la montafia era un
recordatorio de que el verdadero liderazgo nace de la
intimidad con Dios, y no de la aprobacion de los hombres. La
soledad del monte transform6 a Moisés de fugitivo en
profeta, de pastor en legislador, de hombre en instrumento de
redencion.

El desierto y la montafia ensefian algo que pocos
comprenden: la soledad no es vacio, sino espacio de plenitud
espiritual. Moisés aprendid a escuchar, a discernir, a
interceder. Alli comprendio que la autoridad verdadera no se
obtiene con posicion ni con titulos, sino con intimidad con el
Creador.

La soledad es la fragua donde se forja la capacidad de
interceder, la paciencia para guiar y la humildad para soportar
la resistencia de los demas. Quien no ha aprendido a estar
solo con Dios no puede liderar con fidelidad frente al pueblo.
Ese es el gran problema con el que luchan muchos pastores,
pretenden ser efectivos ante la gente, pero se olvidan de
permanecer en la intimidad con Dios.

58

—
| —



Eso es por lo que hace un tiempo, escribi un libro
titulado: ‘““Pastores con olor a Cristo”, en donde trato
exclusivamente el tema del orden de prioridades que
debemos tener en el ministerio. No deberiamos servir por
impulso, ni con nuestras propias fuerzas, sino con la uncion
del Sefior, para lo cual es imperiosamente necesario, estar
mas con Dios que con la gente. Los pastores deben estar con
las ovejas para transmitirles el grato aroma del Sefior y no
para ser impregnados por el olor del campo.

El encuentro con Dios en la zarza y en el Sinai no
elimind los desafios, pero transformd la perspectiva de
Moisés. La soledad habia ensefiado al patriarca a depender
de lo invisible (Hebreos 11:27). Cuando Faraon resistio,
cuando el pueblo murmurd y se rebelo, cuando las arenas del
desierto parecian interminables, Moisés sabia que no
caminaba solo.

Su experiencia en la soledad le habia dado una visioén
eterna: entender que la fidelidad y la paciencia producen
frutos que el tiempo humano no puede medir. La soledad no
lo dejo derrotado; lo dejo fortalecido, capacitado para
sostener la mision que parecia imposible.

Cada paso hacia el Exodo fue un recordatorio de que
la soledad prepara, no frustra; capacita, no destruye; refina,
no anula. Moisés vio que todo lo que habia vivido en el
anonimato, en la vigilancia de Dios y en la aparente demora,
era parte de un plan perfecto. Los cuarenta afios del desierto
habian ensefnado al hombre a depender del cielo, a guiar con

(%)



sabiduria y a servir con humildad. El llamado no llega al
corazén inmaduro; solo al que ha aprendido a caminar con
Dios en lo invisible.

Asi, la soledad del llamado no es castigo, sino
privilegio. No es aislamiento, sino preparacion. El desierto y
la montana revelan la gloria que el mundo no puede otorgar.
Moisés aprendid que estar solo frente a Dios es el espacio
donde se descubre la verdadera identidad, donde se recibe la
autoridad que no proviene de titulos, ni de seminarios, y
donde se comprende que la compaiia divina es suficiente
para sostener toda mision. Quien ha pasado por esa soledad
puede enfrentar ejércitos, liderar pueblos y hablar con Dios
sin temor, porque ha visto la fidelidad de Aquel que nunca
falla.

El siervo que se enfrenta a la soledad del llamado
descubre la profundidad del amor divino, la paciencia del
Maestro y la fuerza de la dependencia absoluta. Moisés dejo
el palacio, vivid en el anonimato del desierto, enfrentd la
prueba de su propia insuficiencia y, finalmente, se convirtio
en el libertador. La soledad no fue obstaculo, sino camino; no
fue ausencia, sino presencia; no fue despojo, sino preparacion
para la gloria.

Quien camina en la soledad del desierto con Dios,
aprende la leccion mas grande: que el llamado no depende
del hombre, sino del Sefior que llama, capacita y sostiene.
Moisés se convirtio en el testimonio vivo de que la soledad
no destruye al siervo; lo define, lo fortalece y lo consagra. Y

(@)



asi, cuando su voz resond frente a Faradn y sus manos
levantaron la vara frente al Mar Rojo, todo lo que habia
vivido en soledad se manifestd en poder, y su fe, cobro
verdadero sentido, ya que la soledad del desierto se
transformo6 en la manifestacion de la gloria de Dios.

“Por la fe Moisés, hecho ya grande, rehuso llamarse hijo
de la hija de Faraon, escogiendo antes ser maltratado con
el pueblo de Dios, que gozar de los deleites temporales del

pecado, teniendo por mayores riquezas el vituperio de

Cristo que los tesoros de los egipcios; porque tenia puesta

la mirada en el galardon.”
Hebreos 11:24 al 26

61

—
| —



Capitulo seis

LA SOLEDAD
DEL ADORADOR

“Sernior, ;qué es el ser humano para que lo cuides?
JOué es el simple mortal para que en él pienses?
Todo ser humano es como un suspiro;
sus dias son fugaces como una sombra.”
Salmo 144:3 y 4

La historia de David comienza en los campos solitarios
de Belén, donde el viento silbaba entre las colinas y las ovejas
pastaban en la quietud del atardecer. Alli, lejos del bullicio
de los hombres y de las miradas de su propia familia, un joven
pastor aprendia el lenguaje del silencio y la musica del alma.

La soledad fue su escuela y el campo su santuario.
Mientras otros sofiaban con reconocimientos o posiciones,
David aprendia a escuchar la voz de Dios en el murmullo del
arroyo y en el canto de las aves. Fue en ese aislamiento donde
naci6 el adorador que transformaria la historia de Israel.
David es el claro ejemplo de un siervo que conocié en
profundidad los secretos del silencio.

(@)



En la soledad de los montes, David descubrio que la
comunion con Dios no necesita testigos. No habia publico
que aplaudiera sus canciones, ni audiencia que reconociera
su talento; sin embargo, cada nota que surgia de su arpa subia
como incienso al trono celestial.

Alli donde nadie lo veia, Dios lo estaba formando. La
intimidad que cultivo entre ovejas y estrellas se convertiria
mas tarde en la esencia de sus salmos. David no aprendi6 a
adorar en el templo, sino en el anonimato del campo, donde
la soledad se transformo en el escenario mas puro para la
alabanza.

Muchos anhelan el trono, pero pocos aceptan el monte.
El trono muestra al hombre ante los ojos del pueblo, pero el
monte revela al hombre ante los ojos de Dios. La soledad del
campo fue el crisol donde se forjo el corazén conforme al
corazon de Jehova (1 Samuel 13:14). Alli se templo la fe, se
probo la fidelidad y se desarrolld la sensibilidad espiritual
que mas tarde distinguiria su liderazgo. Dios no buscaba un
guerrero habil ni un estratega politico, sino un adorador que
supiera estar a solas con El.

En esos dias de pastoreo, David conocio la proteccion
divina de manera personal. Cuando el leén y el oso
avanzaban contra sus ovejas, €l los enfrentaba no por orgullo,
sino por amor y responsabilidad. Aprendi6 que el valor no se
mide en la multitud, sino en el secreto de la obediencia.
Aquellas victorias an6énimas en los campos fueron la
preparacion para su encuentro con Goliat. Nadie sabia de sus

(o)



batallas privadas, pero Dios fue quien lo forjo en el secreto
de la montafia.

Y cuando llego6 el dia de enfrentar al gigante, David no
hablo de técnicas ni de armas, sino del Dios que lo habia
librado en la soledad: “Jehovd, que me ha librado de las
garras del leon y de las garras del oso, él también me librard
de la mano de este filisteo” (1 Samuel 17:37). La soledad
produce hombres que conocen a Dios por experiencia, no por
teoria.

Después del triunfo sobre Goliat y la ovacion del
pueblo, comenzd otro tipo de soledad: la del rechazo y la
persecucion. El rey Sautl, consumido por los celos, se
convirtié en su enemigo. David, el héroe nacional, paso a ser
un fugitivo. La soledad del campo dio paso a la soledad de
las cuevas. Ya no eran las ovejas quienes lo acompafiaban,
sino hombres afligidos, endeudados y descontentos (1
Samuel 22:2). Aquellos que huian del sistema se refugiaron
con ¢l en Adulam, el lugar del quebrantamiento.

En la cueva, David aprendié que la soledad también
puede ser compartida. La presencia de otros no anuld su
desamparo interior, pero si le permitid experimentar que
incluso en medio del abandono, Dios puede formar
comunidades de proposito.

El adorador solitario se convirti6 en un lider que
ensefaba a los demas a confiar en el Sefor. En esos refugios
oscuros nacieron muchos de sus salmos, escritos entre

(o)



lagrimas y oraciones. “Clamé a Jehovi con mi voz, y El me
respondio desde su monte santo” (Salmo 3:4). Cada palabra
era el eco de un corazdon que se negaba a rendirse ante la
desesperanza.

El desierto de En-gadi, las montafias de Zif y las
cavernas de Adulam fueron testigos de su fidelidad. A pesar
de tener la oportunidad de matar a Saal, David se nego6 a
levantar su mano contra el ungido de Jehova. La soledad lo
habia ensefiado a esperar el tiempo de Dios.

En los momentos en que la justicia parecia dormida,
David aprendié que el que confia en el Sefior, no necesita
defenderse por medios humanos. En lugar de tomar la
espada, tom¢ el arpa; en vez de planear su venganza, elevo
una cancion. Su adoracion fue su refugio, y su musica, su
escudo.

El adorador que conoce el secreto de la presencia de
Dios no busca reivindicacion ante los hombres. David no
necesitaba justificar su inocencia porque habia aprendido a
descansar en el juicio divino. Asi escribio: “Mi vindicacion
vendra de Ti” (Salmo 17:2).

Cada cueva se transformd en un altar, y cada noche
oscura en una oportunidad para renovar su confianza. La
soledad dejo de ser un castigo y se convirtid en el espacio
donde su fe respiraba. El alma que aprende a esperar sola en
Dios, no teme los silencios prolongados del cielo.

65

—
| —



En medio de su huida, David encontr6 en la alabanza
la fuerza para resistir. Mientras las circunstancias gritaban
derrota, su corazon escogia cantar. “;Por qué te abates, oh
alma mia, y te turbas dentro de mi? Espera en Dios, porque
aun he de alabarle” (Salmo 42:5). Esta declaracidén no nacio
de un momento de jubilo, sino de profunda soledad. Cuando
todo parecia perdido, la adoracidn se convertia en un acto de
fe para David. El nos ensefié que adorar no es solo celebrar
la victoria, sino mantenerse fiel en el valle del abandono.

La soledad del adorador es un misterio que el mundo
no comprende. Es en ese silencio donde Dios enseia las
melodias del cielo. Cuando el hombre se aparta del ruido, el
Espiritu afina su corazén. Por eso los canticos de David no
solo son arte, sino teologia viva: expresan el alma humana
buscando a su Creador, el dolor que se transforma en oracion,
la angustia que se convierte en fe. La soledad hizo de David
no solo un rey, sino un poeta espiritual que supo traducir la
experiencia del desierto en palabras eternas.

El adorador genuino no teme estar solo porque ha
aprendido que el aislamiento puede ser el lugar donde mas
claramente se percibe la presencia de Dios. David, en las
cuevas y en los montes, descubrio que Dios nunca lo
abandonaba. Aunque los hombres lo olvidaran, el Sefior
seguia acompafiandolo en cada nota, en cada ldgrima, en cada
batalla interior. Asi se forja un corazéon que no depende de
las circunstancias para adorar, sino de la comunion invisible
con el Eterno.

66

—
| —



La soledad del adorador no es ausencia de compaiiia,
sino plenitud de presencia Divina. Quien ha aprendido a estar
solo con Dios ya no teme la oscuridad, porque ha visto brillar
la luz del rostro divino en su propio interior. Ojald que todos
los siervos de Dios hoy en dia tuvieran procesos de
preparacion como David. Lamentablemente, la urgencia de
los tiempos esta fabricando lideres sin bases, lideres sin
procesos. Hombres y mujeres que hoy estdn y mafiana
traicionan con liviandad.

El ascenso de David al trono no elimind su soledad;
simplemente cambi6 su forma. Las coronas también pesan, y
el liderazgo espiritual conlleva silencios que pocos
comprenden. El pastor de ovejas se convirtio en rey, pero el
adorador sigui6 siendo el mismo.

En medio del esplendor del palacio, su corazén seguia
necesitando los montes, las noches de oracion y la intimidad
con Dios. El trono trajo consigo responsabilidades,
presiones, y la distancia inevitable que se genera entre el lider
y su pueblo. Aquella multitud que lo aclamaba también seria
la que mas tarde lo cuestionaria. La soledad del adorador se
transformoé entonces en la soledad del liderazgo.

Gobernar a Israel no era solo dirigir ejércitos, sino
también sostener un pueblo que dependia de la direccion
espiritual del rey. Pero el hombre que habia aprendido a
pastorear ovejas comprendia que el verdadero gobierno no se
ejerce con fuerza, sino con ternura. Su vara ya no era de
pastor, pero su corazon seguia apacentando. Sin embargo, esa

()




misma sensibilidad que lo hacia cercano a Dios también lo
volvia vulnerable a la fragilidad humana.

La soledad, cuando no se alimenta de comunioén, puede
convertirse en terreno peligroso. Fue en un momento de
aislamiento espiritual, cuando David se qued6 en Jerusalén
mientras su ejército salia a la batalla, que el pecado toco a su
puerta. Estar o sentirse solo no es malo, siempre y cuando
seamos conscientes de la presencia de Dios en todo
momento. De lo contrario, la soledad puede ser para el alma,
una puerta abierta hacia el pecado.

El episodio con Betsab¢ fue una fractura profunda en
la historia del adorador. El mismo hombre que habia escrito:
“El Serior es mi pastor, nada me faltara” (Salmo 23:1), se
encontro extraviado de la senda de su Pastor. La soledad que
antes era su refugio se transformoé en su prision. Su pecado
con Betsabé y la muerte de Urias lo llevaron a un abismo de
culpa que ni el poder ni la musica podian silenciar.

Pero fue alli, en la oscuridad del alma, donde volvio a
levantar su voz. “Ten piedad de mi, oh Dios, conforme a tu
misericordia; conforme a la multitud de tus piedades borra
mis rebeliones” (Salmo 51:1). El adorador quebrantado
volvi6é al tnico lugar donde siempre hallé consuelo: la
presencia de Dios.

La soledad del arrepentimiento es una de las mas
dolorosas, porque en ella el alma se enfrenta a su propia
ruina. David no culpé a nadie, no justific6 su caida;

(o)



simplemente se postrd. El que habia conocido la gloria del
Espiritu, ahora experimentaba el peso de su ausencia. Sin
embargo, incluso en el valle mas oscuro, la gracia lo alcanzo.

Su oracién no fue un lamento vacio, sino una suplica
de restauracion: “No quites de mi tu Santo Espiritu.
Vuélveme el gozo de tu salvacion” (Salmo 51:11 y 12). Alli
comprendio que lo mas preciado no era el trono ni la victoria,
sino la comunion. La soledad del adorador, aun cuando nace
del dolor, puede ser el punto de partida para una nueva
cancion.

La herida se transform6 en melodia, y el quebranto, en
himno. De aquel proceso interno nacieron los salmos mas
profundos, donde el alma humana se despoja de toda mascara
ante el Dios que todo lo ve. David aprendi6 que el
arrepentimiento sincero es la mas pura adoracidén, porque
brota del reconocimiento de la santidad divina y de la miseria
humana.

En esa soledad sin testigos, mientras el peso del pecado
lo aplastaba, el Espiritu comenz6 a rehacer lo que la culpa
habia destruido. Dios no desprecié su corazon contrito; al
contrario, lo us6 para mostrar que el adorador verdadero no
es el perfecto, sino el que se deja moldear una y otra vez por
la misericordia.

Cuando Absalon, su propio hijo, se rebeld contra ¢€l,
David volvio a ser fugitivo. La soledad regreso, pero esta vez
con un dolor mas profundo: el de la traicion familiar.

(o)



Mientras huia descalzo del palacio, con la cabeza cubierta y
el alma quebrada (2 Samuel 15:30), record6 quizas los dias
de Adulam y los montes de Belén. El rey volvio a ser pastor,
no de ovejas, sino de su propio corazén. Ya no tenia fuerza
para luchar con armas; solo podia confiar en la justicia
divina.

En esa nueva soledad, el adorador entendi6 que incluso
los tronos se tambalean, pero el amor de Dios permanece
inmutable. Tal vez por eso, escribio el Salmo 63 que dice:
“Dios, Dios mio eres tu; de madrugada te buscaré; mi alma
tiene sed de ti, mi carne te anhela, en tierra seca y drida
donde no hay aguas, para ver tu poder y tu gloria, asi como
te he mirado en el santuario. Porque mejor es tu
misericordia que la vida; mis labios te alabaran...”

La madurez espiritual de David no se manifestd en la
ausencia de pruebas, sino en su manera de enfrentarlas. La
soledad del trono, la traicion de sus cercanos, el fracaso moral
y el arrepentimiento genuino formaron en ¢l un espiritu
sensible y sabio.

De ese proceso nacieron palabras eternas que siguen
consolando a millones: “Aunque ande en valle de sombra de
muerte, no temeré mal alguno, porque Tu estards conmigo”
(Salmo 23:4). Esas lineas no fueron escritas desde la teoria,
sino desde la experiencia. David conocia ese valle; lo habia
recorrido muchas veces, a veces perseguido, otras
quebrantado, pero siempre acompafiado por la invisible
presencia del Pastor eterno.

70

—
| —



La soledad de David no fue un vacio estéril, sino el
espacio donde la gracia floreci6. Su historia ensefia que la
adoracién mas pura surge cuando ya no queda nada que
ofrecer excepto el corazon. En el silencio posterior al pecado,
en la noche del duelo o en la pérdida del aplauso, el adorador
descubre que Dios no busca melodias perfectas, sino almas
sinceras. La soledad se convierte entonces en el instrumento
donde el Espiritu compone las canciones del alma. Asi
nacieron algunos de sus salmos, no como poesia, sino como
confesion viva.

Cada lagrima de David se transformd en palabra
eterna, cada herida en ensefianza. El hombre que danzaba
delante del arca también lloraba en la intimidad. El mismo
que fue guerrero valiente, fue un adorador vulnerable. Y esa
mezcla de fuerza y ternura es lo que hace de su figura un
espejo del corazén de Cristo. David fue un tipo profético del
Mesias: un rey rechazado, un hombre de dolores, un adorador
solitario que anticipo en su vida los padecimientos del Hijo
de Dios. Por eso, aun en su fracaso, su vida apunta hacia la
redencion.

En la soledad final de sus dias, cuando las batallas
quedaron atrds y el cuerpo ya no respondia como antes,
David no dejo de cantar. Prepard materiales para el templo
que ¢l no veria construido, porque entendia que su adoracion
trascendia su tiempo. Habia aprendido que servir a Dios no
es buscar gloria personal, sino dejar una herencia espiritual.
Su legado no fue solo politico, sino profundamente espiritual:

71

—
| —



un corazon que supo encontrar a Dios tanto en el trono como
en la cueva, tanto en la victoria como en el llanto.

La soledad del adorador no destruye; depura. No
empobrece; purifica. No apaga la fe; la vuelve mas
verdadera. David nos ensefia que la comunion con Dios no
depende de los escenarios externos, sino del fuego interno del
amor divino. Por eso, sus salmos siguen siendo el eco de
todos los corazones que buscan a Dios en medio de su propio
silencio.

El adorador que aprende a estar solo con Dios, nunca
esta realmente solo. Porque alli, en el lugar mas intimo del
alma, donde las palabras se acaban y solo queda el suspiro,
la voz del Espiritu susurra: “Mi gracia te basta, y mi presencia
es suficiente”. La soledad del adorador es el taller donde el
amor se hace eterno.

“Como de meollo y de grosura serd saciada mi alma,
Y con labios de jubilo te alabara mi boca,
Cuando me acuerde de ti en mi lecho,
Cuando medite en ti en las vigilias de la noche.
Porque has sido mi socorro,

Y asi en la sombra de tus alas me regocijaré.
Esta mi alma apegada a ti;

Tu diestra me ha sostenido.”

Salmo 63:5 al 8

—

72

'




Capitulo siete

LA SOLEDAD DEL
SIERVO CANSADO

“Vuelve, oh alma mia, a tu reposo,
Porque Jehova te ha hecho bien.”
Salmo 116:7

La figura de Elias se alza en la historia biblica como
un relampago que rasga el cielo oscuro de una nacion
extraviada. Su nombre, que significa “Mi Dios es Jehova”,
era un desafio viviente en un tiempo en que el pueblo de
Israel vacilaba entre dos opiniones, adorando a Baal y
olvidando al Dios verdadero.

Elias no era un hombre de palabras suaves ni de
popularidad publica; era un profeta forjado en la intimidad de
la comunion con Dios y endurecido por la rudeza del
desierto. Su vida, marcada por la pasioén y el celo, también
estuvo atravesada por una soledad intensa que revelo las
profundidades del alma de un siervo agotado. Tal vez, para
muchos, esto lo convirtid en un personaje excéntrico. Pero es

73

—
| —



logico: quien es forjado en la soledad divina no puede actuar
bajo la logica humana.

La corrupcién nacional hizo que el profeta pronunciara
una palabra de sequia, enviada como un llamado al
arrepentimiento, especialmente para el rey Acab, quien
gobernaba sin considerar la perfecta voluntad de Dios.
Durante ese periodo, el profeta vivio solo junto al arroyo de
Querit, donde fue alimentado por cuervos que le llevaban
carne y pan. Posiblemente, esa era también su inica conexion
con algun ser vivo, lo que demuestra claramente que la
soledad era la base de su mision.

Siempre digo, aunque pueda incomodar a algunos
colegas, que hoy en dia los profetas de oficio no deberian
estar ministrando todos los fines de semana en eventos
multitudinarios. Los profetas deberian permanecer
encerrados, buscando el mensaje de Dios para estos tiempos.
No deberian predicar ni ensefiar la Palabra, sino ministrar en
niveles de gobierno espiritual, y no a los hermanos que corren
livianamente tras una palabra profética.

No tenemos profetas que exhorten a los gobernantes,
como lo hacia Elias. No tenemos profetas que llamen a los
consejos pastorales a gestionar los cambios necesarios para
estos tiempos. No tenemos profetas que marquen la agenda
de los pastores para el avance de la obra. No tenemos profetas
que desenmascaren las operaciones de las tinieblas en esta
hora tan determinante. No tenemos profetas que inspiren
temor reverente y respeto; solo tenemos personajes

()



excéntricos, mas interesados en su popularidad que en el
cumplimiento de su verdadera mision. En fin, creo que esto
solo podria resolverse en la soledad misma de quienes son
llamados profetas.

En el monte Carmelo, Elias conocié uno de los
momentos mas gloriosos de su ministerio. Alli, frente a los
profetas de Baal, invoco al Dios del cielo y el fuego
descendio6 con poder, consumiendo el holocausto, las piedras,
el agua y el polvo (1 Reyes 18:38). Aquel dia, la nacion cayo
de rodillas proclamando: “;Jehova es el Dios!”

Elias habia visto la manifestacién divina, habia sido
testigo de la respuesta inmediata del cielo. Sin embargo,
pocas horas después, ese mismo profeta victorioso corria al
desierto, temeroso y exhausto, deseando la muerte. Tal es el
contraste de la vida ministerial: después del fuego, a veces
llega la ceniza; después de la victoria, el vacio.

La soledad del profeta cansado comienza cuando el
alma ya no puede sostener el peso de su propio llamado.
Jezabel, al oir lo ocurrido en el Carmelo, lanzé una amenaza
que resond mas fuerte en el corazon de Elias que el rugido
del fuego divino: “Asi me hagan los dioses, y aun me
afiadan, si mafiana a estas horas yo no he puesto tu persona
como la de uno de ellos” (1 Reyes 19:2).

El hombre que habia enfrentado a cientos de falsos
profetas con valentia, ahora huia ante las palabras de una
mujer. Pero no era el miedo lo que lo paralizaba, sino el

()



agotamiento del alma que ya no distingue entre la
persecucion externa y el cansancio interno.

Elias huy¢ al desierto, se sentd bajo un enebro y oro:
“Basta ya, oh Jehova; quitame la vida, pues no soy mejor
que mis padres” (1 Reyes 19:4). En esa oracion desesperada
no habla un incrédulo, sino un siervo que ha llegado al limite.
Su agotamiento no se produjo en los tiempos de soledad
divina, sino en la confrontacion publica ante las multitudes.
Luego procurd volver a la soledad del desierto, pero ya estaba
agotado, lo cual le gener6 una sensacion de que su esfuerzo
no habia producido el fruto esperado, o que no era tan
trascendente como en realidad lo fue.

Elias habia dado todo, habia visto el poder de Dios,
pero consideraba que el corazén del pueblo seguia sin
cambiar. El cansancio del alma ministerial no se mide en
afnos de servicio, sino en heridas invisibles que el profeta
carga en silencio. Las presiones ministeriales pocas veces son
comprendidas en su justa dimension. Hay agotamientos
espirituales que nada tienen que ver con el cansancio fisico
de un trabajador normal. Por eso es tan trascendente el
cuidado de los verdaderos ministros del Reino.

La escena de Elias bajo el enebro es un espejo del alma
de muchos siervos que, tras luchar valientemente por la
verdad, se encuentran vacios y abatidos. Elias, el hombre del
fuego, de pronto se encontrd sin fuerzas ni pasion. Sin
embargo, Dios no lo reprendid; sino que lo alimentd. Envid
un angel con pan cocido y agua fresca, diciéndole:

()




“Levdntate y come, porque largo camino te resta” (1 Reyes
19:7). El Sefior no le exigié rendimiento a un alma agotada;
primero procurd fortalecer y restaurar su vida interior. La
pedagogia divina en la soledad no comienza con la
correccion, sino con la compasion.

Este pasaje revela la ternura del Dios que comprende
nuestras debilidades. Elias no necesitaba un sermoén, sino
descanso. No requeria nuevas ordenes, sino alimento. En la
soledad del desierto, Dios le ensei6 que la fortaleza espiritual
no siempre se demuestra en el fuego visible, sino en la
perseverancia silenciosa. El pan del cielo y el agua viva
representan la provision que solo la presencia de Dios puede
ofrecer al siervo que ha llegado al limite. Muchos ministerios
se desgastan no por falta de fe, sino por falta de reposo en la
presencia del Sefior.

Elias camin6 cuarenta dias y cuarenta noches hasta
Horeb, el monte de Dios. Alli se refugid en una cueva, como
si buscara esconderse de su mision, de su llamado y hasta de
si mismo. Pero en esa cueva oscura, donde la desesperanza
lo cubria, Dios volvié a hablarle. “; Qué haces aqui, Elias?”
(1 Reyes 19:9). Esa pregunta divina no busca informacion,
sino reflexion. Es la voz amorosa que confronta sin herir, que
invita a mirar hacia adentro. En la soledad, el profeta debe
enfrentar su corazén cansado y reconocer su propia
fragilidad.

Elias respondidé con una queja capaz de resumir la
soledad que sentia: “He sentido un vivo celo por Jehovd

(7)




Dios de los ejércitos, porque los hijos de Israel han dejado
tu pacto, han derribado tus altares, y han matado a espada
a tus profetas; y solo yo he quedado, y me buscan para
quitarme la vida” (1 Reyes 19:10). En sus palabras no hay
soberbia, sino agotamiento. Se siente el tnico fiel, el ultimo
en pie, un remanente aislado en medio de una generacion
apostata. Esa es la soledad del profeta cansado: cuando el
alma percibe que nadie mas comprende la carga del
ministerio.

Pero Dios, con sabiduria infinita, responde no con
argumentos, sino con una experiencia espiritual. Le ordena
salir y ponerse de pie delante de El. Entonces un gran viento
rompe los montes, un terremoto sacude la tierra, y un fuego
pasa delante del profeta. Sin embargo, “Jehovd no estaba en
el viento... ni en el terremoto... ni en el fuego; y después
del fuego, un silbo apacible y delicado” (1 Reyes 19:11 y
12). En ese susurro suave, Dios revela una leccion eterna: el
poder de Su presencia no siempre se manifiesta en lo
espectacular, sino en lo intimo. El profeta que conocid el
fuego debia aprender ahora a oir el silencio.

En la soledad de Horeb, Elias descubrié que Dios
también habita en el sosiego. El ruido del ministerio, las
emociones intensas, la confrontacion constante, todo eso
habia llenado su vida. Pero el silbo apacible lo llevo a
comprender que el mayor poder esta en la quietud del
Espiritu. Ese encuentro fue su restauracion. Alli entendi6 que
no estaba solo, que aun quedaban siete mil que no habian

78

—
| —



doblado rodilla ante Baal. El Dios que lo llamé al fuego
también lo llamo al descanso.

La soledad del profeta cansado es, entonces, el aula
donde el siervo aprende a depender no del fervor, sino de la
comunién. Elias fue testigo de que el mismo Dios que envia
fuego del cielo también prepara pan en el desierto. En la vida
espiritual, hay momentos en que el servicio debe detenerse
para que el alma vuelva a escuchar el susurro del amor
divino. No se trata de renunciar al ministerio, sino de permitir
que el Espiritu renueve el corazon.

Cuando un siervo de Dios llega a su limite, la solucion
no es abandonar, sino volver a escuchar. Elias no fue
reemplazado por su cansancio; fue restaurado para continuar.
Dios no desechd a su siervo, sino que lo levanté con nuevas
instrucciones y una nueva perspectiva. La soledad no fue su
final, sino su reinicio. Y asi sucede con cada siervo que
atraviesa su propio desierto: cuando el corazén se sincera
ante Dios, la voz del cielo vuelve a manifestarse.

Notemos un detalle de lo vivido por el profeta: Cuando
salio cansado rumbo a Beerseba, solo camind un dia y ya
estaba en el desierto. Sin embargo, cuando fue impulsado a
la presencia de Dios, tuvo que caminar cuarenta dias hasta el
monte. Es decir, es muy facil caer en la soledad de la
depresion y el cansancio, pero lleva su tiempo la bisqueda de
la soledad Divina, donde podemos estar ajenos de todos, pero
presentes ante el Sefior.

79

—
| —



“Viendo, pues, el peligro, se levanto y se fue para salvar su
vida, y vino a Beerseba... y él se fue por el desierto un dia
de camino, y vino y se sento debajo de un enebro; y
deseando morirse, dijo: Basta ya, oh Jehovd, quita mi
vida; pues no soy yo mejor que mis padres.”

1 Reyes 19:3y 4

Después del fuego, vino silencio urgente. Y en ese
silencio, el alma del profeta temblo. Elias, aquel que habia
enfrentado a reyes y falsos profetas, se derrumb¢d ante el
miedo y la fatiga. La amenaza de Jezabel lo alcanz6 en su
punto mas vulnerable: la soledad interior. Aquella no era la
soledad del arroyo, donde el cuervo lo alimentaba con
fidelidad divina; era la soledad del corazon cansado que ya
no podia oir su propio llamado.

Elias no huy6 del enemigo, huyd de si mismo. El
profeta, que habia visto descender el fuego del cielo, ya no
podia soportar el peso de su mision. El mismo que habia
corrido delante del carro del rey, ahora caminaba sin rumbo,
sin fuerzas, sin esperanza. En el desierto se revelan los
verdaderos motivos del alma. Alli, donde no hay multitudes
ni victorias que celebrar, solo queda la voz interior que
susurra las preguntas que tememos responder: “;Qué haces
aqui, Elias?” Dios no se revela en el ruido del éxito ni en el
estruendo del ministerio. Su voz se oye en el quebranto,
cuando la autosuficiencia se ha agotado y el siervo se rinde.

“Y he aqui Jehova que pasaba, y un grande y poderoso
viento que rompia los montes... pero Jehova no estaba en

(w)



el viento; y tras el viento, un terremoto... pero Jehovd no
estaba en el terremoto; y tras el terremoto, un fuego... pero
Jehova no estaba en el fuego; y tras el fuego, un silbo
apacible y delicado...”
I Reyes 19:11y 12

Ese silbo apacible es el lenguaje del Dios que restaura.
Es el tono con que el Padre habla a los siervos que ya no
pueden mas, pero que siguen amando Su nombre. En el ruido
del Carmelo, Elias habia conocido el poder de Dios; en el
silencio de Horeb, conocio Su corazon.

A veces, el Sefior tiene que llevarnos al punto de
quiebre para ensefiarnos que no somos indispensables, sino
amados. Elias pensaba que era el Unico fiel, que todo
dependia de él, que su carga era insostenible. Pero Dios le
mostrdé que atn habia siete mil que no habian doblado sus
rodillas ante Baal.

La soledad del profeta no era real, era una percepcion
distorsionada por el agotamiento. Cuantas veces los siervos
de Dios sentimos lo mismo: creemos que nadie nos
comprende, que nadie permanece, que nadie ve el precio que
pagamos en lo secreto. Pero el Sefior siempre tiene un
remanente silencioso, fieles desconocidos que siguen de pie.

Elias necesitaba dormir, comer y escuchar. El dngel no
le dio un sermon, sino pan y descanso. Porque hay momentos
donde el alma ministerial no necesita argumentos, sino
ternura. El servicio continuo sin renovacion interna nos

()



vuelve fragiles, y Dios, en su misericordia, interrumpe
nuestra carrera para recordarnos que somos humanos antes
que siervos del Rey.

Cada siervo que ha pasado por el fuego del ministerio
debe atravesar también por el silencio del Horeb. Alli se
aprende a discernir entre la voz del ego herido y la voz del
Espiritu. Alli comprendemos que no se trata de nosotros, ni
de nuestras victorias, sino del plan eterno de Dios que sigue
su curso aunque nos sintamos incapaces.

La soledad del profeta no es el fin, es el inicio de una
nueva etapa. Cuando Elias sali6 de la cueva, ya no era el
mismo. Su misioén habia cambiado: ya no debia demostrar
poder, sino transferir proposito. Por eso el Sefior le dijo: “Ve,
unge a Hazael por rey... unge también a Jehu... y unge a
Eliseo para que sea profeta en tu lugar” (1 Reyes 19:15 y
16). El hombre que queria morir fue enviado a ungir a los que
continuarian la obra.

En el Horeb, Dios no solo restaura, también delega. La
soledad del profeta se convierte en escuela de sucesion. Todo
siervo verdadero debe pasar por ese proceso: ser quebrantado
para poder reproducirse espiritualmente. La uncion se
multiplica solo cuando el corazén ha sido reducido al
silencio.

Elias, el profeta del fuego, termina su historia en una
manifestacion gloriosa: arrebatado en un torbellino,
acompaniado de carros de fuego (2 Reyes 2:11). Pero antes

(%)



de ese dia, hubo noches de llanto, desiertos de duda y
silencios que parecian eternos. La gloria final fue el fruto de
la soledad bien vivida.

Amados consiervos, si alguna vez se sienten como
Elias bajo el enebro, cansados y sin fuerzas, recuerden que
Dios no los ha abandonado. Aun en el silencio, El prepara el
pan y el agua que renovara sus fuerzas. No todo esta perdido
cuando no obtenemos los resultados deseados; hay una nueva
mision que espera, hay un Eliseo que necesita nuestro
testimonio, y hay una uncién que debe ser transmitida.

No teman al silencio, pero no caminen hacia el
desierto, sino hacia el monte. No teman a la soledad. En ella,
Dios esta formando la voz que resonara con pureza cuando
todo lo demas se haya callado. Elias aprendi6 que el fuego
impacta, pero el susurro transforma. No se detengan que hay
un largo camino por delante.

El siervo que ha conocié tempestad descubre que el
Reino de Dios se edifica en el susurro de los corazones
restaurados. Esa es la verdadera victoria espiritual: cuando el
alma aprende a reposar en la voz suave del Espiritu, sabiendo
que no estamos solos, que nuestra labor no ha sido en vano,
y que la historia de Dios contintia mas alld de nuestro propio
cansancio.

La historia de Elias nos recuerda que incluso los mas
grandes siervos atraviesan momentos de agotamiento,
desanimo y desconcierto. El fuego del Carmelo no garantiza

(%)



la permanencia del fervor; el corazon humano, aun lleno de
fe, necesita aprender a descansar. La soledad no es un
castigo, sino el escenario donde Dios nos reeduca en Su
ternura.

Cuando el profeta se siente solo, Dios le revela que
nunca ha estado aislado; cuando siente que todo ha
terminado, el Sefior le encomienda una nueva mision; cuando
su voz se apaga, el Espiritu susurra con dulzura que ain hay
proposito.

La soledad del profeta es el taller donde el Padre pule
la sensibilidad espiritual de sus siervos. Alli se aprende que
no todos los dias hay fuego, que el poder visible no siempre
acompaia al llamado, y que el valor del ministerio no se mide
por los resultados, sino por la fidelidad.

En el silencio de Horeb, Elias no perdidé su ministerio:
lo maduré. Y todo aquel que atraviesa por su propio Horeb
espiritual descubre que el fin del ruido es el comienzo de la
verdadera comunién. Dios no nos llama a ser incansables,
sino constantes; no a ser fuertes todo el tiempo, sino
dependientes siempre. El siervo que sabe escuchar el silbo
apacible en medio del desierto ya no teme a la soledad,
porque ha aprendido que el Dios de la multitud también
habita en el susurro del alma rendida.

“El da esfuerzo al cansado, y multiplica las fuerzas al que
no tiene ningunas. Los muchachos se fatigan y se cansan,
los jovenes flaquean y caen; pero los que esperan a

(%)



Jehova tendran nuevas fuerzas; levantaran alas como las
dguilas; correrdn, y no se cansardn; caminardn, y no se
fatigaran.”

Isaias 40:29 al 31

—

85

'




Capitulo ocho

LA SOLEDAD DEL
MENSAJERO INCOMPRENDIDO

“No prevalecerd ninguna arma que se forje contra ti;
toda lengua que te acuse tu la refutaras.
Esta es la herencia de los siervos del Serior,
la justicia que de mi procede, afirma el Seiior.”
[saias 54:17

Hay un tipo de soledad que no nace del abandono
humano, sino del peso del cielo sobre un corazéon mortal. Es
la soledad de aquellos a quienes Dios elige para hablar en Su
nombre, sabiendo que sus palabras no serdn comprendidas,
que su mensaje sera resistido y que su obediencia los llevara
a lugares donde pocos se atreverian a permanecer. Los
profetas no fueron solitarios por temperamento, sino por
fidelidad. La voz de Dios, cuando se hace carne en un
hombre, inevitablemente lo separa de las multitudes.

Jeremias, Isaias y Ezequiel son tres de esos hombres
marcados por el sello de la incomprension. Cada uno, en su
tiempo, enfrentd el mismo dilema: hablar lo que Dios decia

[ )



o callar para evitar el dolor. Y en todos los casos, la
obediencia los condujo a una soledad sagrada, donde la
comunion con Dios era su tnico consuelo.

Jeremias, llamado desde el vientre materno (Jeremias
1:5), fue conocido como el profeta lloron, no porque fuera
débil, sino porque su sensibilidad espiritual no podia soportar
el peso del pecado del pueblo ni la dureza de sus corazones,
por eso escribio:

“rOh, si mi cabeza se hiciese aguas, y mis ojos fuente de
lagrimas, para llorar dia y noche los muertos de la hija de
mi pueblo!”

Jeremias 9:1

Jeremias lloraba no so6lo por lo que veia, sino por lo
que discernia: la distancia entre el corazén de Dios y la
obstinacion de Israel. Su soledad no fue geografica, sino
emocional y espiritual. Rodeado de multitudes, el profeta
Jeremias se sabia solo, porque nadie entendia la voz que ardia
dentro de ¢él.

Dios le habia advertido desde el principio: “Peleardn
contra ti, pero no te vencerdn; porque yo estoy contigo, dice
Jehovd, para librarte” (Jeremias 1:19). Era una promesa y
una sentencia al mismo tiempo. No le dijo que seria amado,
ni que su palabra seria recibida, sino que seria sostenido en
medio del rechazo. Asi es el llamado profético: una alianza
entre el dolor y la fidelidad, donde el mensajero no busca
aceptacion, sino obediencia.

87

—
| —



El rechazo a Jeremias fue intenso y generalizado,
provocado por las profecias de advertencia que pronuncio
sobre el juicio de Dios para el pueblo de Juda debido a su
desobediencia. Los lideres religiosos, el pueblo e incluso su
propia familia lo consideraron un traidor, y como resultado,
fue golpeado, encarcelado y en ocasiones casi se le dejo
morir, como cuando fue bajado a una cisterna seca. A pesar
del rechazo y la persecucion, Jeremias se mantuvo fiel a su
llamado y a Dios.

Isaias, por su parte, conoci6 otra forma de soledad: la
de la vision incomprensible. Habia visto la gloria del Sefior
en el templo, y esa vision lo separ6 para siempre del comin
de los hombres. “Vi yo al Seiior sentado sobre un trono alto
y sublime, y sus faldas llenaban el templo” (Isaias 6:1).
Quien contempla la santidad de Dios no puede ya
conformarse con la superficialidad humana. Su visién lo
marcd, lo purifico y lo aislo. Desde aquel momento, Isaias no
habl6é desde si mismo, sino desde el fuego que lo habia
tocado.

La palabra del Sefior lo envi6é a un pueblo que oiria,
pero no entenderia; que veria, pero no percibiria (Isaias 6:9).
Ser testigo de la gloria divina y, a la vez, portavoz ante una
generacion ciega, es una forma de desierto interior. Isaias no
solo predicaba; sufria al hacerlo. Cada palabra suya era una
herida abierta entre la majestad de Dios y la miseria del
hombre. La soledad del profeta no era el vacio, sino el eco de
un cielo que no encontraba respuesta en la tierra.

88

—
| —



El rechazo al profeta Isaias también se entiende
principalmente como un rechazo a su mensaje de
arrepentimiento y justicia por parte de la corrupcidon del
pueblo de Juda y sus lideres. Este rechazo se puede ver como
un antecedente a la profecia del “siervo sufriente” en Isaias
53, que describe a una figura despreciada, humillada y
maltratada que carga con el sufrimiento de su pueblo, nada
menos que Jesucristo.

Los cristianos historicamente han sido perseguidos,
como toda voz de Dios a través de la historia. No deberia
extrafiarnos las hostilidades espirituales y naturales en torno
a la anunciacion correcta del evangelio. Los profetas nos
dejan en claro el dolor, y la persecucidon que sufrieron por
portar un mensaje del Sefior. Es extrafio hoy en dia, que los
profetas busquen la popularidad y el reconocimiento en lugar
de afrontar la critica por decir la verdad.

Es cierto que hoy, vivimos en un Pacto de gracia y de
amor, pero la verdad del evangelio sigue siendo igualmente
dura, al hacer un llamado al arrepentimiento, al compromiso
y a la entrega. La Biblia es clara que la palabra profética no
solo era rechazada por el pueblo judio, sino que en los
primeros afios de la Iglesia la hostilidad de las tinieblas fue
constante. En el caso de Isaias, no solo fue perseguido, sino
que la tradicidn ensefia que termino sufriendo el martirio por
medio del rey Manasés.

Ezequiel por su parte, vivid una soledad aun mas
radical: la del exilio. Entre los cautivos junto al rio Quebar,

(%)



recibio visiones que ningin otro habia visto. Mientras su
nacion se lamentaba por la pérdida de Jerusalén, €l veia los
cielos abiertos y la gloria de Dios moviéndose entre las
ruedas del Espiritu (Ezequiel 1:1 al 21).

Su llamado naci6 en la didspora, no en el templo. Su
pulpito fue la tierra extrafia, y su congregacion, los
desarraigados. En su ministerio, la soledad alcanzé su punto
mas doloroso cuando Dios le quitdé a su esposa, que era el
“deleite de sus ojos”, y le prohibi6 llorarla (Ezequiel 24:16
y 17). La obediencia llegd hasta el limite del despojo. ;Qué
corazon humano puede soportar tal demanda? Solo aquel que
ha sido tocado por la gloria del Eterno.

En Jeremias vemos el profeta que llora; en Isaias, el
que contempla; en Ezequiel, el que obedece sin réplica. Tres
formas distintas de la misma fidelidad, tres soledades unidas
por un mismo Espiritu. Ninguno de ellos buscod el
aislamiento, pero todos lo abrazaron cuando comprendieron
que era el precio de representar a Dios ante los hombres. La
voz profética no surge de la comodidad, sino del crisol del
quebranto.

Cada profeta tuvo que enfrentar la tentacion de callar.
Jeremias confeso: “Me sedujiste, oh Jehovd, y fui
seducido... y dije: No me acordaré mds de él, ni hablaré
mds en su nombre; no obstante, habia en mi corazon como
un fuego ardiente metido en mis huesos” (Jeremias 20:7 al
9). Cuando la palabra divina arde dentro del alma, el silencio
se vuelve imposible. El profeta puede sentirse solo, pero no

()



puede ser mudo. El que ha oido la voz del Eterno no puede
pretender vivir como los demas.

La soledad del mensajero incomprendido no es un
castigo, sino una credencial espiritual. Es la sefial de que el
cielo confid a un hombre lo que la tierra no quiso escuchar.
En esa distancia entre la revelacion y la aceptacion, el profeta
aprende a vivir sostenido solamente por Dios. Y aunque los
hombres le cierren las puertas, el Espiritu le abre el cielo.

Ser vocero del Altisimo implica cargar con el dolor de
Aquel que ama a un pueblo que no le ama. Por eso los
profetas lloran: porque sienten como Dios siente. La soledad
del profeta no es otra cosa que la participacion en la tristeza
divina. Pero también alli, en ese abismo de incomprension, el
profeta descubre la ternura de Dios. Jeremias, Isaias y
Ezequiel conocieron al Dios que consuela, al Dios que
sostiene y al Dios que da nuevas fuerzas cuando el alma no
puede mas.

El precio de hablar en nombre de Dios siempre ha sido
alto. Los profetas fueron hombres de altar y de lagrimas. La
autoridad de su palabra no provenia de la elocuencia, sino del
sufrimiento; no del aplauso, sino del quebranto. Cada vez que
un mensajero se atrevia a abrir su boca en el nombre del
Eterno, firmaba con su vida un pacto de incomprension.
Hablar en nombre de Dios era caminar en la delgada linea

entre la obediencia y el rechazo, entre la fidelidad y la
soledad.

91

—
| —



Elias conocié la persecucion; Jeremias, la prision;
Isaias, el desprecio; Ezequiel, el despojo. Ninguno escapd al
peso del llamado. Y, sin embargo, en todos ellos, Dios hallo
corazones capaces de sostener el mensaje aunque nadie lo
quisiera oir. La soledad no los destruyd, los consolido.
Mientras el pueblo se dispersaba en idolatrias, ellos se
aferraban al Dios invisible, y desde ese aislamiento, el
Espiritu construyo en ellos una fortaleza interior que ninguna
multitud podria haber dado.

El profeta incomprendido no habla para ganar
seguidores, sino para permanecer fiel al mandato del cielo.
Por eso su recompensa no se mide en resultados visibles, sino
en la aprobacion divina. Jeremias predico por décadas sin ver
arrepentimiento alguno; su mensaje fue despreciado, su
reputacion, burlada. Sin embargo, su fidelidad sigue
resonando en los siglos, porque en cada palabra suya el
Espiritu de Dios dejé una huella eterna. El éxito ministerial
no estd en la respuesta del pueblo, sino en la perseverancia
del profeta.

Isaias, por su parte, fue la voz que anunci6 con siglos
de anticipacion la llegada del Mesias, por eso digo que
experimentd en su carne lo que mas tarde Cristo viviria en
perfeccion: la soledad del amor incomprendido. Isaias
aprendi6 que la verdadera gloria de un mensajero no consiste
en ser escuchado, sino en ser fiel al mensaje, aunque el precio
sea la cruz. Por algo Jesus dijo:

92

—
| —



“Un siervo no es mayor que su seiior. Si me persiguieron
a mi, también os perseguirdn a vosotros...”
Juan 15:20

Ezequiel, el profeta del exilio, descubri6 la dimension
mas profunda del servicio silencioso. En tierra ajena, cuando
todo parecia perdido, su obediencia mantuvo viva la
conciencia espiritual del pueblo. Mientras los demas lloraban
lo que habian perdido, ¢l anunciaba la gloria que se moveria
entre las ruinas. En su soledad, Dios le mostr6 que Su
presencia no estaba limitada al templo, sino que caminaba
con Su pueblo aun en Babilonia. La soledad del mensajero se
convirtid asi en revelacion: Dios no abandona a los suyos,
aunque cambie el escenario de su fe.

Cada profeta enfrent6 la incomprension de su tiempo.
Pero en esa incomprension, hallaron una comunion mas
profunda con Dios. Jeremias aprendid que las lagrimas
pueden ser oraciones. Isaias comprendio que la santidad es
mas valiosa que la aceptacion. Ezequiel descubrio que la
obediencia silenciosa puede tener mdas poder que mil
discursos. Todos ellos aprendieron que cuando los hombres
cierran sus oidos, el cielo abre su corazon.

El ministerio profético no es un sendero de
popularidad, sino de fidelidad. En una generacién que
idolatra el reconocimiento, el profeta sigue siendo la voz que
habla desde el desierto. La soledad del mensajero es, en
realidad, la prueba de su comunion. Solo quienes escuchan a
Dios en el secreto pueden atreverse a hablar en Su nombre en

()



publico. Por eso, la soledad del profeta es también su escudo:
lo preserva del ruido de las opiniones y lo guarda en la
intimidad del Espiritu.

Muchos siervos hoy buscan caminar lejos de todo
sentimiento de soledad, buscan la popularidad y el éxito, pero
los que predican la verdad, saben que sentiran el peso de la
misma incomprension de los siervos de antafio. Predican la
verdad, pero sus palabras son juzgadas; se mantienen fieles a
la Escritura, pero son tildados de anticuados; aman al pueblo,
pero son rechazados por €l. Y en medio de ese dolor, Dios les
recuerda, como recordd a Jeremias: “No temas delante de
ellos, porque contigo estoy para librarte” (Jeremias 1:8).

La soledad del ministerio no es sefal de fracaso, sino
de autenticidad. El que busca agradar a los hombres termina
silenciando la voz de Dios; pero el que busca agradar a Dios,
aunque quede solo, lleva en si mismo la compaiiia del
Altisimo. No estoy hablando de los expositores religiosos y
legalistas, estoy refiriéndome a los que predican el Reino de
Dios, el mismo que siempre ha sufrido violencia (Mateo
11:12).

Ezequiel aprendié que el profeta no es duefio de su
palabra. A veces debe callar hasta que Dios le dé de nuevo el
permiso de hablar. “Haré que se te pegue la lengua, y
quedardas mudo... pero cuando yo te hable, te abriré la
boca” (Ezequiel 3:26 y 27). Esa disciplina divina forma en
el siervo la reverencia que el ministerio moderno ha perdido:
la conciencia de que no todo debe ser dicho, y que el

()



mensajero no tiene derecho a hablar si no ha oido primero.
La soledad ensena discernimiento; en ella se aprende a
distinguir entre la voz de Dios y el eco de uno mismo.

El profeta solitario no se lamenta por no tener
compafiia humana, porque ha aprendido a encontrar consuelo
en la presencia divina. En la noche del alma, donde todo
parece en silencio, el Espiritu sigue hablando. Asi como
Isaias vio al Senor, Jeremias oydé Su voz y Ezequiel
contempldo Su gloria, también el siervo de hoy puede
experimentar la comunion del Espiritu en medio de su propio
aislamiento. La soledad no es el final del ministerio, sino su
purificacion.

Los profetas comprendieron que la fidelidad tiene un
costo, pero también una recompensa. Mientras la historia
olvida a los que se conforman, Dios recuerda a los que
perseveran. Los hombres pueden cerrar los templos, pero no
pueden cerrar los cielos. Los pueblos pueden desechar al
profeta, pero nunca podran apagar la palabra que ha sido
enviada. Y cuando el mensajero se sienta incomprendido,
Dios mismo se encargara de hacerle saber que su labor no fue
en vano.

El Sefior sigue levantando voces asi en cada
generacion. No buscan reconocimiento, sino obediencia. No
anhelan popularidad, sino pureza. Su aislamiento es el sello
de su autenticidad, y su soledad, la prueba de su comunion.
Como Jeremias, aprenden a llorar; como Isaias, a ver; como
Ezequiel, a obedecer. Y en ese camino de lagrimas y fuego,

(o)



el Espiritu sigue escribiendo nuevas paginas de fidelidad
sobre corazones que no se rinden.

Porque al final, la soledad del mensajero
incomprendido no es una pérdida, sino una ganancia. Es el
espacio donde Dios se revela sin intermediarios, donde el
siervo deja de hablar para escuchar, y donde las lagrimas del
profeta se transforman en la voz de Dios para su generacion.

“Quien quiera servirme debe seguirme; y donde yo esté,
alli también estara mi siervo. A quien me sirva, mi Padre
lo honrara.”

Juan 12:26

—

96

'




Capitulo nueve

LA SOLEDAD DEL
SIERVO INTEGRO

“El justo camina en su integridad; bienaventurados serdn
sus hijos después de él.”
Proverbios 20:7

La historia de Daniel es una de las mas luminosas del
Antiguo Testamento. Su vida se desarrolla en medio de una
de las etapas mas oscuras del pueblo de Dios: el exilio
babilonico. Desde su juventud, Daniel fue arrancado de su
tierra, privado del templo, despojado de su libertad, y llevado
a un ambiente completamente opuesto a los valores de su fe.

Sin embargo, lo extraordinario de su testimonio no fue
la grandeza de las visiones que recibio, ni las revelaciones
proféticas que marcaron la historia futura, sino la integridad
inquebrantable que mantuvo en medio de una cultura pagana.
Su vida nos ensefia que la soledad del siervo integro no es
una desgracia, sino el escenario donde la fidelidad se vuelve
luminosa, y donde la santidad se convierte en una forma de
resistencia espiritual.

97

—
| —



Daniel fue llevado a Babilonia siendo apenas un joven.
Habia perdido todo lo que le daba seguridad: su patria, su
lengua, su altar y su pueblo. Todo lo que quedaba era su
relacion con Dios. Y fue precisamente en esa soledad forzada
donde su identidad fue probada y refinada.

La Palabra dice que: “Daniel propuso en su corazon
no contaminarse con la porcion de la comida del rey, ni con
el vino que él bebia” (Daniel 1:8). Esta frase encierra la
esencia de un alma que decide permanecer pura cuando nadie
mas lo haria. La decision fue interior antes que visible; el
campo de batalla estaba en su corazén antes de manifestarse
en su conducta.

Esa resolucion de no contaminarse no fue un gesto de
rebeldia adolescente ni una simple abstinencia dietética. Fue
la afirmacion de que su lealtad pertenecia exclusivamente a
Dios, aun cuando todas las circunstancias parecian negarlo.
Babilonia representaba el sistema del mundo en toda su
pompa, con su sabiduria, su lujo y su idolatria.

Daniel comprendio6 que el verdadero peligro no era ser
llevado cautivo por Babilonia, sino dejar que Babilonia
cautivara su corazon. En esa linea invisible que separa la
obediencia a Dios de la adaptacion al mundo, Daniel eligio
la fidelidad, aun sabiendo que ello lo dejaria solo.

La soledad del siervo integro comienza precisamente
cuando decide no ceder a las presiones del entorno. Mientras
muchos se adaptan por conveniencia o por miedo, el hombre

[ )



de Dios elige la pureza del alma como su estandarte. Esa
pureza no es un acto de orgullo espiritual, sino de comunién
con el Altisimo. Daniel no busco ser diferente para llamar la
atencion; fue diferente porque su comunidén con Dios le
impidi6 igualarse al sistema que lo rodeaba. La integridad
siempre produce soledad, porque el mundo no tolera aquello
que no puede controlar.

En el silencio de su habitacion, Daniel oraba tres veces
al dia mirando hacia Jerusalén. No lo hacia por ritualismo,
sino por fidelidad a un recuerdo sagrado: el de un Dios que
habia prometido restaurar a su pueblo. Orar en Babilonia era
recordar que la esperanza no dependia de los muros del
templo, sino de la presencia de Dios en el alma. Alli, en esa
soledad de exilio, Daniel descubri6 una verdad eterna: no hay
distancia que impida la comunién con Dios cuando el
corazon permanece fiel.

En un mundo que exaltaba los idolos, Daniel mantuvo
su altar encendido. En una sociedad que buscaba poder, €l
busco sabiduria. En un reino de hombres volubles, ¢l
permanecio firme. Su vida es el retrato del creyente que no
se deja asimilar por el espiritu del tiempo, sino que encarna
el Reino eterno en medio de un imperio pasajero. La soledad
de Daniel fue la manifestacion visible de su pacto invisible
con Dios.

Los que caminan con integridad en medio de una
generacion perversa conocen el peso de esa soledad. Es la
soledad del que no se rie de los chistes inmorales, del que no

(%)



negocia principios por aceptacion, del que mantiene la pureza
en un mundo que la desprecia. Esa soledad duele, pero
también purifica. Duele porque separa, pero purifica porque
consagra. Y en ese aislamiento moral y espiritual, el siervo
integro aprende que la aprobacion de Dios vale infinitamente
mas que el aplauso de los hombres.

La historia de Daniel ensefia que la integridad no es
una postura temporal, sino una conviccion permanente.
Pasaron reinos, cayeron imperios, pero Daniel permanecio.
Sirvid bajo Nabucodonosor, Belsasar, Dario y Ciro.
Cambiaron los tronos, pero su fe no cambi6. Su estabilidad
espiritual no dependia de quién gobernaba, sino de quién
reinaba en su corazén. El secreto de su firmeza no estaba en
su sabiduria politica, sino en su vida de oracion. Cada decreto
real encontraba en ¢l una conviccidn superior: la ley de su
Dios.

Cuando los enemigos del profeta buscaron motivo para
acusarlo, no hallaron falta alguna. Entonces idearon una
trampa en torno a su devocion: “No hallaremos contra este
Daniel ocasion alguna, si no la hallamos contra él en
relacion con la ley de su Dios” (Daniel 6:5). Que¢
extraordinario testimonio: que los adversarios reconozcan
que la unica debilidad de un hombre es su fidelidad. En
tiempos en que la corrupcion se normaliza y la mentira se
disfraza de sabiduria, Daniel nos recuerda que la integridad
es la forma mas alta de resistencia espiritual.

[100]



El decreto real prohibia orar a cualquier dios que no
fuera el rey, bajo pena de muerte. Pero Daniel no cambid su
costumbre. No busco excusas, no calculd consecuencias, no
negocio principios. “Cuando Daniel supo que el edicto
habia sido firmado, entro en su casa, y abiertas las ventanas
de su camara que daban hacia Jerusalén, se arrodillaba
tres veces al dia, y oraba y daba gracias delante de su Dios,
como lo solia hacer antes” (Daniel 6:10). Esa fidelidad en
la soledad define el caracter de los verdaderos siervos. No
oran para ser vistos ni callan por temor. Su vida espiritual no
depende de decretos humanos, sino de su acuerdo con el
Reino de Dios.

Dios no libré a Daniel del foso de los leones; lo librd
en el foso. Esta diferencia es vital. El Sefior no siempre evita
que entremos en lugares de prueba, pero siempre entra con
nosotros. La integridad no garantiza ausencia de peligro, sino
presencia divina en medio del peligro. Cuando el rey Dario
fue a ver si Daniel seguia con vida, oyo una voz que emergia
desde el fondo de la oscuridad: “Mi Dios envio su dngel, el
cual cerro la boca de los leones” (Daniel 6:22). Esa es la
victoria de los integros: no la de evitar el foso, sino la de salir
de €l sin haber perdido Ia fe.

La soledad del siervo integro no es ausencia de
compaiiia, sino exceso de santidad. Es el precio de caminar
en direccion contraria al mundo. Es el aislamiento de quien
prefiere agradar a Dios antes que adaptarse a Babilonia.
Daniel nos ensefia que los leones no siempre estan fuera; a
veces son las presiones, las voces, las tentaciones que

[101]



intentan devorar la fidelidad. Pero el mismo Dios que cerro
la boca de los leones en Babilonia sigue cerrando las bocas
de las fuerzas que intentan devorar nuestra fe hoy en dia.

La integridad en soledad es una forma de adoracion.
Daniel no tenia templo, pero tenia altar. No tenia sacerdotes,
pero tenia comunioén. No tenia sacrificios, pero ofrecia su
fidelidad como ofrenda. Cada oracion en su ventana abierta
era un acto de resistencia espiritual y una declaracion de fe:
“Aunque esté en tierra extrafia, sigo perteneciendo a Dios”.
Esa es la esencia de la soledad santa: mantener el corazon
anclado al cielo mientras los pies pisan el polvo del exilio.

La vida de Daniel nos muestra que la verdadera
grandeza espiritual no se mide por el reconocimiento publico,
sino por la constancia en lo secreto. En el silencio de su
habitacion, Daniel sostuvo un altar que ni los reyes pudieron
apagar. En ese lugar invisible, lejos de los aplausos, se forjo
el cardcter que sostendria su destino. La soledad fue para ¢l
lo que el horno es para el oro: un espacio donde se prueba la
pureza, no para destruirla, sino para revelarla.

El siervo integro no busca ser comprendido, sino ser
hallado fiel. Daniel vivié rodeado de hombres que no
compartian su fe, que no entendian su consagracion, que
veian su devocion como una amenaza. Y, sin embargo, ¢l
nunca se amargd. No uso su soledad como excusa para la
queja, sino como oportunidad para conocer mas
profundamente al Dios de Israel. Esa diferencia es crucial:
hay quienes en la soledad se endurecen, y hay quienes en la

[102]



soledad se purifican. La diferencia esta en la orientacion del
corazoén. Daniel eligi6 mirar hacia Jerusalén, no hacia
Babilonia.

Cada vez que abria su ventana, proclamaba una
verdad: que su alma pertenecia al Dios de sus padres, y que
ningun decreto terrenal podia encerrar su fe. Aquella ventana
abierta era mas que un gesto; era una declaracion espiritual.
En su aparente soledad, Daniel no estaba solo. Los cielos lo
acompaniaban. Las oraciones de un solo hombre en tierra
extrafia movieron el corazon de Dios y desataron batallas
espirituales en los lugares celestiales.

En Daniel 10 se revela un misterio profundo: mientras
¢l ayunaba y oraba, un angel le dijo: “Desde el primer dia
que dispusiste tu corazon a entender y a humillarte en la
presencia de tu Dios, fueron oidas tus palabras” (Daniel
10:12). Esta revelacion nos enseiia que las oraciones de un
siervo integro tienen impacto mas alla del tiempo y del
espacio. Lo que parecia una soledad terrenal era, en realidad,
una conexion celestial. Las lagrimas que derramo en secreto
fueron registradas en el cielo. Lo que nadie vio, Dios lo
honro.

El verdadero siervo aprende que la soledad es el
espacio donde Dios le confia misterios que no revela a las
multitudes. Cuando el ruido del mundo se apaga, la voz del
Espiritu se hace clara. Daniel no buscd visiones; buscéd a
Dios. Y en la busqueda sincera, Dios se le reveld con poder.
Su comunidn produjo revelacion. Sus rodillas dobladas en

[1031

J



tierra extrafia abrieron portales de entendimiento sobre los
tiempos venideros. La integridad en la soledad se convierte
en el canal por el cual Dios comunica sus designios eternos a
quienes no buscan protagonismo, sino fidelidad.

Babilonia ofrecia banquetes, poder y prestigio, pero
Daniel eligi6 oracidn, templanza y verdad. Su soledad no fue
un exilio emocional, sino un refugio espiritual. En un
ambiente donde todos buscaban sobrevivir, ¢él busco
permanecer puro. Y esa pureza fue su proteccion. El angel
del Sefor no acudid a él porque fuera perfecto, sino porque
su corazon estaba alineado con el cielo. En un mundo donde
los hombres cambian sus principios por conveniencia, Daniel
demuestra que la integridad es la verdadera fortaleza del
creyente.

Hay un tipo de soledad que ennoblece. Es la soledad
de aquellos que no pueden compartir ciertas cargas porque
nadie mas las entenderia. Es la soledad de los que oran
mientras otros duermen, de los que permanecen fieles
mientras otros negocian su fe.

Daniel conocid esa soledad. No la evito ni la temid; la
abrazd como compafiera de su devocién. Los hombres lo
vieron solo entre leones, pero los ojos del cielo lo vieron
acompanado de angeles. Esa es la paradoja del Reino: el
hombre que parece mas solo, es el que mas cerca esta de Dios
y el que en el mundo espiritual, se encuentra mas
acompafiado. Si todos los siervos de Dios pudieran abrir un
minuto sus o0jos espirituales en momentos de soledad,

[104]

J



encontrarian que estan rodeados de angeles que les admiran
y que los acompainan en cada minuto.

La integridad tiene un precio: el aislamiento. Pero
también tiene una recompensa: la presencia divina. “Los ojos
de Jehova contemplan toda la tierra, para mostrar su poder
a favor de los que tienen corazon perfecto para con él” (2
Cronicas 16:9). Daniel fue uno de esos hombres. No busco
el favor del rey, sino la aprobacion de Dios. Y por eso, el
mismo rey que habia firmado su sentencia de muerte termin6
proclamando su testimonio: “El Dios de Daniel es el Dios
viviente, y permanece por todos los siglos” (Daniel 6:26).
Qué glorioso es cuando la fidelidad de un solo siervo hace
que incluso los impios reconozcan al Dios verdadero.

La soledad del siervo integro también es una forma de
intercesion. Daniel no solo vivid apartado; llevd en su
corazén el peso de su pueblo. Cuando oraba, lo hacia
confesando los pecados de Israel como si fueran suyos.
“Hemos pecado, hemos cometido iniquidad, hemos hecho
impiamente” (Daniel 9:5). Esa oracion revela el corazén de
un verdadero intercesor: uno que se siente responsable por
los demads, aunque ¢l mismo no haya participado de su
maldad. En su soledad, Daniel se convirtié en voz de una
nacion. Su aislamiento se transformoé en puente entre el cielo
y la tierra.

En tiempos como los nuestros, donde el creyente se ve
rodeado de una cultura babilonica que intenta moldear sus
valores, el ejemplo de Daniel resuena con fuerza. Ser integro

[105]



hoy implica resistir a la presion de la conformidad, mantener
la pureza del corazén en medio de un ambiente impuro, y
sostener la oracion cuando la fe es ridiculizada. Muchos
creyentes experimentan esa soledad espiritual en sus trabajos,
en sus familias o incluso en sus iglesias, donde la fidelidad
parece anticuada. Pero Daniel nos recuerda que no hay
fidelidad sin prueba, ni integridad sin aislamiento. El fuego
de la soledad es el horno donde Dios refina la pureza del
alma.

Cada generacion necesita sus “Danieles”: hombres y
mujeres que se atrevan a permanecer firmes cuando todos los
demads ceden, que elijan la verdad, aunque eso les cueste
compafiia, que se atrevan a orar con las ventanas abiertas
mientras el mundo les ordena callar. La soledad de los
integros no es un castigo, sino una consagracion. Dios no
siempre cambia el entorno de sus siervos; a veces los forma
para que transformen el entorno desde dentro. Y cuando el
corazon es integro, aun en Babilonia puede manifestarse el
Reino de Dios.

Daniel envejecio en tierra extranjera. No volvio a ver
Jerusalén, pero su espiritu permanecié anclado a ella. La
tierra de su cuerpo fue Babilonia, pero la patria de su alma
siempre fue el Reino de Dios. Muri6 lejos del templo, pero
vivid como si estuviera siempre en su presencia. Esa es la
victoria de los siervos integros: no permitir que el exilio
exterior se convierta en exilio interior. La soledad puede
rodearlos, pero no penetrar su fe.

[106]



En cada generacion, Dios levanta a aquellos que como
Daniel no negocian su lealtad. Son los que oran cuando todos
duermen, los que permanecen cuando todos abandonan, los
que guardan su corazdn en tiempos de confusion. Puede que
no tengan compania humana, pero poseen la aprobacion
divina. Su testimonio grita en medio del silencio: es posible
vivir en Babilonia sin pertenecerle.

La soledad del siervo integro es el faro que guia a otros
en medio de la oscuridad. Aunque el mundo los ignore, el
cielo los conoce por nombre. Y cuando la historia humana se
apague, las oraciones de esos hombres y mujeres seguiran
resonando ante el trono de Dios. Daniel no solo sobrevivié al
exilio; lo trascendid. Y su vida nos recuerda que la fidelidad
silenciosa tiene eco eterno.

“He escogido el camino de la fidelidad,
he preferido tus leyes.”
Salmo 119:30




Capitulo diez

LA SOLEDAD
DEL HVO

“He aqui que la hora viene, y aun ahora ha llegado, en

que seréis esparcidos cada uno a su casa; y me dejaréis

solo; mas no estoy solo, porque el Padre esta conmigo.”
Juan 16:32

No hay soledad mas profunda ni misterio mas grande
que la soledad de Cristo en los dias de Su carne. En El
convergen todos los silencios divinos y todas las lagrimas
humanas. Cada siervo de Dios que alguna vez camind en
soledad: Abraham, Moisés, David, Jeremias, Isaias, Elias,
Daniel, apenas reflejaron una sombra de la experiencia mas
sublime que atraveso el Hijo de Dios.

Si la soledad ha sido el lenguaje con el que Dios
instruyo a sus siervos, en Jesiis encontramos el lenguaje de la
redencion absoluta. Desde su nacimiento, Jesus conocio el
aislamiento. Nacid en un establo, fuera de la ciudad, sin lugar
entre los hombres. El Salvador del mundo vino al mundo y el

[108]



mundo no le conocio, vino a los suyos, pero los suyos no le
recibieron (Juan 1:10 y 11).

Aquel que habia habitado en la gloria fue recibido con
el silencio del desprecio humano. Desde la cuna hasta la cruz,
su vida fue una peregrinacion en soledad. No porque fuera
incapaz de atraer multitudes, sino porque su mision
trascendia el aplauso. El vino a cumplir la voluntad del Padre,
y esa voluntad, aunque gloriosa, le llevaria al Golgota, al
monte del aislamiento, donde la comunidn se haria sacrificio.

La soledad de Cristo no fue accidental; fue escogida.
“Y levantandose muy de maiiana, siendo aun muy oscuro,
salio y se fue a un lugar desierto, y alli oraba” (Marcos
1:35). Mientras las multitudes lo buscaban por los milagros,
Jestis buscaba al Padre en el silencio. Su comunién era su
oxigeno; su oracion, su descanso. El Hijo necesitaba estar a
solas con el Padre para seguir siendo fiel en medio del ruido
humano. El secreto de su ministerio piblico estaba en sus
horas ocultas. Cuanto mas se entregaba al servicio de los
hombres, mas buscaba el rostro de Dios en los lugares
apartados. La soledad para El no era un vacio, sino una cita
divina.

Alli, en la quietud de los montes y en las noches
silenciosas de Galilea, Jesus renovaba su alma. En la soledad
del desierto, enfrento al tentador; en la soledad de los montes,
tomo decisiones cruciales; en la soledad de Getsemani,
vencid la voluntad de la carne. Cada vez que el Hijo se
apartaba, el cielo descendia. En esa intimidad sin testigos, el

[109]



Verbo eterno encontraba fuerza para redimir a un mundo que
jamas podria comprender su entrega.

Pero no toda soledad de Cristo fue una dulce
comunién. Hubo también soledades amargas, donde el
silencio se torno peso, y la ausencia del consuelo humano se
volvid insoportable. En Getsemani, el sudor se volvio sangre,
y la oracion fue un clamor desgarrado: “Padre, si es posible,
pase de mi esta copa; pero no se haga mi voluntad, sino la
tuya” (Lucas 22:42). Los discipulos, incapaces de velar una
hora, durmieron. El cielo guard6 silencio. Y en ese silencio,
el Hijo se rindi¢ totalmente al Padre. Esa es la soledad
redentora: cuando la obediencia se mantiene firme, aunque la
emocion tiemble.

Jests conoci6 la soledad del rechazo. Los suyos no le
recibieron; los religiosos le despreciaron; sus enemigos le
calumniaron; Su propio pueblo clamo por Su crucifixion. Fue
llamado endemoniado, blasfemo y loco. El Creador camin6
entre las criaturas que El mismo formé, y ellas le negaron su
rostro. Ninguna soledad humana puede compararse con la del
Santo que amo y no fue amado. Cada desprecio, cada injuria,
cada abandono formaba parte del caliz que debia beber.

“Despreciado y desechado entre los hombres, varon de
dolores, experimentado en quebranto; y como que
escondimos de él el rostro, fue menospreciado, y no lo
estimamos.”

I[saias 53:3

[110]



El Hijo de Dios conoci6 la soledad de la obediencia.
En su interior ardia el fuego de la mision. Cuando Pedro
quiso desviarlo del camino del sacrificio, El le dijo:
“Apartate de mi, Satands; porque no pones la mira en las
cosas de Dios, sino en las de los hombres” (Mateo 16:23).
Quien vive en obediencia plena a Dios inevitablemente
caminara en soledad. La voluntad divina no siempre es
comprendida ni compartida por los mas cercanos. En la senda
del calvario, Jestis camino solo porque nadie podia llevar con
El el peso de la cruz. Ni su madre, ni sus amigos, ni sus
discipulos podian acompafiarle a la profundidad del
sufrimiento redentor.

Esa soledad obediente culmin6é en el momento mas
oscuro de la historia: la cruz. Alli, suspendido entre el cielo
y la tierra, Cristo enfrento la soledad total diciendo: “Dios
mio, Dios mio, ;por qué me has desamparado?” (Mateo
27:46). En ese grito no habia rebeldia, sino revelacion. Por
primera vez en la eternidad, el Hijo experimentd la
separacion del Padre.

El pecado de la humanidad se interpuso entre ambos,
y el Cordero inocente cargo la culpa de todos nosotros. Esa
fue la soledad que ningun otro siervo podria soportar: la
soledad del que muere por los que lo abandonan, del que ama
a los que lo crucificaron, del que perdona a todos los
pecadores, aun mientras era herido por todos nosotros.

La cruz es el punto culminante de la soledad divina.
Alli se encuentra el vacio absoluto, pero también la plenitud

[111]



del amor. En el abandono, Cristo reconcilié al hombre con
Dios. Lo que parecia derrota fue redencion. Lo que parecia
silencio fue proclamacion. Desde ese madero, el Hijo
solitario levant6 un puente eterno entre el cielo y la tierra. Y
en el eco de su soledad, todos los que un dia se sintieron
abandonados pueden oir la voz del Salvador diciendo:

“Yo estoy con vosotros todos los dias,
hasta el fin del mundo”
Mateo 28:20

La soledad del Hijo fue necesaria para que tu y yo
jamas estuviéramos solos. El descendié al abismo del
abandono para llenar nuestro vacio de comunién. Su silencio
en el Golgota abrid para nosotros el dialogo eterno con el
Padre. En su aislamiento, se gest6 la reconciliacion del
universo. Ningun creyente que contempla la cruz puede
seguir pensando que su soledad es en vano. En cada lagrima
derramada por amor a Dios hay una participacion en la
soledad redentora de Cristo.

Su soledad no fue una debilidad, sino la manifestacion
mas pura de su amor. Cada paso en el camino hacia el
Calvario fue un acto de obediencia consciente, una renuncia
voluntaria al consuelo humano para abrazar plenamente la
voluntad del Padre. En esa soledad, la humanidad fue
redimida. En su silencio, el amor hablo mas fuerte que nunca.
Por eso, la cruz no solo representa el sufrimiento del Hijo,
sino también la madurez del amor que se entrega sin esperar
compaiiia, sin reclamar comprension, sin buscar recompensa.

[112]




En Getsemani, cuando todos huyeron, Jesus
permanecio. En el juicio, cuando nadie habl6 por El, guardd
silencio. En el camino al Calvario, cuando el peso de la cruz
dobl6 su cuerpo, no hubo manos amigas que la tomaran por
compasion, sino un soldado obligado a ayudarle.

Todo lo que los hombres le negaron, el Padre lo
transformd en propodsito. Aun en el aparente abandono, el
Hijo estaba cumpliendo el plan eterno. Y es que la soledad
del obediente nunca es inutil: es el terreno donde se siembra
la obediencia que salva.

Hay una profundidad espiritual en el hecho de que
Jesus eligiera estar solo para orar. La comunion con el Padre
requeria intimidad, no espectadores. Aun cuando llevaba
sobre si la carga del mundo, su secreto era la oracion. Lucas
dice que “se apartaba a lugares desiertos, y oraba” (Lucas
5:16). Este apartarse no era huida del mundo, sino
preparacion para enfrentarlo. En esa disciplina santa, Jesus
nos ensefid que el poder espiritual se cultiva en el silencio, no
en la exposicion; en la intimidad, no en la multitud.

La soledad de Cristo también revela la santidad de su
independencia espiritual. Aunque caminé entre los hombres,
nunca fue controlado por ellos. No necesitd aprobacion
humana para cumplir su mision. “Mi comida es que haga la
voluntad del que me envio” (Juan 4:34), dijo. Esa
independencia del alma, arraigada en la comunion con el
Padre, es la marca de todo siervo maduro. Cuantos mas
hombres dependan del aplauso, mas vacios estaran cuando

[113]



llegue el silencio. Pero quien depende solo de Dios, en su
soledad encuentra plenitud.

Jests experiment6 todas las formas de soledad que el
alma humana puede sentir. La soledad del rechazo, cuando
fue abandonado por los suyos; la soledad del sufrimiento,
cuando cargo6 la cruz; la soledad del silencio divino, cuando
el Padre ocultd su rostro; y la soledad del sepulcro, cuando
descendio a las sombras.

Sin embargo, ninguna de esas soledades fue el final.
En cada una, el Padre estaba obrando un propdsito invisible.
Después del abandono vino la resurreccion, después del
silencio vino la voz del angel, después de la muerte vino la
vida eterna. Asi ensefia Cristo que toda soledad atravesada en
fidelidad se convierte en semilla de gloria.

El creyente que atraviesa la soledad del ministerio, del
rechazo o de la incomprension, encuentra en el Hijo de Dios
no solo un ejemplo, sino un compafero. Ninguna soledad
humana es tan profunda que El no haya descendido antes. Por
eso, el autor de Hebreos declara: “No tenemos un sumo
sacerdote que no pueda compadecerse de nuestras
debilidades” (Hebreos 4:15). Cristo entiende al siervo que
llora, al profeta que se siente incomprendido, al pastor que
ora solo, al discipulo que lucha en silencio. El no observa
desde lejos; El comparte la soledad de sus siervos y la
transforma en comunion.




El llamado del Evangelio es a seguir a Cristo, no solo
en su gloria, sino también en su soledad. “Si alguno quiere
venir en pos de mi, niéguese a si mismo, tome su cruz cada
dia, y sigame” (Lucas 9:23). Seguirle implica aprender a
estar solo por causa de la verdad, soportar el peso del rechazo,
y mantener la fe aun cuando el cielo parece callar. La cruz no
fue solo suya; es también la nuestra. Y cada vez que el siervo
de Dios elige obedecer en soledad, esta participando del
mismo Espiritu de Cristo.

En esta soledad santa, el alma se purifica de todo deseo
de aprobacion. Se aprende a amar sin ser amado, a servir sin
ser reconocido, a obedecer sin ser comprendido. Esa es la
escuela del Maestro. Nadie puede representar a Cristo entre
los hombres si antes no ha aprendido a estar con El en el
silencio. La soledad no destruye al siervo, lo define. Es alli
donde la fe se desnuda de toda apariencia, donde el corazon
aprende a decir como Jesus: “Hdgase tu voluntad, y no la
mia...”

La resurreccion cambio el significado de la soledad
para siempre. Cuando las mujeres fueron al sepulcro, lo
hallaron vacio. El silencio del sepulcro se transformé en
anuncio de victoria. Jesus estaba solo en la tumba, pero su
soledad era preludio de vida. Desde entonces, ninglin
creyente estd realmente solo. La presencia del Resucitado
llena cada desierto, cada prision, cada noche oscura de
soledad humana.




El siervo que contempla la soledad del Hijo encuentra
reposo en su propio aislamiento. Comprende que el dolor del
silencio tiene sentido cuando se camina con el Dios que
vencio la soledad del sepulcro. Aprende que la falta de
compaiiia no significa falta de proposito, y que la obediencia
en la oscuridad siempre produce fruto de resurreccion. La
soledad ya no es castigo, sino participacion en el misterio de
Cristo.

Por eso, el verdadero discipulo no huye del silencio.
Lo busca. Porque sabe que alli el Maestro habla con voz
inconfundible. En el desierto, en el Getsemani, en la cruz, y
aun en la tumba, la presencia del Hijo se manifiesta. Y
cuando el alma lo contempla en su soledad, entiende que toda
distancia humana puede ser llenada por la cercania divina.

La soledad del Hijo fue la semilla de nuestra
comunioén. El se quedd solo para que nosotros nunca mas lo
estuviésemos. En cada siervo que ora en secreto, en cada
ministro que persevera sin ser comprendido, en cada corazon
que sigue fiel aunque todos se aparten, Cristo vuelve a vivir
su misterio: el poder de un amor que no necesita compaiiia
para seguir amando.

Que el alma del siervo recuerde siempre esto: la
soledad no es el fin, es el camino por donde Dios conduce a
sus escogidos hacia una comunién mas profunda. El mismo
Cristo que fue dejado solo en el Calvario, hoy acompafia a
los suyos en cada valle, en cada noche, en cada silencio. Y

[116]



mientras el mundo no entiende esa soledad, el cielo la conoce
como la escuela de la santidad.

“Pues para esto fuisteis llamados; porque también Cristo
padecio por nosotros, dejandonos ejemplo, para que sigdis
sus pisadas.”

1 Pedro 2:21




Capitulo once

LA SOLEDAD
DEL APOSTOL

“Porque de la manera que abundan en nosotros las
aflicciones de Cristo, asi abunda también por el mismo
Cristo nuestra consolacion.”

2 Corintios 1:5

La historia de Pablo es la historia de un hombre
separado por Dios desde el vientre de su madre, pero que sélo
comprendio la magnitud de ese llamado cuando fue cegado
en el camino a Damasco. Desde aquel momento, su vida fue
una continua escuela de soledad.

El perseguidor se transformo en perseguido; el fariseo
respetado se convirtid en apostol rechazado; el hombre
rodeado de honores fue llevado a caminar en caminos donde
nadie queria acompanarlo. Su vida fue una parabola viviente
de la separacion divina: cuanto mas alto el llamado, mas
profunda la soledad del alma y Pablo reconocio las alturas de
su llamado, por lo cual, también estuvo dispuesto a enfrentar
las profundidades de la soledad y las aflicciones.

[118]



Cuando Pablo narra su conversion en Hechos 9, no
describe simplemente un cambio de religion, sino una ruptura
radical con todo lo que le daba identidad. Fue derribado del
caballo de su orgullo, cegado por una luz que lo despojé de
sus certezas, y guiado a una casa desconocida, donde tendria
que esperar en silencio.

Alli, en aquel primer aislamiento, comenzo el trato del
Espiritu Santo. En tres dias de ceguera, aprendi6 mas del
Reino que en todos sus afios de estudio bajo Gamaliel. La
soledad del apodstol naci6 en aquel instante: cuando
comprendi6 que servir a Cristo implicaria caminar solo,
muchas veces incomprendido, y siempre dependiente de una
voz que sblo se oye en el silencio. Fue ahi donde tomo
consciencia de su proposito de vida.

“Pero cuando agrado a Dios, que me aparto desde el
vientre de mi madre y me llamo por su gracia, revelar a su

Hijo en mi...”
Galatas 1:15y 16

Esa palabra “me aparté” es el sello de todos los
siervos marcados por el fuego de Dios. No se trata de una
separacion geografica solamente, sino existencial: el alma
que ha sido tocada por el proposito divino ya no encaja en los
moldes comunes. Pablo fue apartado de los suyos, de su
tradicion, de sus antiguos compafieros y, muchas veces, de
los mismos hermanos en la fe que no podian comprender su
llamado. La soledad del apodstol no fue una eleccion, sino una
consecuencia de la revelacion.

[119]



Desde su primer viaje misionero, Pablo conocid el
sabor del desamparo. Fue apedreado en Listra, encarcelado
en Filipos, azotado en Jerusalén y abandonado por muchos
de los que antes se decian compaiieros de ministerio. Sin
embargo, su comunion con Cristo se hacia mas profunda con
cada herida. En 2 Corintios 4:8 al 10 confeso: “Estamos
atribulados en todo, mas no angustiados; en apuros, mas
no desesperados; perseguidos, mas no desamparados;
derribados, pero no destruidos; llevando en el cuerpo
siempre por todas partes la muerte de Jesus, para que
también la vida de Jesus se manifieste en nuestros
cuerpos”. La soledad, para €I, era el escenario donde se
manifestaba la vida de Cristo.

Su llamado fue, en esencia, un llamado a la intimidad
y al sacrificio. En sus cartas se percibe la ternura de un pastor
y la firmeza de un soldado. En ocasiones, escribe con
lagrimas, no porque dudara de su mision, sino porque sentia
el peso de ser incomprendido. “En mi primera defensa
ninguno estuvo a mi lado, sino que todos me
desampararon; no les sea tomado en cuenta. Pero el Serior
estuvo a mi lado y me dio fuerzas...” (2 Timoteo 4:16 y 17).
Esas lineas, escritas desde la prision, son el testamento de un
corazdon maduro que aprendidé que la compania de Cristo
basta. La soledad ya no le duele, porque se transformé en
presencia.

En ese versiculo, la frase “el Serior estuvo a mi lado”
es la respuesta divina a todas las noches frias del alma. Pablo
no fue un héroe de acero, sino un hombre que tembld, llord y

[120]



se sintid solo, pero que hallo en la fidelidad de Dios la fuerza
para no rendirse. En la oscuridad de la celda, donde nadie lo
aplaudia ni lo seguia, comprendi6 que la verdadera comunion
no depende de multitudes, sino de la certeza de que Cristo
habita en el corazon del siervo. Alli, en ese aislamiento
forzoso, su ministerio se volvio mas fructifero que nunca: las
cartas que escribid en prision siguen edificando a la Iglesia
hasta hoy.

La soledad del apostol fue el aula donde el Espiritu le
ensend el secreto del contentamiento. En Filipenses 4:11 al
13 declara: “He aprendido a contentarme, cualquiera que
sea mi situacion... todo lo puedo en Cristo que me
fortalece.” Este aprendizaje no surgid de un discurso
motivacional, sino de afios de renuncia, de viajes
interrumpidos, de amistades rotas y de noches sin respuestas.
Pablo aprendié que la suficiencia de Cristo no se comprende
en la abundancia, sino en el despojo. Su corazon, antes
orgulloso, fue vaciado para ser llenado con la plenitud del
amor divino.

Hoy, muchos siervos de Dios viven sus propias
prisiones: no de hierro, sino de incomprension, desgaste o
ingratitud. Como Pablo, sienten el peso del aislamiento y el
dolor de no ser comprendidos. Pero en ese mismo lugar, el
Senor se hace presente. La soledad ministerial no es el final
del llamado, sino el lugar donde se profundiza la comunion.
El apostol lo entendid y por eso pudo decir: “Nadie me
ayudo, pero el Seiior estuvo a mi lado.” No es un lamento,

[121]



es una revelacion. Cristo no abandona a sus siervos, los
acompaiia en los caminos donde nadie mas puede seguirlos.

“Pero tenemos este tesoro en vasos de barro, para que la
excelencia del poder sea de Dios, y no de nosotros, que
estamos atribulados en todo, mas no angustiados; en
apuros, mas no desesperados; perseguidos, mas no
desamparados; derribados, pero no destruidos; llevando
en el cuerpo siempre por todas partes la muerte de Jesus,
para que también la vida de Jesus se manifieste en
nuestros cuerpos.”

2 Corintios 4:7 al 10

La vida del apostol Pablo puede leerse como un mapa
espiritual donde cada punto representa un desierto diferente.
El desierto del rechazo, el del cansancio, el del silencio de
Dios, el de la traicion y el de la espera. En cada uno de ellos
aprendio algo que ningin seminario terrenal podria
ensefarle: que el éxito ministerial no se mide por la cantidad
de acompafiantes, sino por la profundidad de la comunion
con Cristo.

En un tiempo en el que muchos miden el valor del
ministerio por el nimero de seguidores o por la visibilidad
publica, la historia de Pablo es una correccidon santa: el
apostol mas fructifero fue también el mads solitario. Sin
embargo, ¢l no expuso su situacion como el lamento de un
hombre desafortunado, sino como la expresion de fe, de un
siervo ligado a un propésito ineludible en Cristo.

[122]



No fue un hombre que buscara ser admirado, sino
comprendido por Aquel que lo llamo, por eso escribid: “Con
Cristo estoy juntamente crucificado, y ya no vivo yo, mas
vive Cristo en mi” (Galatas 2:20). Estas palabras no son una
metafora poética, sino la confesion de alguien que murid a
todo lo que le daba sentido antes de conocer a Cristo.

La soledad fue el altar donde se consumi6 el viejo
Saulo y donde emergi6 el Pablo lleno de la gloria de Dios.
Aquella frase “pa no vivo yo” encierra el secreto de su
fortaleza: s6lo quien ha muerto al yo puede caminar en
verdadera libertad espiritual. Su soledad no era la de un
hombre vacio, sino la de un corazon habitado por la plenitud
del Espiritu.

Cuando escribe a Timoteo, su hijo espiritual, se
percibe la ternura de un padre que sabe que su tiempo se
agota. Le pide su capa, sus libros y sus pergaminos (2
Timoteo 4:13), pequeiias cosas que revelan la humanidad de
un hombre que, aun lleno de fe, sigue necesitando consuelo.
No se avergiienza de confesar su necesidad, porque ha
aprendido que la vulnerabilidad también es parte del servicio.

La soledad del apostol no lo volvid duro ni indiferente;
al contrario, lo hizo mas sensible, mas tierno, mas
compasivo. Las carceles no apagaron su amor, lo purificaron.
La ausencia de compaifiia humana no lo amargd, lo madurd.
Por eso, aun en el abandono, puede escribir: “El Sefior me
librara de toda obra mala, y me preservard para su reino
celestial” (2 Timoteo 4:18).

[123]



Hay una grandeza silenciosa en los siervos que
perseveran cuando todos se van. Pablo no s6lo soport6 las
ausencias, sino que las convirtidé en espacios de revelacion.
En cada soledad descubria un nuevo rostro de Cristo.

En el naufragio, conocié al Dios que gobierna las
tormentas. En la prision, conocio al Dios que abre puertas en
medio del hierro. En el desamparo, conocié al Dios que
sostiene sin necesidad de aplausos. Su teologia no naci6 de
los libros, sino de la experiencia. Por eso podia escribir con
autoridad: “Porque cuando soy débil, entonces soy fuerte”
(2 Corintios 12:10). La soledad se convirti6 en el laboratorio
donde experiment6 la suficiencia de la gracia.

Los siervos del Nuevo Pacto, como Pablo, necesitaban
redescubrir el valor de esa soledad. No se trata de un
aislamiento voluntario por desilusion, sino de una escuela
espiritual donde Dios ensefia lo que no se aprende en medio
del ruido. Hay un tiempo en que el Sefior permite que nos
falte todo para que descubramos que FEl es suficiente.

Pablo no fue un martir de las circunstancias, sino un
alumno del Espiritu. A través del desamparo, aprendio
obediencia; a través del rechazo, aprendi6 a amar sin esperar
retorno; a través del silencio, aprendid a discernir la voz de
Dios. Sus prisiones no lo limitaron, lo expandieron. Su
soledad no lo encerro, lo elevo.

En los ultimos dias de su vida, el apdstol no dejo tras
de si templos, ni monumentos, ni multitudes, sino un legado

[124]



invisible: el testimonio de un hombre que aprendio a
depender solo de Cristo. Su nombre ha resonado por siglos
no porque busco reconocimiento, sino porque camino fiel en
el anonimato.

La soledad lo molde6 como instrumento util. Fue el
vaso escogido que comprendidé que la gracia no necesita
compafiia para obrar. Asi, cada lagrima derramada en la
carcel, cada oracion pronunciada en la noche, cada carta
escrita desde el encierro, fue semilla del Reino sembrada en
tierra de afliccidon. Y esa semilla sigue dando fruto.

El apodstol no concluyd su carrera rodeado de
multitudes, sino de certezas. Desde su prision romana
escribid: “He peleado la buena batalla, he acabado la
carrera, he guardado la fe” (2 Timoteo 4:7). Estas tres
afirmaciones condensan la esencia de su soledad redimida.
Pele6, aunque muchos se rindieron; termind, aunque otros
abandonaron; guard¢ la fe, aunque el mundo le dio la espalda.
Eso es lo que hace de su vida un modelo para todo siervo que
atraviesa el valle del aislamiento: la conviccion de que lo
esencial no se pierde cuando se pierde todo, porque Cristo
permanece.

Hay momentos en el ministerio donde el siervo siente
que su voz se apaga, que sus fuerzas se agotan y que su labor
es incomprendida. Es entonces cuando la historia de Pablo se
vuelve medicina. El apdstol nos recuerda que la soledad no
es senal de fracaso, sino el ambiente donde Dios revela Su
gloria. En los silencios de la celda, Pablo escucho6 los

[125]

J



dictados del Espiritu que atin hoy transforman corazones. En
la frialdad del encierro, escribi6 las cartas que encendieron la
fe de generaciones. Y en el abandono final, experiment6 la
compaifiia mas profunda: la del Sefor que jamas se ausenta.

Por eso, la soledad del apdstol no debe inspirar lastima,
sino reverencia. Es el retrato de un hombre que, despojado de
todo, halld el Todo. Su vida ensefia que los caminos del
Reino son inversos: el que pierde, gana; el que se vacia, se
llena; el que muere, vive. Asi también, los siervos de Dios
que hoy caminan por sendas solitarias no estan fuera del plan
divino: estan siendo formados para una mayor comunion.
Pablo no fue un héroe invulnerable, sino un siervo moldeado
por la gracia en medio del dolor. Su soledad fue su pulpito, y
su fidelidad silenciosa, su mas grande predicacion.

Que el ejemplo de este apdstol inspire a quienes hoy
servimos en lugares ocultos, sin reconocimiento humano, a
permanecer firmes. No todo lo que brilla estd acompafiado de
la presencia de Dios, y no toda soledad es sefial de ausencia
divina. A veces, es precisamente en el abandono donde el
Sefor se sienta mas cerca.

Si el apostol pudo decir, en medio de las cadenas, “el
Serior estuvo a mi lado”, también podremos confesarlo
nosotros cuando el ruido se apague y nuestro corazon
aprenda a descansar en Su fidelidad. Porque al final, la
soledad de los siervos fieles no es un vacio, sino un
encuentro. En ella, Cristo se revela no como doctrina, sino
como compafiia viva. Y esa presencia nos basta.

[126]



“He peleado la buena batalla, he acabado la carrera, he
guardado la fe. Por lo demas, me estd guardada la corona
de justicia, la cual me dara el Seifior, juez justo, en aquel
dia; y no solo a mi, sino también a todos los que aman su
venida.”
2 Timoteo 4:7 y 8




Capitulo doce

OTROS EJEMPLOS DE
SIERVOS SOLITARIOS

“Esta es la confianza que delante de Dios tenemos por
medio de Cristo. No es que nos consideremos competentes
en nosotros mismos. Nuestra capacidad viene de Dios.”
2 Corintios 3:4

La historia de la fe es, en gran medida, la historia de
hombres y mujeres que aprendieron a caminar solos ante los
ojos del mundo, pero acompafiados por la mirada de Dios. La
soledad, lejos de ser un accidente en sus trayectorias, fue una
herramienta cuidadosamente escogida por el Sefior para
esculpir sus corazones, purificar sus intenciones y
prepararlos para tareas que solo podian comprenderse desde
la intimidad. En cada época, el Creador ha levantado siervos
que, atravesando el desierto de la incomprension y el
silencio, dejaron una huella imborrable en el curso del Reino.

Job, por ejemplo, representa la soledad del justo en
medio del sufrimiento inexplicable. Cuando todo lo que le
daba seguridad fue removido, incluso la compafiia de sus

[128]



amigos se volvio amarga, y su esposa le instd a renunciar a
la fe. Sin embargo, en aquella noche oscura del alma, donde
no habia respuestas ni consuelo humano, Job descubrié un
conocimiento mas profundo de Dios, por eso terminéd
diciendo:

“De oidas te habia oido,

mads ahora mis ojos te ven.”
Job 42:5

La soledad interior del patriarca no fue un castigo, sino
un escenario donde la fe fue refinada como el oro. En el
silencio de su dolor, Job aprendié que Dios no siempre
explica, pero siempre se revela. Su historia ensefia que la
soledad del justo no termina en vacio, sino en vision.

Ana, la madre del profeta Samuel, conocio la soledad
del corazon incomprendido. Su esterilidad la colocd en el
margen social, mientras Penina, su rival, la irritaba
continuamente. Su llanto en el templo no fue comprendido ni
siquiera por el sacerdote Eli, quien la acuso de estar ebria.

Pero en esa oracion silenciosa y quebrantada, Ana
encontr6 el oido de Dios. “Por esta causa oraba yo, y Jehova
me dio lo que le pedi” (1 Samuel 1:27). Su soledad se
transform6 en intercesion, y su humillacion en propdsito.
Dios usa la soledad para formar madres espirituales, aquellas
que conciben en oracion lo que el mundo no puede producir
con esfuerzos humanos.

[129]



Nehemias, por su parte, experimentd la soledad del
liderazgo que ve lo que otros no ven. En medio de una nacion
conformista y de muros derribados, ¢l cargd un peso que no
todos podian entender. Dejo la comodidad del palacio persa
para llorar sobre las ruinas de Jerusalén, y cuando intentd
reconstruir, enfrent6 burla, oposicion y traicion.

La soledad del lider es inevitable, porque las visiones
de Dios rara vez son comprendidas en su gestacion. “Y no
declaré a hombre alguno lo que Dios habia puesto en mi
corazon que hiciese en Jerusalén” (Nehemias 2:12). Asi
caminan los siervos que llevan en secreto la carga del
Espiritu: entre lagrimas, trabajo y fe silenciosa.

Juan el Bautista fue otro de esos hombres que
conocieron la soledad como estilo de vida. Criado en el
desierto, apartado del sistema religioso de su tiempo, vivio
bajo una consagracion radical. Su voz, potente pero solitaria,
resond como trompeta en el desierto: “Preparad el camino
del Seiior” (Mateo 3:3). No tuvo multitudes permanentes, ni
discipulos fieles hasta el final.

Fue rechazado por los religiosos, encarcelado por los
poderosos y decapitado por causa de la verdad. Sin embargo,
Jests declar6 que “entre los nacidos de mujer, no se ha
levantado otro mayor que Juan el Bautista” (Mateo 11:11).
Su soledad fue su consagracion, y su desierto, su pulpito. En
¢l vemos que el aislamiento puede ser la sefial de una
vocacion profética innegociable.

[130]



Finalmente, el apostol Juan, exiliado en la isla de
Patmos, representa la soledad del revelador. Separado de sus
hermanos, sin templos ni congregaciones, alli donde solo el
mar y el viento eran su compaiiia, el Espiritu le concedio la
vision mas gloriosa del Reino. “Yo estaba en el Espiritu en
el dia del Seiior” (Apocalipsis 1:10).

El mismo que una vez se recostd sobre el pecho de
Jesus ahora se encontraba desterrado, pero no abandonado.
En la aparente pérdida de todo contacto humano, fue
introducido en los secretos eternos de Dios. La soledad de
Patmos se convirti6 en el escenario donde la eternidad se
abrid ante los ojos de un siervo fiel. Asi, el aislamiento que
parecia final, fue el umbral de la revelacion.

Cada uno de estos siervos demuestra que la soledad no
es sinonimo de inutilidad, sino de gestacion. En los espacios
donde el alma queda sin apoyos visibles, Dios edifica
columnas invisibles. Cuando los hombres se alejan, el
Espiritu se acerca con mayor intensidad.

Job nos ensefia que la soledad puede ser un altar; Ana,
que puede ser una matriz; Nehemias, que puede ser una
mision; Juan el Bautista, que puede ser una vocacion; y Juan
en Patmos, que puede ser una revelacién. Ninguno de ellos
quedo estancado en el dolor de estar solo; todos fueron
transformados en instrumentos de proposito eterno.

Hoy, cuando muchos siervos y siervas de Dios
atraviesan momentos de silencio y aislamiento, deben

[131]



recordar que no estan fuera del plan, sino dentro del taller. La
soledad sigue siendo el lenguaje con que Dios instruye a sus
escogidos. En tiempos donde se valora més la visibilidad que
la intimidad, Dios sigue llevando a algunos al desierto,
porque solo alli puede hablarles al corazoén (Oseas 2:14). El
que ha conocido la soledad divina, conoce también el secreto
del poder interior.

A lo largo de la historia de la Iglesia, la soledad
también ha sido compafiera inseparable de los hombres y
mujeres que marcaron su generacion. No es un rasgo de
debilidad, sino una sefial de eleccion. Cuando el Sefior llama
a alguien a cumplir una misién trascendente, con frecuencia
lo separa del bullicio y la aprobacién humana. Los grandes
movimientos de Dios no nacen en los aplausos del publico,
sino en el silencio de los claustros, en los campos misioneros
olvidados o en las habitaciones donde los intercesores lloran
solos delante de su Dios.

Asi vivio la soledad el misionero William Carey,
conocido como “el padre de las misiones modernas”. Su
llamado al mundo no fue comprendido ni siquiera por su
propia congregacion. Cuando habl6 de llevar el Evangelio a
la India, le respondieron con ironia: “Si Dios quiere convertir
a los paganos, lo hara sin tu ayuda.” Pero Carey persevero.

En medio del abandono, las pérdidas familiares y la
oposicion, tradujo la Biblia a varios idiomas y abrio el
camino para generaciones de misioneros. En su soledad, no

[132]



encontrd lamento, sino propdsito. Como Abraham, caminé
solo, pero cada paso fue guiado por una promesa invisible.

Martin Lutero también conocié la soledad del
reformador. Su enfrentamiento con el sistema religioso de su
tiempo lo dejo aislado, excomulgado y perseguido. En la
fortaleza de Wartburgo, donde se escondi6 para salvar su
vida, y tradujo el Nuevo Testamento al aleman.

Alli, entre muros de piedra, mientras el mundo lo
condenaba, Dios lo usaba para abrir las Escrituras a un
pueblo que habia vivido en tinieblas espirituales. Su
aislamiento fue semilla de una revolucién espiritual. El
mismo hombre que declard6 “Mi conciencia esta cautiva de
la Palabra de Dios...”" entendio que la soledad es el precio
de una conciencia libre.

Hudson Taylor, fundador de la Mision al Interior de
China, experimento la soledad del pionero. Viaj6 a una tierra
extrafia, donde no conocia la lengua ni las costumbres, y
durante afios vivio entre el hambre, las enfermedades y la
incomprension incluso de sus compatriotas.

Sin embargo, su comunion con Cristo era tan profunda
que podia decir: “Nunca estoy solo, porque Cristo esta
conmigo...” Su vida fue una prueba viviente de que la
presencia del Espiritu suple toda carencia humana. En las
noches del lejano oriente, mientras el mundo dormia, Hudson
Taylor caminaba con Dios cumpliendo su proposito.

[133]



A lo largo de los siglos, incontables siervos y siervas
del Sefior, pastores, intercesores, martires, reformadores, han
conocido el peso y el privilegio de la soledad santa. No todos
tuvieron fama ni reconocimiento; muchos murieron sin ver el
fruto de su labor. Algunos fueron malinterpretados, otros
despreciados, y no pocos murieron sin compaiiia. Pero en el
registro eterno, sus nombres estan escritos con letras de
fuego. El cielo da testimonio de aquellos que sembraron en
lagrimas y fueron invisibles a los ojos del mundo, pero
conocidos por el Dios que ve en lo secreto.

Charles Spurgeon, el principe de los predicadores, a
pesar de predicar ante multitudes, confes6 haber atravesado
profundas temporadas de soledad y depresion. En medio del
reconocimiento publico, su alma conoci6 el silencio interior
que solo Cristo podia llenar. El decia: “He aprendido a besar
la ola que me lanza contra la Roca de los siglos... " Esa frase
resume el misterio de la soledad redentora: cuando el
sufrimiento empuja al creyente a aferrarse mas
profundamente a Cristo.

Y qué decir de los pastores desconocidos, los siervos
rurales, los evangelistas sin nombre que predican en pueblos
apartados, los misioneros que nunca volveran a su tierra
natal. Ellos también forman parte de esta nube de testigos.
Sus lagrimas riegan los campos donde otros recogeran
cosechas. En su soledad hay una gloria oculta, una comunién
invisible con el Sefior del campo. No son olvidados, son
escogidos para conocerlo de un modo que solo los solitarios
comprenden.

[134]



La soledad, cuando es abrazada en fe, se convierte en
herencia espiritual. Cada generacion recibe el legado de los
que se atrevieron a permanecer firmes cuando todos se
apartaron. El cristianismo no se sostiene por los que buscan
compaiiia, sino por los que permanecen fieles en la ausencia
de ella. La historia del Reino esté escrita con los silencios de
los santos: los silencios de las carceles, de los exilios, de las
noches de oracion y de las lagrimas no vistas por nadie.

Esa herencia sigue viva hoy. Todo siervo que pasa por
una estacion de soledad ministerial debe recordar que forma
parte de una linea ininterrumpida de testigos. No esta
atravesando algo extrafo, sino caminando por una senda que
muchos santos recorrieron antes. La soledad no destruye al
siervo; lo define, lo purifica, lo autentica. La historia
demuestra que los que mas han influido en el Reino no fueron
los mas acompanados, sino los més consagrados.

Dios sigue buscando hombres y mujeres capaces de
soportar el silencio sin perder la fe. Porque es en el silencio
donde el Senor revela sus secretos, en la oscuridad donde
ensefia a ver con los ojos del espiritu, y en la soledad donde
confia sus planes mds altos. La soledad de los siervos no es
el fin, es el medio por el cual el Cielo escribe nuevos
comienzos.

Asi, cuando el alma fiel se siente sola, deberia recordar
que esta en buena compaiiia: la compania de Abraham, de
Moisés, de Elias, de Pablo, de Lutero, de Taylor, de Carey,
de los martires, y de todos los que eligieron obedecer cuando

[135]



nadie mas lo hacia. Ellos son la evidencia de que la soledad
es la cuna de la gloria.

Porque al final, los solitarios de Dios no quedan vacios,
sino llenos de Su presencia. No terminan olvidados: sino
recordados en la eternidad. Y aunque el mundo los ignore, el
cielo los aplaude. Su herencia es la comuniéon con Aquel que,
habiendo sido el mas solo de todos en la cruz, transformo¢ la
soledad en redencion.

“El Seiior es sol y escudo; Dios nos concede honor y
gloria. El Seiior brinda generosamente su bondad a los
que se conducen sin tacha. Seiior Todopoderoso,
jdichosos los que en ti confian!”

Salmo 84:11y 12




Capitulo trece

LOS FRUTOS DE
LA SOLEDAD DIVINA

“Dios es nuestro amparo y nuestra fortaleza, nuestra
ayuda segura en momentos de angustia. Por eso, no
temeremos aunque se desmorone la tierra y las montaiias
se hundan en el fondo del mar; aunque rujan y se
encrespen sus aguas, y ante su furia retiemblen los
montes...” Selah
Salmo 46:1 al 3

La soledad del siervo de Dios no es estéril. En el
terreno arido donde parece no haber vida, el Espiritu de Dios
hace brotar frutos invisibles que luego se vuelven testimonio
vivo del poder de la gracia. Ningun tiempo de aislamiento
divino es desperdiciado, y ningun silencio impuesto por Dios
carece de propdsito. A los ojos del hombre, la soledad puede
parecer un retroceso; a los ojos del Cielo, es un laboratorio
donde el alma aprende a discernir, a escuchar, a sentir y a
obedecer con una sensibilidad que no se obtiene en la
multitud.

[137]



El fruto mas precioso de la soledad santa es el
discernimiento espiritual. Cuando los ruidos humanos se
apagan, el alma comienza a oir lo que antes no podia percibir.
La voz de Dios no compite con el ruido del mundo;
simplemente espera el silencio del corazon.

Moisés, en la soledad del desierto, aprendidé a
distinguir entre la voz del instinto y la voz del Espiritu. No
todos ven una zarza ardiendo en medio de la arena; so6lo aquel
que ha aprendido a detenerse, a mirar y a escuchar.
“Entonces Moisés dijo: Iré yo ahora, y veré esta grande
vision” (Exodo 3:3). Esa actitud de atencion espiritual nace
del silencio interior que la soledad cultiva.

El discernimiento espiritual no se forma leyendo libros
ni acumulando experiencias; se forma en la intimidad. El
siervo que aprende a discernir, aprende a vivir conducido, no
por impulsos, sino por revelacion. En los tiempos de
aislamiento, cuando no hay consejos humanos, ni voces de
afirmacion, el Espiritu Santo se convierte en el Uinico guia.

Alli el siervo aprende a reconocer los tonos del Cielo,
a identificar cuando algo viene de Dios o del hombre, cuando
una puerta es abierta por el Espiritu Santo o por la carne. El
discernimiento es la brujula de los que caminan solos. El
silencio permite la apertura de las Escrituras de manera
profunda y reveladora. Lo que antes parecian conceptos de la
voluntad divina, se convierten en luz, y eso es dificil de
explicar, pero créanme que una cosa nada tiene que ver con

[138]



la otra, porque el conocimiento es bueno, pero la revelacion
es vida impartida.

A través del discernimiento que nace en la soledad, el
siervo deja de depender de los aplausos y empieza a buscar
la aprobacion divina. Aprende a diferenciar entre lo urgente
y lo eterno, entre el movimiento y el proposito, entre la
emocion y la uncion. Las horas silenciosas en presencia de
Dios son las que dan forma al ojo interior del alma. Cuanto
mas calla el entorno, mas clara se vuelve la vision espiritual.
Como djjo el profeta Habacuc: “Sobre mi guarda estaré, y
sobre la fortaleza afirmaré el pie, y velaré para ver lo que
se me dira” (Habacuc 2:1). Esa vigilancia interior es fruto
de la soledad que ensefia a esperar.

Otro fruto precioso de la soledad es la sensibilidad al
Espiritu. En la vida comtn, el alma tiende a endurecerse por
la friccion constante con los hombres, por las decepciones,
los conflictos, las criticas y los cansancios del ministerio.
Pero cuando Dios separa a su siervo, lo hace para sanar su
sensibilidad, para devolverle la ternura perdida, la compasion
que el ruido del servicio a veces apaga. En la soledad, el
Espiritu sopla con suavidad sobre el corazéon del siervo,
devolviéndole la frescura de su primer amor.

Elias, después de su desdnimo en el desierto, no fue
restaurado por un gran milagro ni por una nueva victoria
publica, sino por un susurro: “un silbo apacible y delicado”
(1 Reyes 19:12). El Dios que antes respondidé con fuego en
el monte Carmelo, ahora se revela en el silencio. Es el modo

[139]



en que el Sefior ensefia a su siervo a ser sensible, no sélo a lo
espectacular, sino a lo sutil. La sensibilidad espiritual es la
capacidad de percibir la presencia de Dios en lo pequefio, en
lo cotidiano, en lo que no llama la atencion de nadie mas.

Esa sensibilidad también transforma la manera de
mirar a las personas. El siervo que ha aprendido a estar solo
con Dios, aprende también a ver a los demas con los ojos del
Espiritu. Su discernimiento no se vuelve critico, sino
compasivo. Comprende los dolores ajenos porque ha
conocido su propio dolor. La soledad purifica la mirada: lo
que antes se juzgaba desde el orgullo, ahora se observa desde
la misericordia. El alma sensible no busca controlar, sino
sanar; no busca corregir con dureza, sino edificar con ternura.

En ese trato silencioso, Dios nos ensena a oir mas alla
de las palabras. Nos ensefia a detectar los suspiros que nadie
expresa, los clamores que no se oyen. El siervo sensible
puede caminar entre multitudes y, sin embargo, detenerse por
uno solo. Como Jesus, percibe cuando una mujer toca su
manto, aunque todos lo rodeen. Esa percepcion no proviene
del ruido del éxito, sino del silencio de la comunion. Solo
quien ha estado solo con Dios puede sentir lo que Dios siente.

La soledad espiritual es una escuela de empatia divina.
En ella se aprende a llorar con los que lloran, a interceder por
los que no oran, a sostener a los que no tienen fuerzas. Quien
ha sido quebrado en su soledad, se convierte en balsamo para
otros quebrantados. La sensibilidad espiritual no se traduce

[140]



en debilidad, sino en fuerza redentora. Es el poder del
Espiritu obrando a través de un corazon tierno.

Por eso, cuando el siervo es llevado al desierto, no
debe resistirse al silencio ni temer a la soledad. Debe
entender que en ese espacio Dios esta afinando sus sentidos.
Cada lagrima tiene proposito; cada hora de quietud es un
cincel en las manos del Alfarero. Cuanto mas profunda sea la
soledad, mas clara sera la voz del Espiritu, mas puro el
discernimiento y mas real la presencia de Cristo.

La soledad, cuando es santa, no so6lo aisla al siervo del
mundo: lo sintoniza con el Cielo. Es un proceso que
transforma los oidos, los 0jos y el corazén. El alma que ha
aprendido a oir en el silencio ya no necesita ruido para
sentirse viva; le basta una palabra del Sefior para sostenerse.
Y ese es el primer fruto de la soledad santa: un discernimiento
y una sensibilidad que revelan a Cristo en cada detalle de la
vida.

Otro de los grandes frutos de la soledad santa es el
despojo del ego y la madurez interior. La soledad tiene la
extrafa virtud de arrancar las mascaras con las que el alma se
ha protegido. Cuando el siervo es apartado, cuando cesan los
aplausos, cuando las tareas disminuyen y nadie lo busca,
comienza a emerger lo que estaba oculto bajo el activismo.
El ego, disfrazado de celo espiritual o de servicio, se hace
visible. Entonces el Espiritu Santo inicia su trabajo mas
profundo: el desmantelamiento del yo.

[141]



En ese tiempo, el siervo descubre cuanto de su
esfuerzo estaba motivado por la necesidad de aprobacién y
cuantas de sus obras nacian de la ansiedad por demostrar su
valor. En la soledad, no hay publico que aplauda, ni
compafieros que comparen. Alli, el siervo se ve tal como es.
La voz interior que antes se ahogaba entre responsabilidades
empieza a hablar con sinceridad: “Serior, ya no sé quién soy
sin el ministerio, sin el reconocimiento, sin la tarea.” Es
entonces cuando Dios responde con ternura: “Eres mio.”

Esa respuesta despoja al alma de sus falsas identidades.
La soledad, que al principio parecia un castigo, se convierte
en la oportunidad de reencontrar la verdadera identidad
espiritual. El siervo aprende que no es lo que hace, sino lo
que es en Cristo. Pablo expres6 esta verdad cuando dijo:
“Con Cristo estoy juntamente crucificado, y ya no vivo yo,
mas vive Cristo en mi” (Galatas 2:20). Ese “ya no vivo yo”
es el fruto maduro del que ha atravesado la soledad con fe.
Cuando el ego muere, el alma descansa.

En el proceso, la soledad se convierte en un espejo
donde Dios revela tanto nuestras debilidades como Su
suficiencia. La madurez espiritual nace de aceptar la
pequeiiez propia y la grandeza divina. Es el punto en que el
siervo deja de medir su valor por sus logros y comienza a
medirlo por su dependencia del Senor. Alli se aprende que
servir no es brillar, sino reflejar; no es liderar desde el
orgullo, sino guiar desde la humildad.

[142]



Cuando el ego es crucificado, surge el siguiente fruto:
la autoridad espiritual que solo otorga la intimidad con Dios.
La verdadera autoridad no se impone por titulos, antigiiedad
o carisma, sino por comunion. En la soledad, cuando el siervo
aprende a obedecer en lo oculto, Dios le confia autoridad en
lo visible. La autoridad espiritual es la capacidad de
representar el corazon de Dios en medio de los hombres. Y
eso soOlo puede hacerlo quien ha permanecido tiempo
suficiente a solas con El.

Jesus mismo lo demostro. Antes de ensenar, se retiraba
a orar. Antes de sanar, se apartaba al monte. Antes de
enfrentar la cruz, se sumergio en la soledad de Getsemani. De
esas horas invisibles nacido la autoridad que estremecia
demonios y sanaba enfermos. El secreto del poder de Cristo
estaba en su comunion con el Padre. Asi también ocurre con
todo siervo que ha aprendido el valor del aislamiento santo.
El poder no viene de la multitud, sino del encuentro secreto.

La autoridad espiritual no es gritar mas fuerte, sino
hablar con la voz del Cielo. Es tener el peso de quien ha sido
probado en la soledad y hallado fiel. El alma que ha
atravesado el desierto no necesita demostrar nada: su
presencia comunica algo invisible, su oracion abre caminos,
sus palabras traen direccion. Esa autoridad nace del
quebranto y se alimenta de la intimidad.

Finalmente, la soledad santa produce el fruto mas
elevado de todos: la comunién plena con Dios. Lo que
comenzd como un proceso de separacion termina en union.

[143]



Lo que al principio fue doloroso, se vuelve deleite. En los
primeros dias, el siervo clama por compaiia; en los ultimos,
se da cuenta de que la compafiia divina es mas que suficiente.
La soledad deja de ser ausencia y se convierte en plenitud.

Cuando el alma ha sido vaciada de si misma, Dios la
llena de Su presencia. La habitaciéon donde antes se oia sélo
el eco del silencio se llena del murmullo suave de la
comunion. El siervo descubre que ya no necesita buscar a
Dios fuera, porque lo siente dentro. “Yo estaré con vosotros
todos los dias” (Mateo 28:20) deja de ser una promesa
distante y se convierte en experiencia cotidiana. La soledad
ya no se teme: se busca. Porque alli el alma respira su
verdadero oxigeno de Dios.

En esa comunion, el siervo deja de orar por costumbre
y empieza a conversar por amor. Deja de servir por
obligacion y comienza a servir por gratitud. La presencia de
Dios se vuelve su descanso, su refugio y su motivacion. La
soledad, que antes parecia oscura, ahora brilla con la luz de
la cercania divina. Ya no hay vacio, sino plenitud; ya no hay
ansiedad, sino paz.

Asi se completa el circulo del proceso divino. Lo que
comenzd con separacion, termina con comunion. La soledad
no fue un abismo, sino un puente. El siervo que paso por ella
no es el mismo: su caracter ha sido purificado, su sensibilidad
afinada, su ego crucificado y su autoridad consolidada. Ahora
conoce el secreto del ministerio: que toda obra visible nace
de una comunidn invisible.

[144]



Por eso, los frutos de la soledad santa son preciosos a
los ojos del Sefior. Son frutos que no se exhiben, sino que se
viven; no se muestran, sino que se encarnan. Quien los posee,
no los defiende con palabras, sino que los manifiesta con su
vida. En un mundo ruidoso y superficial, los siervos que han
conocido la soledad santa son faros de profundidad y
autenticidad.

Y cuando miran atras, comprenden que todo valio la
pena. Las noches sin compaiiia, las lagrimas sin testigos, los
anos de anonimato, los silencios del cielo... todo formd parte
del plan de Dios para producir una comunién indestructible.
El alma que ha estado sola con Dios ha encontrado el tesoro
que nada puede reemplazar: “Su presencia constante...”

“Porque el Serior da la sabiduria;
conocimiento y ciencia brotan de sus labios.
El reserva su ayuda para la gente integra
y protege a los de conducta intachable.
El cuida el sendero de los justos
y protege el camino de sus fieles.”
Proverbios 2:6 al 8




EPILOGO

“Nunca estamos realmente solos”

Hay un silencio que no duele, aunque se parezca al
vacio. Es ese silencio que se hace companero del alma
cuando ya no hay voces alrededor, pero si una Presencia que
no se puede explicar con palabras. Muchos siervos de Dios
conocen ese silencio: el del cuarto donde se ora sin ser visto,
el del camino donde las huellas se borran con el viento, el de
las noches donde solo el Espiritu gime con nosotros. Alli,
donde la soledad humana amenaza con quebrar el corazon,
Dios se revela como compaiiia invisible, como consuelo que
no depende de abrazos, como voz que se oye sin sonido.

A lo largo de este libro hemos recorrido el sendero de
tantos hombres y mujeres que, por causa del llamado divino,
caminaron solos. Desde Abraham, que dejo su tierra sin mapa
ni promesas visibles, hasta Pablo, que escribiéo desde una
celda con cadenas en las munecas, todos ellos descubrieron
un misterio que solo la soledad santa ensefia: Dios nunca
abandona a quien El mismo ha apartado. La soledad que
viene de Su mano no es castigo, sino pacto; no es abandono,
sino invitacion. Es el lenguaje del Cielo para el corazon que
necesita aprender a depender solo de El.

El siervo que atraviesa ese desierto aprende que hay un
tipo de compania que las multitudes no pueden ofrecer.
Puede estar rodeado de aplausos, pero si no siente la
presencia del Espiritu, su alma sigue vacia. Y, al contrario,

[ 146 |

\ J



puede estar encerrado en una prision o apartado en un
desierto, y sin embargo sentirse mas acompaiiado que nunca.
Porque la verdadera compaiiia no se mide por la cantidad de
personas alrededor, sino por la conciencia de que Dios esta
alli, silencioso pero real, oculto pero actuando, invisible pero
poderoso.

El Espiritu Santo es el compafiero que Jesiis prometio
a sus discipulos cuando sabia que ellos también enfrentarian
la soledad. “No los dejaré huérfanos; vendré a ustedes”
(Juan 14:18). En esa promesa esta la raiz de toda esperanza
para el siervo solitario. Cuando los amigos se van, cuando el
ministerio se apaga, cuando las fuerzas flaquean y parece que
el cielo guarda silencio, el Espiritu no abandona. El mora,
consuela, ensefa y sostiene. No ocupa un lugar externo, sino
el trono interno del corazdn. No necesita puertas abiertas ni
reuniones llenas: basta con un alma dispuesta a oir su voz en
el silencio.

Muchos creyentes temen la soledad porque no han
aprendido a descubrir la Presencia en ella. Pero cuando el
siervo acepta el llamado a estar a solas con Dios, el
aislamiento se convierte en santuario. La soledad deja de ser
un lugar de pérdida y se transforma en un altar donde el
Espiritu ministra. Alli, el alma cansada encuentra reposo, el
corazon herido halla consuelo, y la mente confundida recibe
claridad. Lo que parecia un encierro se vuelve una cita divina.
Lo que se interpretaba como abandono, se revela como
cuidado celestial.

[147]



La soledad del siervo no es un callejon sin salida, sino
un corredor que conduce al encuentro con la gloria. Lo que
parece pérdida es preparacion; lo que se siente como vacio,
es el espacio que Dios despeja para llenarlo con Su plenitud.
Y cuando esa plenitud llega, todo se resignifica. La soledad
deja de doler porque el alma ha encontrado su verdadera
compaiiia. Ya no se busca alivio en los hombres, sino
comunion en el Espiritu. Ya no se depende del
reconocimiento, sino de la voz que dice: “Yo estoy contigo,
no temas...”

Esa voz, suave y constante, es la que sostiene a los que
sirven en anonimato, a los que oran por otros mientras ellos
mismos lloran, a los que predican esperanza en medio de sus
propios desiertos. Son esos siervos que descubren que no hay
mayor privilegio que estar a solas con Dios y ser conocidos
por El. La soledad, entonces, deja de ser una carga y se
convierte en una corona invisible que solo los intimos del
Sefior comprenden.

Hay momentos en los que el siervo de Dios mira atras
y comprende que, en realidad, nunca caminé solo. Que cada
lagrima derramada en secreto fue recogida en el odre del
Senor (Salmo 56:8); que cada noche en vela fue observada
por Aquel que no duerme ni se adormece (Salmo 121:4); que
cada silencio tuvo una respuesta, aunque tardia a los ojos
humanos. La historia del siervo fiel es la historia de un Dios
que acompafia sin ser visto, que guia sin imponer, que
consuela sin ruido y que fortalece en medio del quebranto.

[1481

J



Si los hombres pudieran ver lo que sucede en el mundo
invisible cada vez que un siervo permanece firme en soledad,
entenderian que el Reino de Dios avanza no sélo con
multitudes, sino también con lagrimas. Cada vez que un
corazdn solitario decide seguir obedeciendo, el cielo se
conmueve.

Cuando un pastor cansado sigue predicando aunque no
vea fruto; cuando una madre ora sin que sus hijos cambien;
cuando un misionero continua sirviendo en una tierra que no
lo entiende; cuando un anciano sostiene su fe en silencio...
alli, el Espiritu Santo esta mas cerca que nunca. Porque la
soledad del siervo es el escenario donde la fidelidad se vuelve
ofrenda y la fe se hace madura.

El apostol Pablo escribié a Timoteo desde su encierro:
“En mi primera defensa ninguno estuvo a mi lado, sino que
todos me desampararon; pero el Sefior estuvo a mi lado y
me dio fuerzas” (2 Timoteo 4:16 y 17). Esa declaracion
resume el secreto de los que vencen en medio del
aislamiento: la presencia de Cristo es suficiente. Cuando el
alma lo entiende, el temor se disipa, la ansiedad cede, y el
corazon puede descansar en una certeza: “nunca estamos
realmente solos”.

Dios no abandona al que El 1lamé, ni olvida al que lo
sirve con sinceridad. Aunque la vida parezca encerrarnos en
un cuarto oscuro, la luz del Espiritu sigue ardiendo como una
lampara que no se apaga.

[149]



La soledad ministerial puede ser cruel, especialmente
cuando quienes debian sostenerte se alejan, o cuando el
servicio no es recompensado ni comprendido. Pero incluso
ese dolor puede convertirse en una escuela de amor. Jesus, el
Siervo por excelencia, am6 mas cuando fue mas rechazado.
Su entrega fue mayor cuando la incomprensién fue mas
profunda. Y en esa escuela divina, el siervo de hoy aprende
que amar sin ser correspondido, servir sin ser reconocido y
perseverar sin ser comprendido son los actos mas parecidos
al amor de Cristo.

Quien logra ver su soledad desde esa perspectiva, deja
de resistirla y empieza a abrazarla. Ya no busca escapar del
desierto, sino descubrir al Dios que camina en él. Ya no se
queja por la distancia de los hombres, sino que agradece la
cercania del Espiritu. La soledad se convierte entonces en un
altar de consagracion, donde el alma se rinde sin reservas y
el corazdn se hace uno con el del Maestro. Es alli donde el
siervo deja de depender de las voces externas para vivir por
la voz interna del Espiritu.

La soledad no termina cuando regresa la compaiia,
sino cuando el alma comprende que Cristo es suficiente.
Cuando el siervo alcanza esa revelacion, todo cambia. Ya no
teme los silencios, porque sabe que Dios habla en ellos. Ya
no se siente olvidado, porque recuerda que su nombre estd
grabado en las manos del Senor (Isaias 49:16). Ya no se
queja de los desiertos, porque ha descubierto que el mana cae
incluso alli. En ese punto, la soledad se convierte en

[150]



comunion, el dolor en adoracidn, y el aislamiento en puerta
de autoridad espiritual.

El Espiritu Santo desea que cada siervo de Dios
entienda esto: la soledad es temporal, pero los frutos que
produce son eternos. Las raices que se hunden en los suelos
del silencio daran fruto en la eternidad. El trabajo que nadie
aplaudié serd recompensado en el cielo. Las lagrimas
derramadas en secreto se convertirdn en canticos de victoria
delante del trono. Y los que caminaron solos por fidelidad
seran recibidos por una multitud que los esperaré en gloria.

Por eso, a todo, siervo o sierva de Dios, que tal vez lean
estas paginas con el corazon cansado, recordando sus noches
de soledad, quiero decirles con toda certeza: no estan solos.
Aunque parezca que el ministerio se ha vaciado, aunque sus
fuerzas estén menguando, aunque no encuentren
comprension ni abrigo humano, hay un Dios que los mira, los
escucha y los sostiene. El estd mas cerca de lo que se
imaginan. Su Espiritu ora con ustedes cuando ya no tienen
palabras. Sus manos son levantadas cuando sus rodillas no
responden. Sus promesas siguen vivas, aunque el tiempo
parezca haberse detenido.

No teman el silencio. No teman el desierto. No teman
la soledad. Porque alli, en ese mismo lugar que creian seria
el final, Dios estd preparando un nuevo comienzo. La soledad
no es la tumba de los ungidos; es el vientre para una nueva
dimension espiritual. Del vientre del silencio nacerd un
nuevo tiempo, una nueva uncion, una nueva sensibilidad. El

[151]

J



siervo que ha aprendido a estar solo con Dios, puede
acompafar a muchos con compasion verdadera. El que ha
llorado solo en la presencia divina, sabra consolar con el
mismo consuelo con que fue consolado (2 Corintios 1:4).

Cuando lleguen al final del camino y miren atras,
comprenderan que nunca estuvieron realmente solos. El
Espiritu Santo fue el compaiiero invisible, el Padre el
verdadero refugio, y Cristo el amigo fiel. Entonces, todas las
lagrimas haran sentido, todas las pruebas seran luz, y todo el
silencio se convertird en verdadera adoracion.

Y ese dia, en la presencia de Aquel que los llamo, oiran
la voz mas dulce que un siervo puede escuchar:

“Bien, buen siervo y fiel...
entra en el gozo de tu Seiior”
Mateo 25:21




Oracion final:

Serior amado, Tu que conoces los silencios del alma y los
desiertos donde solo se oye el eco del corazon cansado, hoy
me acerco a Ti sin palabras adornadas, con la sinceridad de
quien ha aprendido que en la soledad no hay mascaras, solo
verdad...

Tu sabes lo que pesa servir sin ser comprendido, amar sin
ser correspondido, entregar sin ser valorado. Pero también
sé que nada de lo que hago en Tu nombre se pierde, porque
Tus ojos ven aun lo que los hombres no notan...

Gracias por los dias en que me quitaste la compariia de los
hombres para darme la compaiiia de Tu Espiritu Santo...
Gracias por las noches donde el silencio me envolvia, porque
alli descubri que Tus brazos eran mi abrigo...

Gracias por enseriarme que el aislamiento no es abandono,
sino el lugar donde Tu voz se hace mas nitida y Tu amor mads
tangible...

Padre eterno, cuando el alma sienta el peso de la distancia,
recuérdame que Jesus también estuvo solo, y que en su
soledad redentora se consumo mi salvacion...

Ensériame a ver la soledad no como un enemigo, sino como
un taller donde Tu moldeas mi caracter y mi fe. Haz que mi
corazon no se endurezca en la espera, ni mi fe se apague en
el silencio...

Llena los espacios vacios con Tu presencia, y conviértelos en
altares de comunion. Haz de mi soledad un lugar sagrado,
donde pueda oir Tu voz, comprender Tus tiempos, y ser
transformado por Tu gloria... [Amén!

[1531

J



Reconocimientos

“Quisiera agradecer por este libro a mi Padre celestial,
porque me amo de tal manera que envid a su Hijo Jesucristo
mi redentor.

Quisiera agradecer a Cristo por hacerse hombre, por morir
en mi lugar y por dejarme sus huellas bien marcadas para
que no pueda perderme.

Quisiera agradecer al glorioso Espiritu Santo mi fiel amigo,
que en su infinita gracia y paciencia,
me fue revelando todo esto...”

“Quisiera como en cada libro agradecer a mi compaiiera de
vida, a mi amada esposa Claudia por su amor y paciencia
ante mis largas horas de trabajo, sé que es dificil vivir con
alguien tan enfocado en su propoésito y seria imposible sin

su comprension”




Como en cada uno de mis libros, he tomado muchos
versiculos de la biblia en diferentes versiones. Asi como
también he tomado algunos conceptos, comentarios o
parrafos de otros libros o manuales de referencia. Lo hago
con libertad y no detallo cada una de las citas, porque tengo
la total conviccion de que todo, absolutamente todo, en el
Reino, es del Sefior.

Los libros de literatura, obedecen al talento y la
capacidad humana, pero los libros cristianos, solo son el
resultado de la gracia divina. Ya que nada, podriamos
entender sin Su soberana intervencion.

Por tal motivo, tampoco reclamo la autoria o el
derecho de nada. Todos mis libros, se pueden bajar
gratuitamente en mi pagina personal
www.osvaldorebolleda.com y lo pueden utilizar con toda
libertad. Los libros no tienen copyright, para que puedan
utilizar toda parte que les pueda servir.

El Senor desate toda su bendicion sobre cada lector y
sobre cada hermano que, a través de su trabajo, también haya
contribuido, con un concepto, con una idea o simplemente
con una frase. Dios recompense a cada uno y podamos todos
arribar a la consumacion del magno proposito eterno en
Cristo.



http://www.osvaldorebolleda.com/

Doctor v maestro de la Palabra

Ohvalde Rebolloda

El Pastor y maestro Osvaldo Rebolleda hoy cuenta con
miles de titulos en mensajes de ensefianza para el
perfeccionamiento de los santos y diversos Libros de
estudios con temas variados y vitales para una vida cristiana
victoriosa.

El maestro Osvaldo Rebolleda es el creador de la Escuela de
Gobierno espiritual (EGE) y ha sido reconocido con un
Doctorado Honoris Causa en Divinidades de
La Universidad teoldgica de Estados Unidos.
Hasta hoy en dia ministra de manera itinerante en Argentina
Y hasta lo ultimo de la tierra.

rebolleda@hotmail.com

www.osvaldorebolleda.com

[156]


mailto:rebolleda@hotmail.com
http://www.osvaldorebolleda.com/

El alto costodeno

consultara fie ADMMNSTRACON

DE REMO

© JE}|NSU0I OU AP 0302 oye |3
ouid UODUGNHIM’OU

vaanosdy 0Q1VASO

amoud OO A

FORJANDO LA
PERSONALIDAD
DEL LIDER

=
5
z
-
*
H
=
®




El cuerpode |

Cristo revelado

opejanal 01511 °P odian |3

El alto costode no
consultara i

=
9
-
o
o
o
w
-~
°
o
o
s
)
[a]
o
3
w
=
-
o
=
o

va3inos3y 0Q1VASO



http://www.osvaldorebolleda.com/

-l |
=
=

~
=3
=
g
=
=
m
o
=
E
=
=

E1 espiritu
del _Amlcn

vaaToadd 0QVASO

| s, ‘L,n}umunnn e
\ESN mlm

.\

| e o

|
|
|
ol
w
<
21\
| o=l |
o |
o |
= |
m\
w
°‘
-
-1
m
1=
b- |
|

sto

9! ()(‘3“ ()p‘l:,\.\'()

tmp) ) 7P wpoy M 132

oy LM

.

Ct

E1 gobierno de
nuestra herencia

@1 eterno poder
be la Cruz




-
>
=
>
>
&
>
A
>
@)
=
>
=
c
N

yaaT1088d OQTVASO



http://www.osvaldorebolleda.com/

