UNA IGLESIA CON PARAMI:TROS DE

REINO

L[] OMO’S

N \I\-
.sH.___,J\“

MANUAL PASTORAI. o PUESTAS PARA LOS
DESAFIOS ACTUALES DE LA IGLESIA

OSVALDO REBOLLEDA



UNA IGLESIA CON
PARAMETROS DE

REINO

R ity i
N v Vo
S fa
& g Ho
N ‘
( .~
.

OSVALDO REBOLLEDA
(1)




Este libro No fue impreso
con anterioridad
Ahora es publicado en
Formato PDF para ser
Leido o bajado en:
www.osvaldorebolleda.com

Provincia de La Pampa

rebolleda@hotmail.com

Todos los derechos de este material son reservados para el
Sefior, quién los ofrece con la generosidad que lo caracteriza
a todos aquellos que desean capacitarse mas y lo consideran
de utilidad.

No se permite la transformacion de este libro, en cualquier
forma o por cualquier medio, para ser publicado
comercialmente.

Se puede utilizar con toda libertad, para uso de la ensefianza,
sin necesidad de hacer referencia del mismo.

Se permite leer y compartir este libro con todos los que mas
pueda y tomar todo concepto que le sea de bendicion.
Edicién general: EGE

Revision literaria: Autores argentinos

Revision solo ortografica - IA

Diseio de portada: EGEAD

Todas las citas Biblicas fueron tomadas de la Biblia version
Reina Valera, salvo que se indique otra version.




CONTENIDO

Introduccion................oiii 5
Capitulo uno:
Parametros de Reino para el evangelismo................. 12

Capitulo dos:
Parametros de Reino ante la asistencia social............. 30

Capitulo tres:

Parametros de Reino y el derecho a la privacidad........ 44

Capitulo cuatro:

Parametros de Reino frente a la politica................... 59
Capitulo cinco:
Parametros de Reino ante la muerte........................ 74

Capitulo seis:

Parametros de Reino sobre la cremacion.................. 90




Capitulo siete:

Parametros de Reino sobre el suicidio..................... 104

Capitulo ocho:

Parametros de Reino ante la condenacion................ 118
Del disefio ala practica................................... L. 138
Reconocimientos...................oooiiiiiiiii i, 143
Sobreelautor...................... 145
>
222

—
N
| —



INTRODUCCION

“Los entendidos resplandeceran como el resplandor del
firmamento; y los que enserian la justicia a la multitud,
como las estrellas a perpetua eternidad”

Daniel 12:3

La Iglesia de Jesucristo no es una invencion humana ni
una organizacion que se adapta segun las modas culturales de
cada época. Nace en el corazon eterno de Dios, es edificada
por Cristo y sostenida por la obra continua del Espiritu Santo.

Por esta razon, cuando la Iglesia pierde sus parametros
de Reino y comienza a regirse por criterios meramente
pragmaticos, emocionales o socioculturales, no solo se
debilita su testimonio, sino que también se distorsiona su
mision. Este quinto manual, al igual que los demas, surge
precisamente como una respuesta apostolica, teoldgica y
espiritual a esa tension constante entre el disefio divino y las
presiones del tiempo presente.

Como doctor y maestro de la Palabra, ensefio al
Cuerpo de Cristo, pero como apodstol debo velar por los
pastores que caminan bajo mi cobertura. Para cumplir
correctamente con esa responsabilidad, procuro dar respuesta
a cada situacion particular que pueda presentarse en la obra.
Mi tarea no es controlar a mis amados consiervos, sino




supervisar, direccionar, aconsejar y proveer lineamientos
claros para una labor ministerial efectiva.

Dichos lineamientos deben ser apostolicos y
proféticos, fundamentados en la maxima expresion del Reino
y conservando, en todo momento, la dindmica del Nuevo
Pacto. Esta tarea tiene un alto impacto en el avance
ministerial y, por logica, en la salud de las congregaciones.
En la blsqueda de servir con excelencia a mis amados
pastores y a sus equipos de trabajo, naci6 esta serie de
manuales, concebidos para ofrecer respuestas claras frente a
los desafios actuales de la Iglesia.

Vivimos dias de profundos cambios culturales,
aceleracion tecnolodgica, confusion moral y relativizacion de
la verdad. En este contexto, muchos ministros enfrentan
desafios para los cuales no siempre han sido preparados
adecuadamente. Las preguntas ya no son Unicamente
doctrinales, sino también practicas, éticas y pastorales.

Estos manuales contienen respuestas doctrinales, asi
como formas correctas de trabajo y de expresion ministerial.
En ellos detallo la importancia de la preparacion personal,
ministerial, matrimonial y familiar. Abordo los cuidados
necesarios para una ensefianza sana, una liturgia equilibrada,
un discipulado efectivo y un gobierno pastoral libre de
manipulacion. Asimismo, ensefio acerca de
responsabilidades, derechos y deberes, y desarrollo coémo es
posible mantener la santidad sin legalismo y la legalidad del
Reino sin concesiones.




Fundamento biblicamente lo que considero un
desarrollo saludable de las actividades ministeriales bajo
parametros de Reino, sin religiosidad. Advierto sobre la
necesidad de evaluar el avance de la obra contemplando cada
situacion a la luz de la gracia, sin diluir la verdad. Frente al
escenario actual, la Iglesia no puede darse el lujo de
improvisar; necesita fundamentos claros, criterios biblicos
firmes y una misma linea espiritual que honre el Reino de
Dios.

Este quinto manual esta dirigido a pastores y
matrimonios pastorales que caminan bajo mi cobertura
apostolica. Sugiero que otros pastores que tengan acceso a
este material consulten previamente con sus autoridades
espirituales. Entiendo que la forma de trabajo que
personalmente considero correcta puede ser percibida de
manera diferente por algunos amados consiervos. Respeto
esa diversidad y aclaro, con temor reverente, que bajo ningun
punto de vista pretendo generar controversias entre mis
colegas.

Concibo la cobertura espiritual no como un sistema de
control, sino como un disefio de paternidad espiritual,
alineamiento doctrinal y cuidado ministerial. Asi como en la
Escritura vemos que los obreros no ministraban de manera
aislada, sino en comunidn, sujecion y mutua edificacion, creo
firmemente que una Iglesia saludable necesita parametros
compartidos que preserven la unidad del Espiritu en el
vinculo de la paz. El apostol Pablo exhorta a que todos
hablemos una misma cosa, que no haya divisiones entre

—
~
| —




nosotros y que estemos perfectamente unidos en una misma
mente y en un mismo parecer (1 Corintios 1:10).

Comprendo que esta vision puede parecer una utopia
si observamos a la Iglesia de manera global. Sin embargo,
quienes trabajamos en unidad espiritual y reconocemos
autoridades asignadas tenemos la responsabilidad de unificar
criterios y avanzar gestionando la fe bajo lineamientos
apostolicos comunes.

Hablar de parametros de Reino o de lineamientos
apostolicos no implica una uniformidad rigida ni la anulacion
de la diversidad ministerial, sino una busqueda fiel de los
disefios divinos. El Reino de Dios posee principios
inmutables, aunque se manifieste en contextos diversos.
Jesis mismo ensefid que el Reino es justicia, paz y gozo en
el Espiritu Santo (Romanos 14:17), y que debemos buscarlo
por sobre todas las cosas (Mateo 6:33). Sin duda, esto
establece el marco espiritual desde el cual deben ordenarse
todas las practicas de la Iglesia. Cuando dichos parametros se
pierden, la Iglesia corre el riesgo de reaccionar segin la
presion social o las demandas emocionales, en lugar de
responder con discernimiento espiritual y sabiduria biblica.

A lo largo de este nuevo manual se abordaran temas
sensibles, complejos y, en muchos casos, controversiales. No
se hara desde una postura defensiva ni desde la condenacion,
sino desde mi responsabilidad apostolica de ministrar a los
pastores, quienes a su vez deben ejercer con fidelidad la
digna tarea de cuidar el rebafio del Sefior. Todos deseamos

—
o0
| —




servir al Rey con excelencia y, por tal motivo, asumimos este
desafio con dedicacién y cuidado.

Las Escrituras nos recuerdan que los pastores deben
velar por las almas como quienes han de dar cuenta (Hebreos
13:17). Esta conciencia imprime un santo temor en el
ejercicio ministerial y nos obliga a revisar no solo lo que
hacemos, sino también por qué y como lo hacemos. Cada
practica pastoral debe ser evaluada a la luz de la Palabra, la
naturaleza del Reino y el caracter de Cristo.

Comprender los pardmetros en la formacion de lideres,
activacion de dones espirituales, manipulacion, disciplina,
intervencion y compromiso con la politica, liberacion
demoniaca, sistemas de evangelismo, comedores y
asistencias alimenticias, eventos especiales como congresos,
escuelas, campamentos, retiros, ceremonias funebres,
cremacion, etc. Pueden ser temas que merecen una respuesta
solida y bajo una clara mentalidad de Reino. Cuando estos
temas se administran sin ensefianza, sin discernimiento o sin
orden, pierden su poder formativo y pueden convertirse en
meras formalidades o, peor ain, en espacios de ignorancia
espiritual.

Asimismo, la Iglesia enfrenta hoy algunas
problematicas humanas muy complejas que deben ser
tratadas. El silencio pastoral frente a estos temas no es
neutralidad, sino omision. Sin embargo, la intervencién de la
Iglesia debe ser sabia, biblica y responsable, evitando tanto
la intromision indebida como la indiferencia. La Escritura




ensefia que hay tiempo de sanar, tiempo de corregir y tiempo
de acompaifar, y que el siervo del Sefior no debe ser

contencioso, sino amable para con todos, apto para ensefar y
sufrido (2 Timoteo 2:24).

Este quinto manual tampoco pretende reemplazar la
guia del Espiritu Santo ni suplantar la relacion personal de
cada pastor con Dios. Por el contrario, busca servir como una
herramienta de alineamiento, reflexion y formacion que
ayude a establecer criterios comunes sin apagar la
sensibilidad espiritual. El Espiritu y la Palabra nunca se
contradicen: alli donde la Palabra establece limites, el
Espiritu trae vida; y donde el Espiritu se mueve con poder,
siempre honra la verdad revelada.

La autoridad pastoral, cuando es sana, no se impone:
se reconoce. No manipula, sino que sirve; no controla, sino
que edifica. Jesus enseid que el mayor en el Reino es el que
sirve, y que los lideres no deben ensefiorearse del rebafio,
sino ser ejemplos. Desde esta perspectiva, el liderazgo que
promuevo en este manual es un liderazgo con autoridad
espiritual, con uncién genuina y con un profundo respeto por
la dignidad de las personas.

Finalmente, este quinto manual es también una
exhortacion: un llamado a volver a los fundamentos, a
conservar una misma linea de ensefanza, a honrar la
cobertura espiritual atendiendo diligentemente su consejo y a
edificar congregaciones que reflejen el caracter del Reino en
medio de un mundo confundido. No se trata de conservar

—

10

'



tradiciones vacias, sino de preservar la verdad viva del
Evangelio. Como escribi6 el apostol Pablo, nadie puede
poner otro fundamento que el que estd puesto, el cual es
Jesucristo. Sobre ese fundamento edificamos con temor, con
amor y con fidelidad.

Que las paginas de cada uno de estos manuales sean
leidas con espiritu humilde, corazon ensenable y disposicion
al ajuste. Que no sean solo un compendio de respuestas, sino
instrumentos para formar ministros firmes, sensibles al
Espiritu y comprometidos con el Reino. Y que, en todo acto
de servicio, Cristo sea glorificado por Su Iglesia, ahora y
hasta el dia de Su venida.

-

Osvaldo Rebolleda

)o
)o|[{o
)le)




Capitulo uno

PARAMETROS DE REINO
PARA EL EVANGELISMO

“Asi nos lo ha mandado el Seiior: Te he puesto por luz
para las naciones, a fin de que lleves mi salvacion hasta

los confines de la tierra”.
Hechos 13:47

La manera en que una iglesia comprende, vive y
comunica el evangelio no es un asunto secundario ni una
cuestion metodologica; es el fundamento invisible sobre el
cual se edifica todo lo demés. El evangelismo, aunque
muchas veces relegado al &mbito de actividades, campanas o
programas, es en realidad una expresion directa de la teologia
que gobierna el corazon de una comunidad.

Alli donde el evangelio es comprendido de manera
superficial, la vida cristiana se vuelve fragil, inestable y
sostenida por el esfuerzo humano. Alli donde el evangelio es
entendido desde la perspectiva del Reino, la vida de los
creyentes florece desde la dependencia, la gratitud y la
obediencia que nace del Espiritu.

()



La Escritura muestra con claridad que la salvacion no
es el resultado de una iniciativa humana bien orientada, sino
la manifestacion soberana de la gracia de Dios. El
evangelismo, por lo tanto, no puede ser reducido a un intento
de convencer personas de aceptar una verdad, sino que debe
ser comprendido como la participacion consciente y
obediente en la obra vivificadora de Dios.

Jesucristo no es simplemente una doctrina que se
adopta ni una decisién que se toma; El es la Vida misma que
se revela, irrumpe y es impartida por el Espiritu Santo. “En
El estaba la vida, y la vida era la luz de los hombres” (Juan
1:4). Esta afirmacion no solo define quién es Cristo, sino que
establece el principio sobre el cual debe descansar todo
evangelismo que pretenda ser fiel al Reino.

Cuando el evangelismo es presentado como un
proceso donde el ser humano, desde su condicion natural,
posee la capacidad de elegir a Dios por si mismo, el Reino
comienza a degradarse silenciosamente. Se forma una
espiritualidad centrada en el mérito, una fe sostenida por el
voluntarismo y una vida cristiana que, aunque usa el lenguaje
correcto, opera desde una légica equivocada. No es casual
que gran parte de la iglesia contempordnea viva agotada,
frustrada y atrapada en ciclos constantes de activismo
religioso; el problema no siempre esta en la falta de
compromiso, sino en un evangelio deficiente que coloco el
peso de la salvaciéon en hombros humanos.

—

13

'




Durante décadas, la frase “acepta a Jesus como tu
Sefior y Salvador” ha sido utilizada como una sintesis del
evangelio. Aunque su intencidn suele ser pastoral y accesible,
encierra una problematica teologica profunda cuando no es
correctamente explicada. Presenta la salvacion como una
iniciativa primaria del ser humano y le atribuye una
capacidad espiritual que la Escritura niega de manera
contundente.

El apdstol Pablo describe al hombre en su estado
natural no como alguien confundido o débil, sino como
alguien “muerto en delitos y pecados” (Efesios 2:1). Un
muerto no responde, no decide, no elige y no busca. “No hay
justo, ni aun uno; no hay quien entienda, no hay quien
busque a Dios” (Romanos 3:10 y 11). Esta descripcion no
es retdrica ni exagerada; es una definicion precisa de la
condicidn espiritual del ser humano sin Cristo.

Desde esa realidad, el evangelismo de Reino no busca
producir decisiones, sino ser instrumento para que Dios
imparta vida. La salvacion no ocurre cuando el hombre
encuentra a Dios, sino cuando Dios se revela al hombre. Jesus
mismo lo afirmé con claridad: “Ninguno puede venir a mi,
si el Padre que me envio no lo trae” (Juan 6:44). Esta
verdad no anula la responsabilidad de predicar, pero redefine
completamente la naturaleza de la predicacion. Predicamos
no para provocar una respuesta humana autébnoma, sino para
obedecer el mandato divino y ser canales a través de los
cuales el Espiritu Santo obra soberanamente.

14

—
| —



Aqui se establece un parametro fundamental para una
iglesia que desea vivir bajo gobierno de Reino: el
evangelismo no es una técnica, es una expresion de vida. No
se trata de convencer con argumentos, ni de persuadir con
razonamientos, porque “el evangelio... es locura para los
que se pierden” (1 Corintios 1:18). El hombre natural no
puede comprender las cosas del Espiritu porque “para él son
locura” (1 Corintios 2:14). Por eso, ningin método, por mas
sofisticado que sea, puede producir vida espiritual. Solo Dios
salva. Solo Dios ilumina. Solo Dios resucita a los muertos.

Esto no significa que los métodos sean inutiles, sino
que nunca pueden ocupar el lugar de la uncion. Dios, en su
soberania, puede salvar incluso cuando los métodos son
deficientes, porque nadie puede frustrar Su voluntad. Sin
embargo, una iglesia que busca establecer pardmetros de
Reino no puede conformarse con resultados aislados; debe
aprender a discernir lo correcto y a cooperar conscientemente
con la obra del Espiritu Santo. La fidelidad no se mide solo
por lo que Dios hace a pesar de nosotros, sino por lo que
hacemos alineados con Su corazon.

El evangelismo de Reino se manifiesta necesariamente
a través de dos expresiones inseparables. La primera es una
vida que da testimonio de la verdad. Jesus dijo que Sus
discipulos serian la sal de la tierra y la luz del mundo (Mateo
5:13 y 14). En un mundo dominado por la mentira, la
hipocresia y la falsedad, una vida transformada por Cristo se
vuelve una evidencia poderosa del Reino. No se trata de
perfeccion moral, sino de una vida rendida, integra y

()



gobernada por Dios. El fruto del Espiritu, la coherencia entre
lo que se cree y lo que se vive, y la manifestacion de una fe
genuina hacen visible una realidad invisible. Como una
ciudad asentada sobre un monte, esa vida no puede ocultarse.

Sin embargo, el testimonio silencioso, aunque
poderoso, es insuficiente por si solo. El mismo Jesus que
vivid una vida perfecta también proclamé el Reino con
palabras. El mandato apostélico es claro: “Id por todo el
mundo y predicad el evangelio” (Marcos 16:15). La fe viene
por el oir, y el oir por la palabra de Dios (Romanos 10:17).
El evangelismo de Reino no opone vida y palabra, sino que
las une en una misma expresion. La vida autentica la palabra,
y la palabra revela el sentido de la vida.

La iglesia primitiva entendid este equilibrio con
claridad. El dia de Pentecostés, Pedro no solo fue testigo de
la obra del Espiritu en su propia vida, sino que proclamé con
autoridad el mensaje de Cristo en las calles de Jerusalén.
Como resultado, tres mil personas fueron afiadidas a la iglesia
(Hechos 2:41).

Poco después, los creyentes eran conocidos por sus
buenas obras y gozaban del favor del pueblo, pero al mismo
tiempo no dejaban de anunciar “al pueblo todo el mensaje
de esta Vida” (Hechos 5:20). La Escritura declara que “el
pueblo los tenia en gran estima” (Hechos 5:13) y que un
temor reverente se apoderaba de todos, porque reconocian
que Dios estaba con ellos (Hechos 2:43). Vida y palabra,
testimonio y proclamacion, caminaban juntos.

[ 1e)



Aqui emerge otro parametro esencial del evangelismo
de Reino: no toda buena conducta es luz, ni toda integridad
moral imparte vida. El mundo necesita personas integras para
mejorar la convivencia social, pero necesita hijos de Dios
para que el Reino se manifieste. Hay muchos hombres y
mujeres con valores elevados que no conocen a Cristo, pero
no por ello son portadores de vida espiritual. La diferencia no
esta solo en lo que hacen, sino en lo que son. La vida cristiana
no se compone Unicamente de buenas obras, sino de la
manifestacion de la uncion, que es la vida misma de Cristo
fluyendo a través de los suyos.

El apostol Pablo exhortdo a Timoteo diciendo: “Ten
cuidado de ti mismo y de la doctrina” (1 Timoteo 4:16). En
esta breve instruccidn se encierra una verdad profunda: tanto
el estilo de vida como la ensefianza deben estar bajo la uncion
para ser efectivos. Una doctrina correcta sin vida produce
orgullo; una vida activa sin doctrina produce confusion. El
evangelismo de Reino requiere ambas cosas: palabras vivas
y vidas ungidas. Solo asi el mensaje deja de ser informacion
y se convierte en imparticion.

Esto implica que el evangelismo no puede ser
practicado de manera plena por quienes viven desde una
mentalidad religiosa. Solo aquellos que viven bajo el
gobierno de Dios, rendidos al Espiritu Santo, pueden ser
canales efectivos de vida. No se trata de perfeccion, sino de
dependencia. No se trata de protagonismo, sino de rendicion.
Cuando la iglesia comprende esto, deja de confiar en sus
estrategias y aprende a caminar en obediencia espiritual.

()




El evangelismo como estilo de vida no reemplaza la
proclamacion verbal del evangelio, sino que la complementa
y la potencia. Vivir de una manera digna del llamado recibido
(Efesios 4:1 al 3) y anunciar sin vergiienza el poder del
evangelio (Romanos 1:16) son dos expresiones de una
misma realidad. Pero por encima de todo, el parametro
supremo sigue siendo la uncion. Al final, no somos nosotros
quienes iluminamos los corazones; es Dios quien da vida.
Nosotros solo somos vasos. Cuando la iglesia comprende
esto, deja de intentar convencer y comienza a impartir vida.
Y alli, el Reino se expande.

Cuando la Iglesia pierde de vista que el evangelismo
es, ante todo, una obra del Espiritu Santo en la cual somos
llamados a participar y no a protagonizar, comienza
inevitablemente a sustituir la dependencia por la técnica. Alli
donde la uncién es desplazada por el método, el Reino deja
de ser una realidad viva y se transforma en una estructura
funcional.

No porque Dios haya dejado de obrar, sino porque el
hombre ha comenzado a ocupar un lugar que no le
corresponde. La Escritura es clara al afirmar que “no por
ejército, ni por fuerza, sino por mi Espiritu, ha dicho
Jehova de los ejércitos” (Zacarias 4:6). Este principio no
solo aplica a la edificaciébn personal, sino también a la
expansion del Reino.

El evangelismo de Reino exige una profunda revision
de las motivaciones internas con las que se predica el

()



evangelio. Cuando el objetivo principal se reduce a aumentar
numeros, llenar reuniones o sostener estructuras, el mensaje
comienza a adaptarse a lo que resulta mas aceptable para el
oyente.

El llamado al arrepentimiento se debilita, la
centralidad de la cruz se diluye y la santidad es presentada
como una opcion secundaria. Sin darse cuenta, la Iglesia
termina ofreciendo un evangelio sin cruz, una salvacion sin
arrepentimiento y un Cristo funcional a las necesidades
humanas, pero no al sefiorio del Reino. Sin embargo, el
evangelio biblico nunca fue disefiado para agradar al hombre
natural, sino para confrontarlo, humillarlo y llevarlo a la
dependencia absoluta de Dios.

Jestis no llamé a las multitudes con promesas de
bienestar inmediato, sino con un llamado radical a morir a si
mismos. “Si alguno quiere venir en pos de mi, niéguese a si
mismo, tome su cruz cada dia, y sigame” (Lucas 9:23).
Estas palabras no son una invitacién simbolica, sino una
declaracion de principios del Reino. El evangelismo que
omite esta dimension no prepara discipulos, sino
simpatizantes; no forma hijos maduros, sino consumidores
espirituales. Cuando la salvacién es presentada como un
beneficio y no como una rendicidn, el resultado es una iglesia
numerosa, pero espiritualmente fragil.

El problema no radica en la claridad del mensaje

biblico, sino en la incomodidad que produce en una cultura
centrada en el yo. Por eso, la tentacion constante es suavizar

()




el evangelio para hacerlo mas accesible. Sin embargo, el
apostol Pablo declard con firmeza: “Si todavia agradara a
los hombres, no seria siervo de Cristo” (Galatas 1:10). El
evangelismo de Reino no busca aprobacion cultural, sino
fidelidad espiritual. No adapta el mensaje para que encaje en
el hombre, sino que confronta al hombre para que sea
transformado por el mensaje.

Esta fidelidad al evangelio exige que la Iglesia
comprenda con claridad que la salvacion no es un acuerdo
entre Dios y el hombre, sino un acto soberano de resurreccion
espiritual. Pablo lo expresa con contundencia cuando afirma
que Dios “aun estando nosotros muertos en pecados, nos
dio vida juntamente con Cristo” (Efesios 2:5).

La iniciativa es divina, la accion es divina y la gloria
es exclusivamente divina. El hombre no coopera en su
resurreccion espiritual; simplemente es alcanzado por la
gracia. Por lo tanto, el evangelismo no puede ser presentado
como una negociacion, sino como un anuncio de buena
noticia: Dios ha obrado, Dios hizo la obra y ha extendido Su
gracia, Dios estd en paz a través de Cristo y nos llama a la
reconciliacion. Las palabras son semillas y por eso son
importantes, porque portan la vida de Cristo (Mateo 13:18 al
23).

Desde esta perspectiva, el rol de la Iglesia no es
producir resultados, sino ser fiel al encargo. Jesus dijo que el
Espiritu Santo convenceria al mundo de pecado, de justicia 'y
de juicio (Juan 16:8). Esta obra no fue delegada al ingenio

(=)



humano, sino al Espiritu de Dios. La Iglesia anuncia, el
Espiritu convence; la Iglesia proclama, Dios da vida. Cuando
este orden se invierte, el evangelismo se convierte en
manipulacion emocional o en presion psicologica,
produciendo respuestas externas sin transformacién interna.
El fruto inmediato puede parecer alentador, pero el tiempo
revela la fragilidad de lo que no nacié del Espiritu.

El evangelismo de Reino, por lo tanto, debe ser
ejercido desde una profunda conciencia de temor reverente.
No se trata de jugar con decisiones espirituales, ni de
provocar respuestas momentaneas, sino de cooperar con una
obra eterna. Cada vez que el evangelio es anunciado, se esta
proclamando vida y muerte, luz y tinieblas, Reino de Dios y
reino de este mundo.

Pablo lo expresd con una imagen solemne al decir que
somos “grato olor de Cristo en los que se salvan y en los
que se pierden” (2 Corintios 2:15). El evangelio no siempre
produce aceptacion; a veces produce rechazo. Pero en ambos
casos, sigue siendo una manifestacion del Reino.

Este entendimiento protege a la Iglesia de dos peligros
opuestos. Por un lado, la libra del orgullo cuando hay fruto
visible, recordandole que la obra es de Dios. Por otro lado, la
guarda de la frustracion cuando no hay resultados aparentes,
afirmandole que la fidelidad precede al fruto. El parametro
de Reino no es el éxito ministerial medido en cifras, sino la
obediencia al llamado. “Asi que ni el que planta es algo, ni
el que riega, sino Dios, que da el crecimiento” (1 Corintios

()



3:7). Esta verdad libera a los ministros de la presion de
producir y los conduce a la libertad de servir.

En este punto, es necesario afirmar con claridad que el
evangelismo de Reino no promueve pasividad ni
indiferencia. La soberania de Dios no anula el mandato de
predicar; lo fundamenta. Precisamente porque Dios es quien
salva, la Iglesia puede predicar con valentia, sin temor al
rechazo ni dependencia del aplauso.

El mismo Pablo, que enseiid con profundidad la
doctrina de la gracia, fue también uno de los evangelistas mas
incansables. Predicé en sinagogas, plazas, casas y carceles,
sabiendo que algunos creerian y otros endurecerian su
corazon. Su confianza no estaba en la respuesta humana, sino
en el poder del evangelio.

Esta conviccidn transforma la manera en que los santos
son instruidos. En lugar de ser entrenados para repetir
formulas, son formados para vivir en comunién con el
Espiritu Santo. En lugar de memorizar discursos, aprenden a
discernir el mover de Dios. El evangelismo deja de ser una
carga y se convierte en una consecuencia natural de una vida
gobernada por Cristo. Cuando la Iglesia vive bajo el sefiorio
del Reino, la proclamacion fluye con naturalidad, autoridad
y uncion.

Por esta razon, el manual ministerial no puede
limitarse a ensefiar qué decir, sino que debe formar en qué
espiritu vivir. El evangelismo de Reino no comienza en la

(=)



boca, sino en ¢l corazon. Comienza en la intimidad con Dios,
en la rendicion diaria, en la transformacion del caracter y en
la renovacion de la mente. Una iglesia que ora poco y
depende mucho de sus estrategias no puede sostener un
evangelismo vivo. En cambio, una iglesia que cultiva la
presencia de Dios, aunque tenga recursos limitados, se
convierte en un instrumento poderoso en las manos del
Espiritu.

La historia de la Iglesia confirma este principio una y
otra vez. Los grandes movimientos de expansion del
evangelio no nacieron de métodos innovadores, sino de
hombres y mujeres profundamente rendidos a Dios. No
fueron expertos en comunicacion, pero estaban llenos del
Espiritu Santo.

No confiaron en su elocuencia, sino en la uncion.
Cuando Pedro y Juan fueron llevados ante el concilio, los
lideres religiosos reconocieron que eran hombres sin letras y
del vulgo, pero se maravillaban al ver su valentia y
reconocian que habian estado con Jesus (Hechos 4:13). Esa
es la marca del evangelismo de Reino: haber estado con El.

Cuando la Iglesia comprende esto, deja de
obsesionarse con atraer personas a sus reuniones y comienza
a enfocarse en llevar la vida de Cristo a los corazones. El
centro ya no es el evento, sino la imparticion de vida. Ya no
se mide el éxito por la cantidad de asistentes, sino por la
profundidad de la transformacion. El evangelismo deja de ser

23

—
| —



una actividad ocasional y se convierte en una expresion
permanente de una comunidad viva.

Este es un llamado urgente para los pastores y lideres
que desean establecer iglesias con parametros de Reino. No
podemos conformarnos con un evangelio reducido ni con
resultados superficiales. Somos llamados a formar una
generacion que viva del Espiritu, que anuncie con autoridad
y que dependa absolutamente de Dios. El Reino no se
expande por fuerza humana, sino por la manifestacion de la
vida de Cristo en los suyos. Alli donde esa vida fluye, la luz
alcanza los corazones, y los muertos oyen la voz del Hijo de
Dios y viven.

El evangelismo de Reino, cuando es correctamente
entendido, conduce inevitablemente a una profunda
responsabilidad espiritual por parte de quienes lideran la
Iglesia. No se trata simplemente de ensefiar contenidos
correctos, sino de formar una conciencia conforme al
gobierno de Dios.

Los pastores no solo administran estructuras ni
coordinan actividades; son custodios del mensaje que la
Iglesia anuncia y del espiritu con el que lo anuncia. Por esta
raz6n, el modo en que el evangelio es comunicado desde el
liderazgo determina, en gran medida, la calidad espiritual de
la comunidad que se esta formando.

La Escritura advierte que la fe del pueblo esta
intimamente ligada a la fidelidad doctrinal de quienes

()



ensefian. Pablo exhortd a Timoteo no solo a predicar, sino a
perseverar en la doctrina, afirmando que al hacerlo se salvaria
a si mismo y a los que lo oyeran (1 Timoteo 4:16). Esta
declaracion revela una verdad solemne: un evangelio mal
comunicado no solo produce creyentes débiles, sino que
compromete la salud espiritual de toda la iglesia. El problema
de muchas generaciones de creyentes no radica en su falta de
deseo de agradar a Dios, sino en haber sido formadas bajo un
evangelio incompleto, centrado en el hombre y no en la obra
soberana de Cristo.

Desde esta perspectiva, el evangelismo de Reino exige
que los lideres asuman una funciéon magisterial clara. No
basta con repetir frases tradicionales ni con imitar modelos
que han sido culturalmente aceptados. Es necesario discernir
st lo que se estd comunicando refleja fielmente la verdad
biblica o si, de manera sutil, esta transmitiendo una teologia
que exalta la capacidad humana por encima de la gracia.

Cuando la salvacion es presentada como una decision
que el hombre controla, el resultado inevitable es una vida
cristiana sostenida por el esfuerzo. En cambio, cuando la
salvacion es anunciada como una obra soberana de Dios, la
respuesta del creyente nace de la gratitud, la dependencia y
la obediencia que produce el Espiritu Santo.

Este enfoque no debilita el llamado al arrepentimiento;
lo profundiza. El arrepentimiento biblico no es una simple
modificacién de conducta ni una emocion momentanea, sino
un cambio radical de mente y direccion que solo puede

()



producirse cuando la luz de Dios irrumpe en el corazon. Jesus
declar6 que habia venido a llamar a pecadores al
arrepentimiento, no a los justos (Lucas 5:32). Pero ese
llamado no apelaba a la autosuficiencia del hombre, sino a su
reconocimiento de incapacidad. El evangelismo de Reino no
invita al hombre a colaborar con Dios, sino a rendirse
completamente a El, y eso solo puede ser producirlo por el
mismo Espiritu Santo.

Por esta razon, la proclamacion del evangelio debe
estar impregnada de un profundo sentido de uncion. No se
trata unicamente de decir palabras verdaderas, sino de
hacerlo bajo la vida de Cristo. Pablo afirmo6 que el Reino de
Dios no consiste en palabras, sino en poder (1 Corintios
4:20). Este poder no es emocional ni manipulativo; es la
manifestacion de la vida del Espiritu que convence,
quebranta y transforma. Una predicacién correcta pero
carente de uncion puede informar, pero no vivificar. En
cambio, una palabra ungida, aun expresada con sencillez,
puede abrir los ojos del entendimiento y despertar vida donde
antes habia muerte.

Aqui se establece un parametro innegociable para la
Iglesia: el evangelismo de Reino solo puede ser ejercido por
gente de Reino. No por personas perfectas, sino por hombres
y mujeres que viven bajo el gobierno de Dios. La autoridad
espiritual no proviene del cargo ni del reconocimiento
humano, sino de la vida de Cristo manifestada en el caracter.
Cuando el mensajero vive en contradiccion con el mensaje,
el evangelio pierde peso, aunque conserve forma. Pero

()



cuando la vida respalda la palabra, la verdad se vuelve
irrefutable, aun para quienes no desean aceptarla.

El apostol Pablo vivio esta realidad de manera
constante. Podia exhortar a otros a imitarlo porque ¢l mismo
imitaba a Cristo (1 Corintios 11:1). Su vida, sus
sufrimientos, su perseverancia y su entrega daban testimonio
de la autenticidad del mensaje que proclamaba. Por eso podia
declarar que no predicaba con sabiduria humana, sino con
demostracion del Espiritu y de poder, para que la fe de los
creyentes no estuviera fundada en la sabiduria de los
hombres, sino en el poder de Dios (1 Corintios 2:4 y 5). Este
principio sigue siendo valido hoy. Una iglesia que depende
de la elocuencia y no de la uncion edifica sobre arena.

El evangelismo de Reino también redefine el concepto
de éxito ministerial. En una cultura obsesionada con los
resultados visibles, el Reino establece parametros diferentes.
Jests hablo del sembrador que esparce la semilla sabiendo
que no toda dard fruto, pero sin dejar de sembrar fielmente
(Mateo 13:3 al 9). El llamado no es garantizar la respuesta,
sino sembrar la palabra con fidelidad. Algunos corazones
seran endurecidos, otros superficiales y otros fértiles, pero la
responsabilidad del sembrador es la obediencia. Esta verdad

libera al ministro de la ansiedad por el resultado y lo ancla en
la fidelidad al llamado.

Cuando la Iglesia adopta este paradigma, deja de medir
su impacto Unicamente por estadisticas y comienza a evaluar
la profundidad de la obra espiritual. No se trata de cuantos

()



levantan la mano, sino de cuantos caminan en obediencia. No
se trata de cuantos asisten, sino de cuantos han sido
verdaderamente vivificados por el Espiritu. El evangelismo
deja de ser una estrategia de crecimiento institucional y se
convierte en una manifestacion del Reino en medio de una
generacion confundida.

Este entendimiento tiene implicaciones practicas
profundas. Los santos deben ser instruidos no solo para
hablar del evangelio, sino para vivirlo intensamente. La
dependencia del Espiritu Santo debe ser ensefiada como una
realidad cotidiana, no como una experiencia ocasional. Orar,
escuchar a Dios, discernir Su mover y obedecer Su direccion
deben formar parte del discipulado basico. Solo asi la
proclamacion del evangelio sera fruto de una vida en
comunion con Dios y no de una obligacion religiosa.

La Iglesia puede desarrollar programas, campafas y
estrategias, y en si mismas no son malas. Pero cuando estas
ocupan el lugar de la uncién, se convierten en un sustituto
peligroso. Al final, lo que transforma los corazones no es la
excelencia organizativa, sino la vida de Cristo fluyendo a
través de vasos rendidos. El evangelismo de Reino no busca
impresionar al mundo, sino manifestar a Cristo. No apunta a
convencer intelectualmente, sino a impartir vida espiritual.

Por eso, la exhortacion final para los pastores y lideres
es clara y urgente: vuelvan al fundamento. Formen iglesias
que vivan del Espiritu y no de la técnica. Instruyan a los
santos para que dependan de Dios y no de férmulas.

(=)




Anuncien el evangelio con claridad, firmeza y pasion, pero
siempre bajo la uncion. Recuerden que Dios es quien salva,
y nosotros somos simplemente colaboradores obedientes de
Su gracia.

Cuando la Iglesia vive de esta manera, el Reino se
expande de forma inevitable. No por presion humana, sino
por la atraccion de la vida. Los corazones son iluminados, los
muertos oyen la voz del Hijo de Dios y viven, y la gloria es
dada exclusivamente a Dios. Ese es el evangelismo de Reino.
Esa es la Iglesia que camina bajo parametros de Reino. Y ese
es el llamado que debemos abrazar con temor reverente y
profunda gratitud.

“Tampoco se enciende una lampara para cubrirla con
una vasija. Por el contrario, se pone en el candelero para
que alumbre a todos los que estin en la casa. Hagan
brillar su luz delante de todos, para que ellos puedan ver
las buenas obras de ustedes y alaben a su Padre que estd
en los cielos.”

Mateo 5:15y 16

hle)
)o|[{0
)O

29

—
| —



Capitulo dos

PARAMETROS DE REINO
ANTE LA ASISTENCIA SOCIAL

“Si derramas tu pan para el hambriento y sacias al
afligido, tu luz se levantard en las tinieblas.”
Isaias 58:10

La Iglesia de Jesucristo no fue llamada inicamente a
proclamar un mensaje con palabras, sino a encarnar una vida.
El Reino de Dios no se anuncia solo desde los pulpitos; se
manifiesta en los gestos concretos del amor redentor que
fluye desde corazones transformados. Alli donde hay
hambre, desnudez, abandono, dolor o marginacién, el Reino
tiene una oportunidad de hacerse visible, no como ideologia
ni como programa social, sino como expresion viva del
caracter de Cristo.

Jesus fue contundente al ensefiar que el trato dado a los
mas vulnerables revela la verdadera relacion con El. Cuando
declar6: “porque tuve hambre, y me disteis de comer; tuve
sed, y me disteis de beber; fui forastero, y me recogisteis;
estuve desnudo, y me cubristeis; enfermo, y me visitasteis;

()



en la carcel, y vinisteis a mi” (Mateo 25:35 y 36), no estaba
describiendo una obra social organizada, sino una vida
gobernada por el amor del Reino. La afirmacion final:
cuanto lo hicisteis a uno de estos mis hermanos mds
pequerios, a mi lo hicisteis” (Mateo 25:40), coloca la
asistencia social en un plano profundamente espiritual y
cristologico.

Desde esta perspectlva la Iglesia no ayuda para ganar
legitimidad social, ni para construir estadisticas
ministeriales, ni para atraer multitudes. Ayuda porque Cristo
vive en ella, y Su vida se expresa naturalmente en
misericordia. Cuando la ayuda se convierte en una estrategia,
pierde su aroma espiritual; cuando se transforma en
intercambio, deja de ser gracia.

Aqui es donde resulta imprescindible establecer
parametros claros de Reino. La asistencia social, aunque
santa en su origen, puede corromperse facilmente cuando se
la separa del espiritu del Evangelio. Pablo advierte que aun
los actos aparentemente mas nobles pueden vaciarse de su
valor espiritual si no proceden del amor: “si repartiese todos
mis bienes para dar de comer a los pobres, y si entregase mi
cuerpo para ser quemado, y no tengo amor, de nada me
sirve” (1 Corintios 13:3). EI Reino no se mide por la
magnitud de lo que se da, sino por la naturaleza del amor con
que se da.

La Iglesia debe entender que la ayuda al necesitado no
es una herramienta evangelistica, sino una consecuencia del

()



Evangelio ya encarnado en la comunidad de fe. El error no
esta en predicar a Cristo, sino en condicionar la ayuda a una
respuesta espiritual.

Cuando se exige asistencia a reuniones, participacion
en actos religiosos o confesiones de fe a cambio de alimentos,
abrigo o recursos, se cruza una linea peligrosa: la gracia deja
de ser gracia. La fe auténtica nunca nace de la coercion ni de
la necesidad material, sino de la obra soberana del Espiritu
Santo en el corazén humano.

La Escritura es clara al afirmar que el amor verdadero
no busca lo suyo (1 Corintios 13:5). Por esta razon, toda
forma de asistencia social que pretenda obtener algo a
cambio, aunque sea una declaracion verbal de fe, contradice
el espiritu del Reino. Jests jamds alimentd multitudes para
obligarlas a seguirlo. De hecho, cuando muchos lo seguian
por interés material, El confronté sus motivaciones con
palabras que los incomodaron profundamente (Juan 6:26 y
27). El Reino no seduce por conveniencia; transforma por
verdad.

El llamado de la Iglesia es ser sal y luz (Mateo 5:13 al
16), pero esa manifestacion no se fuerza ni se publicita; se
produce por naturaleza. La sal sala porque es sal, y la luz
alumbra porque es luz. De la misma manera, la Iglesia ama
porque ama, da porque da, sirve porque sirve. No necesita
justificar su ayuda ni usarla como plataforma de control
espiritual. Cuando la vida de Cristo habita en una comunidad,
su impacto sera inevitable, aun sin discursos.

(»)




En este sentido, es necesario afirmar con claridad
magisterial que toda ayuda debe ser desinteresada, libre de
manipulacion emocional o espiritual. Obligar a personas en
situacion de vulnerabilidad a orar, confesar o participar de
practicas religiosas como requisito para recibir alimento no
es evangelismo; es violencia espiritual.

Jesis jamas violentd conciencias. El invito, llamd,
propuso, pero nunca utiliz6 la necesidad humana como
medio de presion. El joven rico pudo irse triste sin ser
forzado; la multitud pudo abandonarlo cuando el mensaje
dej6 de ser atractivo. El Reino respeta la libertad del corazon.

La Iglesia que opera bajo parametros de Reino
entiende que su tarea es sembrar con amor y dejar los
resultados en manos de Dios. “Yo planté, Apolos rego; pero
el crecimiento lo ha dado Dios” (1 Corintios 3:6). La
asistencia social es una forma de siembra silenciosa,
profunda y poderosa. No necesita resultados inmediatos ni
conversiones forzadas. El fruto auténtico siempre llega a su
tiempo.

Desde esta comprension, los comedores, merenderos,
modulos alimentarios, refugios, entrega de ropa, apoyo
escolar y ayuda integral a familias vulnerables no solo son
validos, sino profundamente biblicos. La advertencia no esta
en el qué, sino en el como y en el para qué. Cuando estas
acciones nacen del amor genuino, administradas con
integridad y sin intereses ocultos, se convierten en altares
cotidianos donde Cristo es honrado.

—

33

'



La Iglesia primitiva comprendid esto con claridad.
Hechos 2:44 al 47 describe una comunidad que compartia lo
que tenia, atendia las necesidades y gozaba del favor del
pueblo, no porque buscara aprobacion, sino porque vivia una
fe auténtica. El testimonio publico era consecuencia, no
objetivo. El Reino se hacia visible porque el amor era real.

En contextos de crisis social y econdmica, la presion
sobre la Iglesia aumenta. Los gobiernos, las organizaciones y
la sociedad observan, demandan, critican y, en ocasiones,
intentan instrumentalizar la labor eclesial. Por eso, mas que
nunca, se requiere discernimiento espiritual. La Iglesia puede
colaborar, pero nunca subordinarse; puede recibir recursos,
pero jamas vender su conciencia; puede servir a la sociedad,
pero sin perder su voz profética ni su libertad espiritual. “Es
necesario obedecer a Dios antes que a los hombres”
(Hechos 5:29) sigue siendo un principio vigente.

El desafio pastoral consiste en formar comunidades
maduras que comprendan que la asistencia social no es una
plataforma de poder, sino una expresion de servicio; no es un
medio de control, sino una manifestacion de amor; no es una
moneda de intercambio, sino un acto de obediencia. Cuando
la Iglesia pierde esta claridad, corre el riesgo de convertirse
en una ONG religiosa mads, vacia de uncion y sin autoridad
espiritual.

La Iglesia de Reino ayuda porque ve a Cristo en el
necesitado. Sirve porque fue servida primero. Da porque
recibié gracia. Ama porque fue amada. Y en ese fluir

([ »)



sencillo, santo y desinteresado, el Reino de Dios se
manifiesta con poder silencioso, transformando vidas,
dignificando personas y glorificando al Padre que esta en los
cielos.

La integridad espiritual de la Iglesia se pone a prueba
con mayor fuerza cuando entra en contacto con estructuras
externas de poder, financiamiento o reconocimiento
institucional. En el ambito de la asistencia social, este desafio
se vuelve particularmente sensible. El deseo legitimo de
ayudar puede conducir, si no hay discernimiento, a
compromisos que erosionan silenciosamente la autoridad
espiritual y la libertad profética de la Iglesia.

La Escritura ensefa que el Reino de Dios no depende
de recursos humanos para manifestarse, aunque puede
administrarlos con sabiduria. “Ne con ejército, ni con
fuerza, sino con mi Espiritu, ha dicho Jehova de los
ejércitos” (Zacarias 4:6). Este principio no niega la utilidad
de los medios materiales, pero si establece con claridad que
la fuente, la direccion y la motivacion de la obra de la Iglesia
deben permanecer siempre bajo el gobierno del Espiritu
Santo.

Cuando la Iglesia establece acuerdos con gobiernos u
organismos para canalizar ayuda social, es indispensable que
lo haga desde una posicion de madurez espiritual y claridad
ética. La colaboracion no es pecado; la dependencia, si. El
problema no radica en recibir recursos, sino en aceptar
condiciones que comprometan la verdad, el mensaje o la

()



conciencia. Cada convenio debe ser evaluado no solo desde
lo administrativo, sino desde lo espiritual, preguntandose si
preserva la identidad del Reino o si la diluye.

La historia biblica muestra que cada vez que el pueblo
de Dios confundi6 proteccion con alianza, termin6 perdiendo
autoridad. Israel fue advertido repetidamente sobre el peligro
de confiar en Egipto, en Asiria o en pactos politicos que
reemplazaban la confianza en Dios. “;Ay de los que
descienden a Egipto por ayuda... y no miran al Santo de
Israel!” (Isaias 31:1). La Iglesia debe aprender de estas
lecciones y recordar que ningun recurso justifica la pérdida
de su libertad espiritual.

En este punto, la transparencia se vuelve un principio
irrenunciable. Toda ayuda administrada en nombre de la
Iglesia debe ser clara, honesta y responsable. Pablo mismo
afirmaba que procuraba hacer las cosas “no solo delante del
Seiior, sino también delante de los hombres” (2 Corintios
8:21). La administracion integra no es solo un requisito legal,
sino una expresion de temor de Dios. La Iglesia que sirve al
necesitado debe hacerlo con manos limpias y corazon puro.

Ahora bien, la integridad no solo se expresa en la
relacion con el Estado, sino también en la dinamica interna
de la comunidad de fe. La asistencia social no puede recaer
€n unos pocos ni convertirse en un espacio de protagonismo
personal. Es una obra del cuerpo, donde cada miembro
participa conforme a la gracia recibida. La generosidad de los
hermanos no es una obligacion impuesta, sino una respuesta

()



voluntaria al amor de Dios. “Cada uno dé como propuso en
su corazon; no con tristeza, ni por necesidad, porque Dios
ama al dador alegre” (2 Corintios 9:7).

Los consejos pastorales y las redes de iglesias cumplen
un rol fundamental en este proceso. La unidad del Cuerpo de
Cristo no es solo doctrinal, sino también practica. Cuando las
iglesias trabajan juntas, sin competencia ni celos
ministeriales, el testimonio del Reino se fortalece. Jesus ord
para que su Iglesia fuese una, “para que el mundo crea”
(Juan 17:21). La asistencia social realizada en unidad
comunica un mensaje poderoso: el Reino es mayor que
cualquier denominacion.

Sin embargo, esta unidad debe estar sostenida por
principios claros. La ayuda no puede transformarse en un
espacio de control territorial, ni en una plataforma de
influencia personal. El liderazgo de Reino no se ejerce desde
la imposicion, sino desde el servicio. Jesus fue explicito al
afirmar que en su Reino “el que quiera hacerse grande entre
vosotros serd vuestro servidor” (Mateo 20:26). Alli donde
la asistencia social se utiliza para afirmar poder humano, el
espiritu del Reino se ha perdido.

Los debates y polémicas que surgen en torno a la
distribucion de recursos, la inclusion de distintos comedores
o la relacion con organismos gubernamentales son
inevitables en contextos de alta necesidad social. La Iglesia
no debe sorprenderse por las criticas, pero si debe asegurarse
de que su conducta sea irreprochable. Pedro exhorta a vivir

()



de tal manera que “aunque murmuren de vosotros como de
malhechores, glorifiquen a Dios” (1 Pedro 2:12). La
reputacion del Reino se cuida con hechos, no con discursos
defensivos.

En medio de estas tensiones, la Iglesia debe recordar
que su llamado principal no es ser aceptada, sino ser fiel. La
fidelidad a Cristo puede generar incomodidad tanto en el
sistema politico como en el religioso. Jesus mismo fue
cuestionado por alimentar multitudes sin alinearse con
ninguna estructura de poder. El se movia con libertad porque
no dependia de ningun sistema humano. Esa misma libertad
debe ser preservada hoy.

Es aqui donde el pastor cumple un rol magisterial
fundamental. Debe ensefiar, formar conciencia, establecer
limites y corregir practicas que, aunque bien intencionadas,
no se alinean con los valores del Reino. El silencio pastoral
frente a desvios en la asistencia social no es prudencia; es
omision. “Mi pueblo fue destruido porque le falto
conocimiento” (Oseas 4:6) sigue siendo una advertencia
vigente. Ensefiar estos principios no divide; protege.

La exhortacion pastoral debe ser clara: ayudamos
porque amamos, no para ser vistos; damos porque recibimos
gracia, no para obtener resultados; servimos porque Cristo
nos sirvio primero. Toda comunidad debe revisar
constantemente sus motivaciones y practicas, permitiendo
que el Espiritu Santo alumbre aquello que necesita ser
corregido. La asistencia social no es un area secundaria del

()



ministerio; es un reflejo directo de la salud espiritual de la
Iglesia.

Cuando la ayuda se ofrece con humildad, sin
condiciones, sin manipulaciéon y sin intereses ocultos, se
convierte en un canal poderoso de la presencia de Dios.
Muchas veces, el testimonio mas fuerte no es una prédica,
sino una comida servida con dignidad, una mano extendida
sin preguntas, un abrigo entregado sin exigencias. En esos
gestos sencillos, el Reino avanza en silencio.

La Iglesia que camina bajo parametros de Reino
entiende que no necesita forzar conversiones ni producir
resultados visibles para validar su obediencia. Su tarea es ser
fiel. El Espiritu Santo se encarga de tocar los corazones. Y
cuando esto ocurre, la fe que nace es genuina, libre y
profunda, no producto de la necesidad, sino del encuentro
real con el amor de Dios.

La asistencia social, cuando es comprendida desde los
parametros del Reino, deja de ser una actividad paralela para
convertirse en una expresion orgédnica de la vida de la Iglesia.
No se trata de “tener un ministerio social”, sino de ser una
comunidad que vive el Evangelio en todas sus dimensiones.
Alli donde la Iglesia esta sana espiritualmente, el cuidado del
necesitado surge de manera natural, sin presion, sin
campanas forzadas y sin protagonismos humanos.

El funcionamiento practico de la asistencia social en la
Iglesia local debe estar guiado por discernimiento, orden y

(»)




madurez espiritual. No todo lo que es posible es conveniente,
ni todo lo que parece bueno edifica.

Pablo ensei6 que “Dios no es Dios de confusion, sino
de paz” (1 Corintios 14:33), y este principio también se
aplica a la obra social. La planificacion responsable no apaga
el Espiritu; lo honra. Organizar equipos, establecer criterios
claros, cuidar a los voluntarios y administrar con sabiduria
los recursos es parte de la mayordomia que el Sefor espera
de su Iglesia.

Sin embargo, toda estructura debe permanecer siempre
sometida al Espiritu Santo. Cuando la organizacion desplaza
la sensibilidad espiritual, la obra pierde vida. El peligro no
estd en el orden, sino en permitir que el orden reemplace al
amor. Jesus confront6 a los lideres religiosos que cumplian
normas pero habian perdido el corazén del Padre.

La asistencia social jamas puede convertirse en una
rutina fria ni en una obligacion institucional. Cada persona
atendida debe ser vista como un alma valiosa, creada a
imagen de Dios y digna de respeto, aun cuando no comparta
nuestra fe ni nuestros valores.

La Iglesia de Reino no clasifica a los necesitados segun
su cercania espiritual, su conducta moral o su utilidad
ministerial. Ama porque ama. El samaritano de la pardbola
no preguntd por la doctrina del herido, ni por su origen, ni
por su merecimiento; simplemente se detuvo, fue movido a
misericordia y actud (Lucas 10:33 y 34). Jesus present6 este

(=)



ejemplo para redefinir el concepto de prdjimo y mostrar que
el amor del Reino trasciende fronteras religiosas y culturales.

Desde esta comprension, la asistencia social no puede
ser utilizada como un mecanismo de retencion de personas
dentro de la congregacion. La Iglesia no alimenta para que
asistan, ni asiste para que permanezcan. Alimenta porque hay
hambre. Abriga porque hay frio. Acompafia porque hay
dolor. Cuando alguien, tocado por ese amor, decide acercarse
a Cristo, esa respuesta sera fruto de una conviccién genuina
y no de una necesidad circunstancial. “Nadie puede venir a
mi, si el Padre que me envio no le trajere” (Juan 6:44). El
pastor debe confiar en esta obra soberana de Dios.

El discernimiento pastoral es clave para sostener esta
vision en el tiempo. Las crisis econdmicas, sociales y
politicas suelen empujar a la Iglesia a actuar bajo presion. En
esos momentos, el liderazgo debe resistir la tentacion de
resolverlo todo a cualquier costo. No toda puerta abierta
viene de Dios. No todo recurso disponible debe ser tomado.
La oracién, el consejo espiritual y la escucha atenta del
Espiritu Santo son indispensables para no desviarse del
camino del Reino. “Recondcelo en todos tus caminos, y él
enderezara tus veredas” (Proverbios 3:6).

La exhortacion a los pastores es clara y directa: cuiden
la pureza de la motivacion. La asistencia social revela lo que
gobierna el corazén de una comunidad. Si gobierna el amor
de Cristo, la ayuda sera libre, digna y transformadora. Si
gobierna la necesidad de reconocimiento, de crecimiento

()




numérico o de influencia, la ayuda se contaminard, aun
cuando sea abundante. Jests advirti6 sobre hacer obras
delante de los hombres para ser vistos por ellos (Mateo 6:1).
El Reino se mueve mejor en la discrecion que en la
exhibicion.

La Iglesia debe ensenar con el ejemplo. Los creyentes
aprenden mas de lo que ven que de lo que oyen. Cuando ven
a sus pastores servir sin condiciones, dar sin exigir y amar sin
manipular, comprenden el Evangelio en su forma mas pura.
La ensefianza magisterial no solo se transmite con palabras,
sino con una vida alineada a la verdad. Pablo podia decir:
“Sed imitadores de mi, asi como yo de Cristo” (1 Corintios
11:1). Ese es el nivel de coherencia al que el liderazgo esta
llamado.

En una sociedad marcada por la desconfianza, la
fragmentacion y el interés, la Iglesia tiene la oportunidad de
mostrar un camino diferente. Una comunidad que ayuda sin
preguntar, que da sin exigir y que ama sin condiciones se
convierte en un testimonio poderoso del Reino de Dios. No
necesita slogans ni campaiias; su sola presencia transforma el
entorno. Jesus dijo que el Padre es glorificado cuando damos
mucho fruto (Juan 15:8), y uno de los frutos mas visibles del
Reino es la misericordia vivida.

Finalmente, la Iglesia debe recordar que la asistencia
social no es el fin, sino el contexto donde el amor de Dios se
hace tangible. El objetivo ultimo no es solo aliviar una
necesidad temporal, sino honrar a Cristo en cada gesto.

(=)



Cuando la ayuda se ofrece con un corazon limpio, Dios se
encarga de usarla para tocar vidas de maneras que muchas
veces no veremos ni comprenderemos plenamente en esta
tierra.

Que cada pastor, cada lider y cada comunidad bajo
cobertura abrace esta verdad con conviccion: la Iglesia ayuda
porque es Iglesia, no para parecerlo. Sirve porque fue servida.
Ama porque fue amada. Y en esa fidelidad sencilla,
silenciosa y perseverante, el Reino de Dios avanza con poder,
trayendo dignidad al necesitado y gloria al nombre del Sefior.

“Pero el que tiene bienes de este mundo y ve a su hermano
pasar necesidad, y le cierra su corazon, ;como puede
morar el amor de Dios en él2.”

1 Juan 3:17

—

43

'




Capitulo tres

PARAMETROS DE REINO Y
EL DERECHO A LA PRIVACIDAD

“No os conforméis a este siglo, sino transformaos por
medio de la renovacion de vuestro entendimiento, para
que comprobéis cudl sea la buena voluntad de Dios,
agradable y perfecta.”

Romanos 12:2

La Iglesia del Reino esta llamada a ser un espacio de
sanidad, refugio y restauracion, no un escenario de
exposicion ni una vitrina espiritual. Alli donde el Espiritu
Santo obra con libertad, también debe haber un profundo
respeto por la dignidad humana, porque el Dios que salva es
el mismo Dios que cubre, guarda y protege. El Reino de Dios
no avanza humillando personas, sino restaurandolas; no se
edifica sobre la exhibicion de la fragilidad humana, sino
sobre el amor que sabe cuidar lo sagrado.

Desde el principio de la revelacion biblica, la Escritura
nos muestra a un Dios que, aun en medio del pecado y la
caida, preserva la dignidad del ser humano. Cuando Adan y

[w)



Eva tomaron conciencia de su desnudez, Dios no los expuso,
no los ridiculizé ni los dej6 a merced de su vergiienza; por el
contrario, El mismo los cubri6. “Y Jehovd Dios hizo al
hombre y a su mujer tunicas de pieles, y los vistio” (Génesis
3:21). Este acto no es menor ni meramente simbodlico: revela
el corazon de Dios frente a la vulnerabilidad humana. El
Sefior cubre antes de corregir, protege antes de restaurar,
honra antes de transformar. Ese mismo principio debe
gobernar toda accion pastoral genuina.

El ministerio cristiano no fue disefiado para convertir
a las personas en recursos, estadisticas o evidencias de éxito
espiritual. Las personas no son material demostrativo del
poder de Dios, sino portadoras de una historia, de heridas, de
procesos internos que solo el Espiritu Santo conoce en
profundidad. Cuando la Iglesia pierde esta perspectiva, corre
el riesgo de cosificar a los hermanos, reduciéndolos a escenas
impactantes, imagenes emotivas o contenidos virales. Alli
comienza una grave distorsion del espiritu pastoral.

Jeslis jamas necesitd exponer la intimidad de nadie
para validar su autoridad espiritual. Nunca utilizé el dolor
humano como argumento de legitimacién ministerial. Por el
contrario, una y otra vez lo vemos actuando con discrecion,
sensibilidad y profundo respeto. Al sanar al leproso, le
ordend: “Mira, no lo digas a nadie” (Marcos 1:44). Al
resucitar a la hija de Jairo, saco fuera a los curiosos y dejo
solo a los padres y a sus discipulos més cercanos (Marcos
5:40).

—

45

'




En Getsemani, incluso en su propio quebranto, pidi6 a
los suyos que velaran con El, no que lo observaran como
espectadores de su agonia. El Hijo de Dios no convirtié el
sufrimiento en espectaculo, ni la obra del Padre en una
exhibicion. El principio es claro: lo sagrado no se expone, se
honra. Y donde no hay honra, el mover del Espiritu se
degrada en activismo religioso o, peor ain, en manipulacion
emocional.

En el contexto pastoral, esto nos obliga a revisar
profundamente nuestras practicas, especialmente en tiempos
donde la tecnologia y las redes sociales han redefinido la
nocion de intimidad. Vivimos en una cultura que exhibe todo,
que transmite cada instante, que confunde visibilidad con
valor y exposicion con relevancia.

Sin embargo, la Iglesia no puede ni debe adoptar sin
discernimiento los cddigos de este mundo. El apostol Pablo
exhorta con claridad que no debemos conformarnos a este
siglo, sino que debemos ser transformados por medio de la
renovacion de nuestro entendimiento. Esta exhortacion
también aplica a la manera en que mostramos, o decidimos
no mostrar, lo que Dios hace en medio nuestro.

No todo lo que sucede en una reunion debe ser
grabado. No todo lo que emociona debe ser publicado. No
todo lo que impacta debe circular fuera del ambito donde
ocurrio. La pregunta pastoral correcta no es si algo puede
filmarse, sino si debe filmarse; no si genera alcance, sino si
honra a la persona y glorifica verdaderamente a Dios.

()




Muchas veces, aquello que mas glorifica al Sefior ocurre en
el silencio, en la intimidad, en el espacio donde solo El y la
persona ministrada son testigos.

El cuidado pastoral auténtico nunca es invasivo.
Acompaiar no es vigilar, contener no es controlar, pastorear
no es perseguir. Cuando una iglesia desarrolla sistemas que
asfixian, que presionan o que generan dependencia
emocional, evidencia una profunda falta de confianza en la
obra soberana del Espiritu Santo. Jesus fue claro al decir que
nadie puede venir a El si el Padre no lo trae (Juan 6:44).
Retener personas por insistencia humana no es fruto del
Espiritu, sino del temor, de la inseguridad o del ego
ministerial.

El Reino de Dios se edifica por conviccion, no por
coercion; por atraccion espiritual, no por acoso disfrazado de
seguimiento. Donde el Espiritu Santo gobierna, hay libertad,
y esa libertad incluye el derecho a procesar, a sanar y a crecer
sin ser invadido.

En el momento de la ministracidon, este principio
adquiere una relevancia ain mayor. Cuando una persona
llora, se quiebra, cae postrada o es profundamente tocada por
la presencia de Dios, se encuentra en un estado de maxima
vulnerabilidad espiritual y emocional. Ese momento no
pertenece a las camaras, ni a los fotografos, ni a las
transmisiones en linea; pertenece a Dios y a la persona.
Convertir ese instante en contenido visual es una forma de

47

—
| —



profanacion moderna, aunque esté¢ revestida de buenas
intenciones.

La Escritura nos ensefia que el amor “no busca lo
suyo, no se irrita, no guarda rencor” (1 Corintios 13:5), y
también que “el amor cubrira multitud de pecados” (1
Pedro 4:8). Cubrir no es ocultar el pecado para justificarlo,
sino proteger la dignidad de la persona mientras Dios obra en
ella. La exposicion innecesaria no sana; por el contrario,
muchas veces hiere, marca y avergiienza.

Cuando los ministros sienten la necesidad de mostrar
constantemente personas llorando, caidas o quebrantadas
para demostrar que el Espiritu Santo se mueve, revelan una
peligrosa inseguridad espiritual. EI mover de Dios no
necesita pruebas externas. La obra del Espiritu Santo no es
un exhibicionismo divino ni una estrategia de validacion
ministerial. Jestis mismo dijo: “El reino de Dios no vendrd
con advertencia” (Lucas 17:20). Lo mas profundo del Reino
suele ocurrir lejos de los reflectores.

Aqui es donde la esencia magisterial del liderazgo
pastoral debe manifestarse con claridad y autoridad. Los
pastores no solo ministran, también educan, forman
concienciay establecen cultura espiritual. Deben ensefiar a la
congregacion que no todo momento espiritual es publico, que
no toda experiencia es compartible, que hay instantes que
deben quedar resguardados como tesoros sagrados. Cuando
esta ensefianza falta, la iglesia termina imitando el
desenfreno del mundo, donde todo se muestra y nada se

()




guarda. La Iglesia del Reino debe recuperar el sentido de lo
sagrado, del limite sano y del respeto profundo por la
privacidad. Donde estas cosas se pierden, el ministerio se

vacia de autoridad moral, aunque conserve actividad y
visibilidad.

Por ejemplo, la palabra profética, cuando es genuina,
nace del corazén de Dios y es confiada a un siervo con un
proposito especifico. No es informacion general, ni discurso
motivacional, ni contenido replicable sin discernimiento. Es
una imparticion espiritual que, en muchos casos, toca fibras
profundas de la vida de una persona, revela procesos
internos, sefiala direcciones futuras o confronta areas que
solo Dios conoce. Por esa razén, la Escritura nos exhorta a
tratar lo profético con temor y reverencia, entendiendo que
no todo lo revelado debe ser proclamado publicamente.

El apostol Pablo ensefia que “el que profetiza habla a
los hombres para edificacion, exhortacion y consolacion”
(1 Corintios 14:3). Esta afirmacion ya establece un limite
claro: la profecia no existe para exaltar al profeta, ni para
demostrar poder espiritual, ni para generar impacto visual,
sino para edificar al receptor. Cuando la palabra profética es
grabada, publicada y difundida sin el consentimiento ni la
necesidad espiritual de quien la recibe, deja de ser un
instrumento de edificacion y se convierte en una exposicion
innecesaria.

Jestis mismo, el mayor profeta que camind sobre la
tierra, fue extremadamente cuidadoso con la revelacion. A

(»)




sus discipulos les dijo: “A vosotros os es dado conocer los
misterios del reino de los cielos; mas a ellos no les es dado”
(Mateo 13:11). No toda verdad es para todo publico, no todo
misterio debe ser divulgado, no toda revelacion debe ser
amplificada. El Reino opera con principios de administracion
espiritual, y uno de ellos es la discrecion.

Publicar palabras proféticas personales en redes
sociales no solo expone a la persona, sino que también puede
revelar direcciones espirituales que no deben ser anunciadas
abiertamente. En términos biblicos, esto es una falta de
sabiduria. Jesus fue claro cuando dijo que no se deben echar
las perlas delante de los cerdos (Mateo 7:6). Hay
revelaciones que deben ser guardadas, oradas y discernidas
en intimidad, porque al ser expuestas pierden su fuerza
espiritual y se convierten en blanco del ataque y la burla.

Algo similar ocurre con el area de la liberacion
espiritual. Pocas practicas han sido tan distorsionadas en los
ultimos tiempos como esta. La liberacion, que en la Escritura
es una expresion del amor restaurador de Dios, ha sido
convertida por algunos en un espectaculo publico, en una
escena impactante que busca impresionar mas que sanar. Sin
embargo, cuando observamos el ministerio de Jesls, notamos
que El jamas utilizd la manifestacion demoniaca como
plataforma de exhibicion. Al contrario, reprendia a los
espiritus inmundos con autoridad y, muchas veces, les
ordenaba callar (Marcos 1:34).

—

50

'




El silencio impuesto por Jests a los demonios no era
casual. El no les permitia hablar porque no necesitaba su
testimonio ni queria que el mal tuviera voz en el proceso de
liberacion. Esto deberia ser una ensefianza contundente para
la Iglesia actual. Poner micr6fonos a personas endemoniadas,
dialogar publicamente con espiritus inmundos o grabar esas
escenas para luego publicarlas no solo carece de respaldo
biblico, sino que revela una profunda carencia de
discernimiento espiritual y de amor pastoral.

Cuando una persona se manifiesta durante una
ministracion, lo correcto es protegerla, no exponerla.
Retirarla del ambito publico, ministrarla en privado y
preservar su dignidad no es falta de fe, sino evidencia de
madurez espiritual. La Escritura enseiia que Dios no es Dios
de confusion, sino de paz (1 Corintios 14:33). La paz incluye
el cuidado del entorno, la preservacion de la persona y el
respeto por su proceso.

Exponer una liberacion no glorifica a Dios; muchas
veces glorifica al ministro. Avergonzar a una persona en su
momento mas vulnerable es una forma de violencia
espiritual, aunque se la justifique con lenguaje religioso.
Jesis nunca avergonzo a nadie para demostrar su autoridad.
Por el contrario, cuando la mujer sorprendida en adulterio fue
expuesta publicamente, El se interpuso entre ella y la
multitud, y sus palabras finales fueron restauradoras: “/Vi yo
te condeno; vete, y no peques mds” (Juan 8:11). El Reino
siempre protege antes de corregir.

51

—
| —



Otro aspecto profundamente sensible es el de la
confidencialidad pastoral. Cuando una persona se abre en
consejeria, confiesa un pecado, relata una experiencia
dolorosa o comparte una lucha intima, lo hace confiando en
que ese espacio es seguro. Romper esa confidencialidad, aun
en ambitos de liderazgo, es una traicion al llamado pastoral.
La Escritura es clara al respecto: “El que anda en chismes
descubre el secreto; mas el de espiritu fiel lo guarda todo”
(Proverbios 11:13).

El secreto pastoral no es complicidad con el pecado,
sino proteccion del proceso. Solo en casos donde una
situacion compromete directamente a la congregacién o
implica dafo a terceros, y siempre con extrema sabiduria, se
justifica ampliar la informacion. Fuera de esos casos, lo
confesado debe permanecer en el ambito donde fue
entregado. Una iglesia donde los lideres hablan livianamente
de las debilidades ajenas es un lugar donde nadie podra sanar
verdaderamente.

El apostol Santiago exhorta a confesar los pecados
unos a otros para ser sanados (Santiago 5:16), pero esta
confesion presupone un entorno de confianza, no un tribunal
informal donde la informacion circula sin control. Cuando la
confidencialidad se rompe, el dafio espiritual suele ser
profundo y duradero, y la responsabilidad recae directamente
sobre quienes no supieron guardar lo que les fue confiado.

Todo esto nos lleva a una reflexion mas amplia sobre
la relacion entre la Iglesia y la cultura del exhibicionismo.

(=)



Vivimos en una sociedad que muestra todo porque ha perdido
el valor de lo intimo. La exposicion constante no es sefial de
plenitud, sino muchas veces de vacio. El mundo publica cada
instante porque no sabe guardarlo; la Iglesia, en cambio,
deberia saber discernir qué se comparte y qué se preserva.

Jesus nos ensefio a orar en secreto, a ayunar en secreto,
a dar en secreto, con la promesa de que el Padre que ve en lo
secreto recompensa en publico (Mateo 6:1 al 6). El Reino
funciona de adentro hacia afuera, no al revés. Cuando la
Iglesia invierte este orden y prioriza lo visible por sobre lo
verdadero, comienza a perder autoridad espiritual, aunque
gane visibilidad.

Los ministros no fueron llamados a ser celebridades,
ni a construir una imagen publica basada en la exposicion
constante de su vida personal. El apdstol Pablo declaré con
claridad: “No nos predicamos a nosotros mismos, sino a
Jesucristo como Seiior, y a nosotros como vuestros siervos
por amor de Jesus” (2 Corintios 4:5). Cuando el ministro se
vuelve el centro de atencion, el mensaje se distorsiona y
Cristo queda desplazado.

Esto nos confronta con una verdad incomoda pero
necesaria: muchas practicas que hoy se consideran normales
en el ambito eclesial no resisten un analisis biblico serio ni
un discernimiento espiritual profundo. Recuperar los
parametros del Reino implica desaprender conductas,
renunciar al aplauso facil y volver al temor de Dios.

53

—
| —



La Iglesia del Reino esta llamada a discernir los
tiempos sin perder el espiritu. No todo avance cultural
representa un progreso espiritual, y no toda herramienta
disponible debe ser utilizada sin filtro. La tecnologia, las
redes sociales y los medios de comunicacion no son en si
mismos enemigos del Reino, pero si se convierten en peligros
cuando se los adopta sin sabiduria, sin limites y sin temor de
Dios. El problema no es la cdmara, sino el corazén que decide
cuando, como y para qué utilizarla.

Las Escrituras nos advierten que “todo me es licito,
pero no todo conviene; todo me es licito, pero no todo
edifica” (1 Corintios 10:23). Este principio apostélico es
clave para comprender el espiritu de este capitulo. El hecho
de que algo sea posible no significa que sea correcto; el hecho
de que algo genere impacto no significa que edifique; el
hecho de que algo atraiga miradas no implica que glorifique
a Dios. La madurez espiritual se manifiesta precisamente en
la capacidad de renunciar a lo licito cuando lo conveniente es
guardar silencio, preservar la intimidad y proteger a las
personas.

Uno de los grandes desafios del liderazgo pastoral en
este tiempo es resistir la presion de la visibilidad constante.
Vivimos en una cultura que mide el valor por la exposicion,
la influencia por el alcance y el éxito por la cantidad de
miradas. Sin embargo, el Reino de Dios opera bajo
parametros completamente diferentes. Jesus nunca midi6 su
ministerio por multitudes sostenidas, sino por discipulos
transformados. De hecho, muchas veces hablé palabras tan

(%)



profundas y confrontativas que las multitudes se retiraron,
quedando solo unos pocos (Juan 6:66 y 67). Esto no lo llevo
a suavizar el mensaje ni a buscar aprobacion; lo llevo a
afirmar con mayor claridad su llamado.

Cuando la Iglesia adopta la logica del mundo,
comienza a mostrar lo que deberia guardar y a callar lo que
deberia proclamar. Se exhiben ministraciones, lagrimas,
caidas y manifestaciones, pero se pierde profundidad
doctrinal, caracter cristiano y vida en santidad. Se muestra
mucho, pero se forma poco. Se comunica constantemente,
pero se discierne escasamente. Esta inversion de prioridades
produce comunidades emocionalmente activas, pero
espiritualmente inmaduras.

El apostol Pablo, al hablar de su ministerio, declara
algo profundamente revelador: “Antes bien, renunciamos a
lo oculto y vergonzoso, no andando con astucia ni
adulterando la palabra de Dios” (2 Corintios 4:2).
Renunciar a lo vergonzoso no solo implica apartarse del
pecado, sino también negarse a usar practicas que, aunque
populares, no honran a Dios ni a las personas. Adulterar la
obra del Espiritu para hacerla atractiva a los ojos humanos es
una forma sutil pero real de corrupcion espiritual.

En este sentido, la privacidad no es un obstaculo para
el mover de Dios, sino un marco de proteccion. Donde la
privacidad es respetada, las personas se animan a abrir su
corazdn; donde la confidencialidad es cuidada, la sanidad
fluye con mayor profundidad; donde la intimidad es honrada,

[ )



el Espiritu Santo encuentra un terreno seguro para obrar sin
resistencia. Por el contrario, donde todo se expone, muchos
callan; donde todo se filma, muchos se reprimen; donde todo
se publica, muchos se esconden.

El liderazgo pastoral tiene la responsabilidad de
establecer limites claros y ensefiar a la congregacion a
discernir entre lo publico y lo privado, entre lo celebrable y
lo sagrado, entre el testimonio edificante y la exposicion
innecesaria. Esto no se logra solo con normas, sino con
formacion espiritual, con ejemplo y con una cultura de honra
sostenida en el tiempo. Los pastores deben ser los primeros
en modelar esta conducta, evitando la sobreexposicion de su
vida personal y resistiendo la tentacion de mostrarse
constantemente para validar su llamado.

Jesus fue el modelo perfecto de siervo. Aunque tenia
toda autoridad, nunca busco protagonismo. Aunque hacia
milagros extraordinarios, muchas veces pidio silencio.
Aunque conocia el corazon de las personas, jamas utilizo ese
conocimiento para humillarlas. El mismo declaré:
“Aprended de mi, que soy manso y humilde de corazon”
(Mateo 11:29). La mansedumbre y la humildad no son
debilidades; son expresiones de una autoridad que no
necesita imponerse ni exhibirse.

Cuando la Iglesia recupera esta mansedumbre, deja de
competir por atencion y vuelve a competir por fidelidad.
Cuando los ministros dejan de mostrarse, Cristo comienza a
ser visto con mayor claridad. Cuando el ego se silencia, el

[ )



Espiritu habla con mdas fuerza. No hay mayor sefial de
madurez espiritual que un ministerio que puede hacer mucho
y mostrar poco, que puede impactar profundamente sin
necesidad de publicarlo, que puede transformar vidas sin
convertirlas en testimonios visuales.

Las criticas que hoy circulan en redes sociales hacia la
Iglesia, en gran parte, nacen de imagenes y videos que nunca
debieron salir del ambito de la reunion. Muchas burlas,
ataques y malentendidos se originan no en la maldad del
mundo, sino en la imprudencia del pueblo de Dios. Jesus dijo
que seriamos luz del mundo (Mateo 5:14), pero la luz no
enceguece ni expone, sino que ilumina con claridad y verdad.
Cuando la luz se usa sin sabiduria, deja de guiar y comienza
a dafiar.

La Iglesia del Reino no est4 llamada a competir con la
cultura del exhibicionismo, sino a ofrecer una alternativa:
una comunidad donde lo intimo es respetado, donde lo
sagrado es honrado y donde las personas pueden ser sanadas
sin temor a ser vistas, grabadas o comentadas. En un mundo
que muestra todo, la Iglesia debe ser el lugar donde todavia
se puede guardar algo. Esa diferencia, lejos de alejarnos, nos
dara autoridad moral y espiritual.

El llamado final de este capitulo es profundamente
apostolico. Pastores y lideres estan llamados a cuidar almas,
no a utilizarlas. A ministrar personas, no a producir
contenido. A edificar el Cuerpo de Cristo, no a construir
plataformas personales. El apdstol Pedro exhorta a los

()



ancianos a pastorear “no por fuerza, sino voluntariamente;
no por ganancia deshonesta, sino con dnimo pronto; no
como teniendo seiiorio sobre los que estin a vuestro
cuidado, sino siendo ejemplos de la grey” (1 Pedro 5:2 y 3).
Ser ejemplo implica también ensefiar con el silencio, con la
discrecion y con el respeto.

Recuperar los parametros del Reino en relacion con la
privacidad es, en definitiva, recuperar el temor de Dios. Y
donde hay temor de Dios, hay sabiduria, hay orden y hay
gloria verdadera. No la gloria que se ve en una pantalla, sino
la que transforma vidas en lo profundo del corazén.

Que la Iglesia vuelva a ser un refugio y no un
escenario. Que el mover del Espiritu vuelva a ser sagrado y
no exhibido. Que los ministros vuelvan a ser siervos y no
protagonistas. Y que, en todo, absolutamente en todo, solo
Cristo sea glorificado.

“:Que todo el honor y toda la gloria sean para Dios por
siempre y para siempre! El es el Rey eterno, el invisible
que nunca muere; solamente él es Dios. Amén.”

1 Timoteo 1:17 NTV




Capitulo cuatro

PARAMETROS DE REINO
FRENTE A LA POLITICA

“Ustedes, los reyes, sean prudentes; déjense enseiiar,
gobernantes de la tierra. Sirvan al Sefior con temor; con
temblor rindanle alabanza.”

Salmo 2:10y 11

La relacion entre la Iglesia y la politica ha sido, a lo
largo de la historia, una de las tensiones mas delicadas que el
liderazgo cristiano ha debido discernir. No porque la politica
sea ajena a la vida humana, sino porque el Reino de Dios
opera desde una naturaleza distinta, con principios eternos
que no pueden ser reducidos ni sometidos a las dindmicas del
poder terrenal. Cuando esta diferencia se pierde de vista, la
Iglesia corre el riesgo de diluir su identidad, confundir su
mision y negociar su autoridad espiritual.

La Escritura es clara al establecer que el Reino de Dios
no surge de los sistemas humanos ni depende de ellos. Jesus,
al estar frente a Pilato, representante del poder politico mas
influyente de su tiempo, declard con absoluta firmeza: “Mi

(%)



reino no es de este mundo” (Juan 18:36). Esta afirmacion
no fue una evasion del conflicto politico, sino una
delimitacidn teoldgica profunda. Jesiis no negd la existencia
de los reinos terrenales, pero dejo en claro que Su autoridad
no provenia de ellos ni se sostenia por sus mecanismos. El
Reino que El anunciaba no competia por espacios de poder,
sino que transformaba corazones; no se imponia por leyes
humanas, sino que se establecia por la verdad.

La Iglesia, como cuerpo de Cristo, hereda esta misma
naturaleza espiritual. Esta llamada a vivir en medio del
mundo, pero sin pertenecer al mundo; a influir en la sociedad,
pero sin ser absorbida por el sistema; a ser luz en las tinieblas,
pero sin negociar su santidad. El apdstol Pablo lo expresa con
claridad cuando exhorta a no conformarse a este siglo, sino a
ser transformados por la renovacion del entendimiento
(Romanos 12:2). Esta exhortacidon no es meramente moral,
sino profundamente estructural: implica pensar, discernir y
actuar desde una logica distinta a la del sistema.

Es aqui donde surge una distincion fundamental que
debe ser ensefiada con claridad pastoral y responsabilidad
doctrinal: no es lo mismo que los cristianos participen en la
vida politica de una nacidén, que permitir que la politica
utilice a la Iglesia como herramienta de poder. La primera
puede ser una expresion legitima de ciudadania responsable;
la segunda es una distorsion grave del proposito de Dios para
Su pueblo.

—

60

'




Los cristianos, como ciudadanos, tienen derechos y
deberes civicos. Votar, expresarse, participar en debates
publicos y aiin involucrarse activamente en la politica puede
ser una forma de ejercer mayordomia social, buscando el
bienestar de la comunidad y defendiendo principios que
reflejen la justicia, la verdad y la dignidad humana.

Jeremias exhort6 al pueblo de Dios a procurar la paz
de la ciudad donde vivian, entendiendo que en su bienestar
también encontrarian el suyo: “Y procurad la paz de la
ciudad a la cual os hice transportar, y rogad por ella a
Jehovd; porque en su paz tendréis vosotros paz” (Jeremias
29:7). Esta instruccion revela que la fe biblica no promueve
un aislamiento social, sino una presencia responsable y
consciente.

Sin embargo, esta participacion debe estar siempre
gobernada por un discernimiento espiritual profundo. La
Escritura no presenta a la politica como el instrumento de
redencion del mundo. La esperanza del creyente no estd
depositada en gobiernos, ideologias ni partidos, sino en
Cristo y en Su Reino eterno. “Maldito el hombre que confia
en el hombre” dice el profeta Jeremias, y bendito aquel que
confia en el Sefior (Jeremias 17:5 al 7). Cuando la politica
se convierte en una fuente de esperanza mesidnica, el corazon
ya ha comenzado a desviarse.

Por esta razon, la Iglesia no puede permitirse ser
ingenua. A lo largo de los afios, muchos sistemas politicos
han reconocido el enorme potencial de influencia que posee

(o)



la comunidad cristiana. No son pocos los casos en los que
politicos han buscado el apoyo de la Iglesia no por
conviccion espiritual, sino por conveniencia electoral.
Ofrecen recursos, beneficios legales, subsidios, terrenos o
ayudas materiales, esperando a cambio respaldo publico,
legitimaciéon moral o silencio complice. Este tipo de
intercambio, aunque a veces se presente con un lenguaje
amistoso o incluso religioso, es profundamente peligroso.

La Iglesia no puede aceptar dadivas que comprometan
su libertad profética. El profeta Amdés denuncio6 con dureza a
quienes torcian la justicia por intereses personales,
recordando que Dios aborrece los sacrificios que encubren la
corrupcion del corazon (Amos 5:21 al 24). Cuando la Iglesia
recibe recursos a cambio de apoyo, pierde autoridad
espiritual; cuando calla por conveniencia, deja de ser voz
profética; cuando se alia con el poder, corre el riesgo de
terminar sirviendo al poder.

Esto no significa que la Iglesia deba rechazar todo
beneficio proveniente del sistema. La Escritura muestra que
Dios puede usar incluso estructuras seculares para bendecir a
Su pueblo. El punto critico no es el origen del recurso, sino
la condicidn asociada a ¢€l. Si existe intercambio, expectativa
de apoyo o condicionamiento, la Iglesia debe decir no. La
provision que viene de Dios nunca exige comprometer la
verdad.

Aqui se vuelve necesario afirmar con claridad que la
Iglesia no estd llamada a hacer alianzas politicas. Su alianza

(@)



es con Cristo. Su lealtad es al Reino. Su poder no es
institucional ni econdémico, sino espiritual. Jesus rechazo
explicitamente la tentacion de recibir los reinos de este
mundo a cambio de adoracion (Mateo 4:8 al 10). Esa
tentacion sigue vigente, aunque hoy se presente bajo formas
mas sofisticadas.

Cuando la Iglesia comprende esta verdad, protege su
identidad y preserva su mision. No se convierte en un actor
politico mas, sino en una conciencia espiritual para la
sociedad. No busca imponer, sino iluminar. No negocia
principios, sino que proclama la verdad con amor y firmeza.

Este discernimiento es especialmente crucial para los
ministros del Evangelio. Aquellos que han sido llamados por
Dios al ministerio quintuple, apdstoles, profetas,
evangelistas, pastores y  maestros, cargan una
responsabilidad espiritual que demanda enfoque exclusivo.
No porque participar en politica sea pecado en si mismo, sino
porque el llamado ministerial es supremo y absorbente. El
mismo Pablo afirma que quien milita no se enreda en los
negocios de la vida, a fin de agradar a aquel que lo tomé por
soldado (2 Timoteo 2:4).

El ministerio no admite dobles lealtades. Dividir el
corazén, el tiempo y la energia entre el servicio al altar y la
administracion del poder politico expone tanto al ministro
como a la Iglesia a riesgos innecesarios. Los errores de
gestion, las controversias publicas o la inevitable cercania
con estructuras corruptas pueden terminar afectando Ila

(o)



percepcion del Evangelio y dafiando el testimonio de la
Iglesia. Y nada de esto glorifica a Cristo.

Por esta razon, el pulpito no puede convertirse en una
tribuna partidaria. No fue disefiado para promover
ideologias, sino para anunciar el Reino de Dios. No esté para
orientar preferencias politicas personales, sino para formar
conciencias conforme a la Palabra. Cuando el pulpito se
politiza, el Evangelio se reduce; cuando el mensaje se
contamina, la Iglesia se divide.

Cuando la Iglesia comprende con claridad que su
esperanza no esta depositada en los reinos de este mundo,
puede entonces acompanar con sabiduria a aquellos
creyentes que sienten un llamado a participar en la vida
publica. La Escritura no presenta la fe como un refugio
privado, desconectado de la realidad social, sino como una
fuerza transformadora que se manifiesta en todos los ambitos
de la existencia humana. La clave no esta en el ambito donde
se sirve, sino en el espiritu con el que se sirve y en los limites
que se respetan.

Dios, en Su soberania, ha colocado a hombres y
mujeres de fe en contextos politicos a lo largo de la historia
biblica. José fue elevado a una posicion de autoridad en
Egipto, una nacidon pagana y opresora, no para gobernar
desde una agenda religiosa, sino para administrar con
sabiduria, preservar la vida y manifestar la fidelidad de Dios
en medio de un sistema que no lo conocia.

—

64

'




La Escritura afirma que “Jehova estaba con José” y
que todo lo que hacia prosperaba, aun dentro de una
estructura completamente ajena al pacto (Génesis 39:2 y 3).
Jos€ nunca utilizé su posicion para promover un culto, ni
busc6 manipular el poder; simplemente camind en
integridad, y esa integridad se convirti6 en su mayor
influencia.

De manera similar, Daniel sirvié en el corazon del
imperio babildénico sin contaminarse con sus practicas ni
rendir su fidelidad al sistema. Su vida fue una constante
tension entre obedecer a Dios y servir con excelencia en un
gobierno que no compartia su fe.

Daniel no intentd reformar Babilonia desde el
activismo 1deologico; permanecio fiel en lo secreto, integro
en lo publico y dependiente de Dios en todo momento. Por
eso, aun sus enemigos no pudieron hallar ocasidon alguna
contra ¢l, excepto en lo relacionado con la ley de su Dios
(Daniel 6:4 y 5). Este testimonio revela un principio
profundo: la verdadera influencia espiritual no nace del poder
politico, sino de una vida consagrada.

Estos ejemplos no justifican una politizacion de la fe,
sino que muestran que Dios puede usar a Sus hijos en
cualquier contexto cuando hay un cardcter firme y una
conciencia clara. No todos estan llamados a estos &mbitos, y
no todos los que participan en politica lo hacen por las
motivaciones correctas. Por eso, la Iglesia debe ensefiar con
claridad que la participacion politica de los creyentes debe

()




surgir del discernimiento espiritual, no del entusiasmo
emocional ni del fanatismo ideolégico.

Uno de los mayores peligros de nuestro tiempo es la
confusion entre fe y ideologia. Las ideologias politicas, por
definicion, simplifican la realidad, absolutizan ciertas ideas y
minimizan otras. Funcionan sobre la base de oposiciones,
enemigos y narrativas parciales. El Reino de Dios, en
cambio, es integral, justo y eterno. No se ajusta a ningin
marco ideoldgico humano. Pretender encajar el Evangelio
dentro de una ideologia es reducirlo y, en muchos casos,
distorsionarlo.

Por esta razdn, no existe ni puede existir un “partido
de Dios”. Ninguna estructura politica representa plenamente
los valores del Reino. Todas, sin excepcion, estan
atravesadas por intereses humanos, errores, contradicciones
y, en muchos casos, corrupcion. El creyente maduro lo sabe
y actia en consecuencia. Puede tener preferencias, puede
apoyar determinadas propuestas, puede incluso militar
activamente, pero nunca debe entregar su conciencia ni su
identidad espiritual a una bandera partidaria.

El fanatismo politico es incompatible con la fe
cristiana. El fanatico deja de pensar, deja de discernir y deja
de escuchar. Justifica lo injustificable, excusa el pecado
cuando conviene y condena sin misericordia cuando no. La
Escritura exhorta a juzgar con justo juicio (Juan 7:24) y a
examinarlo todo, reteniendo lo bueno (1 Tesalonicenses

66

—
| —



5:21). El fanatismo hace exactamente lo contrario: examina
poco y retiene solo lo que confirma su propia narrativa.

La Iglesia debe advertir con claridad que el fanatismo
politico termina dividiendo el cuerpo de Cristo, endureciendo
los corazones y desplazando el centro del mensaje. Cuando
la identidad politica se vuelve mas fuerte que la identidad en
Cristo, algo esencial se ha perdido. Pablo fue contundente al
confrontar las divisiones internas de la iglesia de Corinto,
recordandoles que no habian sido llamados a identificarse
con hombres, sino con Cristo crucificado (1 Corintios 1:12
y 13). Este principio sigue siendo vigente.

Al mismo tiempo, es necesario afirmar que la
neutralidad pasiva tampoco es una opcidén saludable. El
silencio frente a la injusticia, la indiferencia ante leyes que
atentan contra la vida o la dignidad humana, y la apatia
espiritual no reflejan el corazon del Reino. El profeta Isaias
denuncio a los atalayas mudos que no sabian ladrar, que
amaban dormir mas que advertir al pueblo (Isaias 56:10). La
Iglesia no est4 llamada a callar, sino a hablar con sabiduria;
no a replegarse, sino a discernir.

Hablar, sin embargo, no significa alinearse. Denunciar
no implica militar. Ensefiar principios no equivale a
promover partidos. La funcion de la Iglesia es formar
conciencias, no dictar votos. El creyente debe ser ensefiado a
pensar biblicamente, a evaluar propuestas a la luz de la
Palabra y a actuar conforme a su conviccion delante de Dios.

67

—
| —



Cada uno dara cuenta de si mismo a Dios (Romanos 14:12),
no de su obediencia a un liderazgo politico o eclesidstico.

Aqui se vuelve crucial reafirmar el rol especifico de los
ministros del Evangelio. El llamado pastoral no consiste en
dirigir la opinidon politica de la congregacion, sino en
pastorear almas, guardar la doctrina y cuidar la unidad del
cuerpo. El apostol Pedro exhorta a los pastores a apacentar la
grey de Dios, no por ganancia deshonesta ni como teniendo
sefiorio sobre los que estan a su cuidado, sino siendo
ejemplos del rebafio (1 Pedro 5:2 y 3). Utilizar la autoridad
espiritual para influenciar preferencias politicas personales
es una forma sutil de abuso del pulpito.

El ministro debe cuidar no solo su conducta, sino
también su imagen publica, no por vanidad, sino por
responsabilidad espiritual. Pablo exhorta a Timoteo a ser
ejemplo de los creyentes en palabra, conducta, amor, espiritu,
fe y pureza (1 Timoteo 4:12). Cuando un ministro se
identifica abiertamente con un partido o ideologia,
inevitablemente genera tropiezos, divisiones y sospechas. Y
aunque sus intenciones sean nobles, el dafio al testimonio
colectivo puede ser profundo.

La Iglesia necesita recuperar una comprension elevada
de su autoridad espiritual. Su poder no reside en su capacidad
de negociacion con el Estado, ni en su influencia electoral, ni
en su cercania con el poder, sino en su fidelidad a Cristo. La
Iglesia primitiva no transformd el mundo alidndose con
Roma, sino predicando el Evangelio con poder, viviendo en

(o)



santidad y amando hasta las ultimas consecuencias. “Mads
vale obedecer a Dios que a los hombres”, declararon los
apostoles cuando fueron confrontados por las autoridades
(Hechos 5:29). Esa conviccion sostuvo su testimonio y abrio
camino para la expansion del Reino.

Llegados a este punto, resulta imprescindible afirmar
que la Iglesia solo puede cumplir su misioén en la medida en
que preserve su identidad espiritual. Cada vez que el pueblo
de Dios perdi6 de vista su llamado, no fue por falta de
oportunidades externas, sino por confusion interna. Cuando
Israel quiso ser como las demas naciones y pidi6 un rey
conforme a los criterios humanos, Dios le advirtid que ese
deseo traeria consecuencias (1 Samuel 8:5 al 18). El
problema no era la figura del rey en si, sino el anhelo de
parecerse al sistema y de trasladar la confianza desde Dios
hacia las estructuras humanas.

Este principio sigue vigente. Cuando la Iglesia
comienza a medir su eficacia por su cercania al poder
politico, su acceso a recursos estatales o su influencia en
decisiones gubernamentales, ha cambiado silenciosamente
su parametro de éxito.

El Reino de Dios no avanza por imposicion, ni por
conveniencia, ni por acuerdos estratégicos con el sistema,
sino por obediencia, santidad y fidelidad a la verdad. Jests
ensefi0 que la grandeza en Su Reino no se expresa en
dominio, sino en servicio (Mateo 20:25 al 28). Este modelo

69

—
| —



es radicalmente opuesto al ejercicio del poder politico, y por
eso no pueden confundirse.

La Iglesia esta llamada a ser sal y luz. La sal no se nota
cuando esta en el salero, sino cuando entra en contacto con el
alimento; pero si pierde su sabor, ya no sirve para nada
(Mateo 5:13). La luz no compite con la oscuridad,
simplemente la disipa (Mateo 5:14 al 16). Ambas imagenes
ensefian que la influencia del Reino es silenciosa, profunda y
transformadora, no estridente ni coercitiva. Cuando la Iglesia
se politiza, pierde su sabor; cuando se ideologiza, se
oscurece.

Por esta razon, los pastores y lideres deben ejercer un
cuidado especial sobre el rumbo espiritual de la
congregacion. El pueblo necesita ser ensefiado a pensar
biblicamente, no a repetir consignas. Necesita discernimiento
espiritual, no adoctrinamiento ideologico. Necesita
fundamentos solidos, no discursos emocionalmente
cargados. El apdstol Pablo exhorta a Timoteo a predicar la
Palabra con paciencia y doctrina, corrigiendo, reprendiendo
y exhortando con longanimidad (2 Timoteo 4:2). Esta tarea
magisterial se vuelve alin mas crucial en contextos de alta
polarizacion social y politica.

En este sentido, la Iglesia debe ser un espacio donde la
verdad no se negocia, pero el amor tampoco se pierde. Donde
se puede disentir sin dividirse. Donde se aprende a escuchar,
a dialogar y a someter toda opinion a la luz de la Escritura.
La unidad del cuerpo de Cristo no se construye sobre

(™)



uniformidad politica, sino sobre una fe comun en Jesucristo
como Seifior. Pablo lo expresa con claridad cuando recuerda
que hay un solo cuerpo, un solo Espiritu, una sola fe y un solo
Senor (Efesios 4:4 al 6). Todo lo demas es secundario.

Resulta necesario establecer con firmeza que el pulpito
no debe ser usado para direccionar el voto, promover
candidatos o defender partidos. Su funcién es formar
discipulos, no electores. El pastor no es un operador politico,
sino un mayordomo de los misterios de Dios (1 Corintios 4:1
y 2). Cuando el ptlpito se convierte en una herramienta de
presion politica, la Iglesia pierde su autoridad moral y
espiritual, y el Evangelio queda reducido a una opinidén mas
dentro del debate publico.

Asimismo, los ministros del Evangelio deben cuidar su
propia libertad espiritual. La cercania con el poder suele traer
consigo expectativas, silencios incomodos y concesiones
progresivas. La Escritura advierte que nadie puede servir a
dos sefiores (Mateo 6:24). Aunque estas palabras fueron
dichas en el contexto de las riquezas, el principio es aplicable
a toda forma de poder que compita por la lealtad del corazon.
El ministro que se ata al sistema corre el riesgo de perder la
valentia profética necesaria para confrontar el pecado,
denunciar la injusticia y proclamar la verdad sin temor.

La Iglesia debe recordar que su mayor aporte a la
sociedad no es politico, sino espiritual. Las leyes pueden
ordenar la conducta externa, pero solo el Evangelio
transforma el corazén. Los gobiernos pueden administrar

()



justicia, pero solo Cristo reconcilia al ser humano con Dios.
Por eso, la mision de la Iglesia no puede ser reemplazada ni
subordinada a ninguna agenda terrenal. Pablo declara que
nuestra ciudadania esta en los cielos, de donde esperamos al
Salvador (Filipenses 3:20). Esta perspectiva no nos desliga
de la responsabilidad social, pero si ordena correctamente
nuestras prioridades.

Almismo tiempo, es sano y necesario afirmar que Dios
sigue llamando a creyentes a servir en todas las esferas de la
sociedad, incluida la politica. Cuando esto ocurre, la Iglesia
debe acompaiiarlos en oracion, formacion y cuidado pastoral,
sin instrumentalizarlos ni permitir que instrumentalicen a la
Iglesia. El creyente que participa en politica debe hacerlo
como siervo de Cristo, no como representante institucional
de la Iglesia. Su testimonio personal es su mayor capital
espiritual, y su integridad es su principal herramienta de
influencia.

La historia biblica y la experiencia contemporanea
coinciden en una verdad ineludible: la corrupcion del sistema
politico es un desafio real y permanente. Por eso, solo
aquellos con una conviccion profunda, una vida espiritual
solida y una dependencia constante del Espiritu Santo pueden
mantenerse firmes sin ser absorbidos. La Escritura advierte
que “el que piensa estar firme, mire que no caiga” (1
Corintios 10:12). Nadie es inmune, y por eso el
discernimiento debe ser continuo.

72

—
| —



Finalmente, este capitulo busca dejar un marco claro
para las iglesias bajo cobertura pastoral: los cristianos pueden
y deben influir en la sociedad; los ministros deben preservar
su llamado; la Iglesia debe mantenerse libre de ataduras
politicas; y el Reino de Dios debe seguir siendo el centro de
todo. No somos llamados a conquistar el poder, sino a
manifestar a Cristo. No a ganar elecciones, sino a ganar
almas. No a imponer ideologias, sino a anunciar el Evangelio.

Cuando la Iglesia guarda estos parametros de Reino, se
convierte verdaderamente en luz en medio de la oscuridad,
en sal que preserva, en una voz clara en tiempos de confusion.
Y entonces, aun sin alianzas, sin privilegios y sin
reconocimiento del sistema, su impacto sera profundo,
duradero y eterno, porque estara edificado sobre la roca, y no
sobre la arena (Mateo 7:24 y 25).

“Oh Serior, todos los reyes de la tierra

te alabaran al escuchar tus palabras.

Celebraran con canticos tus caminos,

porque tu gloria, Seiior, es grande.”
Salmo 138:4y 5

hle)
)o|[{0
)O

—

73

'



Capitulo cinco

PARAMETROS DE REINO
ANTE LA MUERTE

“c;Donde esta, oh muerte, tu aguijon? ;Donde, oh
sepulcro, tu victoria? ya que el aguijon de la muerte es el
pecado, y el poder del pecado, la ley. Mas gracias sean
dadas a Dios, que nos da la victoria por medio de nuestro

Senor Jesucristo.”
1 Corintios 15:55 al 57

La muerte ha sido, a lo largo de la historia humana, una
de las realidades méas temidas, negadas o distorsionadas. Aun
dentro de la Iglesia, muchas veces se la ha cubierto con
silencios incomodos, frases piadosas vacias o enfoques
incompletos que no logran formar una conciencia sé6lida ni
una esperanza firme. Sin embargo, desde la perspectiva del
Reino de Dios, la muerte no es un tema marginal ni un tabt
que deba evitarse, sino una verdad que necesita ser
correctamente ensefiada, comprendida y ubicada en el marco
redentor de la obra de Cristo.

74

—
| —



La Escritura no presenta la muerte como parte del
disefio original de Dios. La muerte entra en la historia
humana como consecuencia del pecado, tal como lo declara
el apostol Pablo cuando afirma que “por cuanto todos
pecaron, la muerte paso a todos los hombres” y que “la
paga del pecado es muerte” (Romanos 5:12; 6:23). No
obstante, la misma revelacion biblica muestra que aquello
que ingres6 como maldicion fue enfrentado y vencido por
Jesucristo a través de Su propia muerte y Su resurreccion. Por
eso, la Iglesia con parametros de Reino no puede hablar de la
muerte desde el mismo lugar que el mundo, porque su
significado fue transformado radicalmente por la victoria del
Hijo de Dios.

El problema no es que la Iglesia hable poco de la
muerte, sino que cuando lo hace, muchas veces lo hace sin
una teologia del Reino claramente definida. En no pocos
contextos pastorales, se ensefia implicitamente que la mayor
victoria espiritual consiste en prolongar la vida bioldgica, y
que partir con el Sefior representa una derrota, una frustracion
o un fracaso de la fe. Este enfoque, aunque bien intencionado,
revela una comprension incompleta del evangelio y una
escatologia debilitada, centrada mas en la preservacion de lo
temporal que en la esperanza de lo eterno.

La Palabra de Dios, en cambio, nos invita a mirar la
muerte desde una perspectiva mucho mas elevada. El escritor
a los Hebreos declara que Jesucristo participd de carne y
sangre “para destruir por medio de la muerte al que tenia el
imperio de la muerte, esto es, al diablo, y librar a todos los

()



que por el temor de la muerte estaban durante toda la vida
sujetos a servidumbre” (Hebreos 2:14 y 15). El temor a la
muerte es presentado aqui como una forma de esclavitud, y
la obra de Cristo como el medio por el cual esa esclavitud es
rota. Por lo tanto, una Iglesia que no ensefa correctamente
acerca de la muerte, termina formando creyentes que, aun
siendo redimidos, siguen viviendo bajo una forma de temor
que Cristo ya vencio.

Desde la cosmovision del Reino, la muerte fisica no es
el fin de la existencia, sino una separacion temporal entre el
cuerpo y el alma o espiritu. El cuerpo vuelve al polvo, tal
como lo ensena Eclesiastés, mientras que el espiritu vuelve a
Dios que lo dio (Eclesiastés 12:7). Esta separacion no
implica aniquilacion ni inconsciencia absoluta, sino una
transicion hacia una dimension distinta de la existencia. Jesus
mismo dejo claro que Dios “no es Dios de muertos, sino de
vivos” (Mateo 22:32), afirmando la continuidad de la vida
mas alla de la muerte fisica.

Es fundamental ensefiar con claridad que la vida
verdadera no se define simplemente por la actividad
bioldgica, sino por la relacion con Dios. El apostol Juan lo
expresa de manera contundente cuando afirma: “El que tiene
al Hijo, tiene la vida; el que no tiene al Hijo de Dios, no
tiene la vida” (1 Juan 5:12). A la luz de esta verdad, no
puede llamarse vida a una existencia separada de Dios, aun
cuando el cuerpo esté¢ vivo, ni puede llamarse muerte
definitiva a la partida de aquel que est4 unido a Cristo. Esta

76

—
| —



distincion es esencial para formar una conciencia espiritual
madura y una esperanza bien fundamentada.

Para el creyente, la muerte fisica no representa una
derrota, sino una transicion. El Nuevo Testamento utiliza en
varias ocasiones la metafora del suefio para referirse a la
muerte de los santos. Pablo escribe a los tesalonicenses
diciendo: “Tampoco queremos, hermanos, que ignoréis
acerca de los que duermen, para que no os entristezcdis
como los otros que no tienen esperanza” (1 Tesalonicenses
4:13). Esta expresion no sugiere un estado de inconsciencia
del alma, sino una espera temporal del cuerpo que sera
despertado en la resurreccion. El lenguaje del suefio
comunica descanso, paz y expectativa, no pérdida ni
aniquilacion.

La ignorancia en torno a estas verdades produce
creyentes que enfrentan la muerte con temor, confusién o
desesperacion. Y esta ignorancia no se corrige en una sala
velatoria, sino en un proceso sostenido de ensefianza,
discipulado y formaciéon doctrinal. Una Iglesia que posterga
la ensefianza sobre la muerte hasta el momento de la pérdida,
llega tarde. La conciencia eterna debe ser forjada en vida,
bajo la luz de la Palabra y la revelacion del Espiritu Santo.

Jestis mismo hablé de la muerte con una claridad que
desarma el temor. Cuando muri6 Lézaro, dijo abiertamente:
“Lazaro ha muerto”y luego afirmé: “Yo soy la resurreccion
y la vida; el que cree en mi, aunque esté muerto, vivira”
(Juan 11:14, 25). Esta declaracién no solo consuela, sino que

(7)




establece una doctrina central del Reino: la vida en Cristo no
es interrumpida por la muerte. La muerte no tiene la ultima
palabra, porque la ultima palabra pertenece a Aquel que
vencio la tumba.

Por esta razon, la Iglesia con parametros de Reino no
debe eludir la ensefianza sobre la muerte ni presentarla como
un enemigo invencible del cual hay que huir a toda costa. La
Escritura proclama con autoridad: “Sorbida es la muerte en
victoria. ;Donde estd, oh muerte, tu aguijon? ;Donde, oh
sepulcro, tu victoria?” (1 Corintios 15:54 y 55). Estas
palabras no son poesia litirgica, sino una declaracion
doctrinal basada en la resurreccion de Jesucristo. El aguijon
de la muerte, que es el pecado, fue neutralizado en la cruz, y
por eso la muerte ya no puede reclamar dominio sobre los
hijos de Dios.

Una ensefanza pastoral saludable no niega el valor de
la vida ni desprecia la sanidad divina, pero tampoco
absolutiza la permanencia en esta tierra como si fuera el
maximo bien. El Reino de Dios nos llama a vivir plenamente
el proposito eterno aqui y ahora, sabiendo que nuestra
ciudadania esta en los cielos y que nuestra esperanza final no
se agota en lo temporal. Cuando esta verdad es correctamente
ensefiada, la muerte deja de ser una amenaza y se convierte
en una puerta hacia la plenitud de la promesa.

Una de las areas donde mas confusion existe en la
Iglesia contempordnea es en relacion con lo que ocurre
inmediatamente después de la muerte. Esta falta de claridad

()



doctrinal ha generado inseguridad, temor innecesario y, en
muchos casos, un acompafiamiento pastoral débil frente al
momento de la partida. Sin embargo, la Escritura es
notablemente clara cuando se la aborda sin prejuicios
culturales ni filtros emocionales. La Iglesia con parametros
de Reino debe ensefiar con firmeza que, para el creyente, la
muerte no implica un estado de suspension incierta, sino una
transicion inmediata a la presencia del Sefor.

El apostol Pablo expresa esta verdad con una claridad
admirable cuando afirma que preferiria “partir y estar con
Cristo, lo cual es muchisimo mejor” (Filipenses 1:23). Esta
declaracion no deja espacio para interpretaciones ambiguas.
Pablo no habla de un estado intermedio de inconsciencia ni
de una espera oscura, sino de una comunioén inmediata y
consciente con Cristo. Para ¢l, la muerte no era una pérdida,
sino una ganancia, no porque despreciara la vida, sino porque
comprendia profundamente la superioridad de la plenitud
eterna sobre la experiencia terrenal.

Este entendimiento apostolico es esencial para una
ensefianza pastoral saludable. El alma del creyente, al
separarse del cuerpo, es recibida en la presencia de Cristo.
Alli no hay dolor, ni sufrimiento, ni corrupcion, ni angustia.
La Escritura describe este estado como uno de consuelo,
descanso y gozo. Jesus mismo asegur6 al ladron arrepentido:
“De cierto te digo que hoy estards conmigo en el paraiso”
(Lucas 23:43). La promesa no fue pospuesta ni condicionada
a un evento futuro, sino afirmada como una realidad

79

—
| —



inmediata. Esto confirma que la comunion con Dios no se
interrumpe con la muerte fisica.

Reitero esto: El uso biblico del término “dormir” en
relacion con los creyentes fallecidos debe ser correctamente
interpretado. No se refiere a la inconsciencia del alma, sino
al estado temporal del cuerpo que espera la resurreccion.
Pablo habla de los que “durmieron en Cristo” (1 Corintios
15:18) para senalar que el cuerpo descansa en espera de ser
levantado incorruptible, mientras el espiritu ya disfruta de la
presencia del Senor. Esta ensefianza equilibra la esperanza
presente con la expectativa futura, evitando tanto el
espiritualismo extremo como el materialismo teoldgico.

La esperanza cristiana no se limita al estado intermedio
en la presencia de Dios, sino que apunta a la resurreccion
final del cuerpo. Esta verdad, central en la fe apostolica, ha
sido lamentablemente relegada en muchas predicaciones
contemporaneas. El apostol Pablo dedica todo un capitulo a
defender y explicar la doctrina de la resurreccion en 1
Corintios 15, dejando en claro que si no hay resurreccion,
entonces la fe es vana. La resurreccion no es un complemento
opcional del evangelio, sino uno de sus pilares
fundamentales.

La resurreccidon del cuerpo ocurrira en la venida del
Senor. “Porque el Sefior mismo con voz de mando, con voz
de arcangel, y con trompeta de Dios, descendera del cielo;
y los muertos en Cristo resucitaran primero” (1
Tesalonicenses 4:16). Este cuerpo sera transformado,

(%)




glorificado e incorruptible. No serd una simple restauracion
del cuerpo actual, sino una transformacién radical, conforme
al cuerpo glorioso de Cristo (Filipenses 3:21). Esta
esperanza le da sentido y direccion a la vida cristiana, y
redefine completamente la manera en que enfrentamos la
muerte.

Una Iglesia que no enseia la resurreccion del cuerpo
forma creyentes que, en el mejor de los casos, esperan “ir al
cielo”, pero no comprenden el plan completo del Reino. El
proposito final de Dios no es una eternidad etérea
desconectada de la creacion, sino la restauracion plena de
todas las cosas. La Escritura habla de cielos nuevos y tierra
nueva, de una creacion purificada y redimida, donde los
redimidos gobernaran con Cristo (Apocalipsis 21 y 22). Esta
vision escatologica robustece la fe y da perspectiva eterna al
sufrimiento presente.

En este punto es necesario abordar con honestidad
pastoral algunos errores frecuentes en la ensefianza y practica
ministerial frente a la muerte. Uno de los mas comunes es
reducir la victoria espiritual a la prolongacion de la vida
fisica. Se ora, se ayuna y se intercede como si la muerte fuera
siempre un enemigo que debe ser evitado a toda costa, sin
discernir los tiempos y la voluntad soberana de Dios. Cuando
la sanidad no ocurre y la persona parte con el Sefor, se vive
como un fracaso, generando culpa, frustracién y confusion
tanto en la familia como en la congregacion.

81

—
| —



La sanidad divina es una verdad biblica incuestionable,
pero no puede ser absolutizada ni separada del consejo
completo de Dios. Aun Pablo, el apostol de la fe, reconocio
limites en su experiencia personal, y aprendio a descansar en
la gracia suficiente del Sefior (2 Corintios 12:9). Orar
unicamente por sanidad, sin abrir el corazon a la voluntad
perfecta de Dios, puede llevar a prolongar innecesariamente
el sufrimiento de una persona que ya esta siendo llamada a la
plenitud eterna. La verdadera fe no consiste en imponerle a
Dios nuestros deseos, sino en alinearnos con su sabiduria y
su amor perfectos.

La préctica de “decretar” o “declarar” resultados como
si la voluntad divina pudiera ser forzada revela una
comprension deficiente de la autoridad espiritual. La
autoridad del creyente no reside en manipular los tiempos de
Dios, sino en caminar en comunion con El. Jests mismo, en
el momento mas critico de su vida, or6: “No se haga mi
voluntad, sino la tuya” (Lucas 22:42). Este modelo de
oracion deberia ser el marco de toda intercesion pastoral
madura, especialmente en momentos de enfermedad y
partida.

La falta de ensefianza clara sobre la muerte también
produce creyentes que llegan a ese umbral con una
conciencia débil y temerosa. Se les hablé durante afios de
prosperidad, éxito y victoria en términos terrenales, pero no
se los preparo6 para encontrarse con el Sefior. Cuando llega el
momento, el temor reemplaza a la paz, y la incertidumbre
eclipsa la esperanza. Esto no deberia ser asi. La Escritura

(%)



afirma que el perfecto amor echa fuera el temor (1 Juan
4:18), y ese amor se manifiesta plenamente cuando
comprendemos que nada, ni siquiera la muerte, puede
separarnos del amor de Dios que es en Cristo Jesus
(Romanos 8:38 y 39).

Una Iglesia con parametros de Reino entiende que
preparar a los santos para morir bien es parte esencial del
discipulado. No se trata de fomentar un deseo morbido por la
muerte, sino de cultivar una esperanza tan firme que el temor
pierda su poder. Cuando los creyentes viven con esta
conciencia eterna, también viven con mayor libertad, valentia
y fidelidad en el presente. La muerte deja de ser una amenaza
silenciosa y se convierte en una certeza redimida,
subordinada al sefiorio de Cristo.

Esta preparacion es especialmente crucial en un tiempo
donde la Iglesia enfrenta crecientes niveles de presion,
hostilidad y posible persecucion. Una comunidad que teme a
la muerte es facilmente manipulable; una comunidad que ha
vencido ese temor es inconmovible. Jesls ensefid a no temer
a los que matan el cuerpo, pero no pueden matar el alma
(Mateo 10:28). Esta palabra cobra una relevancia profética
en nuestros dias y debe ser ensefiada con responsabilidad y
claridad.

Uno de los mayores desafios pastorales de nuestro
tiempo es romper con la cultura del temor a la muerte que
domina a la sociedad contemporanea 'y que,
lamentablemente, ha penetrado también en muchos espacios

(%)



eclesiales. El mundo teme a la muerte porque no tiene
esperanza mas alla de ella. Para el impio, la muerte representa
la pérdida definitiva, el juicio inevitable o la incertidumbre
absoluta. Pero no deberia ser asi para los hijos de Dios.
Cuando la Iglesia adopta el mismo temor que gobierna al
mundo, pierde su capacidad profética y su autoridad
espiritual.

La Escritura ensefia que el temor a la muerte es una
forma de esclavitud. No se trata simplemente de una emocion
humana comprensible, sino de una atadura espiritual que
Cristo vino a deshacer. Por eso, una Iglesia que aprende a no
tener miedo de morir se vuelve una Iglesia verdaderamente
libre. Libre para obedecer, libre para permanecer firme, libre
para no negociar la verdad, libre para atravesar la tribulacion
sin claudicar. Esta libertad no surge de la negacion del
sufrimiento, sino de una esperanza bien establecida en la
victoria eterna de Cristo.

El apdstol Pablo es un ejemplo claro de esta conciencia
de Reino. Cuando declara: “Para mi el vivir es Cristo, y el
morir es ganancia” (Filipenses 1:21), no esta expresando
una tension emocional ni una resignacién fatalista, sino una
conviccion profundamente espiritual. Pablo amaba la vida,
valoraba el ministerio y comprendia la importancia de seguir
sirviendo a la Iglesia. Sin embargo, su apego no estaba en
esta dimension, sino en la plenitud que le aguardaba en
Cristo. Esta postura revela una madurez que hoy necesitamos
recuperar en la ensefianza pastoral.

—

84

'




Una Iglesia que solo celebra la vida bioldgica como
victoria termina debilitando la esperanza eterna. Cuando se
ora inicamente para evitar la muerte, sin discernir la voluntad
de Dios ni el tiempo de la plenitud, se transmite el mensaje
implicito de que partir con el Sefior es algo indeseable. Esto
genera una contradiccion interna en la fe del creyente: se le
habla del cielo, de la eternidad y de la gloria futura, pero al
mismo tiempo se le ensefia a aferrarse desesperadamente a
esta vida, aun cuando el Sefnor esté llamando a uno de los
suyos a Su presencia.

La ensenanza del Reino debe corregir esta tension.
Vivir plenamente el propdsito eterno aqui en la tierra no es
incompatible con anhelar la plenitud futura. Al contrario,
cuanto mas clara es nuestra esperanza eterna, mas fieles y
comprometidos somos en el presente. Moisés escogio “antes
ser maltratado con el pueblo de Dios, que gozar de los
deleites temporales del pecado... porque tenia puesta la
mirada en el galardon” (Hebreos 11:25 y 26). Esta misma
mirada es la que la Iglesia debe recuperar en su formacion
doctrinal.

En este marco, es imprescindible ensenar
correctamente el duelo desde una perspectiva del Reino. La
fe cristiana no niega el dolor ni exige una falsa fortaleza
emocional. Jesus mismo llordé ante la tumba de Lazaro, aun
sabiendo que lo resucitaria (Juan 11:35). El llanto no es
incredulidad, es humanidad redimida. El problema no es
llorar, sino llorar sin esperanza. Pablo no prohibe el duelo,

85

—
| —



sino la desesperacion: “para que no os entristezcdis como
los otros que no tienen esperanza” (1 Tesalonicenses 4:13).

El acompanamiento pastoral en el duelo debe ser
profundamente humano y profundamente espiritual a la vez.
No se trata de imponer frases hechas ni de apresurar procesos
emocionales, sino de caminar junto a los que sufren,
afirmando la verdad eterna con amor y paciencia. Una Iglesia
madura entiende que el consuelo verdadero no surge de
minimizar la pérdida, sino de afirmar la promesa. El Espiritu
Santo es llamado Consolador porque no elimina el dolor de
inmediato, sino que sostiene el corazon mientras la esperanza
hace su obra.

Sin embargo, esta capacidad de vivir el duelo con fe no
se improvisa. No se construye en una sala velatoria ni en el
impacto emocional de una despedida. Se forma a lo largo de
un proceso de ensefianza continua, donde la Iglesia aprende
a pensar la vida, la muerte y la eternidad desde la perspectiva
del Reino. Cuando esta formacion falta, se genera una
presion injusta sobre las personas en duelo, a quienes se les
exige fortaleza sin haberles dado previamente revelacion.

Aqui aparece con fuerza la responsabilidad magisterial
de los pastores y lideres. Ensefiar correctamente sobre la
muerte no es un tema opcional ni reservado para contextos
funerarios; es parte del discipulado integral. Jesis ensefid
sobre la eternidad, el juicio, la resurreccion y la vida venidera
con absoluta naturalidad. La Iglesia que calla estos temas por

—

86

'




temor a incomodar termina formando creyentes vulnerables,
facilmente sacudidos por la pérdida y la adversidad.

Ademas, una ensenanza deficiente sobre la muerte
debilita la preparacion escatoldgica de la Iglesia. En tiempos
donde muchos solo esperan un escape rapido de la dificultad,
se descuida la formacién de una fe capaz de resistir la prueba.
Si la Iglesia no aprende a vencer el temor a la muerte,
dificilmente podra permanecer firme frente a la tribulacion,
la persecucion o el sufrimiento por causa del evangelio. Jesus
advirtid que habria afliccion en el mundo, pero también
afirmo que El ya vencié al mundo (Juan 16:33). Esta victoria
incluye la muerte misma.

Una escatologia superficial, centrada unicamente en
evitar el sufrimiento, no prepara a los santos para lo que
viene. La esperanza biblica no es huir del conflicto, sino
atravesarlo con fidelidad. Los martires de la Iglesia primitiva
no fueron fuertes porque no amaran la vida, sino porque
amaban mas al Sefior. Ellos vencieron “por medio de la
sangre del Cordero y de la palabra de su testimonio, y
menospreciaron sus vidas hasta la muerte” (Apocalipsis
12:11). Esta conciencia no surge de la emocion, sino de una
ensefianza solida y perseverante.

La Iglesia que pierde el miedo a la muerte se convierte
en una Iglesia inconmovible. No puede ser manipulada por
amenazas, no negocia su mensaje, no diluye la verdad para
preservar comodidad. Vive con gozo, sirve con entrega y
enfrenta la adversidad con una paz que desconcierta al

(%)



mundo. Esta es una de las expresiones mas poderosas del
Reino de Dios en la tierra.

Por eso, los parametros de Reino ante la muerte no
buscan glorificarla, sino subordinarla. La muerte ya no reina;
Cristo reina. La muerte ya no tiene la ultima palabra; la
resurreccion la tiene. La Iglesia no vive obsesionada con
morir, pero tampoco vive aterrada por ello. Vive enfocada en
Cristo, aprovechando bien el tiempo, cumpliendo el
proposito eterno y aguardando con esperanza el dia glorioso
del encuentro final.

El creyente que ha sido formado en esta verdad puede
decir con serenidad, como Pablo: “Porque yo ya estoy para
ser sacrificado, y el tiempo de mi partida estd cercano. He
peleado la buena batalla, he acabado la carrera, he
guardado la fe. Por lo demds, me esta guardada la corona
de justicia, la cual me dara el Seiior, juez justo, en aquel
dia; y no solo a mi, sino también a todos los que aman su
venida” (2 Timoteo 4:6 al 8). Esa no es una confesion de
derrota, sino de victoria consumada. Morir bien es parte de
vivir bien, y vivir bien es parte de honrar al Rey del Reino
eterno.

Que la Iglesia recupere esta ensenanza. Que los
pastores formen conciencias eternas. Que los santos aprendan
a vivir sin temor y a morir con esperanza. Porque cuando la
muerte pierde su poder sobre el corazén del creyente, el
Reino de Dios se manifiesta con una fuerza imposible de
detener.

88

—
| —



“Porque si vivimos, para el Sefior vivimos; y si morimos,
para el Sefior morimos. Asi que, sea que vivamos o que
muramos, del Senior somos.”

Romanos 14:8

hle)
)o|[{0
)O

—

89

'




Capitulo seis

PARAMETROS DE REINO
SOBRE LA CREMACION

“Por lo cual estoy seguro de que ni la muerte, ni la vida,
ni angeles, ni principados, ni potestades, ni lo presente, ni
lo por venir, ni lo alto, ni lo profundo, ni ninguna otra
cosa creada nos podra separar del amor de Dios, que es en

Cristo Jesus Senor nuestro.”
Romanos 8:38 y 39

En los ultimos afos, una de las consultas pastorales
que mas se repite en las iglesias tiene que ver con el destino
del cuerpo después de la muerte, y de manera particular con
la practica de la cremaciéon. Muchos creyentes sinceros
expresan temor, inseguridad o inquietud espiritual ante la
posibilidad de que un cuerpo sea reducido a cenizas, como si
ese hecho pudiera afectar el destino eterno del alma o
condicionar de algin modo la resurreccion futura. Estas
preguntas, lejos de ser superficiales, revelan una necesidad
profunda de ensefianza biblica sélida y de una cosmovision
del Reino correctamente establecida.

90

—
| —



El problema no es la pregunta en si, sino el trasfondo
desde el cual se formula. Cuando el creyente teme que Dios
no pueda resucitar un cuerpo que ha sido cremado, o que tal
practica pueda desagradar al Sefior, lo que queda en
evidencia no es una falla moral, sino una escatologia débil y
una comprension incompleta de la naturaleza de la
resurreccion. Por esta razon, el abordaje pastoral de este tema
no debe centrarse en defender o rechazar una practica
funeraria, sino en restaurar la ensenanza biblica sobre el
cuerpo, la muerte y la esperanza eterna.

La Escritura ensefia que el cuerpo humano fue creado
por Dios y declarado bueno en su origen. EI hombre fue
formado del polvo de la tierra y recibi6 el soplo de vida que
lo constituy6 en un ser viviente (Génesis 2:7). Sin embargo,
también declara con claridad que, a causa del pecado, el
cuerpo quedo sujeto a corrupcion y muerte: “Polvo eres, y al
polvo volverds” (Génesis 3:19). Esta afirmacién no es una
maldicion arbitraria, sino la descripcion del destino
inevitable del cuerpo fisico en su estado caido. Desde este
punto de vista, todo cuerpo, sea sepultado o cremado, termina
regresando al mismo estado: el polvo.

La Biblia nunca presenta al cuerpo muerto como
portador de la esperanza eterna. La esperanza del creyente no
esta en la preservacion del cadédver, sino en la promesa de
Dios. El apostol Pablo es enfatico al afirmar que “carne y
sangre no pueden heredar el Reino de Dios, ni la
corrupcion hereda la incorrupcion” (1 Corintios 15:50).
Esta declaracion establece un principio fundamental: el

(o)



cuerpo actual, tal como lo conocemos, no es el que
participara del Reino eterno. Algo debe suceder con ¢él. Debe
ser transformado.

Aqui es donde muchos creyentes, por falta de
ensefianza, confunden la resurreccion con una simple
reconstruccion del cuerpo antiguo. Sin embargo, la doctrina
biblica de la resurreccion no habla de una reanimacion de
restos mortales, sino de una transformacién gloriosa operada
por el poder creador de Dios. Pablo utiliza una metafora
agricola para explicarlo: “Lo que tii siembras no vuelve a la
vida, si no muere... Dios le da el cuerpo como El quiso” (1
Corintios 15:36 al 38). El ¢énfasis no esta en la materia
sembrada, sino en la soberania divina que otorga una nueva
condicion corporal.

Desde esta perspectiva, resulta evidente que el estado
fisico del cuerpo después de la muerte no limita en absoluto
el poder de Dios. Si la resurreccion dependiera de la
conservacion de la materia original, entonces quedaria
invalidada para millones de personas a lo largo de la historia
humana. Los creyentes que murieron en naufragios, los que
fueron devorados por animales, los martires que fueron
quemados, los que se desintegraron completamente con el
paso del tiempo, quedarian fuera de la esperanza. Tal
conclusion no solo es absurda, sino contraria al testimonio

biblico.

La Escritura revela a un Dios que llama las cosas que
no son como si fuesen (Romanos 4:17), que crea de la nada,

()



que forma al hombre del polvo y que levanta a los muertos
por Su Palabra. El mismo Dios que resucit6 a Jesucristo con
un cuerpo glorificado no estd condicionado por cenizas,
polvo o ausencia de restos. La omnipotencia divina no opera
sobre la base de la disponibilidad de materia, sino sobre la
base de Su voluntad soberana.

Es importante sefalar que la Biblia no establece un
mandato explicito respecto al método de disposicion del
cuerpo después de la muerte. En el Antiguo Testamento, la
sepultura era la practica cultural predominante, pero no se
presenta como un mandamiento espiritual universal.

En algunos casos excepcionales, la quema de cuerpos
aparece asociada a juicio o deshonra, pero siempre en
contextos especificos y no como norma general. En el Nuevo
Testamento, el silencio es atin mas elocuente: no hay una sola
instruccion apostolica que legisle sobre este asunto. El
énfasis de los apodstoles nunca estuvo en el tratamiento del
cadaver, sino en la esperanza de la resurreccion y la vida
eterna en Cristo.

Este silencio biblico deberia llevar a la Iglesia a una
postura de humildad y prudencia pastoral. Donde la Escritura
no ata conciencias, los pastores no deben hacerlo. Imponer
cargas espirituales sobre practicas que la Biblia no regula
produce temor innecesario, juicios infundados y divisiones
que no edifican el cuerpo de Cristo. Pablo exhorta claramente
a no juzgar en asuntos donde Dios ha concedido libertad,

93

—
| —



recordandonos que “cada uno esté plenamente convencido
en su propia mente” (Romanos 14:5).

El verdadero peligro pastoral no esta en la cremacion,
sino en la supersticion religiosa que puede rodearla cuando
falta ensefianza. Cuando el cuerpo muerto es sacralizado mas
alld de lo que la Escritura permite, se corre el riesgo de
desplazar la esperanza desde Cristo hacia practicas externas.
El evangelio del Reino, en cambio, centra toda expectativa
en la persona y la obra del Sefior Jesucristo. Nuestra
seguridad no esta en como termina el cuerpo, sino en Quién
nos resucita.

Desde una perspectiva magisterial, es imprescindible
ayudar a los creyentes a comprender que el cuerpo actual es
transitorio, pero no despreciable. Es templo del Espiritu
Santo mientras vivimos (1 Corintios 6:19), pero no es el
cuerpo definitivo. La promesa biblica no es la eternizacion
del cuerpo natural, sino la recepcidn de un cuerpo
glorificado, incorruptible y eterno. “Asi también es la
resurreccion de los muertos. Se siembra en corrupcion,
resucitard en incorrupcion” (1 Corintios 15:42). Esta es la
esperanza que debe ser ensefiada con claridad y conviccion.

Cuando esta verdad se establece en el corazon de la
Iglesia, el temor se disipa. El creyente deja de preocuparse
por el destino del cadaver y comienza a vivir con una
conciencia eterna firme y gozosa. Comprende que ni la
sepultura ni la cremacion tienen poder para alterar el
proposito eterno de Dios. La fe descansa, no en ritos

()




funerarios, sino en la fidelidad del Sefior que prometio
resucitar a los suyos en el dia final.

La resurreccion de los muertos constituye uno de los
actos mas sublimes del poder soberano de Dios y uno de los
pilares centrales de la fe cristiana. No es una doctrina
secundaria ni un recurso de consuelo emocional, sino una
verdad escatologica que define el sentido de la vida, la
muerte y la esperanza del creyente. Por esta razon, cualquier
ensefianza relacionada con el destino del cuerpo después de
la muerte debe ser evaluada a la luz de esta realidad gloriosa
y no desde temores culturales o tradiciones no examinadas.

El apostol Pablo deja en claro que la resurreccion no
es un proceso dependiente del estado previo del cuerpo, sino
una obra creativa de Dios. “Dios le da el cuerpo como El
quiso” (1 Corintios 15:38) es una afirmacion que elimina
toda idea de limitacién material. La resurreccién no consiste
en recuperar moléculas dispersas, sino en recibir una nueva
condicion corporal conforme al proposito eterno de Dios. El
cuerpo resucitado no es una extension del cuerpo corruptible,
sino su transformacion gloriosa. Esta distincion es crucial
para disipar cualquier temor relacionado con la cremacion.

Cuando la Escritura describe la resurreccion, utiliza un
lenguaje de cambio, de revestimiento y de gloria. “Esto
corruptible se vestira de incorrupcion, y esto mortal se
vestird de inmortalidad” (1 Corintios 15:53). No se habla
de restaurar lo viejo, sino de vestir lo nuevo. El énfasis no
estd en preservar el pasado, sino en manifestar la plenitud

(o)



futura. Desde esta perspectiva, el cuerpo actual es
comparable a una semilla que, al morir, da lugar a algo
cualitativamente superior. Nadie espera que la semilla
permanezca intacta para que la planta crezca; al contrario, su
desintegracion es parte del proceso.

Esta comprension libera a la Iglesia de una vision
materialista de la resurreccion y la introduce en una fe
verdaderamente espiritual, sin caer en el dualismo que
desprecia el cuerpo. El cuerpo importa, pero no como
reliquia, sino como promesa. Importa porque sera redimido,
no porque deba ser conservado. Importa porque Dios lo
transformara, no porque el hombre pueda controlarlo después
de la muerte.

Aqui resulta oportuno recordar que la Biblia presenta
numerosos ejemplos implicitos que invalidan cualquier
temor respecto al estado fisico del cuerpo. Los martires de la
fe, tanto en tiempos biblicos como en la historia de la Iglesia,
fueron muchas veces quemados, despedazados o reducidos a
nada a los ojos humanos. Sin embargo, la Escritura jamas
pone en duda su resurreccion. Al contrario, se nos dice que
“resucitaran para vida eterna” (Daniel 12:2) y que
participaran de la gloria futura. La omnipotencia de Dios no
se ve afectada por el modo en que el cuerpo haya sido tratado
tras la muerte.

Otro aspecto fundamental que debe ser ensefiado con
claridad es la libertad de conciencia cristiana en asuntos
donde la Escritura no legisla de manera directa. El Nuevo

9



Testamento establece principios claros para tratar estos temas
sin generar tropiezo ni division. Pablo exhorta a la Iglesia a
no juzgarse unos a otros en cuestiones secundarias,
recordando que “el reino de Dios no es comida ni bebida,
sino justicia, paz y gozo en el Espiritu Santo” (Romanos
14:17). Este principio puede aplicarse legitimamente a la
disposicién del cuerpo después de la muerte.

Imponer una postura rigida sobre la cremacion,
presentandola como pecado o como una practica
espiritualmente peligrosa, implica ir més all4 de la Escritura
y asumir una autoridad que Dios no ha delegado. La funcion
pastoral no es crear normas donde Dios ha concedido
libertad, sino guiar a los creyentes a decidir con fe, paz y
responsabilidad delante del Sefior. Cuando este equilibrio se
pierde, la Iglesia corre el riesgo de reemplazar la ensefianza
por el control, y la revelacion por la tradicion.

Desde una perspectiva pastoral, también es necesario
reconocer que muchas familias optan por la cremacion por
razones practicas, econdmicas o culturales, sin que exista en
ello una motivacion espiritual incorrecta. Convertir esa
decisidon en una carga de culpa o en una fuente de temor no
edifica, sino que hiere conciencias débiles. La verdadera
edificacion consiste en afirmar la esperanza eterna y
acompaifiar a las personas con gracia y verdad.

La ensenanza incorrecta sobre este tema suele estar

acompanada de una exaltacion excesiva del cuerpo muerto,
como si conservarlo fuera una forma de honrar a Dios. Sin

97

—
| —



embargo, la Escritura ensefia que el honor a Dios se expresa
en la fe, la obediencia y la esperanza, no en rituales
funerarios. Jesus mismo relativizo las practicas externas
cuando estas desplazaban la verdad del corazon. El creyente
honra a Dios, no por la forma en que su cuerpo es tratado
después de morir, sino por la manera en que vivié para El
mientras estuvo con vida.

El énfasis pastoral debe volver siempre al centro del
evangelio. “Nuestra ciudadania estd en los cielos, de donde
también esperamos al Salvador” (Filipenses 3:20). Esta
afirmacion reubica toda la discusion en su justo lugar. El
creyente no vive aferrado a esta tierra ni a su cuerpo presente,
sino anclado en la promesa de una transformacion gloriosa.
Cuando esta verdad gobierna la conciencia, desaparece el
miedo y surge una paz profunda.

También es necesario advertir que una enseflanza
distorsionada sobre la cremacion puede generar divisiones
innecesarias dentro del cuerpo de Cristo. Lo que deberia ser
un asunto tratado con sobriedad y madurez se convierte, en
algunos casos, en motivo de juicio mutuo y confrontacion.
Pablo exhorta a la Iglesia a guardar la unidad del Espiritu en
el vinculo de la paz (Efesios 4:3), y esto incluye saber
diferenciar entre doctrinas esenciales y cuestiones
secundarias.

La resurreccion de los muertos, la vida eterna y la

victoria de Cristo sobre la muerte son doctrinas esenciales. El
método funerario no lo es. Confundir estos niveles

98

—
| —



doctrinales debilita la ensefianza y distrae a la Iglesia de su
verdadera mision. Por eso, una Iglesia con pardmetros de
Reino debe aprender a jerarquizar correctamente las verdades
de la fe y a formar a los creyentes en esa misma madurez.

Cuando los pastores ensefian con claridad y equilibrio,
el pueblo de Dios es liberado del temor y capacitado para
vivir con una esperanza firme. El creyente aprende que su
futuro no depende de decisiones humanas post mortem, sino
de la fidelidad de Dios. Esta certeza produce descanso,
fortaleza y una perspectiva eterna que transforma la manera
de enfrentar tanto la vida como la muerte.

Llegados a este punto, resulta ineludible asumir con
seriedad la responsabilidad magisterial que recae sobre los
pastores y maestros de la Iglesia. No todo silencio es
prudencia, y no toda incomodidad es sefal de sabiduria. Hay
temas que incomodan precisamente porque exigen una
revision honesta de tradiciones asumidas sin suficiente
fundamento biblico. Cuando la ensefianza se posterga por
temor a la reaccion, el vacio doctrinal no permanece neutro:
es ocupado por el miedo, la supersticion o el legalismo.

La Iglesia esta llamada a ser columna y baluarte de la
verdad, no administradora de tabtes. Ensenar con claridad
sobre la muerte, el cuerpo y la resurreccidon no debilita la fe;
por el contrario, la purifica. El apostol Pablo afirma que Dios
“no nos ha dado espiritu de cobardia, sino de poder, de
amor y de dominio propio” (2 Timoteo 1:7). Ese dominio

99

—
| —



propio incluye la capacidad de tratar asuntos sensibles con
madurez espiritual, sin evasion ni dureza.

Cuando el liderazgo evita estos temas, no protege al
rebafio: lo deja vulnerable. Muchos creyentes viven con
temores silenciosos, preguntandose si decisiones tomadas en
medio del dolor y el duelo podrian tener consecuencias
eternas. Otros cargan con culpas innecesarias por haber
elegido la cremacion de un ser amado, aun cuando esa
decision fue tomada con respeto, fe y paz. La tarea pastoral
no es anadir cargas, sino quitarlas, conduciendo a las
personas al descanso de la verdad.

Jests confronto con firmeza a los lideres religiosos que
ataban cargas pesadas sobre los hombros de otros, mientras
ellos no estaban dispuestos a moverlas ni con un dedo. Esta
advertencia sigue siendo actual. Toda ensefanza que genera
temor sin respaldo biblico claro debe ser revisada con
humildad y temor del Sefior. La autoridad espiritual no se
manifiesta en imponer tradiciones, sino en administrar
fielmente la Palabra de verdad.

Desde una perspectiva escatologica, la Escritura dirige
constantemente la mirada del creyente hacia adelante, no
hacia atras. La esperanza cristiana no estd anclada en un
sepulcro, sino en un trono. Cristo resucitado es las primicias
de los que durmieron, garantia de que la muerte ha sido
vencida de manera definitiva. “;Donde estd, oh muerte, tu
aguijon?” (1 Corintios 15:55) no es una frase poética, sino

[100]



una proclamacion de victoria. Frente a esa victoria, cualquier
temor relacionado con el destino del cuerpo pierde su fuerza.

El cuerpo del creyente, ya sea sepultado o cremado,
entra en el mismo proceso de corrupcion natural. La
diferencia es solo de tiempo, no de esencia. La fe cristiana no
se apoya en la conservacion del cuerpo, sino en la promesa
de Dios. “Porque sabemos que si nuestra morada terrestre,
este taberndaculo, se deshiciere, tenemos de Dios un
edificio” (2 Corintios 5:1). La seguridad no esta en lo que se
deshace, sino en lo que Dios ha preparado.

Este entendimiento permite acompafiar pastoralmente
a las familias con una palabra firme y consoladora. En
momentos de duelo, la Iglesia debe ofrecer certeza, no
ambigiiedad; esperanza, no especulacion. El consuelo
cristiano no se basa en rituales correctos, sino en promesas
eternas. Cuando el pastor afirma con conviccion que el
destino del creyente estd seguro en  Cristo,
independientemente de la forma de disposicion del cuerpo,
estd ministrando vida y paz.

Asimismo, una Iglesia madura aprende a respetar la
diversidad de decisiones sin fracturar la comunion. La unidad
del cuerpo de Cristo no se construye sobre uniformidad ritual,
sino sobre una fe comun en el Sefor resucitado. Pablo
exhorta a los creyentes a recibir al débil en la fe, pero no para
contender sobre opiniones. Este principio protege a la Iglesia
de divisiones innecesarias y la mantiene enfocada en lo
esencial.

[101]



La exhortacion final que debe resonar en este capitulo
es clara: el pueblo de Dios no debe vivir gobernado por el
miedo a la muerte, sino por la esperanza de la resurreccion.
El temor paraliza; la esperanza moviliza. Una Iglesia que
comprende correctamente la doctrina de la resurreccion vive
con libertad, sirve con valentia y enfrenta incluso la muerte
con una paz que el mundo no puede comprender.

Es tiempo de que los pastores ensefien estas verdades
con claridad, sin titubeos ni disculpas, pero también sin
dureza ni imposicion. La verdad biblica, cuando es
presentada con amor y fidelidad, tiene poder para romper
cadenas invisibles que han oprimido conciencias por afos.
No se trata de promover una practica, sino de afirmar una
verdad: el creyente estd seguro en Cristo, en vida y en muerte.

Que la Iglesia vuelva a proclamar con fuerza que
nuestra esperanza no estd en la tierra, sino en los cielos; no
en el cuerpo corruptible, sino en la gloria venidera; no en lo
que el hombre puede hacer después de la muerte, sino en lo
que Dios ha prometido hacer en la resurreccion. Cuando esta
verdad gobierna el corazon, toda discusion secundaria
encuentra su lugar, y el alma descansa.

Asi, este tema deja de ser incomodo para convertirse
en una oportunidad pedagogica y pastoral. Una oportunidad
para afirmar la fe, fortalecer la esperanza y formar creyentes
maduros, libres de temores innecesarios y firmes en la verdad
del evangelio eterno.

[102]

J



“El Sennor mismo descendera del cielo con voz de mando,
con voz de arcangel y con trompeta de Dios, y los muertos
en Cristo resucitardn primero.”

1 Tesalonicenses 4:16 NVI




Capitulo siete

PARAMETROS DE REINO
SOBRE EL SUICIDIO

“Cercano esta Jehova a los quebrantados de corazon,
Y salva a los contritos de espiritu.”
Salmos 34:18

Hay temas que revelan con crudeza el grado de
madurez espiritual de una comunidad. No porque sean
escandalosos, sino porque obligan a la Iglesia a dejar la
comodidad de las respuestas rapidas y a entrar en el terreno
santo del discernimiento. El suicidio es uno de esos temas.
No admite superficialidad, no tolera el legalismo, y no puede
ser abordado desde el temor ni desde la liviandad. Exige
pastores formados, con una teologia sdlida y un corazén
pastoral profundamente alineado con el caracter de Dios.

El silencio histérico de la Iglesia frente a este asunto
no ha producido santidad, sino confusion. Durante afos,
muchos lideres optaron por evitar el tema, esperando que no
irrumpiera en la vida comunitaria. Sin embargo, la realidad
ha demostrado lo contrario. El dolor humano no pide permiso

[104]



para entrar al templo. Llega de manera abrupta, desgarradora,
y muchas veces sin aviso. Cuando un creyente o un familiar
de la fe se quita la vida, el liderazgo queda expuesto: o tiene
una respuesta biblica, pastoral y espiritualmente responsable,
o improvisa desde el miedo y la tradicion no examinada.

La primera afirmacion que debe quedar establecida
con claridad es que la vida es sagrada porque proviene de
Dios. No es un accidente bioldgico ni una posesion autonoma
del ser humano. La Escritura ensefia que hemos sido creados
por Dios y para Dios, y que incluso nuestro cuerpo pertenece
al Sefior. “;No sabéis que vuestro cuerpo es templo del
Espiritu Santo... y que no sois vuestros?” (1 Corintios
6:19). Desde esta verdad se comprende que el suicidio no
puede ser presentado como una opcion legitima ni como una
salida espiritual al sufrimiento. Atenta contra la mayordomia
de la vida y contra la confianza en la soberania de Dios.

No obstante, afirmar la gravedad del suicidio no
autoriza a convertirlo en un pecado excepcional, separado del
resto, ni mucho menos en un acto que automaticamente
condena al creyente a la perdicion eterna. Aqui es donde la
ensefianza pastoral debe elevarse por encima del
reduccionismo moral. La Biblia jamas presenta el suicidio
como un pecado imperdonable, ni establece una categoria
especial que anule la obra redentora de Cristo en quien ha
sido regenerado por la fe.

El evangelio no se sostiene sobre la base de la ultima
decision humana, sino sobre la obra consumada de Jesucristo.

[105]

J



“Porque por una sola ofrenda hizo perfectos para siempre
a los santificados” (Hebreos 10:14). Si la salvacion
dependiera de morir en un estado emocional estable o sin
pecados pendientes, nadie tendria esperanza. Todos los
creyentes mueren con procesos inconclusos, batallas internas
no resueltas y debilidades atn presentes. La seguridad eterna
no descansa en la perfeccion del creyente, sino en la fidelidad
de Dios.

Uno de los errores mas frecuentes en el abordaje
pastoral del suicidio es ignorar la realidad del quebranto
profundo en hijos de Dios genuinos. La Escritura no
romantiza el sufrimiento, pero tampoco lo niega. Hombres y
mujeres de fe atravesaron momentos en los que la carga fue
tan pesada que desearon no seguir viviendo.

Elias, después de una de las mayores victorias
espirituales registradas, se sentd bajo un enebro y pidié morir
(1 Reyes 19:4). Job maldijo el dia de su nacimiento en medio
de un dolor incomprensible (Job 3:1 al 3). El apdstol Pablo
reconocid haber estado bajo una presion tan extrema que
perdi6 la esperanza de conservar la vida (2 Corintios 1:8).

Estos textos no estdn en la Escritura para justificar
decisiones equivocadas, sino para revelar una verdad
incomoda: un creyente puede amar a Dios y, al mismo
tiempo, encontrarse en un estado de oscuridad emocional y
espiritual profunda. El suicidio, en muchos casos, no es el
fruto de una rebelidn consciente contra Dios, sino de un
colapso interior donde la persona deja de percibir

[ 106 )



alternativas. Esto no convierte el acto en correcto, pero si
impide juzgarlo con liviandad teologica.

Desde una perspectiva del Reino, la salvacion no se
define por la manera en que una persona muere, sino por a
quién pertenece. Jesus afirmd con autoridad: “Mis ovejas
oyen mi voz... y yo les doy vida eterna; y no perecerdn
jamds” (Juan 10:27 y 28). Ningun texto biblico autoriza a
los pastores a declarar con certeza absoluta la condenacion
eterna de un creyente que, en un momento de extrema
debilidad, tom6 una decision tragica.

Aqui se vuelve indispensable recordar que el juicio
final pertenece a Dios, no al liderazgo pastoral. Abraham lo
expreso con una pregunta que sigue siendo un pilar teologico:
“CEl Juez de toda la tierra no ha de hacer lo que es justo?”
(Génesis 18:25). Esta conviccion no debilita la autoridad
pastoral; la purifica. Libera al pastor de ocupar un lugar que
no le corresponde y lo afirma en su verdadera funcion:
cuidar, acompafiar, sanar y formar.

El Reino de Dios no se edifica mediante sentencias
apresuradas, sino mediante una verdad administrada con
amor. La condenacion automatica no produce temor del
Sefor, sino terror espiritual. Y el terror nunca ha sido un
instrumento legitimo de formacidn cristiana. “Porque el
perfecto amor echa fuera el temor” (1 Juan 4:18).

Este capitulo no existe para abrir debates tedricos ni
para alimentar polémicas doctrinales. Existe porque hay

[107]



familias destruidas por una doble tragedia: la muerte de un
ser amado y la condenacion espiritual que recibieron
después. Existe porque hay pastores que, frente a un ataud,
no supieron qué decir, y optaron por repetir formulas
heredadas que no sanaron a nadie. Existe porque el Reino de
Dios demanda lideres que sepan caminar con la verdad en
una mano y la compasion en la otra.

Ante estos conceptos, debemos avanzar hacia la
responsabilidad pastoral concreta: la prevencidén, el
acompafniamiento, el uso correcto de esta ensefianza y el
cuidado extremo que debe tenerse para no exponer estas
verdades de manera irresponsable ante una congregacion
general. El Reino no solo nos llama a decir la verdad, sino a
decirla en el tiempo, el lugar y la forma correctos.

Si la primera responsabilidad del pastor es anunciar el
evangelio, la segunda, inseparable de la primera, es cuidar la
vida que ese evangelio engendra. El Reino de Dios no solo se
proclama; se pastorea. Y en ese pastoreo, la prevencion es
siempre mas fiel al corazén de Dios que la explicacion tardia
después de la tragedia. Una Iglesia que solo sabe reaccionar
ante el dolor, pero no formar para atravesarlo, ha fallado en
su tarea formativa.

Uno de los mayores desafios contemporaneos es que
muchos creyentes no han sido discipulados para sufrir. Han
aprendido a declarar promesas, pero no a habitar procesos.
Han sido ensefiados a resistir al enemigo, pero no a atravesar
el valle de sombra de muerte. En este contexto, el sufrimiento

[108]



prolongado, la depresion profunda o la angustia extrema son
vividos como anomalias espirituales, cuando en realidad
forman parte de la experiencia humana en un mundo caido.

La Escritura jamas negd el dolor del justo. Por el
contrario, lo integr6 dentro del camino de la fe. “Muchas son
las aflicciones del justo, pero de todas ellas le librara
Jehovd” (Salmos 34:19). El texto no promete ausencia de
afliccion, sino presencia fiel de Dios en medio de ella.
Cuando esta verdad no es ensefiada, el creyente que sufre
concluye errobneamente que su estado interior es sefial de
fracaso espiritual, y ese pensamiento se vuelve una carga
adicional, muchas veces insoportable.

Aqui la responsabilidad pastoral es enorme. Una
teologia triunfalista, que niega o minimiza el sufrimiento,
puede convertirse, sin intencidon, en un terreno fértil para el
colapso silencioso. El creyente que no encuentra espacio para
expresar su dolor dentro de la comunidad de fe aprende a
ocultarlo. Y lo que no se comparte, se enquista. Lo que no se
acompana, se agrava.

La prevencion del suicidio en la Iglesia no comienza
con discursos sobre la muerte, sino con comunidades que
saben llorar con los que lloran (Romanos 12:15). Comienza
con liderazgos accesibles, con discipulados reales y con una
escatologia sana que devuelve al creyente la perspectiva
eterna sin negar la realidad presente. Cuando la esperanza
futura eclipsa completamente el dolor actual, se produce una
desconexion peligrosa entre fe y experiencia.

[109]

J



En este marco, la ensefianza pastoral sobre el suicidio
debe ser manejada con un discernimiento extremo. No se
trata solo de qué se ensefia, sino de como, cuando y a quién.
Hay verdades que, fuera de contexto, pueden convertirse en
tropiezos para conciencias fragiles. Pablo advirtidé con
claridad sobre este principio cuando hablé de la libertad mal
administrada que puede herir al débil (1 Corintios 8:9). Esta
advertencia es plenamente aplicable a este tema.

Por esta razon, es fundamental afirmar con claridad
que este contenido no estd disefiado para el pulpito
congregacional ni para ensefianzas abiertas. No porque sea
falso, sino porque puede ser mal interpretado. La afirmacion
de que un creyente no se pierde automaticamente por
suicidarse no debe jamdas ser escuchada por alguien que
atraviesa una crisis emocional severa como una posible
opcion de escape. El pastor que no distingue entre formacion
pastoral y ensefanza publica expone al rebafio a un riesgo
innecesario.

El lugar correcto de esta ensefianza es la consejeria, el
acompanamiento personalizado y el cuidado del duelo
traumatico. Es alli donde el pastor, conociendo la historia, la
fe y el contexto de las personas, puede administrar la verdad
como medicina y no como arma. “El siervo del Sefior no
debe ser contencioso, sino amable para con todos, apto para
enseiar, sufrido” (2 Timoteo 2:24).

Uno de los errores mas dafiinos que se cometen
después de un suicidio es la condenacion automatica del

[ 110 )



fallecido. Muchas veces, esta condenacion no se expresa de
manera directa, pero se comunica a través de silencios
incomodos, frases evasivas o miradas cargadas de juicio. El
mensaje implicito es claro: “Esto no deberia haber pasado
entre nosotros”. El resultado es devastador para las familias.

Padres, hijos y hermanos quedan atrapados en una
doble herida: el dolor de la pérdida y el terror eterno. Se
preguntan si su ser amado esta condenado, si su fe fue inutil,
st Dios fue derrotado por una mala decisién. En no pocos
casos, esta herida espiritual produce un distanciamiento
profundo de la fe, e incluso el abandono total de la Iglesia.

El pastor del Reino no puede permitir que esto ocurra
por ignorancia o por comodidad doctrinal. No se trata de
ofrecer certezas donde la Escritura no las ofrece, pero si de
afirmar con conviccion el caracter justo, misericordioso y
soberano de Dios. El consuelo cristiano no consiste en
declarar destinos eternos, sino en confiar en Aquel que juzga
con verdad y conoce los corazones. “Jehovd mira el
corazon” (1 Samuel 16:7).

Acompanar a una familia que ha perdido a un ser
querido por suicidio requiere una madurez espiritual
particular. No es tiempo de explicaciones técnicas ni de
discursos teoldgicos extensos. Es tiempo de presencia, de
escucha y de una esperanza cuidadosamente expresada. El
pastor debe ayudar a esas personas a descansar en Dios, no a
luchar con imagenes de condenacion que la Escritura no
afirma de manera explicita.

[111]



En este acompafiamiento, es legitimo y necesario
afirmar que la salvacion pertenece al Sefior, que El es justo
en todos sus caminos, porque nos ve en Cristo, y Su gracia
no esta limitada por las obras o la fragilidad humana. Es
legitimo recordar que Cristo muri6 por los pecados de una
humanidad quebrada, no por una ¢lite emocionalmente
estable. Es legitimo sefialar que Dios conoce dimensiones del
sufrimiento que nosotros apenas intuimos.

Al mismo tiempo, este acompafiamiento nunca debe
minimizar la gravedad del acto ni trivializar la vida. El
equilibrio pastoral consiste en afirmar la gracia sin justificar
el pecado, y en sostener la esperanza sin promover la
autodestruccion. Este equilibrio no se aprende en los libros,
sino en la intimidad con Dios y en la formacion seria del
liderazgo.

El Reino de Dios se manifiesta cuando la verdad
produce vida, no cuando aplasta al quebrantado. Jesus fue
acusado de ser amigo de pecadores, pero jamas fue acusado
de ser indiferente al dolor humano. Su trato con los heridos
siempre fue restaurador, incluso cuando confrontaba el
pecado. Esa es la medida pastoral a la que somos llamados.

En la siguiente y ultima parte de este capitulo,
avanzaremos hacia una exhortacion directa al liderazgo,
confrontando el silencio pastoral, llamando a una Iglesia mas
encarnada y afirmando con claridad la mision de formar
comunidades que cuidan la vida, sostienen la esperanza y

[112]




reflejan el corazén del Padre incluso en los escenarios mas
0SCUros.

Llegados a este punto, el liderazgo pastoral debe
asumir con honestidad una pregunta ineludible: ;hemos sido
fieles custodios de la vida que Dios nos confié? No solo en
lo visible, sino en lo oculto; no solo en los éxitos, sino en los
quiebres; no solo en la proclamacion, sino en el
acompanamiento. El Reino de Dios no se mide inicamente
por lo que se predica desde el ptlpito, sino por como se cuida
a los que sangran en silencio.

El suicidio, cuando irrumpe en una comunidad
cristiana, expone mas que una tragedia individual. Revela la
calidad del tejido espiritual de la Iglesia. Revela si existe
espacio para el dolor, si hay permiso para la debilidad, si el
sufrimiento puede ser expresado sin vergiienza. Revela, en
muchos casos, una pastoral mas preocupada por sostener una
imagen de victoria permanente que por encarnar el evangelio
en los valles oscuros de la experiencia humana.

La Escritura es severa con los pastores que no cuidan
al rebafio en su fragilidad. El profeta Ezequiel denuncio a los
pastores que no fortalecieron a las débiles, no sanaron a las
enfermas ni vendaron a las perniquebradas (Ezequiel 34:4).
Este texto no se limita a la negligencia fisica; habla de una
negligencia espiritual profunda. Cuando el sufrimiento no
encuentra cuidado, se transforma en aislamiento. Y el
aislamiento, tarde o temprano, se vuelve letal.

[113)



El Reino de Dios demanda una pastoral encarnada.
Una pastoral que no espiritualice el dolor para evitarlo, ni lo
psicologice para neutralizarlo, sino que lo acompafie con
verdad, paciencia y esperanza. Jesus no huyo del dolor
humano. Se detuvo ante él. Llor6 frente a la tumba de Lazaro
aun sabiendo que lo resucitaria (Juan 11:35). Ese llanto
revela que el dolor no es falta de fe, sino parte de la condicion
humana caida. Negarlo no es espiritualidad; es negacion.

En este sentido, el liderazgo debe revisar con valentia
ciertos énfasis doctrinales que, aunque bien intencionados,
han producido efectos secundarios devastadores. Cuando se
ensefia una fe que no contempla la angustia, se forman
creyentes que no saben qué hacer con ella. Cuando se
presenta la victoria como un estado permanente, el creyente
que sufre se siente fuera del Reino. Cuando se reduce la
espiritualidad a declaraciones positivas, el dolor se vive
como un fracaso personal.

La exhortacion apostdlica es clara: “Sobrellevad los
unos las cargas de los otros” (Galatas 6:2). Este mandato
no se cumple con discursos generales, sino con presencia
concreta. El pastor no es un juez que dictamina sentencias
eternas, sino un guardian del alma. No fue llamado a cerrar
el cielo con palabras apresuradas, sino a abrir caminos de
esperanza hacia Dios.

Por esta razon, el uso de la ensenanza contenida en este
capitulo debe ser cuidadosamente administrado. No esta
destinada a la exposicion publica ni al debate congregacional.

[114]



Esta destinada a formar pastores capaces de responder
cuando la tragedia ya ocurrio, y de prevenir cuando el
sufrimiento aun puede ser acompafiado. El discernimiento
pastoral consiste tanto en saber hablar como en saber callar.

Una Iglesia del Reino no banaliza el suicidio, pero
tampoco lo convierte en un instrumento de terror espiritual.
Afirma con claridad que la vida es un don sagrado, que el
suicidio es pecado y que debe ser prevenido con seriedad.
Pero también afirma que la salvacion descansa en la gracia
de Dios, que el juicio pertenece al Sefior y que la misericordia
divina es mdas profunda que nuestra capacidad de
comprension.  “Las misericordias de Jehovd nunca
decayeron, porque nunca decayeron sus misericordias”
(Lamentaciones 3:22).

A las familias devastadas por el suicidio de un ser
amado, el pastor del Reino no les ofrece respuestas cerradas,
sino un lugar seguro donde llorar, procesar y sanar. No
promete lo que la Escritura no promete, pero tampoco
condena donde Dios no ha hablado. Los conduce al caracter
de Dios, no a especulaciones humanas. Los invita a descansar
en la justicia perfecta de Aquel que conoce los corazones y
las profundidades del sufrimiento humano.

Esta postura pastoral no es debilidad doctrinal; es
madurez espiritual. No es relativismo; es fidelidad biblica.
No es miedo al qué diran; es temor del Sefior. El pastor que
se atreve a sostener esta tension santa, verdad y misericordia,

(s )




firmeza y compasion, refleja de manera mas fiel el corazon
del Padre.

El Reino de Dios necesita urgentemente pastores
formados para los dias dificiles. Pastores que no se
escandalicen ante el dolor, que no huyan de las preguntas
complejas y que no respondan con formulas prefabricadas.
Pastores que sepan que la verdadera autoridad espiritual no
se manifiesta en el control, sino en el cuidado. “Apacentad
la grey de Dios que esta entre vosotros, cuidando de ella...
no como teniendo seiiorio sobre los que estan a vuestro
cuidado, sino siendo ejemplos” (1 Pedro 5:2 y 3).

Una Iglesia que aprende a cuidar la vida en todas sus
etapas, incluso en sus momentos mas oscuros, se vuelve una
Iglesia fuerte. No porque niegue la muerte, sino porque
proclama una esperanza mas poderosa que ella. No porque
idealice la fe, sino porque la encarna. No porque tenga todas
las respuestas, sino porque camina fielmente con el Dios que
si las tiene.

Este capitulo no busca cerrar el tema, sino formar
conciencias pastorales capaces de sostenerlo con
responsabilidad. El objetivo no es producir unanimidad
teologica, sino evitar el dafo espiritual innecesario. El Reino
no se edifica con condenaciones apresuradas, sino con una
verdad que libera, sana y preserva la vida.

Que el Sefior nos conceda pastores con corazdn de
Padre, mente renovada por la Palabra y manos dispuestas a

[ 116 )



sostener al que cae. Porque al final, el juicio pertenece a Dios,
pero el cuidado de las almas nos ha sido confiado a nosotros.

“Ahora, pues, ninguna condenacion hay para los que
estan en Cristo Jesus...”
Romanos 8:1

“Y enjugara Dios toda lagrima... ya no habra muerte, ni
habrd mas llanto...”
Apocalipsis 21:4




Capitulo ocho

PARAMETROS DE REINO
ANTE LA CONDENACION

“No os maravilléis de esto; porque vendra hora cuando
todos los que estdan en los sepulcros oiran su voz; y los que
hicieron lo bueno, saldran a resurreccion de vida; mas los

que hicieron lo malo, a resurreccion de condenacion.”

Juan 5:28 y 29

La Iglesia del Reino no puede permitirse el lujo de
redefinir las verdades eternas seglin la sensibilidad cultural
del momento. Cuando se altera el marco correcto de la
eternidad, todo el mensaje del evangelio se desordena. La
condenacion, el infierno y el lago de fuego no son temas
accesorios ni recursos retoricos de una predicacion antigua;
forman parte del trasfondo indispensable para comprender la
obra redentora de Cristo, la gravedad del pecado y la urgencia
del arrepentimiento.

Jeslis no presentd la condenacidon como una idea
simbolica ni como una metafora pedagogica, sino como una
realidad que da peso eterno a la vida humana. Resulta

[ g )



imposible leer los evangelios con honestidad intelectual sin
reconocer que el mismo Cristo hablo repetidamente del juicio
venidero, del fuego eterno y de la separacion final. El advirtio
sobre “el fuego eterno preparado para el diablo y sus
dangeles”, habl6é del “gusano que no muere”, del “lloro y
crujir de dientes” y utiliz6 el término “gehena” para
describir una realidad posterior a la muerte que implica
castigo consciente y definitivo. Estas expresiones no nacen
del Antiguo Testamento profético ni del desarrollo paulino,
sino de la boca del Hijo de Dios encarnado.

Por esta razon, cualquier intento pastoral de silenciar o
relativizar el tema de la condenacion no es un acto de
sensibilidad espiritual, sino una ruptura con la ensefianza
directa de Cristo. La pregunta correcta no es si el infierno
debe ensefiarse, sino como puede una Iglesia que confiesa a
Jesus como Sefior ignorar aquello que El considerd necesario
advertir. Negar o minimizar esta enseflanza no constituye un
matiz doctrinal menor; es una forma de deshonestidad biblica
que termina produciendo una fe incompleta y desprovista de
temor reverente.

Desde una perspectiva de Reino, la condenacion no
puede analizarse de manera aislada, como si fuera una
doctrina independiente del cardcter de Dios. El Reino se
sostiene sobre la justicia, la santidad y la verdad divina. Un
Reino sin justicia no es Reino, es permisividad. Un trono sin
juicio no es trono, es una figura decorativa. La Escritura
presenta a Dios no solo como Padre amoroso, sino también
como Juez justo, y ambas realidades no se contradicen, sino

[ 119 )



que se complementan. El amor de Dios no anula su justicia;
la justicia de Dios no disminuye su amor.

El problema pastoral de nuestro tiempo no radica en la
falta de informacion biblica, sino en una profunda confusion
espiritual respecto al amor. Se ha instalado la idea de que
advertir sobre el juicio eterno es incompatible con la gracia,
cuando en realidad es exactamente lo contrario. La gracia
solo tiene sentido cuando existe una condenacion real de la
cual ser rescatados. Si no hay juicio, la cruz pierde su
necesidad. Si no hay condenacion, la muerte de Cristo se
vuelve un gesto simbdlico y no una intervencion redentora.

Jests hablo del infierno no para infundir terror, sino
para despertar conciencia. Su lenguaje no fue morboso ni
manipulador, pero si serio, sobrio y cargado de urgencia. El
entendia que la eternidad no es un concepto abstracto, sino
un destino real. Por eso afirmé que el camino es angosto y
que pocos lo hallan, mientras que el camino ancho conduce a
la perdicion. Estas palabras no pueden suavizarse sin alterar
el mensaje mismo del evangelio.

Cuando la Iglesia pierde el temor del Sefor, pierde
también la capacidad de hablar con claridad sobre la
condenacion. El temor del Sefior no es panico, sino una
conciencia profunda de la santidad divina y de la
responsabilidad humana ante Dios. La Escritura afirma que
este temor es el principio de la sabiduria, y donde no hay
sabiduria espiritual, la eternidad se trivializa. Una fe que no

[ 120 )



contempla el juicio es una fe liviana, sentimental y centrada
en el hombre.

En este contexto, muchos lideres han optado,
consciente o inconscientemente, por omitir el tema del
infierno para evitar rechazo, pérdida de aceptacion o
conflicto cultural. Se ha reemplazado la fidelidad doctrinal
por la busqueda de aprobacion, y el resultado es una
predicaciébn que consuela sin confrontar y promete sin
advertir. Sin embargo, una Iglesia que no advierte no ama;
una Iglesia que calla ante el peligro eterno no esta siendo
pastoral, sino negligente.

El Reino de Dios no se edifica solo anunciando
bendiciones, sino proclamando verdad. Jestis nunca separd la
invitacion de la advertencia. Cuando dijo “Venid a mi”,
también habl6 de la necesidad de arrepentimiento y de las
consecuencias de rechazar la gracia. El arrepentimiento
auténtico nace cuando el ser humano comprende la gravedad
de su condicidn y la grandeza de la salvacion ofrecida.

Desde una perspectiva magisterial, los pastores deben
entender que ensefiar correctamente sobre la condenacion no
endurece corazones, sino que despierta conciencias. No
produce legalismo cuando se ensefia en el marco de la cruz,
sino reverencia. No destruye la esperanza, sino que la orienta
hacia la eternidad. La Iglesia que comprende el juicio eterno
predica con urgencia, vive con santidad y ministra con
compasion genuina.

[121]




La ausencia de esta enseflanza ha generado
conversiones superficiales, arrepentimientos emocionales y
una fe sin peso eterno. Cuando el pecado se trivializa, la
gracia se abarata. Cuando la condenacion se diluye, la cruz
se vacia de significado. Pero cuando el juicio se presenta con
verdad y amor, la gracia resplandece con mayor fuerza y la
obra de Cristo es exaltada en toda su profundidad.

Uno de los errores mas frecuentes en la ensefanza
contemporanea sobre la condenacion es la confusion
conceptual y biblica de los términos que la Escritura utiliza
para describir el destino final de los impios. Cuando estos
conceptos se mezclan o se simplifican de manera superficial,
se debilita la ensefianza escatologica y se pierde claridad
doctrinal. La Iglesia del Reino esta llamada a instruir con
precision, no para alimentar curiosidad teoldgica, sino para
afirmar convicciones eternas.

La Biblia presenta una progresion clara en relacion con
el juicio y el destino final. Jests hablo del hades como un
estado consciente posterior a la muerte, previo al juicio final,
donde existe separacion, tormento y conciencia de pérdida,
como se observa en la ensefianza del rico y Lazaro. Alli no
se describe atn el juicio definitivo, sino una antesala que
anticipa una realidad mayor. Esta ensefianza no es una
parabola moral sin implicaciones doctrinales, sino una
advertencia clara sobre la continuidad de la conciencia
después de la muerte y la imposibilidad de revertir el destino
una vez cruzado el umbral de esta vida.

[122]



El término “gehena”, utilizado reiteradamente por
Jests, tiene una carga escatologica mas profunda. No se trata
simplemente de una referencia historica al valle de Hinom,
sino de una figura que Cristo resignifica para hablar del
castigo final, irreversible y consciente. Cuando Jests advierte
que es mejor perder un miembro del cuerpo que ser arrojado
ala “gehena”, esta afirmando la supremacia de la eternidad
por sobre cualquier sacrificio temporal. EI mensaje es claro:
nada en esta vida justifica la pérdida eterna.

La revelacion culmina en el lago de fuego, presentado
en el libro de Apocalipsis como el destino final del diablo,
sus angeles y de aquellos cuyos nombres no se hallaron
escritos en el libro de la vida. Alli no se describe una
correccion temporal ni una purificacion restaurativa, sino la
consumacion del juicio divino. La muerte y el hades son
lanzados al lago de fuego, indicando que ya no habrd mas
procesos intermedios ni oportunidades posteriores. El juicio
es definitivo, eterno y justo.

Desde esta perspectiva, resulta pastoralmente
irresponsable ensefiar una escatologia ambigua que sugiera
segundas oportunidades después de la muerte o una eventual
salvacion universal implicita. Aunque muchos no lo
confiesen doctrinalmente, en la practica predican como si
todos, de alglin modo, terminaran bien. Esta postura, lejos de
consolar, priva al evangelio de su urgencia y desarma el
llamado al Evangelio del Reino.

(123 )



Jests ensefid que habra una separacion final, clara y
visible. Habloé de ovejas y cabritos, de trigo y cizaia, de
peces, de arboles buenos y malos. En cada caso, el mensaje
es el mismo: el Reino culmina con una division irreversible.
La justicia de Dios no es arbitraria ni cruel, sino
perfectamente coherente con su santidad. Nadie sera
condenado injustamente, pero tampoco nadie sera salvado al
margen de la verdad.

Aqui el rol pastoral adquiere un peso extraordinario. El
pastor no es solo un consolador de almas, sino un atalaya
espiritual. La Escritura advierte que el atalaya que ve venir el
peligro y no avisa es responsable de la sangre de aquellos que
perecen (Ezequiel 33:6 al 9). Ensefar sobre la condenacion
no es un acto de dureza, sino de fidelidad. Callar por temor a
incomodar no es amor, €s omision.

La Iglesia del Reino debe recuperar una ensefianza
escatoldgica robusta, centrada en Cristo, donde el juicio no
sea presentado como un fin en si mismo, sino como el marco
que exalta la obra redentora. El juicio magnifica la cruz,
porque revela de qué fuimos salvados. El infierno no eclipsa
el amor de Dios; lo hace més glorioso, porque muestra el
precio que Cristo pagé para librarnos de ¢€l.

Cuando la condenacidén se ensena correctamente, el
arrepentimiento deja de ser una formalidad litargica y se
convierte en una respuesta profunda del corazon. El pecado
deja de ser una debilidad culturalmente aceptada y vuelve a

[124]



ser una ruptura seria con la santidad de Dios. La gracia deja
de ser barata y vuelve a ser asombrosa.

La ensefianza biblica sobre la condenacion no debe
producir una Iglesia temerosa, sino una Iglesia sobria,
consciente y profundamente agradecida. El objetivo pastoral
no es generar terror espiritual, sino restaurar el peso eterno
de la fe cristiana. Cuando la eternidad vuelve a ocupar su
lugar correcto, la vida presente se ordena bajo una
perspectiva de Reino.

Una Iglesia que comprende la realidad del juicio eterno
desarrolla una espiritualidad distinta. Ora con mayor
urgencia, predica con mayor conviccidon y vive con mayor
coherencia. El evangelismo deja de ser una actividad
opcional y se convierte en una mision impostergable. La
santidad deja de ser un ideal abstracto y pasa a ser una
respuesta 16gica al llamado divino.

El liderazgo pastoral, en este punto, debe examinar sus
motivaciones. Predicar solo aquello que resulta aceptable
culturalmente no es fidelidad, es adaptacioén. Jesis nunca
midi6 su mensaje por la reaccion de las multitudes, sino por
la verdad del Reino. A veces las multitudes se acercaban;
otras veces se iban. El nunca suavizo la verdad para retener
seguidores, porque sabia que una fe construida sobre medias
verdades no puede sostenerse en el dia del juicio.

El equilibrio correcto consiste en ensefiar la
condenacién a la luz de la cruz. No se trata de presentar a

[ 125 )



Dios como un tirano sediento de castigo, sino como un Juez
justo que, por amor, proveyo una via de escape. La cruz es la
interseccion perfecta entre justicia y misericordia. Alli el
juicio fue ejecutado y la gracia fue ofrecida. Rechazar la cruz
no es un error intelectual, es una decision eterna.

La Iglesia del Reino debe recuperar las lagrimas en la
predicacion. Jesus no hablé del juicio con frialdad teologica,
sino con profundo dolor por aquellos que no quisieron venir
a El para tener vida (Juan 5:40). Lloro sobre Jerusalén, no
porque el juicio fuera injusto, sino porque era inevitable ante
un corazén endurecido. Este es el espiritu con el que debe
ensefiarse hoy: con verdad, con autoridad y con compasion.

Desde una perspectiva magisterial, este tema debe
formar parte del discipulado, no solo del pulpito. Los
creyentes deben ser instruidos para entender la eternidad,
para discernir el valor del tiempo presente y para vivir como
ciudadanos del Reino que saben que compareceran ante el
tribunal de Cristo. Esta conciencia no produce inseguridad,
sino responsabilidad espiritual.

Una Iglesia que ignora la condenacion prepara
creyentes fragiles; una Iglesia que la ensefia correctamente
forma discipulos firmes. El Reino no se edifica sobre
emociones pasajeras, sino sobre convicciones eternas. La
predicacion que omite el juicio puede atraer multitudes, pero
no transforma destinos eternos.




Finalmente, ensefiar sobre la condenacion es un acto
de amor pastoral y de fidelidad al Rey. Jesus hablo del
infierno porque la eternidad importa. La Iglesia que quiere
vivir bajo parametros de Reino no puede seleccionar qué
palabras de Cristo acepta y cudles descarta. Debe proclamar
todo el consejo de Dios, confiando en que el Espiritu Santo
usara la verdad para salvar, confrontar y transformar.

Una Iglesia que advierte es una Iglesia que ama. Una
Iglesia que proclama la eternidad es una Iglesia fiel. Y una
Iglesia fiel prepara a su gente no solo para vivir mejor, sino
para vivir eternamente.

“El que en él cree, no es condenado; pero el que no cree,
ya ha sido condenado, porque no ha creido en el nombre
del unigénito Hijo de Dios. Y esta es la condenacion: que
la luz vino al mundo, y los hombres amaron mads las
tinieblas que la luz, porque sus obras eran malas.”
Juan 3:18 y 19




Capitulo ocho

PARAMETROS DE REINO
ANTE LA CONDENACION

“No os maravilléis de esto; porque vendra hora cuando
todos los que estdan en los sepulcros oiran su voz; y los que
hicieron lo bueno, saldran a resurreccion de vida; mas los

que hicieron lo malo, a resurreccion de condenacion.”

Juan 5:28 y 29

La Iglesia del Reino no puede permitirse el lujo de
redefinir las verdades eternas seglin la sensibilidad cultural
del momento. Cuando se altera el marco correcto de la
eternidad, todo el mensaje del evangelio se desordena. La
condenacion, el infierno y el lago de fuego no son temas
accesorios ni recursos retoricos de una predicacion antigua;
forman parte del trasfondo indispensable para comprender la
obra redentora de Cristo, la gravedad del pecado y la urgencia
del arrepentimiento.

Jeslis no presentd la condenacidon como una idea
simbolica ni como una metafora pedagogica, sino como una
realidad que da peso eterno a la vida humana. Resulta

[ 128 )



imposible leer los evangelios con honestidad intelectual sin
reconocer que el mismo Cristo hablo repetidamente del juicio
venidero, del fuego eterno y de la separacion final. El advirtio
sobre “el fuego eterno preparado para el diablo y sus
dangeles”, habl6é del “gusano que no muere”, del “lloro y
crujir de dientes” y utiliz6 el término “gehena” para
describir una realidad posterior a la muerte que implica
castigo consciente y definitivo. Estas expresiones no nacen
del Antiguo Testamento profético ni del desarrollo paulino,
sino de la boca del Hijo de Dios encarnado.

Por esta razon, cualquier intento pastoral de silenciar o
relativizar el tema de la condenacion no es un acto de
sensibilidad espiritual, sino una ruptura con la ensefianza
directa de Cristo. La pregunta correcta no es si el infierno
debe ensefiarse, sino como puede una Iglesia que confiesa a
Jesus como Sefior ignorar aquello que El considerd necesario
advertir. Negar o minimizar esta enseflanza no constituye un
matiz doctrinal menor; es una forma de deshonestidad biblica
que termina produciendo una fe incompleta y desprovista de
temor reverente.

Desde una perspectiva de Reino, la condenacion no
puede analizarse de manera aislada, como si fuera una
doctrina independiente del cardcter de Dios. El Reino se
sostiene sobre la justicia, la santidad y la verdad divina. Un
Reino sin justicia no es Reino, es permisividad. Un trono sin
juicio no es trono, es una figura decorativa. La Escritura
presenta a Dios no solo como Padre amoroso, sino también
como Juez justo, y ambas realidades no se contradicen, sino

[ 129 )



que se complementan. El amor de Dios no anula su justicia;
la justicia de Dios no disminuye su amor.

El problema pastoral de nuestro tiempo no radica en la
falta de informacion biblica, sino en una profunda confusion
espiritual respecto al amor. Se ha instalado la idea de que
advertir sobre el juicio eterno es incompatible con la gracia,
cuando en realidad es exactamente lo contrario. La gracia
solo tiene sentido cuando existe una condenacion real de la
cual ser rescatados. Si no hay juicio, la cruz pierde su
necesidad. Si no hay condenacion, la muerte de Cristo se
vuelve un gesto simbdlico y no una intervencion redentora.

Jests hablo del infierno no para infundir terror, sino
para despertar conciencia. Su lenguaje no fue morboso ni
manipulador, pero si serio, sobrio y cargado de urgencia. El
entendia que la eternidad no es un concepto abstracto, sino
un destino real. Por eso afirmé que el camino es angosto y
que pocos lo hallan, mientras que el camino ancho conduce a
la perdicion. Estas palabras no pueden suavizarse sin alterar
el mensaje mismo del evangelio.

Cuando la Iglesia pierde el temor del Sefor, pierde
también la capacidad de hablar con claridad sobre la
condenacion. El temor del Sefior no es panico, sino una
conciencia profunda de la santidad divina y de la
responsabilidad humana ante Dios. La Escritura afirma que
este temor es el principio de la sabiduria, y donde no hay
sabiduria espiritual, la eternidad se trivializa. Una fe que no

[130]



contempla el juicio es una fe liviana, sentimental y centrada
en el hombre.

En este contexto, muchos lideres han optado,
consciente o inconscientemente, por omitir el tema del
infierno para evitar rechazo, pérdida de aceptacion o
conflicto cultural. Se ha reemplazado la fidelidad doctrinal
por la busqueda de aprobacion, y el resultado es una
predicaciébn que consuela sin confrontar y promete sin
advertir. Sin embargo, una Iglesia que no advierte no ama;
una Iglesia que calla ante el peligro eterno no esta siendo
pastoral, sino negligente.

El Reino de Dios no se edifica solo anunciando
bendiciones, sino proclamando verdad. Jestis nunca separd la
invitacion de la advertencia. Cuando dijo “Venid a mi”,
también habl6 de la necesidad de arrepentimiento y de las
consecuencias de rechazar la gracia. El arrepentimiento
auténtico nace cuando el ser humano comprende la gravedad
de su condicidn y la grandeza de la salvacion ofrecida.

Desde una perspectiva magisterial, los pastores deben
entender que ensefiar correctamente sobre la condenacion no
endurece corazones, sino que despierta conciencias. No
produce legalismo cuando se ensefia en el marco de la cruz,
sino reverencia. No destruye la esperanza, sino que la orienta
hacia la eternidad. La Iglesia que comprende el juicio eterno
predica con urgencia, vive con santidad y ministra con
compasion genuina.

[131]

J



La ausencia de esta enseflanza ha generado
conversiones superficiales, arrepentimientos emocionales y
una fe sin peso eterno. Cuando el pecado se trivializa, la
gracia se abarata. Cuando la condenacion se diluye, la cruz
se vacia de significado. Pero cuando el juicio se presenta con
verdad y amor, la gracia resplandece con mayor fuerza y la
obra de Cristo es exaltada en toda su profundidad.

Uno de los errores mas frecuentes en la ensefanza
contemporanea sobre la condenacion es la confusion
conceptual y biblica de los términos que la Escritura utiliza
para describir el destino final de los impios. Cuando estos
conceptos se mezclan o se simplifican de manera superficial,
se debilita la ensefianza escatologica y se pierde claridad
doctrinal. La Iglesia del Reino esta llamada a instruir con
precision, no para alimentar curiosidad teoldgica, sino para
afirmar convicciones eternas.

La Biblia presenta una progresion clara en relacion con
el juicio y el destino final. Jests hablo del hades como un
estado consciente posterior a la muerte, previo al juicio final,
donde existe separacion, tormento y conciencia de pérdida,
como se observa en la ensefianza del rico y Lazaro. Alli no
se describe atn el juicio definitivo, sino una antesala que
anticipa una realidad mayor. Esta ensefianza no es una
parabola moral sin implicaciones doctrinales, sino una
advertencia clara sobre la continuidad de la conciencia
después de la muerte y la imposibilidad de revertir el destino
una vez cruzado el umbral de esta vida.

[132]



El término “gehena”, utilizado reiteradamente por
Jests, tiene una carga escatologica mas profunda. No se trata
simplemente de una referencia historica al valle de Hinom,
sino de una figura que Cristo resignifica para hablar del
castigo final, irreversible y consciente. Cuando Jests advierte
que es mejor perder un miembro del cuerpo que ser arrojado
ala “gehena”, esta afirmando la supremacia de la eternidad
por sobre cualquier sacrificio temporal. EI mensaje es claro:
nada en esta vida justifica la pérdida eterna.

La revelacion culmina en el lago de fuego, presentado
en el libro de Apocalipsis como el destino final del diablo,
sus angeles y de aquellos cuyos nombres no se hallaron
escritos en el libro de la vida. Alli no se describe una
correccion temporal ni una purificacion restaurativa, sino la
consumacion del juicio divino. La muerte y el hades son
lanzados al lago de fuego, indicando que ya no habrd mas
procesos intermedios ni oportunidades posteriores. El juicio
es definitivo, eterno y justo.

Desde esta perspectiva, resulta pastoralmente
irresponsable ensefiar una escatologia ambigua que sugiera
segundas oportunidades después de la muerte o una eventual
salvacion universal implicita. Aunque muchos no lo
confiesen doctrinalmente, en la practica predican como si
todos, de alglin modo, terminaran bien. Esta postura, lejos de
consolar, priva al evangelio de su urgencia y desarma el
llamado al Evangelio del Reino.

[133]



Jests ensefid que habra una separacion final, clara y
visible. Habloé de ovejas y cabritos, de trigo y cizaia, de
peces, de arboles buenos y malos. En cada caso, el mensaje
es el mismo: el Reino culmina con una division irreversible.
La justicia de Dios no es arbitraria ni cruel, sino
perfectamente coherente con su santidad. Nadie sera
condenado injustamente, pero tampoco nadie sera salvado al
margen de la verdad.

Aqui el rol pastoral adquiere un peso extraordinario. El
pastor no es solo un consolador de almas, sino un atalaya
espiritual. La Escritura advierte que el atalaya que ve venir el
peligro y no avisa es responsable de la sangre de aquellos que
perecen (Ezequiel 33:6 al 9). Ensefar sobre la condenacion
no es un acto de dureza, sino de fidelidad. Callar por temor a
incomodar no es amor, €s omision.

La Iglesia del Reino debe recuperar una ensefianza
escatoldgica robusta, centrada en Cristo, donde el juicio no
sea presentado como un fin en si mismo, sino como el marco
que exalta la obra redentora. El juicio magnifica la cruz,
porque revela de qué fuimos salvados. El infierno no eclipsa
el amor de Dios; lo hace més glorioso, porque muestra el
precio que Cristo pagé para librarnos de ¢€l.

Cuando la condenacidén se ensena correctamente, el
arrepentimiento deja de ser una formalidad litargica y se
convierte en una respuesta profunda del corazon. El pecado
deja de ser una debilidad culturalmente aceptada y vuelve a

[134]



ser una ruptura seria con la santidad de Dios. La gracia deja
de ser barata y vuelve a ser asombrosa.

La ensefianza biblica sobre la condenacion no debe
producir una Iglesia temerosa, sino una Iglesia sobria,
consciente y profundamente agradecida. El objetivo pastoral
no es generar terror espiritual, sino restaurar el peso eterno
de la fe cristiana. Cuando la eternidad vuelve a ocupar su
lugar correcto, la vida presente se ordena bajo una
perspectiva de Reino.

Una Iglesia que comprende la realidad del juicio eterno
desarrolla una espiritualidad distinta. Ora con mayor
urgencia, predica con mayor conviccidon y vive con mayor
coherencia. El evangelismo deja de ser una actividad
opcional y se convierte en una mision impostergable. La
santidad deja de ser un ideal abstracto y pasa a ser una
respuesta 16gica al llamado divino.

El liderazgo pastoral, en este punto, debe examinar sus
motivaciones. Predicar solo aquello que resulta aceptable
culturalmente no es fidelidad, es adaptacioén. Jesis nunca
midi6 su mensaje por la reaccion de las multitudes, sino por
la verdad del Reino. A veces las multitudes se acercaban;
otras veces se iban. El nunca suavizo la verdad para retener
seguidores, porque sabia que una fe construida sobre medias
verdades no puede sostenerse en el dia del juicio.

El equilibrio correcto consiste en ensefiar la
condenacién a la luz de la cruz. No se trata de presentar a

(135 )



Dios como un tirano sediento de castigo, sino como un Juez
justo que, por amor, proveyo una via de escape. La cruz es la
interseccion perfecta entre justicia y misericordia. Alli el
juicio fue ejecutado y la gracia fue ofrecida. Rechazar la cruz
no es un error intelectual, es una decision eterna.

La Iglesia del Reino debe recuperar las lagrimas en la
predicacion. Jesus no hablé del juicio con frialdad teologica,
sino con profundo dolor por aquellos que no quisieron venir
a El para tener vida (Juan 5:40). Lloro sobre Jerusalén, no
porque el juicio fuera injusto, sino porque era inevitable ante
un corazén endurecido. Este es el espiritu con el que debe
ensefiarse hoy: con verdad, con autoridad y con compasion.

Desde una perspectiva magisterial, este tema debe
formar parte del discipulado, no solo del pulpito. Los
creyentes deben ser instruidos para entender la eternidad,
para discernir el valor del tiempo presente y para vivir como
ciudadanos del Reino que saben que compareceran ante el
tribunal de Cristo. Esta conciencia no produce inseguridad,
sino responsabilidad espiritual.

Una Iglesia que ignora la condenacion prepara
creyentes fragiles; una Iglesia que la ensefia correctamente
forma discipulos firmes. El Reino no se edifica sobre
emociones pasajeras, sino sobre convicciones eternas. La
predicacion que omite el juicio puede atraer multitudes, pero
no transforma destinos eternos.




Finalmente, ensefiar sobre la condenacion es un acto
de amor pastoral y de fidelidad al Rey. Jesus hablo del
infierno porque la eternidad importa. La Iglesia que quiere
vivir bajo parametros de Reino no puede seleccionar qué
palabras de Cristo acepta y cudles descarta. Debe proclamar
todo el consejo de Dios, confiando en que el Espiritu Santo
usara la verdad para salvar, confrontar y transformar.

Una Iglesia que advierte es una Iglesia que ama. Una
Iglesia que proclama la eternidad es una Iglesia fiel. Y una
Iglesia fiel prepara a su gente no solo para vivir mejor, sino
para vivir eternamente.

“El que en él cree, no es condenado; pero el que no cree,
ya ha sido condenado, porque no ha creido en el nombre
del unigénito Hijo de Dios. Y esta es la condenacion: que
la luz vino al mundo, y los hombres amaron mads las
tinieblas que la luz, porque sus obras eran malas.”
Juan 3:18 y 19




“DEL DISENO A LA PRACTICA”

“La sabiduria esta con quienes oyen consejos.”
Proverbios 13:10

Al llegar al final de este quinto tomo, no he intentado
entregar un conjunto de normas, formulas ni modelos
universales que deban aplicarse mecanicamente en cada
congregacion. Nada de lo aqui expuesto pretende reemplazar
la direccion del Espiritu Santo ni anular la responsabilidad
espiritual de cada pastor delante de Dios. Por el contrario,
este, y cada uno de los manuales han sido escritos con el
anhelo de provocar discernimiento, reflexion y retorno al
disefio del Reino.

La Iglesia de Jesucristo no fue llamada a funcionar por
inercia ni a sostener estructuras heredadas sin evaluacion
espiritual. Cada generacion estd desafiada a examinar sus
practicas, sistemas y prioridades a la luz de la Palabra y de la
vida del Espiritu. Por eso, todo lo desarrollado en este tomo
debe ser leido, orado y discernido, no solo comprendido
intelectualmente.

El Reino de Dios no se edifica sobre métodos, sino
sobre vida. Los sistemas son necesarios, pero nunca deben
ocupar el lugar de la uncién. La organizacidon es importante,
pero jamas puede reemplazar la presencia. Cuando el orden
sirve a la vida, la Iglesia crece sana; cuando la vida es

[138]



sacrificada en el altar de la estructura, el Reino se debilita,
aunque la actividad aumente.

Como pastores y lideres, estamos llamados a guardar
lo mas sagrado que Dios nos confid: la vida espiritual del
rebafio y la nuestra propia. Ninguna agenda, ningun
programa, ningin modelo exitoso justifica perder la
sensibilidad al Espiritu Santo. El desafio permanente no es
hacer mas, sino permanecer en Cristo; no es sostener
sistemas, sino manifestar el Reino.

Este quinto tomo nos confronta con una pregunta
central que cada pastor debe responder delante del Sefior:
(Estoy pastoreando personas o sosteniendo estructuras? La
respuesta a esta pregunta determinara no solo la salud de la
congregacion, sino también la profundidad del fruto que
permanecera en el tiempo.

No todos los ajustes se realizan de manera inmediata,
ni todos los cambios deben ejecutarse de forma abrupta. La
sabiduria  pastoral requiere tiempos, procesos Y
acompafnamiento. Sin embargo, ignorar las advertencias del
Espiritu por comodidad, temor o presion emocional suele
tener un costo alto, tanto para los lideres como para la Iglesia.

Por eso, este cierre no es una conclusidén, sino una
invitacion. Una invitacion a volver al centro, a revisar
practicas, a ordenar prioridades y a permitir que el Espiritu
Santo gobierne cada area de la vida congregacional. Una
invitacion a pastorear desde la vida, no desde la exigencia;

[139]



desde la libertad, no desde la presion; desde el Reino, no
desde el sistema.

Mi oraciéon como cobertura apostolica es que cada
pastor que camina bajo esta gracia ejerza su ministerio con
libertad, discernimiento y temor de Dios. Que las iglesias
sean espacios donde la vida de Cristo fluya con poder, donde
los discipulos crezcan sanos, donde los colaboradores sirvan
con gozo y donde el liderazgo refleje el caracter del Buen
Pastor.

Que todo lo que hagamos, pensemos y construyamos
esté al servicio de la vida del Reino. Y que, en cada decision
pastoral, podamos oir con claridad la voz del Espiritu
diciendo: “Este es el camino, andad por €1”

“El temor del Seiior imparte sabiduria;
la humildad precede a la honra.”
Proverbios 15:33




Oracion Final:

Padre eterno, nos presentamos delante de Ti con un corazon
humilde y agradecido. Reconocemos que la Iglesia es Tuya,
que el llamado pastoral proviene de Ti y que nada de lo que
edificamos tiene valor eterno si no nace de Tu Espiritu...

Te damos gracias por la gracia recibida, por la vida que has
depositado en nosotros y por el privilegio de servir a Tu
pueblo. Perdonanos, Seror, si en algun momento hemos
permitido que los sistemas ocupen el lugar de la vida, si
hemos priorizado la actividad por encima de la comunion
contigo, o si hemos cargado a Tu Iglesia con pesos que Tu
nunca ordenaste...

Renovamos hoy nuestro compromiso de pastorear conforme
a Tu corazon. Danos discernimiento para distinguir entre lo
esencial y lo accesorio, entre lo que edifica el Reino y lo que
solo satisface demandas pasajeras. Ensérnianos a cuidar la
uncion, a proteger la vida espiritual del rebario y a caminar
sensibles a la direccion del Espiritu Santo...

Guarda nuestro corazon, nuestra casa y nuestro matrimonio.
Libranos del agotamiento, de la presion indebida y de la
tentacion de medir el éxito con parametros humanos. Que
nuestro servicio fluya del amor y no de la obligacion, de la
revelacion y no de la rutina; de la vida y no del activismo...

Te pedimos que cada iglesia bajo esta cobertura sea un
espacio de sanidad, de verdad y de libertad. Que los

[141]



discipulos sean formados en Cristo, que los colaboradores
sirvan con gozo y que el liderazgo refleje el caracter del
Buen Pastor ...

Que todo lo que hagamos glorifique Tu nombre, edifique a
Tu pueblo y manifieste el Reino de Dios en la tierra.

Nos rendimos nuevamente a Tu gobierno y declaramos que
dependemos de Ti en todo...

En el nombre de Jesucristo, el Serior de la Iglesia. jAmén!




“Quisiera agradecer por este libro a mi Padre celestial,
porque me amo de tal manera que envio a su Hijo Jesucristo
mi redentor.

Quisiera agradecer a Cristo por hacerse hombre, por morir
en mi lugar y por dejarme sus huellas bien marcadas para
que no pueda perderme.

Quisiera agradecer al glorioso Espiritu Santo mi fiel amigo,
que en su infinita gracia y paciencia,
me fue revelando todo esto...”

“Quisiera como en cada libro agradecer a mi compaiiera de
vida, a mi amada esposa Claudia por su amor y paciencia
ante mis largas horas de trabajo, sé que es dificil vivir con
alguien tan enfocado en su proposito y seria imposible sin

su comprension”




Como en cada uno de mis libros, he tomado muchos
versiculos de la biblia en diferentes versiones. Asi como
también he tomado algunos conceptos, comentarios o
parrafos de otros libros o manuales de referencia. Lo hago
con libertad y no detallo cada una de las citas, porque tengo
la total conviccion de que todo, absolutamente todo, en el
Reino, es del Sefor.

Los libros de literatura, obedecen al talento y la
capacidad humana, pero los libros cristianos, solo son el
resultado de la gracia divina. Ya que nada, podriamos
entender sin Su soberana intervencion.

Por tal motivo, tampoco reclamo la autoria o el
derecho de nada. Todos mis libros, se pueden bajar
gratuitamente en mi pagina personal
www.osvaldorebolleda.com y lo pueden utilizar con toda
libertad. Los libros no tienen copyright, para que puedan
utilizar toda parte que les pueda servir.

El Sefor desate toda su bendicion sobre cada lector y
sobre cada hermano que, a través de su trabajo, también haya
contribuido, con un concepto, con una idea o simplemente
con una frase. Dios recompense a cada uno y podamos todos
arribar a la consumacién del magno propdsito eterno en
Cristo.



http://www.osvaldorebolleda.com/

Doctor v maestro de la Palabra

Ohvalde Rebolloda

El Pastor y maestro Osvaldo Rebolleda hoy cuenta con
miles de titulos en mensajes de ensefianza para el
perfeccionamiento de los santos y diversos Libros de
estudios con temas variados y vitales para una vida cristiana
victoriosa.

El maestro Osvaldo Rebolleda es el creador de la Escuela de
Gobierno espiritual (EGE) y ha sido reconocido con un
Doctorado Honoris Causa en Divinidades de
La Universidad teoldgica de Estados Unidos.

Hasta hoy en dia ministra de manera itinerante en Argentina
Y hasta lo altimo de la tierra.

rebolleda@hotmail.com

www.osvaldorebolleda.com

[145]


mailto:rebolleda@hotmail.com
http://www.osvaldorebolleda.com/

El alto costodeno

consultara fie ADMMNSTRACON

DE REMO

© Je}|NSU0I OU AP 0302 oje |3
onid UODUGNHIM’OU

vaanosdy 0Q1VASO

amoud OO A

FORJANDO LA
PERSONALIDAD
DEL LIDER

=
5
z
-
*
H
=
®




El cuerpo de !

Cristo revelado

opejanal 015K ap odsem |3

El alto costode no
consultara "l

m
2.
-
o
o
o
w
-~
o
o
o
>
°
[a]
=)
E
w
=
-
o
=
o

va3inos3y 0Q1VASO



http://www.osvaldorebolleda.com/

E1 espiritu
gel _Amlcnslo

E1 gobierno de
puestra herencia

—
im
2
o
S
o
-
=
o
Q.
)
3
c
o
e
2
o
=
X
o
b=
(a}
o

yaamos3y 0QTVASO

pa||002Y OPIEASO

@ eterno poder
be la Cruz

Ct

imp) ) wzmq’mna;g—

Ty i

|
|
|
ol
v
<
2\
| o=l |
o |
o |
= |
m\
w
°‘
-
-1
m
1=
b- |
|

\21)9“()(‘9“ ()p‘l:,\.\'()




-
>
=
>
>
&
>
A
>
@)
=
>
=
c
N

yaaT1088d OQTVASO



http://www.osvaldorebolleda.com/

