
 

0 

 

  

 



 

1 

UNA IGLESIA CON 
PARÁMETROS DE

REINO
 

 

 

OSVALDO REBOLLEDA 



 

2 

Este libro No fue impreso 
con anterioridad 

Ahora es publicado en 
Formato PDF para ser 

Leído o bajado en: 
                        www.osvaldorebolleda.com 

 

Provincia de La Pampa 
 

rebolleda@hotmail.com 
 

 
 

Todos los derechos de este material son reservados para el 

Señor, quién los ofrece con la generosidad que lo caracteriza 

a todos aquellos que desean capacitarse más y lo consideran 

de utilidad. 

No se permite la transformación de este libro, en cualquier 

forma o por cualquier medio, para ser publicado 

comercialmente. 

Se puede utilizar con toda libertad, para uso de la enseñanza, 

sin necesidad de hacer referencia del mismo.  

Se permite leer y compartir este libro con todos los que más 

pueda y tomar todo concepto que le sea de bendición. 

Edición general: EGE 

Revisión literaria: Autores argentinos 

Revisión solo ortográfica - IA   

Diseño de portada: EGEAD 

Todas las citas Bíblicas fueron tomadas de la Biblia versión 

Reina Valera, salvo que se indique otra versión.  



 

3 

CONTENIDO 
 

 

Introducción………………………………………………5 

 

Capítulo uno: 

Parámetros de Reino para el evangelismo……………..12 

 

Capítulo dos: 

 

Parámetros de Reino ante la asistencia social………….30 

 

Capítulo tres: 

Parámetros de Reino y el derecho a la privacidad……..44 

 

Capítulo cuatro: 

Parámetros de Reino frente a la política……………….59 

 

Capítulo cinco: 

 

Parámetros de Reino ante la muerte……………………74 

 

Capítulo seis: 

Parámetros de Reino sobre la cremación………………90 

 

 



 

4 

Capítulo siete: 

Parámetros de Reino sobre el suicidio………………...104 

 

Capítulo ocho: 

 

Parámetros de Reino ante la condenación…………….118 

 

 

Del diseño a la práctica…………………………………138 

 

 

Reconocimientos………………………………………..143 

 

Sobre el autor…………………………………………...145 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

5 

INTRODUCCIÓN 
 

 

“Los entendidos resplandecerán como el resplandor del 

firmamento; y los que enseñan la justicia a la multitud, 

como las estrellas a perpetua eternidad” 

Daniel 12:3 

 

 

La Iglesia de Jesucristo no es una invención humana ni 

una organización que se adapta según las modas culturales de 

cada época. Nace en el corazón eterno de Dios, es edificada 

por Cristo y sostenida por la obra continua del Espíritu Santo. 

 

Por esta razón, cuando la Iglesia pierde sus parámetros 

de Reino y comienza a regirse por criterios meramente 

pragmáticos, emocionales o socioculturales, no solo se 

debilita su testimonio, sino que también se distorsiona su 

misión. Este quinto manual, al igual que los demás, surge 

precisamente como una respuesta apostólica, teológica y 

espiritual a esa tensión constante entre el diseño divino y las 

presiones del tiempo presente. 

 

Como doctor y maestro de la Palabra, enseño al 

Cuerpo de Cristo, pero como apóstol debo velar por los 

pastores que caminan bajo mi cobertura. Para cumplir 

correctamente con esa responsabilidad, procuro dar respuesta 

a cada situación particular que pueda presentarse en la obra. 

Mi tarea no es controlar a mis amados consiervos, sino 



 

6 

supervisar, direccionar, aconsejar y proveer lineamientos 

claros para una labor ministerial efectiva. 

 

Dichos lineamientos deben ser apostólicos y 

proféticos, fundamentados en la máxima expresión del Reino 

y conservando, en todo momento, la dinámica del Nuevo 

Pacto. Esta tarea tiene un alto impacto en el avance 

ministerial y, por lógica, en la salud de las congregaciones. 

En la búsqueda de servir con excelencia a mis amados 

pastores y a sus equipos de trabajo, nació esta serie de 

manuales, concebidos para ofrecer respuestas claras frente a 

los desafíos actuales de la Iglesia. 

 

Vivimos días de profundos cambios culturales, 

aceleración tecnológica, confusión moral y relativización de 

la verdad. En este contexto, muchos ministros enfrentan 

desafíos para los cuales no siempre han sido preparados 

adecuadamente. Las preguntas ya no son únicamente 

doctrinales, sino también prácticas, éticas y pastorales. 

 

Estos manuales contienen respuestas doctrinales, así 

como formas correctas de trabajo y de expresión ministerial. 

En ellos detallo la importancia de la preparación personal, 

ministerial, matrimonial y familiar. Abordo los cuidados 

necesarios para una enseñanza sana, una liturgia equilibrada, 

un discipulado efectivo y un gobierno pastoral libre de 

manipulación. Asimismo, enseño acerca de 

responsabilidades, derechos y deberes, y desarrollo cómo es 

posible mantener la santidad sin legalismo y la legalidad del 

Reino sin concesiones. 



 

7 

Fundamento bíblicamente lo que considero un 

desarrollo saludable de las actividades ministeriales bajo 

parámetros de Reino, sin religiosidad. Advierto sobre la 

necesidad de evaluar el avance de la obra contemplando cada 

situación a la luz de la gracia, sin diluir la verdad. Frente al 

escenario actual, la Iglesia no puede darse el lujo de 

improvisar; necesita fundamentos claros, criterios bíblicos 

firmes y una misma línea espiritual que honre el Reino de 

Dios. 

 

Este quinto manual está dirigido a pastores y 

matrimonios pastorales que caminan bajo mi cobertura 

apostólica. Sugiero que otros pastores que tengan acceso a 

este material consulten previamente con sus autoridades 

espirituales. Entiendo que la forma de trabajo que 

personalmente considero correcta puede ser percibida de 

manera diferente por algunos amados consiervos. Respeto 

esa diversidad y aclaro, con temor reverente, que bajo ningún 

punto de vista pretendo generar controversias entre mis 

colegas. 

 

Concibo la cobertura espiritual no como un sistema de 

control, sino como un diseño de paternidad espiritual, 

alineamiento doctrinal y cuidado ministerial. Así como en la 

Escritura vemos que los obreros no ministraban de manera 

aislada, sino en comunión, sujeción y mutua edificación, creo 

firmemente que una Iglesia saludable necesita parámetros 

compartidos que preserven la unidad del Espíritu en el 

vínculo de la paz. El apóstol Pablo exhorta a que todos 

hablemos una misma cosa, que no haya divisiones entre 



 

8 

nosotros y que estemos perfectamente unidos en una misma 

mente y en un mismo parecer (1 Corintios 1:10). 

 

Comprendo que esta visión puede parecer una utopía 

si observamos a la Iglesia de manera global. Sin embargo, 

quienes trabajamos en unidad espiritual y reconocemos 

autoridades asignadas tenemos la responsabilidad de unificar 

criterios y avanzar gestionando la fe bajo lineamientos 

apostólicos comunes. 

 

Hablar de parámetros de Reino o de lineamientos 

apostólicos no implica una uniformidad rígida ni la anulación 

de la diversidad ministerial, sino una búsqueda fiel de los 

diseños divinos. El Reino de Dios posee principios 

inmutables, aunque se manifieste en contextos diversos. 

Jesús mismo enseñó que el Reino es justicia, paz y gozo en 

el Espíritu Santo (Romanos 14:17), y que debemos buscarlo 

por sobre todas las cosas (Mateo 6:33). Sin duda, esto 

establece el marco espiritual desde el cual deben ordenarse 

todas las prácticas de la Iglesia. Cuando dichos parámetros se 

pierden, la Iglesia corre el riesgo de reaccionar según la 

presión social o las demandas emocionales, en lugar de 

responder con discernimiento espiritual y sabiduría bíblica. 

 

A lo largo de este nuevo manual se abordarán temas 

sensibles, complejos y, en muchos casos, controversiales. No 

se hará desde una postura defensiva ni desde la condenación, 

sino desde mi responsabilidad apostólica de ministrar a los 

pastores, quienes a su vez deben ejercer con fidelidad la 

digna tarea de cuidar el rebaño del Señor. Todos deseamos 



 

9 

servir al Rey con excelencia y, por tal motivo, asumimos este 

desafío con dedicación y cuidado. 

 

Las Escrituras nos recuerdan que los pastores deben 

velar por las almas como quienes han de dar cuenta (Hebreos 

13:17). Esta conciencia imprime un santo temor en el 

ejercicio ministerial y nos obliga a revisar no solo lo que 

hacemos, sino también por qué y cómo lo hacemos. Cada 

práctica pastoral debe ser evaluada a la luz de la Palabra, la 

naturaleza del Reino y el carácter de Cristo. 

 

 Comprender los parámetros en la formación de líderes, 

activación de dones espirituales, manipulación, disciplina, 

intervención y compromiso con la política, liberación 

demoníaca, sistemas de evangelismo, comedores y 

asistencias alimenticias, eventos especiales como congresos, 

escuelas, campamentos, retiros, ceremonias fúnebres, 

cremación, etc. Pueden ser temas que merecen una respuesta 

sólida y bajo una clara mentalidad de Reino. Cuando estos 

temas se administran sin enseñanza, sin discernimiento o sin 

orden, pierden su poder formativo y pueden convertirse en 

meras formalidades o, peor aún, en espacios de ignorancia 

espiritual. 

 

Asimismo, la Iglesia enfrenta hoy algunas 

problemáticas humanas muy complejas que deben ser 

tratadas. El silencio pastoral frente a estos temas no es 

neutralidad, sino omisión. Sin embargo, la intervención de la 

Iglesia debe ser sabia, bíblica y responsable, evitando tanto 

la intromisión indebida como la indiferencia. La Escritura 



 

10 

enseña que hay tiempo de sanar, tiempo de corregir y tiempo 

de acompañar, y que el siervo del Señor no debe ser 

contencioso, sino amable para con todos, apto para enseñar y 

sufrido (2 Timoteo 2:24). 

 

Este quinto manual tampoco pretende reemplazar la 

guía del Espíritu Santo ni suplantar la relación personal de 

cada pastor con Dios. Por el contrario, busca servir como una 

herramienta de alineamiento, reflexión y formación que 

ayude a establecer criterios comunes sin apagar la 

sensibilidad espiritual. El Espíritu y la Palabra nunca se 

contradicen: allí donde la Palabra establece límites, el 

Espíritu trae vida; y donde el Espíritu se mueve con poder, 

siempre honra la verdad revelada. 

 

La autoridad pastoral, cuando es sana, no se impone: 

se reconoce. No manipula, sino que sirve; no controla, sino 

que edifica. Jesús enseñó que el mayor en el Reino es el que 

sirve, y que los líderes no deben enseñorearse del rebaño, 

sino ser ejemplos. Desde esta perspectiva, el liderazgo que 

promuevo en este manual es un liderazgo con autoridad 

espiritual, con unción genuina y con un profundo respeto por 

la dignidad de las personas. 

 

Finalmente, este quinto manual es también una 

exhortación: un llamado a volver a los fundamentos, a 

conservar una misma línea de enseñanza, a honrar la 

cobertura espiritual atendiendo diligentemente su consejo y a 

edificar congregaciones que reflejen el carácter del Reino en 

medio de un mundo confundido. No se trata de conservar 



 

11 

tradiciones vacías, sino de preservar la verdad viva del 

Evangelio. Como escribió el apóstol Pablo, nadie puede 

poner otro fundamento que el que está puesto, el cual es 

Jesucristo. Sobre ese fundamento edificamos con temor, con 

amor y con fidelidad. 

 

Que las páginas de cada uno de estos manuales sean 

leídas con espíritu humilde, corazón enseñable y disposición 

al ajuste. Que no sean solo un compendio de respuestas, sino 

instrumentos para formar ministros firmes, sensibles al 

Espíritu y comprometidos con el Reino. Y que, en todo acto 

de servicio, Cristo sea glorificado por Su Iglesia, ahora y 

hasta el día de Su venida. 

 

 

                                    
                                                   Osvaldo Rebolleda 

          

 

 

 

 

 

 

  



 

12 

Capítulo uno 

 

 

PARÁMETROS DE REINO 

PARA EL EVANGELISMO 
 

 

“Así nos lo ha mandado el Señor: Te he puesto por luz 

para las naciones, a fin de que lleves mi salvación hasta 

los confines de la tierra”. 

Hechos 13:47 

 

 

La manera en que una iglesia comprende, vive y 

comunica el evangelio no es un asunto secundario ni una 

cuestión metodológica; es el fundamento invisible sobre el 

cual se edifica todo lo demás. El evangelismo, aunque 

muchas veces relegado al ámbito de actividades, campañas o 

programas, es en realidad una expresión directa de la teología 

que gobierna el corazón de una comunidad.  

 

Allí donde el evangelio es comprendido de manera 

superficial, la vida cristiana se vuelve frágil, inestable y 

sostenida por el esfuerzo humano. Allí donde el evangelio es 

entendido desde la perspectiva del Reino, la vida de los 

creyentes florece desde la dependencia, la gratitud y la 

obediencia que nace del Espíritu. 



 

13 

La Escritura muestra con claridad que la salvación no 

es el resultado de una iniciativa humana bien orientada, sino 

la manifestación soberana de la gracia de Dios. El 

evangelismo, por lo tanto, no puede ser reducido a un intento 

de convencer personas de aceptar una verdad, sino que debe 

ser comprendido como la participación consciente y 

obediente en la obra vivificadora de Dios.  

 

Jesucristo no es simplemente una doctrina que se 

adopta ni una decisión que se toma; Él es la Vida misma que 

se revela, irrumpe y es impartida por el Espíritu Santo. “En 

Él estaba la vida, y la vida era la luz de los hombres” (Juan 

1:4). Esta afirmación no solo define quién es Cristo, sino que 

establece el principio sobre el cual debe descansar todo 

evangelismo que pretenda ser fiel al Reino. 

 

Cuando el evangelismo es presentado como un 

proceso donde el ser humano, desde su condición natural, 

posee la capacidad de elegir a Dios por sí mismo, el Reino 

comienza a degradarse silenciosamente. Se forma una 

espiritualidad centrada en el mérito, una fe sostenida por el 

voluntarismo y una vida cristiana que, aunque usa el lenguaje 

correcto, opera desde una lógica equivocada. No es casual 

que gran parte de la iglesia contemporánea viva agotada, 

frustrada y atrapada en ciclos constantes de activismo 

religioso; el problema no siempre está en la falta de 

compromiso, sino en un evangelio deficiente que colocó el 

peso de la salvación en hombros humanos. 

 



 

14 

Durante décadas, la frase “acepta a Jesús como tu 

Señor y Salvador” ha sido utilizada como una síntesis del 

evangelio. Aunque su intención suele ser pastoral y accesible, 

encierra una problemática teológica profunda cuando no es 

correctamente explicada. Presenta la salvación como una 

iniciativa primaria del ser humano y le atribuye una 

capacidad espiritual que la Escritura niega de manera 

contundente.  

 

El apóstol Pablo describe al hombre en su estado 

natural no como alguien confundido o débil, sino como 

alguien “muerto en delitos y pecados” (Efesios 2:1). Un 

muerto no responde, no decide, no elige y no busca. “No hay 

justo, ni aun uno; no hay quien entienda, no hay quien 

busque a Dios” (Romanos 3:10 y 11). Esta descripción no 

es retórica ni exagerada; es una definición precisa de la 

condición espiritual del ser humano sin Cristo. 

 

Desde esa realidad, el evangelismo de Reino no busca 

producir decisiones, sino ser instrumento para que Dios 

imparta vida. La salvación no ocurre cuando el hombre 

encuentra a Dios, sino cuando Dios se revela al hombre. Jesús 

mismo lo afirmó con claridad: “Ninguno puede venir a mí, 

si el Padre que me envió no lo trae” (Juan 6:44). Esta 

verdad no anula la responsabilidad de predicar, pero redefine 

completamente la naturaleza de la predicación. Predicamos 

no para provocar una respuesta humana autónoma, sino para 

obedecer el mandato divino y ser canales a través de los 

cuales el Espíritu Santo obra soberanamente. 

 



 

15 

Aquí se establece un parámetro fundamental para una 

iglesia que desea vivir bajo gobierno de Reino: el 

evangelismo no es una técnica, es una expresión de vida. No 

se trata de convencer con argumentos, ni de persuadir con 

razonamientos, porque “el evangelio… es locura para los 

que se pierden” (1 Corintios 1:18). El hombre natural no 

puede comprender las cosas del Espíritu porque “para él son 

locura” (1 Corintios 2:14). Por eso, ningún método, por más 

sofisticado que sea, puede producir vida espiritual. Solo Dios 

salva. Solo Dios ilumina. Solo Dios resucita a los muertos. 

 

Esto no significa que los métodos sean inútiles, sino 

que nunca pueden ocupar el lugar de la unción. Dios, en su 

soberanía, puede salvar incluso cuando los métodos son 

deficientes, porque nadie puede frustrar Su voluntad. Sin 

embargo, una iglesia que busca establecer parámetros de 

Reino no puede conformarse con resultados aislados; debe 

aprender a discernir lo correcto y a cooperar conscientemente 

con la obra del Espíritu Santo. La fidelidad no se mide solo 

por lo que Dios hace a pesar de nosotros, sino por lo que 

hacemos alineados con Su corazón. 

 

El evangelismo de Reino se manifiesta necesariamente 

a través de dos expresiones inseparables. La primera es una 

vida que da testimonio de la verdad. Jesús dijo que Sus 

discípulos serían la sal de la tierra y la luz del mundo (Mateo 

5:13 y 14). En un mundo dominado por la mentira, la 

hipocresía y la falsedad, una vida transformada por Cristo se 

vuelve una evidencia poderosa del Reino. No se trata de 

perfección moral, sino de una vida rendida, íntegra y 



 

16 

gobernada por Dios. El fruto del Espíritu, la coherencia entre 

lo que se cree y lo que se vive, y la manifestación de una fe 

genuina hacen visible una realidad invisible. Como una 

ciudad asentada sobre un monte, esa vida no puede ocultarse. 

 

Sin embargo, el testimonio silencioso, aunque 

poderoso, es insuficiente por sí solo. El mismo Jesús que 

vivió una vida perfecta también proclamó el Reino con 

palabras. El mandato apostólico es claro: “Id por todo el 

mundo y predicad el evangelio” (Marcos 16:15). La fe viene 

por el oír, y el oír por la palabra de Dios (Romanos 10:17). 

El evangelismo de Reino no opone vida y palabra, sino que 

las une en una misma expresión. La vida autentica la palabra, 

y la palabra revela el sentido de la vida. 

 

La iglesia primitiva entendió este equilibrio con 

claridad. El día de Pentecostés, Pedro no solo fue testigo de 

la obra del Espíritu en su propia vida, sino que proclamó con 

autoridad el mensaje de Cristo en las calles de Jerusalén. 

Como resultado, tres mil personas fueron añadidas a la iglesia 

(Hechos 2:41).  

 

Poco después, los creyentes eran conocidos por sus 

buenas obras y gozaban del favor del pueblo, pero al mismo 

tiempo no dejaban de anunciar “al pueblo todo el mensaje 

de esta Vida” (Hechos 5:20). La Escritura declara que “el 

pueblo los tenía en gran estima” (Hechos 5:13) y que un 

temor reverente se apoderaba de todos, porque reconocían 

que Dios estaba con ellos (Hechos 2:43). Vida y palabra, 

testimonio y proclamación, caminaban juntos. 



 

17 

Aquí emerge otro parámetro esencial del evangelismo 

de Reino: no toda buena conducta es luz, ni toda integridad 

moral imparte vida. El mundo necesita personas íntegras para 

mejorar la convivencia social, pero necesita hijos de Dios 

para que el Reino se manifieste. Hay muchos hombres y 

mujeres con valores elevados que no conocen a Cristo, pero 

no por ello son portadores de vida espiritual. La diferencia no 

está solo en lo que hacen, sino en lo que son. La vida cristiana 

no se compone únicamente de buenas obras, sino de la 

manifestación de la unción, que es la vida misma de Cristo 

fluyendo a través de los suyos. 

 

El apóstol Pablo exhortó a Timoteo diciendo: “Ten 

cuidado de ti mismo y de la doctrina” (1 Timoteo 4:16). En 

esta breve instrucción se encierra una verdad profunda: tanto 

el estilo de vida como la enseñanza deben estar bajo la unción 

para ser efectivos. Una doctrina correcta sin vida produce 

orgullo; una vida activa sin doctrina produce confusión. El 

evangelismo de Reino requiere ambas cosas: palabras vivas 

y vidas ungidas. Solo así el mensaje deja de ser información 

y se convierte en impartición. 

 

Esto implica que el evangelismo no puede ser 

practicado de manera plena por quienes viven desde una 

mentalidad religiosa. Solo aquellos que viven bajo el 

gobierno de Dios, rendidos al Espíritu Santo, pueden ser 

canales efectivos de vida. No se trata de perfección, sino de 

dependencia. No se trata de protagonismo, sino de rendición. 

Cuando la iglesia comprende esto, deja de confiar en sus 

estrategias y aprende a caminar en obediencia espiritual. 



 

18 

El evangelismo como estilo de vida no reemplaza la 

proclamación verbal del evangelio, sino que la complementa 

y la potencia. Vivir de una manera digna del llamado recibido 

(Efesios 4:1 al 3) y anunciar sin vergüenza el poder del 

evangelio (Romanos 1:16) son dos expresiones de una 

misma realidad. Pero por encima de todo, el parámetro 

supremo sigue siendo la unción. Al final, no somos nosotros 

quienes iluminamos los corazones; es Dios quien da vida. 

Nosotros solo somos vasos. Cuando la iglesia comprende 

esto, deja de intentar convencer y comienza a impartir vida. 

Y allí, el Reino se expande. 

 

Cuando la Iglesia pierde de vista que el evangelismo 

es, ante todo, una obra del Espíritu Santo en la cual somos 

llamados a participar y no a protagonizar, comienza 

inevitablemente a sustituir la dependencia por la técnica. Allí 

donde la unción es desplazada por el método, el Reino deja 

de ser una realidad viva y se transforma en una estructura 

funcional.  

 

No porque Dios haya dejado de obrar, sino porque el 

hombre ha comenzado a ocupar un lugar que no le 

corresponde. La Escritura es clara al afirmar que “no por 

ejército, ni por fuerza, sino por mi Espíritu, ha dicho 

Jehová de los ejércitos” (Zacarías 4:6). Este principio no 

solo aplica a la edificación personal, sino también a la 

expansión del Reino. 

 

El evangelismo de Reino exige una profunda revisión 

de las motivaciones internas con las que se predica el 



 

19 

evangelio. Cuando el objetivo principal se reduce a aumentar 

números, llenar reuniones o sostener estructuras, el mensaje 

comienza a adaptarse a lo que resulta más aceptable para el 

oyente.  

 

El llamado al arrepentimiento se debilita, la 

centralidad de la cruz se diluye y la santidad es presentada 

como una opción secundaria. Sin darse cuenta, la Iglesia 

termina ofreciendo un evangelio sin cruz, una salvación sin 

arrepentimiento y un Cristo funcional a las necesidades 

humanas, pero no al señorío del Reino. Sin embargo, el 

evangelio bíblico nunca fue diseñado para agradar al hombre 

natural, sino para confrontarlo, humillarlo y llevarlo a la 

dependencia absoluta de Dios. 

 

Jesús no llamó a las multitudes con promesas de 

bienestar inmediato, sino con un llamado radical a morir a sí 

mismos. “Si alguno quiere venir en pos de mí, niéguese a sí 

mismo, tome su cruz cada día, y sígame” (Lucas 9:23). 

Estas palabras no son una invitación simbólica, sino una 

declaración de principios del Reino. El evangelismo que 

omite esta dimensión no prepara discípulos, sino 

simpatizantes; no forma hijos maduros, sino consumidores 

espirituales. Cuando la salvación es presentada como un 

beneficio y no como una rendición, el resultado es una iglesia 

numerosa, pero espiritualmente frágil. 

 

El problema no radica en la claridad del mensaje 

bíblico, sino en la incomodidad que produce en una cultura 

centrada en el yo. Por eso, la tentación constante es suavizar 



 

20 

el evangelio para hacerlo más accesible. Sin embargo, el 

apóstol Pablo declaró con firmeza: “Si todavía agradara a 

los hombres, no sería siervo de Cristo” (Gálatas 1:10). El 

evangelismo de Reino no busca aprobación cultural, sino 

fidelidad espiritual. No adapta el mensaje para que encaje en 

el hombre, sino que confronta al hombre para que sea 

transformado por el mensaje. 

 

Esta fidelidad al evangelio exige que la Iglesia 

comprenda con claridad que la salvación no es un acuerdo 

entre Dios y el hombre, sino un acto soberano de resurrección 

espiritual. Pablo lo expresa con contundencia cuando afirma 

que Dios “aun estando nosotros muertos en pecados, nos 

dio vida juntamente con Cristo” (Efesios 2:5).  

 

La iniciativa es divina, la acción es divina y la gloria 

es exclusivamente divina. El hombre no coopera en su 

resurrección espiritual; simplemente es alcanzado por la 

gracia. Por lo tanto, el evangelismo no puede ser presentado 

como una negociación, sino como un anuncio de buena 

noticia: Dios ha obrado, Dios hizo la obra y ha extendido Su 

gracia, Dios está en paz a través de Cristo y nos llama a la 

reconciliación. Las palabras son semillas y por eso son 

importantes, porque portan la vida de Cristo (Mateo 13:18 al 

23). 

 

Desde esta perspectiva, el rol de la Iglesia no es 

producir resultados, sino ser fiel al encargo. Jesús dijo que el 

Espíritu Santo convencería al mundo de pecado, de justicia y 

de juicio (Juan 16:8). Esta obra no fue delegada al ingenio 



 

21 

humano, sino al Espíritu de Dios. La Iglesia anuncia, el 

Espíritu convence; la Iglesia proclama, Dios da vida. Cuando 

este orden se invierte, el evangelismo se convierte en 

manipulación emocional o en presión psicológica, 

produciendo respuestas externas sin transformación interna. 

El fruto inmediato puede parecer alentador, pero el tiempo 

revela la fragilidad de lo que no nació del Espíritu. 

 

El evangelismo de Reino, por lo tanto, debe ser 

ejercido desde una profunda conciencia de temor reverente. 

No se trata de jugar con decisiones espirituales, ni de 

provocar respuestas momentáneas, sino de cooperar con una 

obra eterna. Cada vez que el evangelio es anunciado, se está 

proclamando vida y muerte, luz y tinieblas, Reino de Dios y 

reino de este mundo.  

 

Pablo lo expresó con una imagen solemne al decir que 

somos “grato olor de Cristo en los que se salvan y en los 

que se pierden” (2 Corintios 2:15). El evangelio no siempre 

produce aceptación; a veces produce rechazo. Pero en ambos 

casos, sigue siendo una manifestación del Reino. 

 

Este entendimiento protege a la Iglesia de dos peligros 

opuestos. Por un lado, la libra del orgullo cuando hay fruto 

visible, recordándole que la obra es de Dios. Por otro lado, la 

guarda de la frustración cuando no hay resultados aparentes, 

afirmándole que la fidelidad precede al fruto. El parámetro 

de Reino no es el éxito ministerial medido en cifras, sino la 

obediencia al llamado. “Así que ni el que planta es algo, ni 

el que riega, sino Dios, que da el crecimiento” (1 Corintios 



 

22 

3:7). Esta verdad libera a los ministros de la presión de 

producir y los conduce a la libertad de servir. 

 

En este punto, es necesario afirmar con claridad que el 

evangelismo de Reino no promueve pasividad ni 

indiferencia. La soberanía de Dios no anula el mandato de 

predicar; lo fundamenta. Precisamente porque Dios es quien 

salva, la Iglesia puede predicar con valentía, sin temor al 

rechazo ni dependencia del aplauso.  

 

El mismo Pablo, que enseñó con profundidad la 

doctrina de la gracia, fue también uno de los evangelistas más 

incansables. Predicó en sinagogas, plazas, casas y cárceles, 

sabiendo que algunos creerían y otros endurecerían su 

corazón. Su confianza no estaba en la respuesta humana, sino 

en el poder del evangelio. 

 

Esta convicción transforma la manera en que los santos 

son instruidos. En lugar de ser entrenados para repetir 

fórmulas, son formados para vivir en comunión con el 

Espíritu Santo. En lugar de memorizar discursos, aprenden a 

discernir el mover de Dios. El evangelismo deja de ser una 

carga y se convierte en una consecuencia natural de una vida 

gobernada por Cristo. Cuando la Iglesia vive bajo el señorío 

del Reino, la proclamación fluye con naturalidad, autoridad 

y unción. 

 

Por esta razón, el manual ministerial no puede 

limitarse a enseñar qué decir, sino que debe formar en qué 

espíritu vivir. El evangelismo de Reino no comienza en la 



 

23 

boca, sino en el corazón. Comienza en la intimidad con Dios, 

en la rendición diaria, en la transformación del carácter y en 

la renovación de la mente. Una iglesia que ora poco y 

depende mucho de sus estrategias no puede sostener un 

evangelismo vivo. En cambio, una iglesia que cultiva la 

presencia de Dios, aunque tenga recursos limitados, se 

convierte en un instrumento poderoso en las manos del 

Espíritu. 

 

La historia de la Iglesia confirma este principio una y 

otra vez. Los grandes movimientos de expansión del 

evangelio no nacieron de métodos innovadores, sino de 

hombres y mujeres profundamente rendidos a Dios. No 

fueron expertos en comunicación, pero estaban llenos del 

Espíritu Santo.  

 

No confiaron en su elocuencia, sino en la unción. 

Cuando Pedro y Juan fueron llevados ante el concilio, los 

líderes religiosos reconocieron que eran hombres sin letras y 

del vulgo, pero se maravillaban al ver su valentía y 

reconocían que habían estado con Jesús (Hechos 4:13). Esa 

es la marca del evangelismo de Reino: haber estado con Él. 

 

Cuando la Iglesia comprende esto, deja de 

obsesionarse con atraer personas a sus reuniones y comienza 

a enfocarse en llevar la vida de Cristo a los corazones. El 

centro ya no es el evento, sino la impartición de vida. Ya no 

se mide el éxito por la cantidad de asistentes, sino por la 

profundidad de la transformación. El evangelismo deja de ser 



 

24 

una actividad ocasional y se convierte en una expresión 

permanente de una comunidad viva. 

 

Este es un llamado urgente para los pastores y líderes 

que desean establecer iglesias con parámetros de Reino. No 

podemos conformarnos con un evangelio reducido ni con 

resultados superficiales. Somos llamados a formar una 

generación que viva del Espíritu, que anuncie con autoridad 

y que dependa absolutamente de Dios. El Reino no se 

expande por fuerza humana, sino por la manifestación de la 

vida de Cristo en los suyos. Allí donde esa vida fluye, la luz 

alcanza los corazones, y los muertos oyen la voz del Hijo de 

Dios y viven. 

 

El evangelismo de Reino, cuando es correctamente 

entendido, conduce inevitablemente a una profunda 

responsabilidad espiritual por parte de quienes lideran la 

Iglesia. No se trata simplemente de enseñar contenidos 

correctos, sino de formar una conciencia conforme al 

gobierno de Dios.  

 

Los pastores no solo administran estructuras ni 

coordinan actividades; son custodios del mensaje que la 

Iglesia anuncia y del espíritu con el que lo anuncia. Por esta 

razón, el modo en que el evangelio es comunicado desde el 

liderazgo determina, en gran medida, la calidad espiritual de 

la comunidad que se está formando. 

 

La Escritura advierte que la fe del pueblo está 

íntimamente ligada a la fidelidad doctrinal de quienes 



 

25 

enseñan. Pablo exhortó a Timoteo no solo a predicar, sino a 

perseverar en la doctrina, afirmando que al hacerlo se salvaría 

a sí mismo y a los que lo oyeran (1 Timoteo 4:16). Esta 

declaración revela una verdad solemne: un evangelio mal 

comunicado no solo produce creyentes débiles, sino que 

compromete la salud espiritual de toda la iglesia. El problema 

de muchas generaciones de creyentes no radica en su falta de 

deseo de agradar a Dios, sino en haber sido formadas bajo un 

evangelio incompleto, centrado en el hombre y no en la obra 

soberana de Cristo. 

 

Desde esta perspectiva, el evangelismo de Reino exige 

que los líderes asuman una función magisterial clara. No 

basta con repetir frases tradicionales ni con imitar modelos 

que han sido culturalmente aceptados. Es necesario discernir 

si lo que se está comunicando refleja fielmente la verdad 

bíblica o si, de manera sutil, está transmitiendo una teología 

que exalta la capacidad humana por encima de la gracia.  

 

Cuando la salvación es presentada como una decisión 

que el hombre controla, el resultado inevitable es una vida 

cristiana sostenida por el esfuerzo. En cambio, cuando la 

salvación es anunciada como una obra soberana de Dios, la 

respuesta del creyente nace de la gratitud, la dependencia y 

la obediencia que produce el Espíritu Santo. 

 

Este enfoque no debilita el llamado al arrepentimiento; 

lo profundiza. El arrepentimiento bíblico no es una simple 

modificación de conducta ni una emoción momentánea, sino 

un cambio radical de mente y dirección que solo puede 



 

26 

producirse cuando la luz de Dios irrumpe en el corazón. Jesús 

declaró que había venido a llamar a pecadores al 

arrepentimiento, no a los justos (Lucas 5:32). Pero ese 

llamado no apelaba a la autosuficiencia del hombre, sino a su 

reconocimiento de incapacidad. El evangelismo de Reino no 

invita al hombre a colaborar con Dios, sino a rendirse 

completamente a Él, y eso solo puede ser producirlo por el 

mismo Espíritu Santo. 

 

Por esta razón, la proclamación del evangelio debe 

estar impregnada de un profundo sentido de unción. No se 

trata únicamente de decir palabras verdaderas, sino de 

hacerlo bajo la vida de Cristo. Pablo afirmó que el Reino de 

Dios no consiste en palabras, sino en poder (1 Corintios 

4:20). Este poder no es emocional ni manipulativo; es la 

manifestación de la vida del Espíritu que convence, 

quebranta y transforma. Una predicación correcta pero 

carente de unción puede informar, pero no vivificar. En 

cambio, una palabra ungida, aun expresada con sencillez, 

puede abrir los ojos del entendimiento y despertar vida donde 

antes había muerte. 

 

Aquí se establece un parámetro innegociable para la 

Iglesia: el evangelismo de Reino solo puede ser ejercido por 

gente de Reino. No por personas perfectas, sino por hombres 

y mujeres que viven bajo el gobierno de Dios. La autoridad 

espiritual no proviene del cargo ni del reconocimiento 

humano, sino de la vida de Cristo manifestada en el carácter. 

Cuando el mensajero vive en contradicción con el mensaje, 

el evangelio pierde peso, aunque conserve forma. Pero 



 

27 

cuando la vida respalda la palabra, la verdad se vuelve 

irrefutable, aun para quienes no desean aceptarla. 

 

El apóstol Pablo vivió esta realidad de manera 

constante. Podía exhortar a otros a imitarlo porque él mismo 

imitaba a Cristo (1 Corintios 11:1). Su vida, sus 

sufrimientos, su perseverancia y su entrega daban testimonio 

de la autenticidad del mensaje que proclamaba. Por eso podía 

declarar que no predicaba con sabiduría humana, sino con 

demostración del Espíritu y de poder, para que la fe de los 

creyentes no estuviera fundada en la sabiduría de los 

hombres, sino en el poder de Dios (1 Corintios 2:4 y 5). Este 

principio sigue siendo válido hoy. Una iglesia que depende 

de la elocuencia y no de la unción edifica sobre arena. 

 

El evangelismo de Reino también redefine el concepto 

de éxito ministerial. En una cultura obsesionada con los 

resultados visibles, el Reino establece parámetros diferentes. 

Jesús habló del sembrador que esparce la semilla sabiendo 

que no toda dará fruto, pero sin dejar de sembrar fielmente 

(Mateo 13:3 al 9). El llamado no es garantizar la respuesta, 

sino sembrar la palabra con fidelidad. Algunos corazones 

serán endurecidos, otros superficiales y otros fértiles, pero la 

responsabilidad del sembrador es la obediencia. Esta verdad 

libera al ministro de la ansiedad por el resultado y lo ancla en 

la fidelidad al llamado. 

 

Cuando la Iglesia adopta este paradigma, deja de medir 

su impacto únicamente por estadísticas y comienza a evaluar 

la profundidad de la obra espiritual. No se trata de cuántos 



 

28 

levantan la mano, sino de cuántos caminan en obediencia. No 

se trata de cuántos asisten, sino de cuántos han sido 

verdaderamente vivificados por el Espíritu. El evangelismo 

deja de ser una estrategia de crecimiento institucional y se 

convierte en una manifestación del Reino en medio de una 

generación confundida. 

 

Este entendimiento tiene implicaciones prácticas 

profundas. Los santos deben ser instruidos no solo para 

hablar del evangelio, sino para vivirlo intensamente. La 

dependencia del Espíritu Santo debe ser enseñada como una 

realidad cotidiana, no como una experiencia ocasional. Orar, 

escuchar a Dios, discernir Su mover y obedecer Su dirección 

deben formar parte del discipulado básico. Solo así la 

proclamación del evangelio será fruto de una vida en 

comunión con Dios y no de una obligación religiosa. 

 

La Iglesia puede desarrollar programas, campañas y 

estrategias, y en sí mismas no son malas. Pero cuando estas 

ocupan el lugar de la unción, se convierten en un sustituto 

peligroso. Al final, lo que transforma los corazones no es la 

excelencia organizativa, sino la vida de Cristo fluyendo a 

través de vasos rendidos. El evangelismo de Reino no busca 

impresionar al mundo, sino manifestar a Cristo. No apunta a 

convencer intelectualmente, sino a impartir vida espiritual. 

 

Por eso, la exhortación final para los pastores y líderes 

es clara y urgente: vuelvan al fundamento. Formen iglesias 

que vivan del Espíritu y no de la técnica. Instruyan a los 

santos para que dependan de Dios y no de fórmulas. 



 

29 

Anuncien el evangelio con claridad, firmeza y pasión, pero 

siempre bajo la unción. Recuerden que Dios es quien salva, 

y nosotros somos simplemente colaboradores obedientes de 

Su gracia. 

 

Cuando la Iglesia vive de esta manera, el Reino se 

expande de forma inevitable. No por presión humana, sino 

por la atracción de la vida. Los corazones son iluminados, los 

muertos oyen la voz del Hijo de Dios y viven, y la gloria es 

dada exclusivamente a Dios. Ese es el evangelismo de Reino. 

Esa es la Iglesia que camina bajo parámetros de Reino. Y ese 

es el llamado que debemos abrazar con temor reverente y 

profunda gratitud. 

 

“Tampoco se enciende una lámpara para cubrirla con 

una vasija. Por el contrario, se pone en el candelero para 

que alumbre a todos los que están en la casa. Hagan 

brillar su luz delante de todos, para que ellos puedan ver 

las buenas obras de ustedes y alaben a su Padre que está 

en los cielos.” 

Mateo 5:15 y 16 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

30 

Capítulo dos 

 

 

PARÁMETROS DE REINO 

ANTE LA ASISTENCIA SOCIAL 
 

 

“Si derramas tu pan para el hambriento y sacias al 

afligido, tu luz se levantará en las tinieblas.” 

Isaías 58:10 

 

 

La Iglesia de Jesucristo no fue llamada únicamente a 

proclamar un mensaje con palabras, sino a encarnar una vida. 

El Reino de Dios no se anuncia solo desde los púlpitos; se 

manifiesta en los gestos concretos del amor redentor que 

fluye desde corazones transformados. Allí donde hay 

hambre, desnudez, abandono, dolor o marginación, el Reino 

tiene una oportunidad de hacerse visible, no como ideología 

ni como programa social, sino como expresión viva del 

carácter de Cristo. 

 

Jesús fue contundente al enseñar que el trato dado a los 

más vulnerables revela la verdadera relación con Él. Cuando 

declaró: “porque tuve hambre, y me disteis de comer; tuve 

sed, y me disteis de beber; fui forastero, y me recogisteis; 

estuve desnudo, y me cubristeis; enfermo, y me visitasteis; 



 

31 

en la cárcel, y vinisteis a mí” (Mateo 25:35 y 36), no estaba 

describiendo una obra social organizada, sino una vida 

gobernada por el amor del Reino. La afirmación final: “en 

cuanto lo hicisteis a uno de estos mis hermanos más 

pequeños, a mí lo hicisteis” (Mateo 25:40), coloca la 

asistencia social en un plano profundamente espiritual y 

cristológico. 

 

Desde esta perspectiva, la Iglesia no ayuda para ganar 

legitimidad social, ni para construir estadísticas 

ministeriales, ni para atraer multitudes. Ayuda porque Cristo 

vive en ella, y Su vida se expresa naturalmente en 

misericordia. Cuando la ayuda se convierte en una estrategia, 

pierde su aroma espiritual; cuando se transforma en 

intercambio, deja de ser gracia. 

 

Aquí es donde resulta imprescindible establecer 

parámetros claros de Reino. La asistencia social, aunque 

santa en su origen, puede corromperse fácilmente cuando se 

la separa del espíritu del Evangelio. Pablo advierte que aun 

los actos aparentemente más nobles pueden vaciarse de su 

valor espiritual si no proceden del amor: “si repartiese todos 

mis bienes para dar de comer a los pobres, y si entregase mi 

cuerpo para ser quemado, y no tengo amor, de nada me 

sirve” (1 Corintios 13:3). El Reino no se mide por la 

magnitud de lo que se da, sino por la naturaleza del amor con 

que se da. 

 

La Iglesia debe entender que la ayuda al necesitado no 

es una herramienta evangelística, sino una consecuencia del 



 

32 

Evangelio ya encarnado en la comunidad de fe. El error no 

está en predicar a Cristo, sino en condicionar la ayuda a una 

respuesta espiritual.  

 

Cuando se exige asistencia a reuniones, participación 

en actos religiosos o confesiones de fe a cambio de alimentos, 

abrigo o recursos, se cruza una línea peligrosa: la gracia deja 

de ser gracia. La fe auténtica nunca nace de la coerción ni de 

la necesidad material, sino de la obra soberana del Espíritu 

Santo en el corazón humano. 

 

La Escritura es clara al afirmar que el amor verdadero 

no busca lo suyo (1 Corintios 13:5). Por esta razón, toda 

forma de asistencia social que pretenda obtener algo a 

cambio, aunque sea una declaración verbal de fe, contradice 

el espíritu del Reino. Jesús jamás alimentó multitudes para 

obligarlas a seguirlo. De hecho, cuando muchos lo seguían 

por interés material, Él confrontó sus motivaciones con 

palabras que los incomodaron profundamente (Juan 6:26 y 

27). El Reino no seduce por conveniencia; transforma por 

verdad. 

 

El llamado de la Iglesia es ser sal y luz (Mateo 5:13 al 

16), pero esa manifestación no se fuerza ni se publicita; se 

produce por naturaleza. La sal sala porque es sal, y la luz 

alumbra porque es luz. De la misma manera, la Iglesia ama 

porque ama, da porque da, sirve porque sirve. No necesita 

justificar su ayuda ni usarla como plataforma de control 

espiritual. Cuando la vida de Cristo habita en una comunidad, 

su impacto será inevitable, aun sin discursos. 



 

33 

En este sentido, es necesario afirmar con claridad 

magisterial que toda ayuda debe ser desinteresada, libre de 

manipulación emocional o espiritual. Obligar a personas en 

situación de vulnerabilidad a orar, confesar o participar de 

prácticas religiosas como requisito para recibir alimento no 

es evangelismo; es violencia espiritual. 

 

Jesús jamás violentó conciencias. Él invitó, llamó, 

propuso, pero nunca utilizó la necesidad humana como 

medio de presión. El joven rico pudo irse triste sin ser 

forzado; la multitud pudo abandonarlo cuando el mensaje 

dejó de ser atractivo. El Reino respeta la libertad del corazón. 

 

La Iglesia que opera bajo parámetros de Reino 

entiende que su tarea es sembrar con amor y dejar los 

resultados en manos de Dios. “Yo planté, Apolos regó; pero 

el crecimiento lo ha dado Dios” (1 Corintios 3:6). La 

asistencia social es una forma de siembra silenciosa, 

profunda y poderosa. No necesita resultados inmediatos ni 

conversiones forzadas. El fruto auténtico siempre llega a su 

tiempo. 

 

Desde esta comprensión, los comedores, merenderos, 

módulos alimentarios, refugios, entrega de ropa, apoyo 

escolar y ayuda integral a familias vulnerables no solo son 

válidos, sino profundamente bíblicos. La advertencia no está 

en el qué, sino en el cómo y en el para qué. Cuando estas 

acciones nacen del amor genuino, administradas con 

integridad y sin intereses ocultos, se convierten en altares 

cotidianos donde Cristo es honrado. 



 

34 

La Iglesia primitiva comprendió esto con claridad. 

Hechos 2:44 al 47 describe una comunidad que compartía lo 

que tenía, atendía las necesidades y gozaba del favor del 

pueblo, no porque buscara aprobación, sino porque vivía una 

fe auténtica. El testimonio público era consecuencia, no 

objetivo. El Reino se hacía visible porque el amor era real. 

 

En contextos de crisis social y económica, la presión 

sobre la Iglesia aumenta. Los gobiernos, las organizaciones y 

la sociedad observan, demandan, critican y, en ocasiones, 

intentan instrumentalizar la labor eclesial. Por eso, más que 

nunca, se requiere discernimiento espiritual. La Iglesia puede 

colaborar, pero nunca subordinarse; puede recibir recursos, 

pero jamás vender su conciencia; puede servir a la sociedad, 

pero sin perder su voz profética ni su libertad espiritual. “Es 

necesario obedecer a Dios antes que a los hombres” 

(Hechos 5:29) sigue siendo un principio vigente. 

 

El desafío pastoral consiste en formar comunidades 

maduras que comprendan que la asistencia social no es una 

plataforma de poder, sino una expresión de servicio; no es un 

medio de control, sino una manifestación de amor; no es una 

moneda de intercambio, sino un acto de obediencia. Cuando 

la Iglesia pierde esta claridad, corre el riesgo de convertirse 

en una ONG religiosa más, vacía de unción y sin autoridad 

espiritual. 

 

La Iglesia de Reino ayuda porque ve a Cristo en el 

necesitado. Sirve porque fue servida primero. Da porque 

recibió gracia. Ama porque fue amada. Y en ese fluir 



 

35 

sencillo, santo y desinteresado, el Reino de Dios se 

manifiesta con poder silencioso, transformando vidas, 

dignificando personas y glorificando al Padre que está en los 

cielos. 

 

La integridad espiritual de la Iglesia se pone a prueba 

con mayor fuerza cuando entra en contacto con estructuras 

externas de poder, financiamiento o reconocimiento 

institucional. En el ámbito de la asistencia social, este desafío 

se vuelve particularmente sensible. El deseo legítimo de 

ayudar puede conducir, si no hay discernimiento, a 

compromisos que erosionan silenciosamente la autoridad 

espiritual y la libertad profética de la Iglesia. 

 

La Escritura enseña que el Reino de Dios no depende 

de recursos humanos para manifestarse, aunque puede 

administrarlos con sabiduría. “No con ejército, ni con 

fuerza, sino con mi Espíritu, ha dicho Jehová de los 

ejércitos” (Zacarías 4:6). Este principio no niega la utilidad 

de los medios materiales, pero sí establece con claridad que 

la fuente, la dirección y la motivación de la obra de la Iglesia 

deben permanecer siempre bajo el gobierno del Espíritu 

Santo. 

 

Cuando la Iglesia establece acuerdos con gobiernos u 

organismos para canalizar ayuda social, es indispensable que 

lo haga desde una posición de madurez espiritual y claridad 

ética. La colaboración no es pecado; la dependencia, sí. El 

problema no radica en recibir recursos, sino en aceptar 

condiciones que comprometan la verdad, el mensaje o la 



 

36 

conciencia. Cada convenio debe ser evaluado no solo desde 

lo administrativo, sino desde lo espiritual, preguntándose si 

preserva la identidad del Reino o si la diluye. 

 

La historia bíblica muestra que cada vez que el pueblo 

de Dios confundió protección con alianza, terminó perdiendo 

autoridad. Israel fue advertido repetidamente sobre el peligro 

de confiar en Egipto, en Asiria o en pactos políticos que 

reemplazaban la confianza en Dios. “¡Ay de los que 

descienden a Egipto por ayuda… y no miran al Santo de 

Israel!” (Isaías 31:1). La Iglesia debe aprender de estas 

lecciones y recordar que ningún recurso justifica la pérdida 

de su libertad espiritual. 

 

En este punto, la transparencia se vuelve un principio 

irrenunciable. Toda ayuda administrada en nombre de la 

Iglesia debe ser clara, honesta y responsable. Pablo mismo 

afirmaba que procuraba hacer las cosas “no solo delante del 

Señor, sino también delante de los hombres” (2 Corintios 

8:21). La administración íntegra no es solo un requisito legal, 

sino una expresión de temor de Dios. La Iglesia que sirve al 

necesitado debe hacerlo con manos limpias y corazón puro. 

 

Ahora bien, la integridad no solo se expresa en la 

relación con el Estado, sino también en la dinámica interna 

de la comunidad de fe. La asistencia social no puede recaer 

en unos pocos ni convertirse en un espacio de protagonismo 

personal. Es una obra del cuerpo, donde cada miembro 

participa conforme a la gracia recibida. La generosidad de los 

hermanos no es una obligación impuesta, sino una respuesta 



 

37 

voluntaria al amor de Dios. “Cada uno dé como propuso en 

su corazón; no con tristeza, ni por necesidad, porque Dios 

ama al dador alegre” (2 Corintios 9:7). 

 

Los consejos pastorales y las redes de iglesias cumplen 

un rol fundamental en este proceso. La unidad del Cuerpo de 

Cristo no es solo doctrinal, sino también práctica. Cuando las 

iglesias trabajan juntas, sin competencia ni celos 

ministeriales, el testimonio del Reino se fortalece. Jesús oró 

para que su Iglesia fuese una, “para que el mundo crea” 

(Juan 17:21). La asistencia social realizada en unidad 

comunica un mensaje poderoso: el Reino es mayor que 

cualquier denominación. 

 

Sin embargo, esta unidad debe estar sostenida por 

principios claros. La ayuda no puede transformarse en un 

espacio de control territorial, ni en una plataforma de 

influencia personal. El liderazgo de Reino no se ejerce desde 

la imposición, sino desde el servicio. Jesús fue explícito al 

afirmar que en su Reino “el que quiera hacerse grande entre 

vosotros será vuestro servidor” (Mateo 20:26). Allí donde 

la asistencia social se utiliza para afirmar poder humano, el 

espíritu del Reino se ha perdido. 

 

Los debates y polémicas que surgen en torno a la 

distribución de recursos, la inclusión de distintos comedores 

o la relación con organismos gubernamentales son 

inevitables en contextos de alta necesidad social. La Iglesia 

no debe sorprenderse por las críticas, pero sí debe asegurarse 

de que su conducta sea irreprochable. Pedro exhorta a vivir 



 

38 

de tal manera que “aunque murmuren de vosotros como de 

malhechores, glorifiquen a Dios” (1 Pedro 2:12). La 

reputación del Reino se cuida con hechos, no con discursos 

defensivos. 

 

En medio de estas tensiones, la Iglesia debe recordar 

que su llamado principal no es ser aceptada, sino ser fiel. La 

fidelidad a Cristo puede generar incomodidad tanto en el 

sistema político como en el religioso. Jesús mismo fue 

cuestionado por alimentar multitudes sin alinearse con 

ninguna estructura de poder. Él se movía con libertad porque 

no dependía de ningún sistema humano. Esa misma libertad 

debe ser preservada hoy. 

 

Es aquí donde el pastor cumple un rol magisterial 

fundamental. Debe enseñar, formar conciencia, establecer 

límites y corregir prácticas que, aunque bien intencionadas, 

no se alinean con los valores del Reino. El silencio pastoral 

frente a desvíos en la asistencia social no es prudencia; es 

omisión. “Mi pueblo fue destruido porque le faltó 

conocimiento” (Oseas 4:6) sigue siendo una advertencia 

vigente. Enseñar estos principios no divide; protege. 

 

La exhortación pastoral debe ser clara: ayudamos 

porque amamos, no para ser vistos; damos porque recibimos 

gracia, no para obtener resultados; servimos porque Cristo 

nos sirvió primero. Toda comunidad debe revisar 

constantemente sus motivaciones y prácticas, permitiendo 

que el Espíritu Santo alumbre aquello que necesita ser 

corregido. La asistencia social no es un área secundaria del 



 

39 

ministerio; es un reflejo directo de la salud espiritual de la 

Iglesia. 

 

Cuando la ayuda se ofrece con humildad, sin 

condiciones, sin manipulación y sin intereses ocultos, se 

convierte en un canal poderoso de la presencia de Dios. 

Muchas veces, el testimonio más fuerte no es una prédica, 

sino una comida servida con dignidad, una mano extendida 

sin preguntas, un abrigo entregado sin exigencias. En esos 

gestos sencillos, el Reino avanza en silencio. 

 

La Iglesia que camina bajo parámetros de Reino 

entiende que no necesita forzar conversiones ni producir 

resultados visibles para validar su obediencia. Su tarea es ser 

fiel. El Espíritu Santo se encarga de tocar los corazones. Y 

cuando esto ocurre, la fe que nace es genuina, libre y 

profunda, no producto de la necesidad, sino del encuentro 

real con el amor de Dios. 

 

La asistencia social, cuando es comprendida desde los 

parámetros del Reino, deja de ser una actividad paralela para 

convertirse en una expresión orgánica de la vida de la Iglesia. 

No se trata de “tener un ministerio social”, sino de ser una 

comunidad que vive el Evangelio en todas sus dimensiones. 

Allí donde la Iglesia está sana espiritualmente, el cuidado del 

necesitado surge de manera natural, sin presión, sin 

campañas forzadas y sin protagonismos humanos. 

 

El funcionamiento práctico de la asistencia social en la 

Iglesia local debe estar guiado por discernimiento, orden y 



 

40 

madurez espiritual. No todo lo que es posible es conveniente, 

ni todo lo que parece bueno edifica.  

 

Pablo enseñó que “Dios no es Dios de confusión, sino 

de paz” (1 Corintios 14:33), y este principio también se 

aplica a la obra social. La planificación responsable no apaga 

el Espíritu; lo honra. Organizar equipos, establecer criterios 

claros, cuidar a los voluntarios y administrar con sabiduría 

los recursos es parte de la mayordomía que el Señor espera 

de su Iglesia. 

 

Sin embargo, toda estructura debe permanecer siempre 

sometida al Espíritu Santo. Cuando la organización desplaza 

la sensibilidad espiritual, la obra pierde vida. El peligro no 

está en el orden, sino en permitir que el orden reemplace al 

amor. Jesús confrontó a los líderes religiosos que cumplían 

normas pero habían perdido el corazón del Padre.  

 

La asistencia social jamás puede convertirse en una 

rutina fría ni en una obligación institucional. Cada persona 

atendida debe ser vista como un alma valiosa, creada a 

imagen de Dios y digna de respeto, aun cuando no comparta 

nuestra fe ni nuestros valores. 

 

La Iglesia de Reino no clasifica a los necesitados según 

su cercanía espiritual, su conducta moral o su utilidad 

ministerial. Ama porque ama. El samaritano de la parábola 

no preguntó por la doctrina del herido, ni por su origen, ni 

por su merecimiento; simplemente se detuvo, fue movido a 

misericordia y actuó (Lucas 10:33 y 34). Jesús presentó este 



 

41 

ejemplo para redefinir el concepto de prójimo y mostrar que 

el amor del Reino trasciende fronteras religiosas y culturales. 

 

Desde esta comprensión, la asistencia social no puede 

ser utilizada como un mecanismo de retención de personas 

dentro de la congregación. La Iglesia no alimenta para que 

asistan, ni asiste para que permanezcan. Alimenta porque hay 

hambre. Abriga porque hay frío. Acompaña porque hay 

dolor. Cuando alguien, tocado por ese amor, decide acercarse 

a Cristo, esa respuesta será fruto de una convicción genuina 

y no de una necesidad circunstancial. “Nadie puede venir a 

mí, si el Padre que me envió no le trajere” (Juan 6:44). El 

pastor debe confiar en esta obra soberana de Dios. 

 

El discernimiento pastoral es clave para sostener esta 

visión en el tiempo. Las crisis económicas, sociales y 

políticas suelen empujar a la Iglesia a actuar bajo presión. En 

esos momentos, el liderazgo debe resistir la tentación de 

resolverlo todo a cualquier costo. No toda puerta abierta 

viene de Dios. No todo recurso disponible debe ser tomado. 

La oración, el consejo espiritual y la escucha atenta del 

Espíritu Santo son indispensables para no desviarse del 

camino del Reino. “Reconócelo en todos tus caminos, y él 

enderezará tus veredas” (Proverbios 3:6). 

 

La exhortación a los pastores es clara y directa: cuiden 

la pureza de la motivación. La asistencia social revela lo que 

gobierna el corazón de una comunidad. Si gobierna el amor 

de Cristo, la ayuda será libre, digna y transformadora. Si 

gobierna la necesidad de reconocimiento, de crecimiento 



 

42 

numérico o de influencia, la ayuda se contaminará, aun 

cuando sea abundante. Jesús advirtió sobre hacer obras 

delante de los hombres para ser vistos por ellos (Mateo 6:1). 

El Reino se mueve mejor en la discreción que en la 

exhibición. 

 

La Iglesia debe enseñar con el ejemplo. Los creyentes 

aprenden más de lo que ven que de lo que oyen. Cuando ven 

a sus pastores servir sin condiciones, dar sin exigir y amar sin 

manipular, comprenden el Evangelio en su forma más pura. 

La enseñanza magisterial no solo se transmite con palabras, 

sino con una vida alineada a la verdad. Pablo podía decir: 

“Sed imitadores de mí, así como yo de Cristo” (1 Corintios 

11:1). Ese es el nivel de coherencia al que el liderazgo está 

llamado. 

 

En una sociedad marcada por la desconfianza, la 

fragmentación y el interés, la Iglesia tiene la oportunidad de 

mostrar un camino diferente. Una comunidad que ayuda sin 

preguntar, que da sin exigir y que ama sin condiciones se 

convierte en un testimonio poderoso del Reino de Dios. No 

necesita slogans ni campañas; su sola presencia transforma el 

entorno. Jesús dijo que el Padre es glorificado cuando damos 

mucho fruto (Juan 15:8), y uno de los frutos más visibles del 

Reino es la misericordia vivida. 

 

Finalmente, la Iglesia debe recordar que la asistencia 

social no es el fin, sino el contexto donde el amor de Dios se 

hace tangible. El objetivo último no es solo aliviar una 

necesidad temporal, sino honrar a Cristo en cada gesto. 



 

43 

Cuando la ayuda se ofrece con un corazón limpio, Dios se 

encarga de usarla para tocar vidas de maneras que muchas 

veces no veremos ni comprenderemos plenamente en esta 

tierra. 

 

Que cada pastor, cada líder y cada comunidad bajo 

cobertura abrace esta verdad con convicción: la Iglesia ayuda 

porque es Iglesia, no para parecerlo. Sirve porque fue servida. 

Ama porque fue amada. Y en esa fidelidad sencilla, 

silenciosa y perseverante, el Reino de Dios avanza con poder, 

trayendo dignidad al necesitado y gloria al nombre del Señor. 

 

“Pero el que tiene bienes de este mundo y ve a su hermano 

pasar necesidad, y le cierra su corazón, ¿cómo puede 

morar el amor de Dios en él?.” 

1 Juan 3:17 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

44 

Capítulo tres 

 

 

PARÁMETROS DE REINO Y  

EL DERECHO A LA PRIVACIDAD 
 

 

“No os conforméis a este siglo, sino transformaos por 

medio de la renovación de vuestro entendimiento, para 

que comprobéis cuál sea la buena voluntad de Dios, 

agradable y perfecta.” 

Romanos 12:2 

 

 

La Iglesia del Reino está llamada a ser un espacio de 

sanidad, refugio y restauración, no un escenario de 

exposición ni una vitrina espiritual. Allí donde el Espíritu 

Santo obra con libertad, también debe haber un profundo 

respeto por la dignidad humana, porque el Dios que salva es 

el mismo Dios que cubre, guarda y protege. El Reino de Dios 

no avanza humillando personas, sino restaurándolas; no se 

edifica sobre la exhibición de la fragilidad humana, sino 

sobre el amor que sabe cuidar lo sagrado. 

 

Desde el principio de la revelación bíblica, la Escritura 

nos muestra a un Dios que, aun en medio del pecado y la 

caída, preserva la dignidad del ser humano. Cuando Adán y 



 

45 

Eva tomaron conciencia de su desnudez, Dios no los expuso, 

no los ridiculizó ni los dejó a merced de su vergüenza; por el 

contrario, Él mismo los cubrió. “Y Jehová Dios hizo al 

hombre y a su mujer túnicas de pieles, y los vistió” (Génesis 

3:21). Este acto no es menor ni meramente simbólico: revela 

el corazón de Dios frente a la vulnerabilidad humana. El 

Señor cubre antes de corregir, protege antes de restaurar, 

honra antes de transformar. Ese mismo principio debe 

gobernar toda acción pastoral genuina. 

 

El ministerio cristiano no fue diseñado para convertir 

a las personas en recursos, estadísticas o evidencias de éxito 

espiritual. Las personas no son material demostrativo del 

poder de Dios, sino portadoras de una historia, de heridas, de 

procesos internos que solo el Espíritu Santo conoce en 

profundidad. Cuando la Iglesia pierde esta perspectiva, corre 

el riesgo de cosificar a los hermanos, reduciéndolos a escenas 

impactantes, imágenes emotivas o contenidos virales. Allí 

comienza una grave distorsión del espíritu pastoral. 

 

Jesús jamás necesitó exponer la intimidad de nadie 

para validar su autoridad espiritual. Nunca utilizó el dolor 

humano como argumento de legitimación ministerial. Por el 

contrario, una y otra vez lo vemos actuando con discreción, 

sensibilidad y profundo respeto. Al sanar al leproso, le 

ordenó: “Mira, no lo digas a nadie” (Marcos 1:44). Al 

resucitar a la hija de Jairo, sacó fuera a los curiosos y dejó 

solo a los padres y a sus discípulos más cercanos (Marcos 

5:40).  



 

46 

En Getsemaní, incluso en su propio quebranto, pidió a 

los suyos que velaran con Él, no que lo observaran como 

espectadores de su agonía. El Hijo de Dios no convirtió el 

sufrimiento en espectáculo, ni la obra del Padre en una 

exhibición. El principio es claro: lo sagrado no se expone, se 

honra. Y donde no hay honra, el mover del Espíritu se 

degrada en activismo religioso o, peor aún, en manipulación 

emocional. 

 

En el contexto pastoral, esto nos obliga a revisar 

profundamente nuestras prácticas, especialmente en tiempos 

donde la tecnología y las redes sociales han redefinido la 

noción de intimidad. Vivimos en una cultura que exhibe todo, 

que transmite cada instante, que confunde visibilidad con 

valor y exposición con relevancia.  

 

Sin embargo, la Iglesia no puede ni debe adoptar sin 

discernimiento los códigos de este mundo. El apóstol Pablo 

exhorta con claridad que no debemos conformarnos a este 

siglo, sino que debemos ser transformados por medio de la 

renovación de nuestro entendimiento. Esta exhortación 

también aplica a la manera en que mostramos, o decidimos 

no mostrar, lo que Dios hace en medio nuestro. 

 

No todo lo que sucede en una reunión debe ser 

grabado. No todo lo que emociona debe ser publicado. No 

todo lo que impacta debe circular fuera del ámbito donde 

ocurrió. La pregunta pastoral correcta no es si algo puede 

filmarse, sino si debe filmarse; no si genera alcance, sino si 

honra a la persona y glorifica verdaderamente a Dios. 



 

47 

Muchas veces, aquello que más glorifica al Señor ocurre en 

el silencio, en la intimidad, en el espacio donde solo Él y la 

persona ministrada son testigos. 

 

El cuidado pastoral auténtico nunca es invasivo. 

Acompañar no es vigilar, contener no es controlar, pastorear 

no es perseguir. Cuando una iglesia desarrolla sistemas que 

asfixian, que presionan o que generan dependencia 

emocional, evidencia una profunda falta de confianza en la 

obra soberana del Espíritu Santo. Jesús fue claro al decir que 

nadie puede venir a Él si el Padre no lo trae (Juan 6:44). 

Retener personas por insistencia humana no es fruto del 

Espíritu, sino del temor, de la inseguridad o del ego 

ministerial. 

 

El Reino de Dios se edifica por convicción, no por 

coerción; por atracción espiritual, no por acoso disfrazado de 

seguimiento. Donde el Espíritu Santo gobierna, hay libertad, 

y esa libertad incluye el derecho a procesar, a sanar y a crecer 

sin ser invadido. 

 

En el momento de la ministración, este principio 

adquiere una relevancia aún mayor. Cuando una persona 

llora, se quiebra, cae postrada o es profundamente tocada por 

la presencia de Dios, se encuentra en un estado de máxima 

vulnerabilidad espiritual y emocional. Ese momento no 

pertenece a las cámaras, ni a los fotógrafos, ni a las 

transmisiones en línea; pertenece a Dios y a la persona. 

Convertir ese instante en contenido visual es una forma de 



 

48 

profanación moderna, aunque esté revestida de buenas 

intenciones. 

 

La Escritura nos enseña que el amor “no busca lo 

suyo, no se irrita, no guarda rencor” (1 Corintios 13:5), y 

también que “el amor cubrirá multitud de pecados” (1 

Pedro 4:8). Cubrir no es ocultar el pecado para justificarlo, 

sino proteger la dignidad de la persona mientras Dios obra en 

ella. La exposición innecesaria no sana; por el contrario, 

muchas veces hiere, marca y avergüenza. 

 

Cuando los ministros sienten la necesidad de mostrar 

constantemente personas llorando, caídas o quebrantadas 

para demostrar que el Espíritu Santo se mueve, revelan una 

peligrosa inseguridad espiritual. El mover de Dios no 

necesita pruebas externas. La obra del Espíritu Santo no es 

un exhibicionismo divino ni una estrategia de validación 

ministerial. Jesús mismo dijo: “El reino de Dios no vendrá 

con advertencia” (Lucas 17:20). Lo más profundo del Reino 

suele ocurrir lejos de los reflectores. 

 

Aquí es donde la esencia magisterial del liderazgo 

pastoral debe manifestarse con claridad y autoridad. Los 

pastores no solo ministran, también educan, forman 

conciencia y establecen cultura espiritual. Deben enseñar a la 

congregación que no todo momento espiritual es público, que 

no toda experiencia es compartible, que hay instantes que 

deben quedar resguardados como tesoros sagrados. Cuando 

esta enseñanza falta, la iglesia termina imitando el 

desenfreno del mundo, donde todo se muestra y nada se 



 

49 

guarda. La Iglesia del Reino debe recuperar el sentido de lo 

sagrado, del límite sano y del respeto profundo por la 

privacidad. Donde estas cosas se pierden, el ministerio se 

vacía de autoridad moral, aunque conserve actividad y 

visibilidad. 

 

Por ejemplo, la palabra profética, cuando es genuina, 

nace del corazón de Dios y es confiada a un siervo con un 

propósito específico. No es información general, ni discurso 

motivacional, ni contenido replicable sin discernimiento. Es 

una impartición espiritual que, en muchos casos, toca fibras 

profundas de la vida de una persona, revela procesos 

internos, señala direcciones futuras o confronta áreas que 

solo Dios conoce. Por esa razón, la Escritura nos exhorta a 

tratar lo profético con temor y reverencia, entendiendo que 

no todo lo revelado debe ser proclamado públicamente. 

 

El apóstol Pablo enseña que “el que profetiza habla a 

los hombres para edificación, exhortación y consolación” 

(1 Corintios 14:3). Esta afirmación ya establece un límite 

claro: la profecía no existe para exaltar al profeta, ni para 

demostrar poder espiritual, ni para generar impacto visual, 

sino para edificar al receptor. Cuando la palabra profética es 

grabada, publicada y difundida sin el consentimiento ni la 

necesidad espiritual de quien la recibe, deja de ser un 

instrumento de edificación y se convierte en una exposición 

innecesaria. 

 

Jesús mismo, el mayor profeta que caminó sobre la 

tierra, fue extremadamente cuidadoso con la revelación. A 



 

50 

sus discípulos les dijo: “A vosotros os es dado conocer los 

misterios del reino de los cielos; mas a ellos no les es dado” 

(Mateo 13:11). No toda verdad es para todo público, no todo 

misterio debe ser divulgado, no toda revelación debe ser 

amplificada. El Reino opera con principios de administración 

espiritual, y uno de ellos es la discreción. 

 

Publicar palabras proféticas personales en redes 

sociales no solo expone a la persona, sino que también puede 

revelar direcciones espirituales que no deben ser anunciadas 

abiertamente. En términos bíblicos, esto es una falta de 

sabiduría. Jesús fue claro cuando dijo que no se deben echar 

las perlas delante de los cerdos (Mateo 7:6). Hay 

revelaciones que deben ser guardadas, oradas y discernidas 

en intimidad, porque al ser expuestas pierden su fuerza 

espiritual y se convierten en blanco del ataque y la burla. 

 

Algo similar ocurre con el área de la liberación 

espiritual. Pocas prácticas han sido tan distorsionadas en los 

últimos tiempos como esta. La liberación, que en la Escritura 

es una expresión del amor restaurador de Dios, ha sido 

convertida por algunos en un espectáculo público, en una 

escena impactante que busca impresionar más que sanar. Sin 

embargo, cuando observamos el ministerio de Jesús, notamos 

que Él jamás utilizó la manifestación demoníaca como 

plataforma de exhibición. Al contrario, reprendía a los 

espíritus inmundos con autoridad y, muchas veces, les 

ordenaba callar (Marcos 1:34). 

 



 

51 

El silencio impuesto por Jesús a los demonios no era 

casual. Él no les permitía hablar porque no necesitaba su 

testimonio ni quería que el mal tuviera voz en el proceso de 

liberación. Esto debería ser una enseñanza contundente para 

la Iglesia actual. Poner micrófonos a personas endemoniadas, 

dialogar públicamente con espíritus inmundos o grabar esas 

escenas para luego publicarlas no solo carece de respaldo 

bíblico, sino que revela una profunda carencia de 

discernimiento espiritual y de amor pastoral. 

 

Cuando una persona se manifiesta durante una 

ministración, lo correcto es protegerla, no exponerla. 

Retirarla del ámbito público, ministrarla en privado y 

preservar su dignidad no es falta de fe, sino evidencia de 

madurez espiritual. La Escritura enseña que Dios no es Dios 

de confusión, sino de paz (1 Corintios 14:33). La paz incluye 

el cuidado del entorno, la preservación de la persona y el 

respeto por su proceso. 

 

Exponer una liberación no glorifica a Dios; muchas 

veces glorifica al ministro. Avergonzar a una persona en su 

momento más vulnerable es una forma de violencia 

espiritual, aunque se la justifique con lenguaje religioso. 

Jesús nunca avergonzó a nadie para demostrar su autoridad. 

Por el contrario, cuando la mujer sorprendida en adulterio fue 

expuesta públicamente, Él se interpuso entre ella y la 

multitud, y sus palabras finales fueron restauradoras: “Ni yo 

te condeno; vete, y no peques más” (Juan 8:11). El Reino 

siempre protege antes de corregir. 

 



 

52 

Otro aspecto profundamente sensible es el de la 

confidencialidad pastoral. Cuando una persona se abre en 

consejería, confiesa un pecado, relata una experiencia 

dolorosa o comparte una lucha íntima, lo hace confiando en 

que ese espacio es seguro. Romper esa confidencialidad, aun 

en ámbitos de liderazgo, es una traición al llamado pastoral. 

La Escritura es clara al respecto: “El que anda en chismes 

descubre el secreto; más el de espíritu fiel lo guarda todo” 

(Proverbios 11:13). 

 

El secreto pastoral no es complicidad con el pecado, 

sino protección del proceso. Solo en casos donde una 

situación compromete directamente a la congregación o 

implica daño a terceros, y siempre con extrema sabiduría, se 

justifica ampliar la información. Fuera de esos casos, lo 

confesado debe permanecer en el ámbito donde fue 

entregado. Una iglesia donde los líderes hablan livianamente 

de las debilidades ajenas es un lugar donde nadie podrá sanar 

verdaderamente. 

 

El apóstol Santiago exhorta a confesar los pecados 

unos a otros para ser sanados (Santiago 5:16), pero esta 

confesión presupone un entorno de confianza, no un tribunal 

informal donde la información circula sin control. Cuando la 

confidencialidad se rompe, el daño espiritual suele ser 

profundo y duradero, y la responsabilidad recae directamente 

sobre quienes no supieron guardar lo que les fue confiado. 

 

Todo esto nos lleva a una reflexión más amplia sobre 

la relación entre la Iglesia y la cultura del exhibicionismo. 



 

53 

Vivimos en una sociedad que muestra todo porque ha perdido 

el valor de lo íntimo. La exposición constante no es señal de 

plenitud, sino muchas veces de vacío. El mundo publica cada 

instante porque no sabe guardarlo; la Iglesia, en cambio, 

debería saber discernir qué se comparte y qué se preserva. 

 

Jesús nos enseñó a orar en secreto, a ayunar en secreto, 

a dar en secreto, con la promesa de que el Padre que ve en lo 

secreto recompensa en público (Mateo 6:1 al 6). El Reino 

funciona de adentro hacia afuera, no al revés. Cuando la 

Iglesia invierte este orden y prioriza lo visible por sobre lo 

verdadero, comienza a perder autoridad espiritual, aunque 

gane visibilidad. 

 

Los ministros no fueron llamados a ser celebridades, 

ni a construir una imagen pública basada en la exposición 

constante de su vida personal. El apóstol Pablo declaró con 

claridad: “No nos predicamos a nosotros mismos, sino a 

Jesucristo como Señor, y a nosotros como vuestros siervos 

por amor de Jesús” (2 Corintios 4:5). Cuando el ministro se 

vuelve el centro de atención, el mensaje se distorsiona y 

Cristo queda desplazado. 

 

Esto nos confronta con una verdad incómoda pero 

necesaria: muchas prácticas que hoy se consideran normales 

en el ámbito eclesial no resisten un análisis bíblico serio ni 

un discernimiento espiritual profundo. Recuperar los 

parámetros del Reino implica desaprender conductas, 

renunciar al aplauso fácil y volver al temor de Dios. 

 



 

54 

La Iglesia del Reino está llamada a discernir los 

tiempos sin perder el espíritu. No todo avance cultural 

representa un progreso espiritual, y no toda herramienta 

disponible debe ser utilizada sin filtro. La tecnología, las 

redes sociales y los medios de comunicación no son en sí 

mismos enemigos del Reino, pero sí se convierten en peligros 

cuando se los adopta sin sabiduría, sin límites y sin temor de 

Dios. El problema no es la cámara, sino el corazón que decide 

cuándo, cómo y para qué utilizarla. 

 

Las Escrituras nos advierten que “todo me es lícito, 

pero no todo conviene; todo me es lícito, pero no todo 

edifica” (1 Corintios 10:23). Este principio apostólico es 

clave para comprender el espíritu de este capítulo. El hecho 

de que algo sea posible no significa que sea correcto; el hecho 

de que algo genere impacto no significa que edifique; el 

hecho de que algo atraiga miradas no implica que glorifique 

a Dios. La madurez espiritual se manifiesta precisamente en 

la capacidad de renunciar a lo lícito cuando lo conveniente es 

guardar silencio, preservar la intimidad y proteger a las 

personas. 

 

Uno de los grandes desafíos del liderazgo pastoral en 

este tiempo es resistir la presión de la visibilidad constante. 

Vivimos en una cultura que mide el valor por la exposición, 

la influencia por el alcance y el éxito por la cantidad de 

miradas. Sin embargo, el Reino de Dios opera bajo 

parámetros completamente diferentes. Jesús nunca midió su 

ministerio por multitudes sostenidas, sino por discípulos 

transformados. De hecho, muchas veces habló palabras tan 



 

55 

profundas y confrontativas que las multitudes se retiraron, 

quedando solo unos pocos (Juan 6:66 y 67). Esto no lo llevó 

a suavizar el mensaje ni a buscar aprobación; lo llevó a 

afirmar con mayor claridad su llamado. 

 

Cuando la Iglesia adopta la lógica del mundo, 

comienza a mostrar lo que debería guardar y a callar lo que 

debería proclamar. Se exhiben ministraciones, lágrimas, 

caídas y manifestaciones, pero se pierde profundidad 

doctrinal, carácter cristiano y vida en santidad. Se muestra 

mucho, pero se forma poco. Se comunica constantemente, 

pero se discierne escasamente. Esta inversión de prioridades 

produce comunidades emocionalmente activas, pero 

espiritualmente inmaduras. 

 

El apóstol Pablo, al hablar de su ministerio, declara 

algo profundamente revelador: “Antes bien, renunciamos a 

lo oculto y vergonzoso, no andando con astucia ni 

adulterando la palabra de Dios” (2 Corintios 4:2). 

Renunciar a lo vergonzoso no solo implica apartarse del 

pecado, sino también negarse a usar prácticas que, aunque 

populares, no honran a Dios ni a las personas. Adulterar la 

obra del Espíritu para hacerla atractiva a los ojos humanos es 

una forma sutil pero real de corrupción espiritual. 

 

En este sentido, la privacidad no es un obstáculo para 

el mover de Dios, sino un marco de protección. Donde la 

privacidad es respetada, las personas se animan a abrir su 

corazón; donde la confidencialidad es cuidada, la sanidad 

fluye con mayor profundidad; donde la intimidad es honrada, 



 

56 

el Espíritu Santo encuentra un terreno seguro para obrar sin 

resistencia. Por el contrario, donde todo se expone, muchos 

callan; donde todo se filma, muchos se reprimen; donde todo 

se publica, muchos se esconden. 

 

El liderazgo pastoral tiene la responsabilidad de 

establecer límites claros y enseñar a la congregación a 

discernir entre lo público y lo privado, entre lo celebrable y 

lo sagrado, entre el testimonio edificante y la exposición 

innecesaria. Esto no se logra solo con normas, sino con 

formación espiritual, con ejemplo y con una cultura de honra 

sostenida en el tiempo. Los pastores deben ser los primeros 

en modelar esta conducta, evitando la sobreexposición de su 

vida personal y resistiendo la tentación de mostrarse 

constantemente para validar su llamado. 

 

Jesús fue el modelo perfecto de siervo. Aunque tenía 

toda autoridad, nunca buscó protagonismo. Aunque hacía 

milagros extraordinarios, muchas veces pidió silencio. 

Aunque conocía el corazón de las personas, jamás utilizó ese 

conocimiento para humillarlas. Él mismo declaró: 

“Aprended de mí, que soy manso y humilde de corazón” 

(Mateo 11:29). La mansedumbre y la humildad no son 

debilidades; son expresiones de una autoridad que no 

necesita imponerse ni exhibirse. 

 

Cuando la Iglesia recupera esta mansedumbre, deja de 

competir por atención y vuelve a competir por fidelidad. 

Cuando los ministros dejan de mostrarse, Cristo comienza a 

ser visto con mayor claridad. Cuando el ego se silencia, el 



 

57 

Espíritu habla con más fuerza. No hay mayor señal de 

madurez espiritual que un ministerio que puede hacer mucho 

y mostrar poco, que puede impactar profundamente sin 

necesidad de publicarlo, que puede transformar vidas sin 

convertirlas en testimonios visuales. 

 

Las críticas que hoy circulan en redes sociales hacia la 

Iglesia, en gran parte, nacen de imágenes y videos que nunca 

debieron salir del ámbito de la reunión. Muchas burlas, 

ataques y malentendidos se originan no en la maldad del 

mundo, sino en la imprudencia del pueblo de Dios. Jesús dijo 

que seríamos luz del mundo (Mateo 5:14), pero la luz no 

enceguece ni expone, sino que ilumina con claridad y verdad. 

Cuando la luz se usa sin sabiduría, deja de guiar y comienza 

a dañar. 

 

La Iglesia del Reino no está llamada a competir con la 

cultura del exhibicionismo, sino a ofrecer una alternativa: 

una comunidad donde lo íntimo es respetado, donde lo 

sagrado es honrado y donde las personas pueden ser sanadas 

sin temor a ser vistas, grabadas o comentadas. En un mundo 

que muestra todo, la Iglesia debe ser el lugar donde todavía 

se puede guardar algo. Esa diferencia, lejos de alejarnos, nos 

dará autoridad moral y espiritual. 

 

El llamado final de este capítulo es profundamente 

apostólico. Pastores y líderes están llamados a cuidar almas, 

no a utilizarlas. A ministrar personas, no a producir 

contenido. A edificar el Cuerpo de Cristo, no a construir 

plataformas personales. El apóstol Pedro exhorta a los 



 

58 

ancianos a pastorear “no por fuerza, sino voluntariamente; 

no por ganancia deshonesta, sino con ánimo pronto; no 

como teniendo señorío sobre los que están a vuestro 

cuidado, sino siendo ejemplos de la grey” (1 Pedro 5:2 y 3). 

Ser ejemplo implica también enseñar con el silencio, con la 

discreción y con el respeto. 

 

Recuperar los parámetros del Reino en relación con la 

privacidad es, en definitiva, recuperar el temor de Dios. Y 

donde hay temor de Dios, hay sabiduría, hay orden y hay 

gloria verdadera. No la gloria que se ve en una pantalla, sino 

la que transforma vidas en lo profundo del corazón. 

 

Que la Iglesia vuelva a ser un refugio y no un 

escenario. Que el mover del Espíritu vuelva a ser sagrado y 

no exhibido. Que los ministros vuelvan a ser siervos y no 

protagonistas. Y que, en todo, absolutamente en todo, solo 

Cristo sea glorificado. 

 

“¡Que todo el honor y toda la gloria sean para Dios por 

siempre y para siempre! Él es el Rey eterno, el invisible 

que nunca muere; solamente él es Dios. Amén.” 

1 Timoteo 1:17 NTV 

 

 

 

 

 

  



 

59 

Capítulo cuatro 

 

 

PARÁMETROS DE REINO 

FRENTE A LA POLÍTICA 
 

 

“Ustedes, los reyes, sean prudentes; déjense enseñar, 

gobernantes de la tierra. Sirvan al Señor con temor; con 

temblor ríndanle alabanza.” 

Salmo 2:10 y 11 

 

 

La relación entre la Iglesia y la política ha sido, a lo 

largo de la historia, una de las tensiones más delicadas que el 

liderazgo cristiano ha debido discernir. No porque la política 

sea ajena a la vida humana, sino porque el Reino de Dios 

opera desde una naturaleza distinta, con principios eternos 

que no pueden ser reducidos ni sometidos a las dinámicas del 

poder terrenal. Cuando esta diferencia se pierde de vista, la 

Iglesia corre el riesgo de diluir su identidad, confundir su 

misión y negociar su autoridad espiritual. 

 

La Escritura es clara al establecer que el Reino de Dios 

no surge de los sistemas humanos ni depende de ellos. Jesús, 

al estar frente a Pilato, representante del poder político más 

influyente de su tiempo, declaró con absoluta firmeza: “Mi 



 

60 

reino no es de este mundo” (Juan 18:36). Esta afirmación 

no fue una evasión del conflicto político, sino una 

delimitación teológica profunda. Jesús no negó la existencia 

de los reinos terrenales, pero dejó en claro que Su autoridad 

no provenía de ellos ni se sostenía por sus mecanismos. El 

Reino que Él anunciaba no competía por espacios de poder, 

sino que transformaba corazones; no se imponía por leyes 

humanas, sino que se establecía por la verdad. 

 

La Iglesia, como cuerpo de Cristo, hereda esta misma 

naturaleza espiritual. Está llamada a vivir en medio del 

mundo, pero sin pertenecer al mundo; a influir en la sociedad, 

pero sin ser absorbida por el sistema; a ser luz en las tinieblas, 

pero sin negociar su santidad. El apóstol Pablo lo expresa con 

claridad cuando exhorta a no conformarse a este siglo, sino a 

ser transformados por la renovación del entendimiento 

(Romanos 12:2). Esta exhortación no es meramente moral, 

sino profundamente estructural: implica pensar, discernir y 

actuar desde una lógica distinta a la del sistema. 

 

Es aquí donde surge una distinción fundamental que 

debe ser enseñada con claridad pastoral y responsabilidad 

doctrinal: no es lo mismo que los cristianos participen en la 

vida política de una nación, que permitir que la política 

utilice a la Iglesia como herramienta de poder. La primera 

puede ser una expresión legítima de ciudadanía responsable; 

la segunda es una distorsión grave del propósito de Dios para 

Su pueblo. 

 



 

61 

Los cristianos, como ciudadanos, tienen derechos y 

deberes cívicos. Votar, expresarse, participar en debates 

públicos y aún involucrarse activamente en la política puede 

ser una forma de ejercer mayordomía social, buscando el 

bienestar de la comunidad y defendiendo principios que 

reflejen la justicia, la verdad y la dignidad humana. 

 

Jeremías exhortó al pueblo de Dios a procurar la paz 

de la ciudad donde vivían, entendiendo que en su bienestar 

también encontrarían el suyo: “Y procurad la paz de la 

ciudad a la cual os hice transportar, y rogad por ella a 

Jehová; porque en su paz tendréis vosotros paz” (Jeremías 

29:7). Esta instrucción revela que la fe bíblica no promueve 

un aislamiento social, sino una presencia responsable y 

consciente. 

 

Sin embargo, esta participación debe estar siempre 

gobernada por un discernimiento espiritual profundo. La 

Escritura no presenta a la política como el instrumento de 

redención del mundo. La esperanza del creyente no está 

depositada en gobiernos, ideologías ni partidos, sino en 

Cristo y en Su Reino eterno. “Maldito el hombre que confía 

en el hombre” dice el profeta Jeremías, y bendito aquel que 

confía en el Señor (Jeremías 17:5 al 7). Cuando la política 

se convierte en una fuente de esperanza mesiánica, el corazón 

ya ha comenzado a desviarse. 

 

Por esta razón, la Iglesia no puede permitirse ser 

ingenua. A lo largo de los años, muchos sistemas políticos 

han reconocido el enorme potencial de influencia que posee 



 

62 

la comunidad cristiana. No son pocos los casos en los que 

políticos han buscado el apoyo de la Iglesia no por 

convicción espiritual, sino por conveniencia electoral. 

Ofrecen recursos, beneficios legales, subsidios, terrenos o 

ayudas materiales, esperando a cambio respaldo público, 

legitimación moral o silencio cómplice. Este tipo de 

intercambio, aunque a veces se presente con un lenguaje 

amistoso o incluso religioso, es profundamente peligroso. 

 

La Iglesia no puede aceptar dádivas que comprometan 

su libertad profética. El profeta Amós denunció con dureza a 

quienes torcían la justicia por intereses personales, 

recordando que Dios aborrece los sacrificios que encubren la 

corrupción del corazón (Amós 5:21 al 24). Cuando la Iglesia 

recibe recursos a cambio de apoyo, pierde autoridad 

espiritual; cuando calla por conveniencia, deja de ser voz 

profética; cuando se alía con el poder, corre el riesgo de 

terminar sirviendo al poder. 

 

Esto no significa que la Iglesia deba rechazar todo 

beneficio proveniente del sistema. La Escritura muestra que 

Dios puede usar incluso estructuras seculares para bendecir a 

Su pueblo. El punto crítico no es el origen del recurso, sino 

la condición asociada a él. Si existe intercambio, expectativa 

de apoyo o condicionamiento, la Iglesia debe decir no. La 

provisión que viene de Dios nunca exige comprometer la 

verdad. 

 

Aquí se vuelve necesario afirmar con claridad que la 

Iglesia no está llamada a hacer alianzas políticas. Su alianza 



 

63 

es con Cristo. Su lealtad es al Reino. Su poder no es 

institucional ni económico, sino espiritual. Jesús rechazó 

explícitamente la tentación de recibir los reinos de este 

mundo a cambio de adoración (Mateo 4:8 al 10). Esa 

tentación sigue vigente, aunque hoy se presente bajo formas 

más sofisticadas. 

 

Cuando la Iglesia comprende esta verdad, protege su 

identidad y preserva su misión. No se convierte en un actor 

político más, sino en una conciencia espiritual para la 

sociedad. No busca imponer, sino iluminar. No negocia 

principios, sino que proclama la verdad con amor y firmeza. 

 

Este discernimiento es especialmente crucial para los 

ministros del Evangelio. Aquellos que han sido llamados por 

Dios al ministerio quíntuple, apóstoles, profetas, 

evangelistas, pastores y maestros, cargan una 

responsabilidad espiritual que demanda enfoque exclusivo. 

No porque participar en política sea pecado en sí mismo, sino 

porque el llamado ministerial es supremo y absorbente. El 

mismo Pablo afirma que quien milita no se enreda en los 

negocios de la vida, a fin de agradar a aquel que lo tomó por 

soldado (2 Timoteo 2:4). 

 

El ministerio no admite dobles lealtades. Dividir el 

corazón, el tiempo y la energía entre el servicio al altar y la 

administración del poder político expone tanto al ministro 

como a la Iglesia a riesgos innecesarios. Los errores de 

gestión, las controversias públicas o la inevitable cercanía 

con estructuras corruptas pueden terminar afectando la 



 

64 

percepción del Evangelio y dañando el testimonio de la 

Iglesia. Y nada de esto glorifica a Cristo. 

 

Por esta razón, el púlpito no puede convertirse en una 

tribuna partidaria. No fue diseñado para promover 

ideologías, sino para anunciar el Reino de Dios. No está para 

orientar preferencias políticas personales, sino para formar 

conciencias conforme a la Palabra. Cuando el púlpito se 

politiza, el Evangelio se reduce; cuando el mensaje se 

contamina, la Iglesia se divide. 

 

Cuando la Iglesia comprende con claridad que su 

esperanza no está depositada en los reinos de este mundo, 

puede entonces acompañar con sabiduría a aquellos 

creyentes que sienten un llamado a participar en la vida 

pública. La Escritura no presenta la fe como un refugio 

privado, desconectado de la realidad social, sino como una 

fuerza transformadora que se manifiesta en todos los ámbitos 

de la existencia humana. La clave no está en el ámbito donde 

se sirve, sino en el espíritu con el que se sirve y en los límites 

que se respetan. 

 

Dios, en Su soberanía, ha colocado a hombres y 

mujeres de fe en contextos políticos a lo largo de la historia 

bíblica. José fue elevado a una posición de autoridad en 

Egipto, una nación pagana y opresora, no para gobernar 

desde una agenda religiosa, sino para administrar con 

sabiduría, preservar la vida y manifestar la fidelidad de Dios 

en medio de un sistema que no lo conocía.  



 

65 

La Escritura afirma que “Jehová estaba con José” y 

que todo lo que hacía prosperaba, aun dentro de una 

estructura completamente ajena al pacto (Génesis 39:2 y 3). 

José nunca utilizó su posición para promover un culto, ni 

buscó manipular el poder; simplemente caminó en 

integridad, y esa integridad se convirtió en su mayor 

influencia. 

 

De manera similar, Daniel sirvió en el corazón del 

imperio babilónico sin contaminarse con sus prácticas ni 

rendir su fidelidad al sistema. Su vida fue una constante 

tensión entre obedecer a Dios y servir con excelencia en un 

gobierno que no compartía su fe.  

 

Daniel no intentó reformar Babilonia desde el 

activismo ideológico; permaneció fiel en lo secreto, íntegro 

en lo público y dependiente de Dios en todo momento. Por 

eso, aun sus enemigos no pudieron hallar ocasión alguna 

contra él, excepto en lo relacionado con la ley de su Dios 

(Daniel 6:4 y 5). Este testimonio revela un principio 

profundo: la verdadera influencia espiritual no nace del poder 

político, sino de una vida consagrada. 

 

Estos ejemplos no justifican una politización de la fe, 

sino que muestran que Dios puede usar a Sus hijos en 

cualquier contexto cuando hay un carácter firme y una 

conciencia clara. No todos están llamados a estos ámbitos, y 

no todos los que participan en política lo hacen por las 

motivaciones correctas. Por eso, la Iglesia debe enseñar con 

claridad que la participación política de los creyentes debe 



 

66 

surgir del discernimiento espiritual, no del entusiasmo 

emocional ni del fanatismo ideológico. 

 

Uno de los mayores peligros de nuestro tiempo es la 

confusión entre fe y ideología. Las ideologías políticas, por 

definición, simplifican la realidad, absolutizan ciertas ideas y 

minimizan otras. Funcionan sobre la base de oposiciones, 

enemigos y narrativas parciales. El Reino de Dios, en 

cambio, es integral, justo y eterno. No se ajusta a ningún 

marco ideológico humano. Pretender encajar el Evangelio 

dentro de una ideología es reducirlo y, en muchos casos, 

distorsionarlo. 

 

Por esta razón, no existe ni puede existir un “partido 

de Dios”. Ninguna estructura política representa plenamente 

los valores del Reino. Todas, sin excepción, están 

atravesadas por intereses humanos, errores, contradicciones 

y, en muchos casos, corrupción. El creyente maduro lo sabe 

y actúa en consecuencia. Puede tener preferencias, puede 

apoyar determinadas propuestas, puede incluso militar 

activamente, pero nunca debe entregar su conciencia ni su 

identidad espiritual a una bandera partidaria. 

 

El fanatismo político es incompatible con la fe 

cristiana. El fanático deja de pensar, deja de discernir y deja 

de escuchar. Justifica lo injustificable, excusa el pecado 

cuando conviene y condena sin misericordia cuando no. La 

Escritura exhorta a juzgar con justo juicio (Juan 7:24) y a 

examinarlo todo, reteniendo lo bueno (1 Tesalonicenses 



 

67 

5:21). El fanatismo hace exactamente lo contrario: examina 

poco y retiene solo lo que confirma su propia narrativa. 

 

La Iglesia debe advertir con claridad que el fanatismo 

político termina dividiendo el cuerpo de Cristo, endureciendo 

los corazones y desplazando el centro del mensaje. Cuando 

la identidad política se vuelve más fuerte que la identidad en 

Cristo, algo esencial se ha perdido. Pablo fue contundente al 

confrontar las divisiones internas de la iglesia de Corinto, 

recordándoles que no habían sido llamados a identificarse 

con hombres, sino con Cristo crucificado (1 Corintios 1:12 

y 13). Este principio sigue siendo vigente. 

 

Al mismo tiempo, es necesario afirmar que la 

neutralidad pasiva tampoco es una opción saludable. El 

silencio frente a la injusticia, la indiferencia ante leyes que 

atentan contra la vida o la dignidad humana, y la apatía 

espiritual no reflejan el corazón del Reino. El profeta Isaías 

denunció a los atalayas mudos que no sabían ladrar, que 

amaban dormir más que advertir al pueblo (Isaías 56:10). La 

Iglesia no está llamada a callar, sino a hablar con sabiduría; 

no a replegarse, sino a discernir. 

 

Hablar, sin embargo, no significa alinearse. Denunciar 

no implica militar. Enseñar principios no equivale a 

promover partidos. La función de la Iglesia es formar 

conciencias, no dictar votos. El creyente debe ser enseñado a 

pensar bíblicamente, a evaluar propuestas a la luz de la 

Palabra y a actuar conforme a su convicción delante de Dios. 



 

68 

Cada uno dará cuenta de sí mismo a Dios (Romanos 14:12), 

no de su obediencia a un liderazgo político o eclesiástico. 

 

Aquí se vuelve crucial reafirmar el rol específico de los 

ministros del Evangelio. El llamado pastoral no consiste en 

dirigir la opinión política de la congregación, sino en 

pastorear almas, guardar la doctrina y cuidar la unidad del 

cuerpo. El apóstol Pedro exhorta a los pastores a apacentar la 

grey de Dios, no por ganancia deshonesta ni como teniendo 

señorío sobre los que están a su cuidado, sino siendo 

ejemplos del rebaño (1 Pedro 5:2 y 3). Utilizar la autoridad 

espiritual para influenciar preferencias políticas personales 

es una forma sutil de abuso del púlpito. 

 

El ministro debe cuidar no solo su conducta, sino 

también su imagen pública, no por vanidad, sino por 

responsabilidad espiritual. Pablo exhorta a Timoteo a ser 

ejemplo de los creyentes en palabra, conducta, amor, espíritu, 

fe y pureza (1 Timoteo 4:12). Cuando un ministro se 

identifica abiertamente con un partido o ideología, 

inevitablemente genera tropiezos, divisiones y sospechas. Y 

aunque sus intenciones sean nobles, el daño al testimonio 

colectivo puede ser profundo. 

 

La Iglesia necesita recuperar una comprensión elevada 

de su autoridad espiritual. Su poder no reside en su capacidad 

de negociación con el Estado, ni en su influencia electoral, ni 

en su cercanía con el poder, sino en su fidelidad a Cristo. La 

Iglesia primitiva no transformó el mundo aliándose con 

Roma, sino predicando el Evangelio con poder, viviendo en 



 

69 

santidad y amando hasta las últimas consecuencias. “Más 

vale obedecer a Dios que a los hombres”, declararon los 

apóstoles cuando fueron confrontados por las autoridades 

(Hechos 5:29). Esa convicción sostuvo su testimonio y abrió 

camino para la expansión del Reino. 

 

Llegados a este punto, resulta imprescindible afirmar 

que la Iglesia solo puede cumplir su misión en la medida en 

que preserve su identidad espiritual. Cada vez que el pueblo 

de Dios perdió de vista su llamado, no fue por falta de 

oportunidades externas, sino por confusión interna. Cuando 

Israel quiso ser como las demás naciones y pidió un rey 

conforme a los criterios humanos, Dios le advirtió que ese 

deseo traería consecuencias (1 Samuel 8:5 al 18). El 

problema no era la figura del rey en sí, sino el anhelo de 

parecerse al sistema y de trasladar la confianza desde Dios 

hacia las estructuras humanas. 

 

Este principio sigue vigente. Cuando la Iglesia 

comienza a medir su eficacia por su cercanía al poder 

político, su acceso a recursos estatales o su influencia en 

decisiones gubernamentales, ha cambiado silenciosamente 

su parámetro de éxito.  

 

El Reino de Dios no avanza por imposición, ni por 

conveniencia, ni por acuerdos estratégicos con el sistema, 

sino por obediencia, santidad y fidelidad a la verdad. Jesús 

enseñó que la grandeza en Su Reino no se expresa en 

dominio, sino en servicio (Mateo 20:25 al 28). Este modelo 



 

70 

es radicalmente opuesto al ejercicio del poder político, y por 

eso no pueden confundirse. 

 

La Iglesia está llamada a ser sal y luz. La sal no se nota 

cuando está en el salero, sino cuando entra en contacto con el 

alimento; pero si pierde su sabor, ya no sirve para nada 

(Mateo 5:13). La luz no compite con la oscuridad, 

simplemente la disipa (Mateo 5:14 al 16). Ambas imágenes 

enseñan que la influencia del Reino es silenciosa, profunda y 

transformadora, no estridente ni coercitiva. Cuando la Iglesia 

se politiza, pierde su sabor; cuando se ideologiza, se 

oscurece. 

 

Por esta razón, los pastores y líderes deben ejercer un 

cuidado especial sobre el rumbo espiritual de la 

congregación. El pueblo necesita ser enseñado a pensar 

bíblicamente, no a repetir consignas. Necesita discernimiento 

espiritual, no adoctrinamiento ideológico. Necesita 

fundamentos sólidos, no discursos emocionalmente 

cargados. El apóstol Pablo exhorta a Timoteo a predicar la 

Palabra con paciencia y doctrina, corrigiendo, reprendiendo 

y exhortando con longanimidad (2 Timoteo 4:2). Esta tarea 

magisterial se vuelve aún más crucial en contextos de alta 

polarización social y política. 

 

En este sentido, la Iglesia debe ser un espacio donde la 

verdad no se negocia, pero el amor tampoco se pierde. Donde 

se puede disentir sin dividirse. Donde se aprende a escuchar, 

a dialogar y a someter toda opinión a la luz de la Escritura. 

La unidad del cuerpo de Cristo no se construye sobre 



 

71 

uniformidad política, sino sobre una fe común en Jesucristo 

como Señor. Pablo lo expresa con claridad cuando recuerda 

que hay un solo cuerpo, un solo Espíritu, una sola fe y un solo 

Señor (Efesios 4:4 al 6). Todo lo demás es secundario. 

 

Resulta necesario establecer con firmeza que el púlpito 

no debe ser usado para direccionar el voto, promover 

candidatos o defender partidos. Su función es formar 

discípulos, no electores. El pastor no es un operador político, 

sino un mayordomo de los misterios de Dios (1 Corintios 4:1 

y 2). Cuando el púlpito se convierte en una herramienta de 

presión política, la Iglesia pierde su autoridad moral y 

espiritual, y el Evangelio queda reducido a una opinión más 

dentro del debate público. 

 

Asimismo, los ministros del Evangelio deben cuidar su 

propia libertad espiritual. La cercanía con el poder suele traer 

consigo expectativas, silencios incómodos y concesiones 

progresivas. La Escritura advierte que nadie puede servir a 

dos señores (Mateo 6:24). Aunque estas palabras fueron 

dichas en el contexto de las riquezas, el principio es aplicable 

a toda forma de poder que compita por la lealtad del corazón. 

El ministro que se ata al sistema corre el riesgo de perder la 

valentía profética necesaria para confrontar el pecado, 

denunciar la injusticia y proclamar la verdad sin temor. 

 

La Iglesia debe recordar que su mayor aporte a la 

sociedad no es político, sino espiritual. Las leyes pueden 

ordenar la conducta externa, pero solo el Evangelio 

transforma el corazón. Los gobiernos pueden administrar 



 

72 

justicia, pero solo Cristo reconcilia al ser humano con Dios. 

Por eso, la misión de la Iglesia no puede ser reemplazada ni 

subordinada a ninguna agenda terrenal. Pablo declara que 

nuestra ciudadanía está en los cielos, de donde esperamos al 

Salvador (Filipenses 3:20). Esta perspectiva no nos desliga 

de la responsabilidad social, pero sí ordena correctamente 

nuestras prioridades. 

 

Al mismo tiempo, es sano y necesario afirmar que Dios 

sigue llamando a creyentes a servir en todas las esferas de la 

sociedad, incluida la política. Cuando esto ocurre, la Iglesia 

debe acompañarlos en oración, formación y cuidado pastoral, 

sin instrumentalizarlos ni permitir que instrumentalicen a la 

Iglesia. El creyente que participa en política debe hacerlo 

como siervo de Cristo, no como representante institucional 

de la Iglesia. Su testimonio personal es su mayor capital 

espiritual, y su integridad es su principal herramienta de 

influencia. 

 

La historia bíblica y la experiencia contemporánea 

coinciden en una verdad ineludible: la corrupción del sistema 

político es un desafío real y permanente. Por eso, solo 

aquellos con una convicción profunda, una vida espiritual 

sólida y una dependencia constante del Espíritu Santo pueden 

mantenerse firmes sin ser absorbidos. La Escritura advierte 

que “el que piensa estar firme, mire que no caiga” (1 

Corintios 10:12). Nadie es inmune, y por eso el 

discernimiento debe ser continuo. 

 



 

73 

Finalmente, este capítulo busca dejar un marco claro 

para las iglesias bajo cobertura pastoral: los cristianos pueden 

y deben influir en la sociedad; los ministros deben preservar 

su llamado; la Iglesia debe mantenerse libre de ataduras 

políticas; y el Reino de Dios debe seguir siendo el centro de 

todo. No somos llamados a conquistar el poder, sino a 

manifestar a Cristo. No a ganar elecciones, sino a ganar 

almas. No a imponer ideologías, sino a anunciar el Evangelio. 

 

Cuando la Iglesia guarda estos parámetros de Reino, se 

convierte verdaderamente en luz en medio de la oscuridad, 

en sal que preserva, en una voz clara en tiempos de confusión. 

Y entonces, aun sin alianzas, sin privilegios y sin 

reconocimiento del sistema, su impacto será profundo, 

duradero y eterno, porque estará edificado sobre la roca, y no 

sobre la arena (Mateo 7:24 y 25). 

 

“Oh Señor, todos los reyes de la tierra 

te alabarán al escuchar tus palabras. 

Celebrarán con cánticos tus caminos, 

porque tu gloria, Señor, es grande.” 

Salmo 138:4 y 5 

 

 

 

 

 

 

 



 

74 

Capítulo cinco 

 

 

PARÁMETROS DE REINO 

ANTE LA MUERTE 
 

 

“¿Dónde está, oh muerte, tu aguijón? ¿Dónde, oh 

sepulcro, tu victoria? ya que el aguijón de la muerte es el 

pecado, y el poder del pecado, la ley. Mas gracias sean 

dadas a Dios, que nos da la victoria por medio de nuestro 

Señor Jesucristo.” 

1 Corintios 15:55 al 57 

 

 

La muerte ha sido, a lo largo de la historia humana, una 

de las realidades más temidas, negadas o distorsionadas. Aun 

dentro de la Iglesia, muchas veces se la ha cubierto con 

silencios incómodos, frases piadosas vacías o enfoques 

incompletos que no logran formar una conciencia sólida ni 

una esperanza firme. Sin embargo, desde la perspectiva del 

Reino de Dios, la muerte no es un tema marginal ni un tabú 

que deba evitarse, sino una verdad que necesita ser 

correctamente enseñada, comprendida y ubicada en el marco 

redentor de la obra de Cristo. 

 



 

75 

La Escritura no presenta la muerte como parte del 

diseño original de Dios. La muerte entra en la historia 

humana como consecuencia del pecado, tal como lo declara 

el apóstol Pablo cuando afirma que “por cuanto todos 

pecaron, la muerte pasó a todos los hombres” y que “la 

paga del pecado es muerte” (Romanos 5:12; 6:23). No 

obstante, la misma revelación bíblica muestra que aquello 

que ingresó como maldición fue enfrentado y vencido por 

Jesucristo a través de Su propia muerte y Su resurrección. Por 

eso, la Iglesia con parámetros de Reino no puede hablar de la 

muerte desde el mismo lugar que el mundo, porque su 

significado fue transformado radicalmente por la victoria del 

Hijo de Dios. 

 

El problema no es que la Iglesia hable poco de la 

muerte, sino que cuando lo hace, muchas veces lo hace sin 

una teología del Reino claramente definida. En no pocos 

contextos pastorales, se enseña implícitamente que la mayor 

victoria espiritual consiste en prolongar la vida biológica, y 

que partir con el Señor representa una derrota, una frustración 

o un fracaso de la fe. Este enfoque, aunque bien intencionado, 

revela una comprensión incompleta del evangelio y una 

escatología debilitada, centrada más en la preservación de lo 

temporal que en la esperanza de lo eterno. 

 

La Palabra de Dios, en cambio, nos invita a mirar la 

muerte desde una perspectiva mucho más elevada. El escritor 

a los Hebreos declara que Jesucristo participó de carne y 

sangre “para destruir por medio de la muerte al que tenía el 

imperio de la muerte, esto es, al diablo, y librar a todos los 



 

76 

que por el temor de la muerte estaban durante toda la vida 

sujetos a servidumbre” (Hebreos 2:14 y 15). El temor a la 

muerte es presentado aquí como una forma de esclavitud, y 

la obra de Cristo como el medio por el cual esa esclavitud es 

rota. Por lo tanto, una Iglesia que no enseña correctamente 

acerca de la muerte, termina formando creyentes que, aun 

siendo redimidos, siguen viviendo bajo una forma de temor 

que Cristo ya venció. 

 

Desde la cosmovisión del Reino, la muerte física no es 

el fin de la existencia, sino una separación temporal entre el 

cuerpo y el alma o espíritu. El cuerpo vuelve al polvo, tal 

como lo enseña Eclesiastés, mientras que el espíritu vuelve a 

Dios que lo dio (Eclesiastés 12:7). Esta separación no 

implica aniquilación ni inconsciencia absoluta, sino una 

transición hacia una dimensión distinta de la existencia. Jesús 

mismo dejó claro que Dios “no es Dios de muertos, sino de 

vivos” (Mateo 22:32), afirmando la continuidad de la vida 

más allá de la muerte física. 

 

Es fundamental enseñar con claridad que la vida 

verdadera no se define simplemente por la actividad 

biológica, sino por la relación con Dios. El apóstol Juan lo 

expresa de manera contundente cuando afirma: “El que tiene 

al Hijo, tiene la vida; el que no tiene al Hijo de Dios, no 

tiene la vida” (1 Juan 5:12). A la luz de esta verdad, no 

puede llamarse vida a una existencia separada de Dios, aun 

cuando el cuerpo esté vivo, ni puede llamarse muerte 

definitiva a la partida de aquel que está unido a Cristo. Esta 



 

77 

distinción es esencial para formar una conciencia espiritual 

madura y una esperanza bien fundamentada. 

 

Para el creyente, la muerte física no representa una 

derrota, sino una transición. El Nuevo Testamento utiliza en 

varias ocasiones la metáfora del sueño para referirse a la 

muerte de los santos. Pablo escribe a los tesalonicenses 

diciendo: “Tampoco queremos, hermanos, que ignoréis 

acerca de los que duermen, para que no os entristezcáis 

como los otros que no tienen esperanza” (1 Tesalonicenses 

4:13). Esta expresión no sugiere un estado de inconsciencia 

del alma, sino una espera temporal del cuerpo que será 

despertado en la resurrección. El lenguaje del sueño 

comunica descanso, paz y expectativa, no pérdida ni 

aniquilación. 

 

La ignorancia en torno a estas verdades produce 

creyentes que enfrentan la muerte con temor, confusión o 

desesperación. Y esta ignorancia no se corrige en una sala 

velatoria, sino en un proceso sostenido de enseñanza, 

discipulado y formación doctrinal. Una Iglesia que posterga 

la enseñanza sobre la muerte hasta el momento de la pérdida, 

llega tarde. La conciencia eterna debe ser forjada en vida, 

bajo la luz de la Palabra y la revelación del Espíritu Santo. 

 

Jesús mismo habló de la muerte con una claridad que 

desarma el temor. Cuando murió Lázaro, dijo abiertamente: 

“Lázaro ha muerto” y luego afirmó: “Yo soy la resurrección 

y la vida; el que cree en mí, aunque esté muerto, vivirá” 

(Juan 11:14, 25). Esta declaración no solo consuela, sino que 



 

78 

establece una doctrina central del Reino: la vida en Cristo no 

es interrumpida por la muerte. La muerte no tiene la última 

palabra, porque la última palabra pertenece a Aquel que 

venció la tumba. 

 

Por esta razón, la Iglesia con parámetros de Reino no 

debe eludir la enseñanza sobre la muerte ni presentarla como 

un enemigo invencible del cual hay que huir a toda costa. La 

Escritura proclama con autoridad: “Sorbida es la muerte en 

victoria. ¿Dónde está, oh muerte, tu aguijón? ¿Dónde, oh 

sepulcro, tu victoria?” (1 Corintios 15:54 y 55). Estas 

palabras no son poesía litúrgica, sino una declaración 

doctrinal basada en la resurrección de Jesucristo. El aguijón 

de la muerte, que es el pecado, fue neutralizado en la cruz, y 

por eso la muerte ya no puede reclamar dominio sobre los 

hijos de Dios. 

 

Una enseñanza pastoral saludable no niega el valor de 

la vida ni desprecia la sanidad divina, pero tampoco 

absolutiza la permanencia en esta tierra como si fuera el 

máximo bien. El Reino de Dios nos llama a vivir plenamente 

el propósito eterno aquí y ahora, sabiendo que nuestra 

ciudadanía está en los cielos y que nuestra esperanza final no 

se agota en lo temporal. Cuando esta verdad es correctamente 

enseñada, la muerte deja de ser una amenaza y se convierte 

en una puerta hacia la plenitud de la promesa. 

 

Una de las áreas donde más confusión existe en la 

Iglesia contemporánea es en relación con lo que ocurre 

inmediatamente después de la muerte. Esta falta de claridad 



 

79 

doctrinal ha generado inseguridad, temor innecesario y, en 

muchos casos, un acompañamiento pastoral débil frente al 

momento de la partida. Sin embargo, la Escritura es 

notablemente clara cuando se la aborda sin prejuicios 

culturales ni filtros emocionales. La Iglesia con parámetros 

de Reino debe enseñar con firmeza que, para el creyente, la 

muerte no implica un estado de suspensión incierta, sino una 

transición inmediata a la presencia del Señor. 

 

El apóstol Pablo expresa esta verdad con una claridad 

admirable cuando afirma que preferiría “partir y estar con 

Cristo, lo cual es muchísimo mejor” (Filipenses 1:23). Esta 

declaración no deja espacio para interpretaciones ambiguas. 

Pablo no habla de un estado intermedio de inconsciencia ni 

de una espera oscura, sino de una comunión inmediata y 

consciente con Cristo. Para él, la muerte no era una pérdida, 

sino una ganancia, no porque despreciara la vida, sino porque 

comprendía profundamente la superioridad de la plenitud 

eterna sobre la experiencia terrenal. 

 

Este entendimiento apostólico es esencial para una 

enseñanza pastoral saludable. El alma del creyente, al 

separarse del cuerpo, es recibida en la presencia de Cristo. 

Allí no hay dolor, ni sufrimiento, ni corrupción, ni angustia. 

La Escritura describe este estado como uno de consuelo, 

descanso y gozo. Jesús mismo aseguró al ladrón arrepentido: 

“De cierto te digo que hoy estarás conmigo en el paraíso” 

(Lucas 23:43). La promesa no fue pospuesta ni condicionada 

a un evento futuro, sino afirmada como una realidad 



 

80 

inmediata. Esto confirma que la comunión con Dios no se 

interrumpe con la muerte física. 

 

Reitero esto: El uso bíblico del término “dormir” en 

relación con los creyentes fallecidos debe ser correctamente 

interpretado. No se refiere a la inconsciencia del alma, sino 

al estado temporal del cuerpo que espera la resurrección. 

Pablo habla de los que “durmieron en Cristo” (1 Corintios 

15:18) para señalar que el cuerpo descansa en espera de ser 

levantado incorruptible, mientras el espíritu ya disfruta de la 

presencia del Señor. Esta enseñanza equilibra la esperanza 

presente con la expectativa futura, evitando tanto el 

espiritualismo extremo como el materialismo teológico. 

 

La esperanza cristiana no se limita al estado intermedio 

en la presencia de Dios, sino que apunta a la resurrección 

final del cuerpo. Esta verdad, central en la fe apostólica, ha 

sido lamentablemente relegada en muchas predicaciones 

contemporáneas. El apóstol Pablo dedica todo un capítulo a 

defender y explicar la doctrina de la resurrección en 1 

Corintios 15, dejando en claro que si no hay resurrección, 

entonces la fe es vana. La resurrección no es un complemento 

opcional del evangelio, sino uno de sus pilares 

fundamentales. 

 

La resurrección del cuerpo ocurrirá en la venida del 

Señor. “Porque el Señor mismo con voz de mando, con voz 

de arcángel, y con trompeta de Dios, descenderá del cielo; 

y los muertos en Cristo resucitarán primero” (1 

Tesalonicenses 4:16). Este cuerpo será transformado, 



 

81 

glorificado e incorruptible. No será una simple restauración 

del cuerpo actual, sino una transformación radical, conforme 

al cuerpo glorioso de Cristo (Filipenses 3:21). Esta 

esperanza le da sentido y dirección a la vida cristiana, y 

redefine completamente la manera en que enfrentamos la 

muerte. 

 

Una Iglesia que no enseña la resurrección del cuerpo 

forma creyentes que, en el mejor de los casos, esperan “ir al 

cielo”, pero no comprenden el plan completo del Reino. El 

propósito final de Dios no es una eternidad etérea 

desconectada de la creación, sino la restauración plena de 

todas las cosas. La Escritura habla de cielos nuevos y tierra 

nueva, de una creación purificada y redimida, donde los 

redimidos gobernarán con Cristo (Apocalipsis 21 y 22). Esta 

visión escatológica robustece la fe y da perspectiva eterna al 

sufrimiento presente. 

 

En este punto es necesario abordar con honestidad 

pastoral algunos errores frecuentes en la enseñanza y práctica 

ministerial frente a la muerte. Uno de los más comunes es 

reducir la victoria espiritual a la prolongación de la vida 

física. Se ora, se ayuna y se intercede como si la muerte fuera 

siempre un enemigo que debe ser evitado a toda costa, sin 

discernir los tiempos y la voluntad soberana de Dios. Cuando 

la sanidad no ocurre y la persona parte con el Señor, se vive 

como un fracaso, generando culpa, frustración y confusión 

tanto en la familia como en la congregación. 

 



 

82 

La sanidad divina es una verdad bíblica incuestionable, 

pero no puede ser absolutizada ni separada del consejo 

completo de Dios. Aun Pablo, el apóstol de la fe, reconoció 

límites en su experiencia personal, y aprendió a descansar en 

la gracia suficiente del Señor (2 Corintios 12:9). Orar 

únicamente por sanidad, sin abrir el corazón a la voluntad 

perfecta de Dios, puede llevar a prolongar innecesariamente 

el sufrimiento de una persona que ya está siendo llamada a la 

plenitud eterna. La verdadera fe no consiste en imponerle a 

Dios nuestros deseos, sino en alinearnos con su sabiduría y 

su amor perfectos. 

 

La práctica de “decretar” o “declarar” resultados como 

si la voluntad divina pudiera ser forzada revela una 

comprensión deficiente de la autoridad espiritual. La 

autoridad del creyente no reside en manipular los tiempos de 

Dios, sino en caminar en comunión con Él. Jesús mismo, en 

el momento más crítico de su vida, oró: “No se haga mi 

voluntad, sino la tuya” (Lucas 22:42). Este modelo de 

oración debería ser el marco de toda intercesión pastoral 

madura, especialmente en momentos de enfermedad y 

partida. 

 

La falta de enseñanza clara sobre la muerte también 

produce creyentes que llegan a ese umbral con una 

conciencia débil y temerosa. Se les habló durante años de 

prosperidad, éxito y victoria en términos terrenales, pero no 

se los preparó para encontrarse con el Señor. Cuando llega el 

momento, el temor reemplaza a la paz, y la incertidumbre 

eclipsa la esperanza. Esto no debería ser así. La Escritura 



 

83 

afirma que el perfecto amor echa fuera el temor (1 Juan 

4:18), y ese amor se manifiesta plenamente cuando 

comprendemos que nada, ni siquiera la muerte, puede 

separarnos del amor de Dios que es en Cristo Jesús 

(Romanos 8:38 y 39). 

 

Una Iglesia con parámetros de Reino entiende que 

preparar a los santos para morir bien es parte esencial del 

discipulado. No se trata de fomentar un deseo mórbido por la 

muerte, sino de cultivar una esperanza tan firme que el temor 

pierda su poder. Cuando los creyentes viven con esta 

conciencia eterna, también viven con mayor libertad, valentía 

y fidelidad en el presente. La muerte deja de ser una amenaza 

silenciosa y se convierte en una certeza redimida, 

subordinada al señorío de Cristo. 

 

Esta preparación es especialmente crucial en un tiempo 

donde la Iglesia enfrenta crecientes niveles de presión, 

hostilidad y posible persecución. Una comunidad que teme a 

la muerte es fácilmente manipulable; una comunidad que ha 

vencido ese temor es inconmovible. Jesús enseñó a no temer 

a los que matan el cuerpo, pero no pueden matar el alma 

(Mateo 10:28). Esta palabra cobra una relevancia profética 

en nuestros días y debe ser enseñada con responsabilidad y 

claridad. 

 

Uno de los mayores desafíos pastorales de nuestro 

tiempo es romper con la cultura del temor a la muerte que 

domina a la sociedad contemporánea y que, 

lamentablemente, ha penetrado también en muchos espacios 



 

84 

eclesiales. El mundo teme a la muerte porque no tiene 

esperanza más allá de ella. Para el impío, la muerte representa 

la pérdida definitiva, el juicio inevitable o la incertidumbre 

absoluta. Pero no debería ser así para los hijos de Dios. 

Cuando la Iglesia adopta el mismo temor que gobierna al 

mundo, pierde su capacidad profética y su autoridad 

espiritual. 

 

La Escritura enseña que el temor a la muerte es una 

forma de esclavitud. No se trata simplemente de una emoción 

humana comprensible, sino de una atadura espiritual que 

Cristo vino a deshacer. Por eso, una Iglesia que aprende a no 

tener miedo de morir se vuelve una Iglesia verdaderamente 

libre. Libre para obedecer, libre para permanecer firme, libre 

para no negociar la verdad, libre para atravesar la tribulación 

sin claudicar. Esta libertad no surge de la negación del 

sufrimiento, sino de una esperanza bien establecida en la 

victoria eterna de Cristo. 

 

El apóstol Pablo es un ejemplo claro de esta conciencia 

de Reino. Cuando declara: “Para mí el vivir es Cristo, y el 

morir es ganancia” (Filipenses 1:21), no está expresando 

una tensión emocional ni una resignación fatalista, sino una 

convicción profundamente espiritual. Pablo amaba la vida, 

valoraba el ministerio y comprendía la importancia de seguir 

sirviendo a la Iglesia. Sin embargo, su apego no estaba en 

esta dimensión, sino en la plenitud que le aguardaba en 

Cristo. Esta postura revela una madurez que hoy necesitamos 

recuperar en la enseñanza pastoral. 

 



 

85 

Una Iglesia que solo celebra la vida biológica como 

victoria termina debilitando la esperanza eterna. Cuando se 

ora únicamente para evitar la muerte, sin discernir la voluntad 

de Dios ni el tiempo de la plenitud, se transmite el mensaje 

implícito de que partir con el Señor es algo indeseable. Esto 

genera una contradicción interna en la fe del creyente: se le 

habla del cielo, de la eternidad y de la gloria futura, pero al 

mismo tiempo se le enseña a aferrarse desesperadamente a 

esta vida, aun cuando el Señor esté llamando a uno de los 

suyos a Su presencia. 

 

La enseñanza del Reino debe corregir esta tensión. 

Vivir plenamente el propósito eterno aquí en la tierra no es 

incompatible con anhelar la plenitud futura. Al contrario, 

cuanto más clara es nuestra esperanza eterna, más fieles y 

comprometidos somos en el presente. Moisés escogió “antes 

ser maltratado con el pueblo de Dios, que gozar de los 

deleites temporales del pecado… porque tenía puesta la 

mirada en el galardón” (Hebreos 11:25 y 26). Esta misma 

mirada es la que la Iglesia debe recuperar en su formación 

doctrinal. 

 

En este marco, es imprescindible enseñar 

correctamente el duelo desde una perspectiva del Reino. La 

fe cristiana no niega el dolor ni exige una falsa fortaleza 

emocional. Jesús mismo lloró ante la tumba de Lázaro, aun 

sabiendo que lo resucitaría (Juan 11:35). El llanto no es 

incredulidad, es humanidad redimida. El problema no es 

llorar, sino llorar sin esperanza. Pablo no prohíbe el duelo, 



 

86 

sino la desesperación: “para que no os entristezcáis como 

los otros que no tienen esperanza” (1 Tesalonicenses 4:13). 

 

El acompañamiento pastoral en el duelo debe ser 

profundamente humano y profundamente espiritual a la vez. 

No se trata de imponer frases hechas ni de apresurar procesos 

emocionales, sino de caminar junto a los que sufren, 

afirmando la verdad eterna con amor y paciencia. Una Iglesia 

madura entiende que el consuelo verdadero no surge de 

minimizar la pérdida, sino de afirmar la promesa. El Espíritu 

Santo es llamado Consolador porque no elimina el dolor de 

inmediato, sino que sostiene el corazón mientras la esperanza 

hace su obra. 

 

Sin embargo, esta capacidad de vivir el duelo con fe no 

se improvisa. No se construye en una sala velatoria ni en el 

impacto emocional de una despedida. Se forma a lo largo de 

un proceso de enseñanza continua, donde la Iglesia aprende 

a pensar la vida, la muerte y la eternidad desde la perspectiva 

del Reino. Cuando esta formación falta, se genera una 

presión injusta sobre las personas en duelo, a quienes se les 

exige fortaleza sin haberles dado previamente revelación. 

 

Aquí aparece con fuerza la responsabilidad magisterial 

de los pastores y líderes. Enseñar correctamente sobre la 

muerte no es un tema opcional ni reservado para contextos 

funerarios; es parte del discipulado integral. Jesús enseñó 

sobre la eternidad, el juicio, la resurrección y la vida venidera 

con absoluta naturalidad. La Iglesia que calla estos temas por 



 

87 

temor a incomodar termina formando creyentes vulnerables, 

fácilmente sacudidos por la pérdida y la adversidad. 

 

Además, una enseñanza deficiente sobre la muerte 

debilita la preparación escatológica de la Iglesia. En tiempos 

donde muchos solo esperan un escape rápido de la dificultad, 

se descuida la formación de una fe capaz de resistir la prueba. 

Si la Iglesia no aprende a vencer el temor a la muerte, 

difícilmente podrá permanecer firme frente a la tribulación, 

la persecución o el sufrimiento por causa del evangelio. Jesús 

advirtió que habría aflicción en el mundo, pero también 

afirmó que Él ya venció al mundo (Juan 16:33). Esta victoria 

incluye la muerte misma. 

 

Una escatología superficial, centrada únicamente en 

evitar el sufrimiento, no prepara a los santos para lo que 

viene. La esperanza bíblica no es huir del conflicto, sino 

atravesarlo con fidelidad. Los mártires de la Iglesia primitiva 

no fueron fuertes porque no amaran la vida, sino porque 

amaban más al Señor. Ellos vencieron “por medio de la 

sangre del Cordero y de la palabra de su testimonio, y 

menospreciaron sus vidas hasta la muerte” (Apocalipsis 

12:11). Esta conciencia no surge de la emoción, sino de una 

enseñanza sólida y perseverante. 

 

La Iglesia que pierde el miedo a la muerte se convierte 

en una Iglesia inconmovible. No puede ser manipulada por 

amenazas, no negocia su mensaje, no diluye la verdad para 

preservar comodidad. Vive con gozo, sirve con entrega y 

enfrenta la adversidad con una paz que desconcierta al 



 

88 

mundo. Esta es una de las expresiones más poderosas del 

Reino de Dios en la tierra. 

 

Por eso, los parámetros de Reino ante la muerte no 

buscan glorificarla, sino subordinarla. La muerte ya no reina; 

Cristo reina. La muerte ya no tiene la última palabra; la 

resurrección la tiene. La Iglesia no vive obsesionada con 

morir, pero tampoco vive aterrada por ello. Vive enfocada en 

Cristo, aprovechando bien el tiempo, cumpliendo el 

propósito eterno y aguardando con esperanza el día glorioso 

del encuentro final. 

 

El creyente que ha sido formado en esta verdad puede 

decir con serenidad, como Pablo: “Porque yo ya estoy para 

ser sacrificado, y el tiempo de mi partida está cercano. He 

peleado la buena batalla, he acabado la carrera, he 

guardado la fe. Por lo demás, me está guardada la corona 

de justicia, la cual me dará el Señor, juez justo, en aquel 

día; y no solo a mí, sino también a todos los que aman su 

venida” (2 Timoteo 4:6 al 8). Esa no es una confesión de 

derrota, sino de victoria consumada. Morir bien es parte de 

vivir bien, y vivir bien es parte de honrar al Rey del Reino 

eterno. 

 

Que la Iglesia recupere esta enseñanza. Que los 

pastores formen conciencias eternas. Que los santos aprendan 

a vivir sin temor y a morir con esperanza. Porque cuando la 

muerte pierde su poder sobre el corazón del creyente, el 

Reino de Dios se manifiesta con una fuerza imposible de 

detener. 



 

89 

“Porque si vivimos, para el Señor vivimos; y si morimos, 

para el Señor morimos. Así que, sea que vivamos o que 

muramos, del Señor somos.” 

Romanos 14:8 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

90 

Capítulo seis 

 

 

PARÁMETROS DE REINO 

SOBRE LA CREMACIÓN 
 

 

“Por lo cual estoy seguro de que ni la muerte, ni la vida, 

ni ángeles, ni principados, ni potestades, ni lo presente, ni 

lo por venir, ni lo alto, ni lo profundo, ni ninguna otra 

cosa creada nos podrá separar del amor de Dios, que es en 

Cristo Jesús Señor nuestro.” 

Romanos 8:38 y 39 

 

 

En los últimos años, una de las consultas pastorales 

que más se repite en las iglesias tiene que ver con el destino 

del cuerpo después de la muerte, y de manera particular con 

la práctica de la cremación. Muchos creyentes sinceros 

expresan temor, inseguridad o inquietud espiritual ante la 

posibilidad de que un cuerpo sea reducido a cenizas, como si 

ese hecho pudiera afectar el destino eterno del alma o 

condicionar de algún modo la resurrección futura. Estas 

preguntas, lejos de ser superficiales, revelan una necesidad 

profunda de enseñanza bíblica sólida y de una cosmovisión 

del Reino correctamente establecida. 

 



 

91 

El problema no es la pregunta en sí, sino el trasfondo 

desde el cual se formula. Cuando el creyente teme que Dios 

no pueda resucitar un cuerpo que ha sido cremado, o que tal 

práctica pueda desagradar al Señor, lo que queda en 

evidencia no es una falla moral, sino una escatología débil y 

una comprensión incompleta de la naturaleza de la 

resurrección. Por esta razón, el abordaje pastoral de este tema 

no debe centrarse en defender o rechazar una práctica 

funeraria, sino en restaurar la enseñanza bíblica sobre el 

cuerpo, la muerte y la esperanza eterna. 

 

La Escritura enseña que el cuerpo humano fue creado 

por Dios y declarado bueno en su origen. El hombre fue 

formado del polvo de la tierra y recibió el soplo de vida que 

lo constituyó en un ser viviente (Génesis 2:7). Sin embargo, 

también declara con claridad que, a causa del pecado, el 

cuerpo quedó sujeto a corrupción y muerte: “Polvo eres, y al 

polvo volverás” (Génesis 3:19). Esta afirmación no es una 

maldición arbitraria, sino la descripción del destino 

inevitable del cuerpo físico en su estado caído. Desde este 

punto de vista, todo cuerpo, sea sepultado o cremado, termina 

regresando al mismo estado: el polvo. 

 

La Biblia nunca presenta al cuerpo muerto como 

portador de la esperanza eterna. La esperanza del creyente no 

está en la preservación del cadáver, sino en la promesa de 

Dios. El apóstol Pablo es enfático al afirmar que “carne y 

sangre no pueden heredar el Reino de Dios, ni la 

corrupción hereda la incorrupción” (1 Corintios 15:50). 

Esta declaración establece un principio fundamental: el 



 

92 

cuerpo actual, tal como lo conocemos, no es el que 

participará del Reino eterno. Algo debe suceder con él. Debe 

ser transformado. 

 

Aquí es donde muchos creyentes, por falta de 

enseñanza, confunden la resurrección con una simple 

reconstrucción del cuerpo antiguo. Sin embargo, la doctrina 

bíblica de la resurrección no habla de una reanimación de 

restos mortales, sino de una transformación gloriosa operada 

por el poder creador de Dios. Pablo utiliza una metáfora 

agrícola para explicarlo: “Lo que tú siembras no vuelve a la 

vida, si no muere… Dios le da el cuerpo como Él quiso” (1 

Corintios 15:36 al 38). El énfasis no está en la materia 

sembrada, sino en la soberanía divina que otorga una nueva 

condición corporal. 

 

Desde esta perspectiva, resulta evidente que el estado 

físico del cuerpo después de la muerte no limita en absoluto 

el poder de Dios. Si la resurrección dependiera de la 

conservación de la materia original, entonces quedaría 

invalidada para millones de personas a lo largo de la historia 

humana. Los creyentes que murieron en naufragios, los que 

fueron devorados por animales, los mártires que fueron 

quemados, los que se desintegraron completamente con el 

paso del tiempo, quedarían fuera de la esperanza. Tal 

conclusión no solo es absurda, sino contraria al testimonio 

bíblico. 

 

La Escritura revela a un Dios que llama las cosas que 

no son como si fuesen (Romanos 4:17), que crea de la nada, 



 

93 

que forma al hombre del polvo y que levanta a los muertos 

por Su Palabra. El mismo Dios que resucitó a Jesucristo con 

un cuerpo glorificado no está condicionado por cenizas, 

polvo o ausencia de restos. La omnipotencia divina no opera 

sobre la base de la disponibilidad de materia, sino sobre la 

base de Su voluntad soberana. 

 

Es importante señalar que la Biblia no establece un 

mandato explícito respecto al método de disposición del 

cuerpo después de la muerte. En el Antiguo Testamento, la 

sepultura era la práctica cultural predominante, pero no se 

presenta como un mandamiento espiritual universal.  

 

En algunos casos excepcionales, la quema de cuerpos 

aparece asociada a juicio o deshonra, pero siempre en 

contextos específicos y no como norma general. En el Nuevo 

Testamento, el silencio es aún más elocuente: no hay una sola 

instrucción apostólica que legisle sobre este asunto. El 

énfasis de los apóstoles nunca estuvo en el tratamiento del 

cadáver, sino en la esperanza de la resurrección y la vida 

eterna en Cristo. 

 

Este silencio bíblico debería llevar a la Iglesia a una 

postura de humildad y prudencia pastoral. Donde la Escritura 

no ata conciencias, los pastores no deben hacerlo. Imponer 

cargas espirituales sobre prácticas que la Biblia no regula 

produce temor innecesario, juicios infundados y divisiones 

que no edifican el cuerpo de Cristo. Pablo exhorta claramente 

a no juzgar en asuntos donde Dios ha concedido libertad, 



 

94 

recordándonos que “cada uno esté plenamente convencido 

en su propia mente” (Romanos 14:5). 

 

El verdadero peligro pastoral no está en la cremación, 

sino en la superstición religiosa que puede rodearla cuando 

falta enseñanza. Cuando el cuerpo muerto es sacralizado más 

allá de lo que la Escritura permite, se corre el riesgo de 

desplazar la esperanza desde Cristo hacia prácticas externas. 

El evangelio del Reino, en cambio, centra toda expectativa 

en la persona y la obra del Señor Jesucristo. Nuestra 

seguridad no está en cómo termina el cuerpo, sino en Quién 

nos resucita. 

 

Desde una perspectiva magisterial, es imprescindible 

ayudar a los creyentes a comprender que el cuerpo actual es 

transitorio, pero no despreciable. Es templo del Espíritu 

Santo mientras vivimos (1 Corintios 6:19), pero no es el 

cuerpo definitivo. La promesa bíblica no es la eternización 

del cuerpo natural, sino la recepción de un cuerpo 

glorificado, incorruptible y eterno. “Así también es la 

resurrección de los muertos. Se siembra en corrupción, 

resucitará en incorrupción” (1 Corintios 15:42). Esta es la 

esperanza que debe ser enseñada con claridad y convicción. 

 

Cuando esta verdad se establece en el corazón de la 

Iglesia, el temor se disipa. El creyente deja de preocuparse 

por el destino del cadáver y comienza a vivir con una 

conciencia eterna firme y gozosa. Comprende que ni la 

sepultura ni la cremación tienen poder para alterar el 

propósito eterno de Dios. La fe descansa, no en ritos 



 

95 

funerarios, sino en la fidelidad del Señor que prometió 

resucitar a los suyos en el día final. 

 

La resurrección de los muertos constituye uno de los 

actos más sublimes del poder soberano de Dios y uno de los 

pilares centrales de la fe cristiana. No es una doctrina 

secundaria ni un recurso de consuelo emocional, sino una 

verdad escatológica que define el sentido de la vida, la 

muerte y la esperanza del creyente. Por esta razón, cualquier 

enseñanza relacionada con el destino del cuerpo después de 

la muerte debe ser evaluada a la luz de esta realidad gloriosa 

y no desde temores culturales o tradiciones no examinadas. 

 

El apóstol Pablo deja en claro que la resurrección no 

es un proceso dependiente del estado previo del cuerpo, sino 

una obra creativa de Dios. “Dios le da el cuerpo como Él 

quiso” (1 Corintios 15:38) es una afirmación que elimina 

toda idea de limitación material. La resurrección no consiste 

en recuperar moléculas dispersas, sino en recibir una nueva 

condición corporal conforme al propósito eterno de Dios. El 

cuerpo resucitado no es una extensión del cuerpo corruptible, 

sino su transformación gloriosa. Esta distinción es crucial 

para disipar cualquier temor relacionado con la cremación. 

 

Cuando la Escritura describe la resurrección, utiliza un 

lenguaje de cambio, de revestimiento y de gloria. “Esto 

corruptible se vestirá de incorrupción, y esto mortal se 

vestirá de inmortalidad” (1 Corintios 15:53). No se habla 

de restaurar lo viejo, sino de vestir lo nuevo. El énfasis no 

está en preservar el pasado, sino en manifestar la plenitud 



 

96 

futura. Desde esta perspectiva, el cuerpo actual es 

comparable a una semilla que, al morir, da lugar a algo 

cualitativamente superior. Nadie espera que la semilla 

permanezca intacta para que la planta crezca; al contrario, su 

desintegración es parte del proceso. 

 

Esta comprensión libera a la Iglesia de una visión 

materialista de la resurrección y la introduce en una fe 

verdaderamente espiritual, sin caer en el dualismo que 

desprecia el cuerpo. El cuerpo importa, pero no como 

reliquia, sino como promesa. Importa porque será redimido, 

no porque deba ser conservado. Importa porque Dios lo 

transformará, no porque el hombre pueda controlarlo después 

de la muerte. 

 

Aquí resulta oportuno recordar que la Biblia presenta 

numerosos ejemplos implícitos que invalidan cualquier 

temor respecto al estado físico del cuerpo. Los mártires de la 

fe, tanto en tiempos bíblicos como en la historia de la Iglesia, 

fueron muchas veces quemados, despedazados o reducidos a 

nada a los ojos humanos. Sin embargo, la Escritura jamás 

pone en duda su resurrección. Al contrario, se nos dice que 

“resucitarán para vida eterna” (Daniel 12:2) y que 

participarán de la gloria futura. La omnipotencia de Dios no 

se ve afectada por el modo en que el cuerpo haya sido tratado 

tras la muerte. 

 

Otro aspecto fundamental que debe ser enseñado con 

claridad es la libertad de conciencia cristiana en asuntos 

donde la Escritura no legisla de manera directa. El Nuevo 



 

97 

Testamento establece principios claros para tratar estos temas 

sin generar tropiezo ni división. Pablo exhorta a la Iglesia a 

no juzgarse unos a otros en cuestiones secundarias, 

recordando que “el reino de Dios no es comida ni bebida, 

sino justicia, paz y gozo en el Espíritu Santo” (Romanos 

14:17). Este principio puede aplicarse legítimamente a la 

disposición del cuerpo después de la muerte. 

 

Imponer una postura rígida sobre la cremación, 

presentándola como pecado o como una práctica 

espiritualmente peligrosa, implica ir más allá de la Escritura 

y asumir una autoridad que Dios no ha delegado. La función 

pastoral no es crear normas donde Dios ha concedido 

libertad, sino guiar a los creyentes a decidir con fe, paz y 

responsabilidad delante del Señor. Cuando este equilibrio se 

pierde, la Iglesia corre el riesgo de reemplazar la enseñanza 

por el control, y la revelación por la tradición. 

 

Desde una perspectiva pastoral, también es necesario 

reconocer que muchas familias optan por la cremación por 

razones prácticas, económicas o culturales, sin que exista en 

ello una motivación espiritual incorrecta. Convertir esa 

decisión en una carga de culpa o en una fuente de temor no 

edifica, sino que hiere conciencias débiles. La verdadera 

edificación consiste en afirmar la esperanza eterna y 

acompañar a las personas con gracia y verdad. 

 

La enseñanza incorrecta sobre este tema suele estar 

acompañada de una exaltación excesiva del cuerpo muerto, 

como si conservarlo fuera una forma de honrar a Dios. Sin 



 

98 

embargo, la Escritura enseña que el honor a Dios se expresa 

en la fe, la obediencia y la esperanza, no en rituales 

funerarios. Jesús mismo relativizó las prácticas externas 

cuando estas desplazaban la verdad del corazón. El creyente 

honra a Dios, no por la forma en que su cuerpo es tratado 

después de morir, sino por la manera en que vivió para Él 

mientras estuvo con vida. 

 

El énfasis pastoral debe volver siempre al centro del 

evangelio. “Nuestra ciudadanía está en los cielos, de donde 

también esperamos al Salvador” (Filipenses 3:20). Esta 

afirmación reubica toda la discusión en su justo lugar. El 

creyente no vive aferrado a esta tierra ni a su cuerpo presente, 

sino anclado en la promesa de una transformación gloriosa. 

Cuando esta verdad gobierna la conciencia, desaparece el 

miedo y surge una paz profunda. 

 

También es necesario advertir que una enseñanza 

distorsionada sobre la cremación puede generar divisiones 

innecesarias dentro del cuerpo de Cristo. Lo que debería ser 

un asunto tratado con sobriedad y madurez se convierte, en 

algunos casos, en motivo de juicio mutuo y confrontación. 

Pablo exhorta a la Iglesia a guardar la unidad del Espíritu en 

el vínculo de la paz (Efesios 4:3), y esto incluye saber 

diferenciar entre doctrinas esenciales y cuestiones 

secundarias. 

 

La resurrección de los muertos, la vida eterna y la 

victoria de Cristo sobre la muerte son doctrinas esenciales. El 

método funerario no lo es. Confundir estos niveles 



 

99 

doctrinales debilita la enseñanza y distrae a la Iglesia de su 

verdadera misión. Por eso, una Iglesia con parámetros de 

Reino debe aprender a jerarquizar correctamente las verdades 

de la fe y a formar a los creyentes en esa misma madurez. 

 

Cuando los pastores enseñan con claridad y equilibrio, 

el pueblo de Dios es liberado del temor y capacitado para 

vivir con una esperanza firme. El creyente aprende que su 

futuro no depende de decisiones humanas post mortem, sino 

de la fidelidad de Dios. Esta certeza produce descanso, 

fortaleza y una perspectiva eterna que transforma la manera 

de enfrentar tanto la vida como la muerte. 

 

Llegados a este punto, resulta ineludible asumir con 

seriedad la responsabilidad magisterial que recae sobre los 

pastores y maestros de la Iglesia. No todo silencio es 

prudencia, y no toda incomodidad es señal de sabiduría. Hay 

temas que incomodan precisamente porque exigen una 

revisión honesta de tradiciones asumidas sin suficiente 

fundamento bíblico. Cuando la enseñanza se posterga por 

temor a la reacción, el vacío doctrinal no permanece neutro: 

es ocupado por el miedo, la superstición o el legalismo. 

 

La Iglesia está llamada a ser columna y baluarte de la 

verdad, no administradora de tabúes. Enseñar con claridad 

sobre la muerte, el cuerpo y la resurrección no debilita la fe; 

por el contrario, la purifica. El apóstol Pablo afirma que Dios 

“no nos ha dado espíritu de cobardía, sino de poder, de 

amor y de dominio propio” (2 Timoteo 1:7). Ese dominio 



 

100 

propio incluye la capacidad de tratar asuntos sensibles con 

madurez espiritual, sin evasión ni dureza. 

 

Cuando el liderazgo evita estos temas, no protege al 

rebaño: lo deja vulnerable. Muchos creyentes viven con 

temores silenciosos, preguntándose si decisiones tomadas en 

medio del dolor y el duelo podrían tener consecuencias 

eternas. Otros cargan con culpas innecesarias por haber 

elegido la cremación de un ser amado, aun cuando esa 

decisión fue tomada con respeto, fe y paz. La tarea pastoral 

no es añadir cargas, sino quitarlas, conduciendo a las 

personas al descanso de la verdad. 

 

Jesús confrontó con firmeza a los líderes religiosos que 

ataban cargas pesadas sobre los hombros de otros, mientras 

ellos no estaban dispuestos a moverlas ni con un dedo. Esta 

advertencia sigue siendo actual. Toda enseñanza que genera 

temor sin respaldo bíblico claro debe ser revisada con 

humildad y temor del Señor. La autoridad espiritual no se 

manifiesta en imponer tradiciones, sino en administrar 

fielmente la Palabra de verdad. 

 

Desde una perspectiva escatológica, la Escritura dirige 

constantemente la mirada del creyente hacia adelante, no 

hacia atrás. La esperanza cristiana no está anclada en un 

sepulcro, sino en un trono. Cristo resucitado es las primicias 

de los que durmieron, garantía de que la muerte ha sido 

vencida de manera definitiva. “¿Dónde está, oh muerte, tu 

aguijón?” (1 Corintios 15:55) no es una frase poética, sino 



 

101 

una proclamación de victoria. Frente a esa victoria, cualquier 

temor relacionado con el destino del cuerpo pierde su fuerza. 

 

El cuerpo del creyente, ya sea sepultado o cremado, 

entra en el mismo proceso de corrupción natural. La 

diferencia es solo de tiempo, no de esencia. La fe cristiana no 

se apoya en la conservación del cuerpo, sino en la promesa 

de Dios. “Porque sabemos que si nuestra morada terrestre, 

este tabernáculo, se deshiciere, tenemos de Dios un 

edificio” (2 Corintios 5:1). La seguridad no está en lo que se 

deshace, sino en lo que Dios ha preparado. 

 

Este entendimiento permite acompañar pastoralmente 

a las familias con una palabra firme y consoladora. En 

momentos de duelo, la Iglesia debe ofrecer certeza, no 

ambigüedad; esperanza, no especulación. El consuelo 

cristiano no se basa en rituales correctos, sino en promesas 

eternas. Cuando el pastor afirma con convicción que el 

destino del creyente está seguro en Cristo, 

independientemente de la forma de disposición del cuerpo, 

está ministrando vida y paz. 

 

Asimismo, una Iglesia madura aprende a respetar la 

diversidad de decisiones sin fracturar la comunión. La unidad 

del cuerpo de Cristo no se construye sobre uniformidad ritual, 

sino sobre una fe común en el Señor resucitado. Pablo 

exhorta a los creyentes a recibir al débil en la fe, pero no para 

contender sobre opiniones. Este principio protege a la Iglesia 

de divisiones innecesarias y la mantiene enfocada en lo 

esencial. 



 

102 

La exhortación final que debe resonar en este capítulo 

es clara: el pueblo de Dios no debe vivir gobernado por el 

miedo a la muerte, sino por la esperanza de la resurrección. 

El temor paraliza; la esperanza moviliza. Una Iglesia que 

comprende correctamente la doctrina de la resurrección vive 

con libertad, sirve con valentía y enfrenta incluso la muerte 

con una paz que el mundo no puede comprender. 

 

Es tiempo de que los pastores enseñen estas verdades 

con claridad, sin titubeos ni disculpas, pero también sin 

dureza ni imposición. La verdad bíblica, cuando es 

presentada con amor y fidelidad, tiene poder para romper 

cadenas invisibles que han oprimido conciencias por años. 

No se trata de promover una práctica, sino de afirmar una 

verdad: el creyente está seguro en Cristo, en vida y en muerte. 

 

Que la Iglesia vuelva a proclamar con fuerza que 

nuestra esperanza no está en la tierra, sino en los cielos; no 

en el cuerpo corruptible, sino en la gloria venidera; no en lo 

que el hombre puede hacer después de la muerte, sino en lo 

que Dios ha prometido hacer en la resurrección. Cuando esta 

verdad gobierna el corazón, toda discusión secundaria 

encuentra su lugar, y el alma descansa. 

 

Así, este tema deja de ser incómodo para convertirse 

en una oportunidad pedagógica y pastoral. Una oportunidad 

para afirmar la fe, fortalecer la esperanza y formar creyentes 

maduros, libres de temores innecesarios y firmes en la verdad 

del evangelio eterno. 

 



 

103 

“El Señor mismo descenderá del cielo con voz de mando, 

con voz de arcángel y con trompeta de Dios, y los muertos 

en Cristo resucitarán primero.” 

1 Tesalonicenses 4:16 NVI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

104 

Capítulo siete 

 

 

PARÁMETROS DE REINO 

SOBRE EL SUICIDIO 
 

 

“Cercano está Jehová a los quebrantados de corazón,  

Y salva a los contritos de espíritu.” 

Salmos 34:18 

 

 

Hay temas que revelan con crudeza el grado de 

madurez espiritual de una comunidad. No porque sean 

escandalosos, sino porque obligan a la Iglesia a dejar la 

comodidad de las respuestas rápidas y a entrar en el terreno 

santo del discernimiento. El suicidio es uno de esos temas. 

No admite superficialidad, no tolera el legalismo, y no puede 

ser abordado desde el temor ni desde la liviandad. Exige 

pastores formados, con una teología sólida y un corazón 

pastoral profundamente alineado con el carácter de Dios. 

 

El silencio histórico de la Iglesia frente a este asunto 

no ha producido santidad, sino confusión. Durante años, 

muchos líderes optaron por evitar el tema, esperando que no 

irrumpiera en la vida comunitaria. Sin embargo, la realidad 

ha demostrado lo contrario. El dolor humano no pide permiso 



 

105 

para entrar al templo. Llega de manera abrupta, desgarradora, 

y muchas veces sin aviso. Cuando un creyente o un familiar 

de la fe se quita la vida, el liderazgo queda expuesto: o tiene 

una respuesta bíblica, pastoral y espiritualmente responsable, 

o improvisa desde el miedo y la tradición no examinada. 

 

La primera afirmación que debe quedar establecida 

con claridad es que la vida es sagrada porque proviene de 

Dios. No es un accidente biológico ni una posesión autónoma 

del ser humano. La Escritura enseña que hemos sido creados 

por Dios y para Dios, y que incluso nuestro cuerpo pertenece 

al Señor. “¿No sabéis que vuestro cuerpo es templo del 

Espíritu Santo… y que no sois vuestros?” (1 Corintios 

6:19). Desde esta verdad se comprende que el suicidio no 

puede ser presentado como una opción legítima ni como una 

salida espiritual al sufrimiento. Atenta contra la mayordomía 

de la vida y contra la confianza en la soberanía de Dios. 

 

No obstante, afirmar la gravedad del suicidio no 

autoriza a convertirlo en un pecado excepcional, separado del 

resto, ni mucho menos en un acto que automáticamente 

condena al creyente a la perdición eterna. Aquí es donde la 

enseñanza pastoral debe elevarse por encima del 

reduccionismo moral. La Biblia jamás presenta el suicidio 

como un pecado imperdonable, ni establece una categoría 

especial que anule la obra redentora de Cristo en quien ha 

sido regenerado por la fe. 

 

El evangelio no se sostiene sobre la base de la última 

decisión humana, sino sobre la obra consumada de Jesucristo. 



 

106 

“Porque por una sola ofrenda hizo perfectos para siempre 

a los santificados” (Hebreos 10:14). Si la salvación 

dependiera de morir en un estado emocional estable o sin 

pecados pendientes, nadie tendría esperanza. Todos los 

creyentes mueren con procesos inconclusos, batallas internas 

no resueltas y debilidades aún presentes. La seguridad eterna 

no descansa en la perfección del creyente, sino en la fidelidad 

de Dios. 

 

Uno de los errores más frecuentes en el abordaje 

pastoral del suicidio es ignorar la realidad del quebranto 

profundo en hijos de Dios genuinos. La Escritura no 

romantiza el sufrimiento, pero tampoco lo niega. Hombres y 

mujeres de fe atravesaron momentos en los que la carga fue 

tan pesada que desearon no seguir viviendo.  

 

Elías, después de una de las mayores victorias 

espirituales registradas, se sentó bajo un enebro y pidió morir 

(1 Reyes 19:4). Job maldijo el día de su nacimiento en medio 

de un dolor incomprensible (Job 3:1 al 3). El apóstol Pablo 

reconoció haber estado bajo una presión tan extrema que 

perdió la esperanza de conservar la vida (2 Corintios 1:8). 

 

Estos textos no están en la Escritura para justificar 

decisiones equivocadas, sino para revelar una verdad 

incómoda: un creyente puede amar a Dios y, al mismo 

tiempo, encontrarse en un estado de oscuridad emocional y 

espiritual profunda. El suicidio, en muchos casos, no es el 

fruto de una rebelión consciente contra Dios, sino de un 

colapso interior donde la persona deja de percibir 



 

107 

alternativas. Esto no convierte el acto en correcto, pero sí 

impide juzgarlo con liviandad teológica. 

 

Desde una perspectiva del Reino, la salvación no se 

define por la manera en que una persona muere, sino por a 

quién pertenece. Jesús afirmó con autoridad: “Mis ovejas 

oyen mi voz… y yo les doy vida eterna; y no perecerán 

jamás” (Juan 10:27 y 28). Ningún texto bíblico autoriza a 

los pastores a declarar con certeza absoluta la condenación 

eterna de un creyente que, en un momento de extrema 

debilidad, tomó una decisión trágica. 

 

Aquí se vuelve indispensable recordar que el juicio 

final pertenece a Dios, no al liderazgo pastoral. Abraham lo 

expresó con una pregunta que sigue siendo un pilar teológico: 

“¿El Juez de toda la tierra no ha de hacer lo que es justo?” 

(Génesis 18:25). Esta convicción no debilita la autoridad 

pastoral; la purifica. Libera al pastor de ocupar un lugar que 

no le corresponde y lo afirma en su verdadera función: 

cuidar, acompañar, sanar y formar. 

 

El Reino de Dios no se edifica mediante sentencias 

apresuradas, sino mediante una verdad administrada con 

amor. La condenación automática no produce temor del 

Señor, sino terror espiritual. Y el terror nunca ha sido un 

instrumento legítimo de formación cristiana. “Porque el 

perfecto amor echa fuera el temor” (1 Juan 4:18). 

 

Este capítulo no existe para abrir debates teóricos ni 

para alimentar polémicas doctrinales. Existe porque hay 



 

108 

familias destruidas por una doble tragedia: la muerte de un 

ser amado y la condenación espiritual que recibieron 

después. Existe porque hay pastores que, frente a un ataúd, 

no supieron qué decir, y optaron por repetir fórmulas 

heredadas que no sanaron a nadie. Existe porque el Reino de 

Dios demanda líderes que sepan caminar con la verdad en 

una mano y la compasión en la otra. 

 

Ante estos conceptos, debemos avanzar hacia la 

responsabilidad pastoral concreta: la prevención, el 

acompañamiento, el uso correcto de esta enseñanza y el 

cuidado extremo que debe tenerse para no exponer estas 

verdades de manera irresponsable ante una congregación 

general. El Reino no solo nos llama a decir la verdad, sino a 

decirla en el tiempo, el lugar y la forma correctos. 

 

Si la primera responsabilidad del pastor es anunciar el 

evangelio, la segunda, inseparable de la primera, es cuidar la 

vida que ese evangelio engendra. El Reino de Dios no solo se 

proclama; se pastorea. Y en ese pastoreo, la prevención es 

siempre más fiel al corazón de Dios que la explicación tardía 

después de la tragedia. Una Iglesia que solo sabe reaccionar 

ante el dolor, pero no formar para atravesarlo, ha fallado en 

su tarea formativa. 

 

Uno de los mayores desafíos contemporáneos es que 

muchos creyentes no han sido discipulados para sufrir. Han 

aprendido a declarar promesas, pero no a habitar procesos. 

Han sido enseñados a resistir al enemigo, pero no a atravesar 

el valle de sombra de muerte. En este contexto, el sufrimiento 



 

109 

prolongado, la depresión profunda o la angustia extrema son 

vividos como anomalías espirituales, cuando en realidad 

forman parte de la experiencia humana en un mundo caído. 

 

La Escritura jamás negó el dolor del justo. Por el 

contrario, lo integró dentro del camino de la fe. “Muchas son 

las aflicciones del justo, pero de todas ellas le librará 

Jehová” (Salmos 34:19). El texto no promete ausencia de 

aflicción, sino presencia fiel de Dios en medio de ella. 

Cuando esta verdad no es enseñada, el creyente que sufre 

concluye erróneamente que su estado interior es señal de 

fracaso espiritual, y ese pensamiento se vuelve una carga 

adicional, muchas veces insoportable. 

 

Aquí la responsabilidad pastoral es enorme. Una 

teología triunfalista, que niega o minimiza el sufrimiento, 

puede convertirse, sin intención, en un terreno fértil para el 

colapso silencioso. El creyente que no encuentra espacio para 

expresar su dolor dentro de la comunidad de fe aprende a 

ocultarlo. Y lo que no se comparte, se enquista. Lo que no se 

acompaña, se agrava. 

 

La prevención del suicidio en la Iglesia no comienza 

con discursos sobre la muerte, sino con comunidades que 

saben llorar con los que lloran (Romanos 12:15). Comienza 

con liderazgos accesibles, con discipulados reales y con una 

escatología sana que devuelve al creyente la perspectiva 

eterna sin negar la realidad presente. Cuando la esperanza 

futura eclipsa completamente el dolor actual, se produce una 

desconexión peligrosa entre fe y experiencia. 



 

110 

En este marco, la enseñanza pastoral sobre el suicidio 

debe ser manejada con un discernimiento extremo. No se 

trata solo de qué se enseña, sino de cómo, cuándo y a quién. 

Hay verdades que, fuera de contexto, pueden convertirse en 

tropiezos para conciencias frágiles. Pablo advirtió con 

claridad sobre este principio cuando habló de la libertad mal 

administrada que puede herir al débil (1 Corintios 8:9). Esta 

advertencia es plenamente aplicable a este tema. 

 

Por esta razón, es fundamental afirmar con claridad 

que este contenido no está diseñado para el púlpito 

congregacional ni para enseñanzas abiertas. No porque sea 

falso, sino porque puede ser mal interpretado. La afirmación 

de que un creyente no se pierde automáticamente por 

suicidarse no debe jamás ser escuchada por alguien que 

atraviesa una crisis emocional severa como una posible 

opción de escape. El pastor que no distingue entre formación 

pastoral y enseñanza pública expone al rebaño a un riesgo 

innecesario. 

 

El lugar correcto de esta enseñanza es la consejería, el 

acompañamiento personalizado y el cuidado del duelo 

traumático. Es allí donde el pastor, conociendo la historia, la 

fe y el contexto de las personas, puede administrar la verdad 

como medicina y no como arma. “El siervo del Señor no 

debe ser contencioso, sino amable para con todos, apto para 

enseñar, sufrido” (2 Timoteo 2:24). 

 

Uno de los errores más dañinos que se cometen 

después de un suicidio es la condenación automática del 



 

111 

fallecido. Muchas veces, esta condenación no se expresa de 

manera directa, pero se comunica a través de silencios 

incómodos, frases evasivas o miradas cargadas de juicio. El 

mensaje implícito es claro: “Esto no debería haber pasado 

entre nosotros”. El resultado es devastador para las familias. 

 

Padres, hijos y hermanos quedan atrapados en una 

doble herida: el dolor de la pérdida y el terror eterno. Se 

preguntan si su ser amado está condenado, si su fe fue inútil, 

si Dios fue derrotado por una mala decisión. En no pocos 

casos, esta herida espiritual produce un distanciamiento 

profundo de la fe, e incluso el abandono total de la Iglesia. 

 

El pastor del Reino no puede permitir que esto ocurra 

por ignorancia o por comodidad doctrinal. No se trata de 

ofrecer certezas donde la Escritura no las ofrece, pero sí de 

afirmar con convicción el carácter justo, misericordioso y 

soberano de Dios. El consuelo cristiano no consiste en 

declarar destinos eternos, sino en confiar en Aquel que juzga 

con verdad y conoce los corazones. “Jehová mira el 

corazón” (1 Samuel 16:7). 

 

Acompañar a una familia que ha perdido a un ser 

querido por suicidio requiere una madurez espiritual 

particular. No es tiempo de explicaciones técnicas ni de 

discursos teológicos extensos. Es tiempo de presencia, de 

escucha y de una esperanza cuidadosamente expresada. El 

pastor debe ayudar a esas personas a descansar en Dios, no a 

luchar con imágenes de condenación que la Escritura no 

afirma de manera explícita. 



 

112 

En este acompañamiento, es legítimo y necesario 

afirmar que la salvación pertenece al Señor, que Él es justo 

en todos sus caminos, porque nos ve en Cristo, y Su gracia 

no está limitada por las obras o la fragilidad humana. Es 

legítimo recordar que Cristo murió por los pecados de una 

humanidad quebrada, no por una élite emocionalmente 

estable. Es legítimo señalar que Dios conoce dimensiones del 

sufrimiento que nosotros apenas intuimos. 

 

Al mismo tiempo, este acompañamiento nunca debe 

minimizar la gravedad del acto ni trivializar la vida. El 

equilibrio pastoral consiste en afirmar la gracia sin justificar 

el pecado, y en sostener la esperanza sin promover la 

autodestrucción. Este equilibrio no se aprende en los libros, 

sino en la intimidad con Dios y en la formación seria del 

liderazgo. 

 

El Reino de Dios se manifiesta cuando la verdad 

produce vida, no cuando aplasta al quebrantado. Jesús fue 

acusado de ser amigo de pecadores, pero jamás fue acusado 

de ser indiferente al dolor humano. Su trato con los heridos 

siempre fue restaurador, incluso cuando confrontaba el 

pecado. Esa es la medida pastoral a la que somos llamados. 

 

En la siguiente y última parte de este capítulo, 

avanzaremos hacia una exhortación directa al liderazgo, 

confrontando el silencio pastoral, llamando a una Iglesia más 

encarnada y afirmando con claridad la misión de formar 

comunidades que cuidan la vida, sostienen la esperanza y 



 

113 

reflejan el corazón del Padre incluso en los escenarios más 

oscuros. 

 

Llegados a este punto, el liderazgo pastoral debe 

asumir con honestidad una pregunta ineludible: ¿hemos sido 

fieles custodios de la vida que Dios nos confió? No solo en 

lo visible, sino en lo oculto; no solo en los éxitos, sino en los 

quiebres; no solo en la proclamación, sino en el 

acompañamiento. El Reino de Dios no se mide únicamente 

por lo que se predica desde el púlpito, sino por cómo se cuida 

a los que sangran en silencio. 

 

El suicidio, cuando irrumpe en una comunidad 

cristiana, expone más que una tragedia individual. Revela la 

calidad del tejido espiritual de la Iglesia. Revela si existe 

espacio para el dolor, si hay permiso para la debilidad, si el 

sufrimiento puede ser expresado sin vergüenza. Revela, en 

muchos casos, una pastoral más preocupada por sostener una 

imagen de victoria permanente que por encarnar el evangelio 

en los valles oscuros de la experiencia humana. 

 

La Escritura es severa con los pastores que no cuidan 

al rebaño en su fragilidad. El profeta Ezequiel denunció a los 

pastores que no fortalecieron a las débiles, no sanaron a las 

enfermas ni vendaron a las perniquebradas (Ezequiel 34:4). 

Este texto no se limita a la negligencia física; habla de una 

negligencia espiritual profunda. Cuando el sufrimiento no 

encuentra cuidado, se transforma en aislamiento. Y el 

aislamiento, tarde o temprano, se vuelve letal. 

 



 

114 

El Reino de Dios demanda una pastoral encarnada. 

Una pastoral que no espiritualice el dolor para evitarlo, ni lo 

psicologice para neutralizarlo, sino que lo acompañe con 

verdad, paciencia y esperanza. Jesús no huyó del dolor 

humano. Se detuvo ante él. Lloró frente a la tumba de Lázaro 

aun sabiendo que lo resucitaría (Juan 11:35). Ese llanto 

revela que el dolor no es falta de fe, sino parte de la condición 

humana caída. Negarlo no es espiritualidad; es negación. 

 

En este sentido, el liderazgo debe revisar con valentía 

ciertos énfasis doctrinales que, aunque bien intencionados, 

han producido efectos secundarios devastadores. Cuando se 

enseña una fe que no contempla la angustia, se forman 

creyentes que no saben qué hacer con ella. Cuando se 

presenta la victoria como un estado permanente, el creyente 

que sufre se siente fuera del Reino. Cuando se reduce la 

espiritualidad a declaraciones positivas, el dolor se vive 

como un fracaso personal. 

 

La exhortación apostólica es clara: “Sobrellevad los 

unos las cargas de los otros” (Gálatas 6:2). Este mandato 

no se cumple con discursos generales, sino con presencia 

concreta. El pastor no es un juez que dictamina sentencias 

eternas, sino un guardián del alma. No fue llamado a cerrar 

el cielo con palabras apresuradas, sino a abrir caminos de 

esperanza hacia Dios. 

 

Por esta razón, el uso de la enseñanza contenida en este 

capítulo debe ser cuidadosamente administrado. No está 

destinada a la exposición pública ni al debate congregacional. 



 

115 

Está destinada a formar pastores capaces de responder 

cuando la tragedia ya ocurrió, y de prevenir cuando el 

sufrimiento aún puede ser acompañado. El discernimiento 

pastoral consiste tanto en saber hablar como en saber callar. 

 

 Una Iglesia del Reino no banaliza el suicidio, pero 

tampoco lo convierte en un instrumento de terror espiritual. 

Afirma con claridad que la vida es un don sagrado, que el 

suicidio es pecado y que debe ser prevenido con seriedad. 

Pero también afirma que la salvación descansa en la gracia 

de Dios, que el juicio pertenece al Señor y que la misericordia 

divina es más profunda que nuestra capacidad de 

comprensión. “Las misericordias de Jehová nunca 

decayeron, porque nunca decayeron sus misericordias” 

(Lamentaciones 3:22). 

 

A las familias devastadas por el suicidio de un ser 

amado, el pastor del Reino no les ofrece respuestas cerradas, 

sino un lugar seguro donde llorar, procesar y sanar. No 

promete lo que la Escritura no promete, pero tampoco 

condena donde Dios no ha hablado. Los conduce al carácter 

de Dios, no a especulaciones humanas. Los invita a descansar 

en la justicia perfecta de Aquel que conoce los corazones y 

las profundidades del sufrimiento humano. 

 

Esta postura pastoral no es debilidad doctrinal; es 

madurez espiritual. No es relativismo; es fidelidad bíblica. 

No es miedo al qué dirán; es temor del Señor. El pastor que 

se atreve a sostener esta tensión santa, verdad y misericordia, 



 

116 

firmeza y compasión, refleja de manera más fiel el corazón 

del Padre. 

 

El Reino de Dios necesita urgentemente pastores 

formados para los días difíciles. Pastores que no se 

escandalicen ante el dolor, que no huyan de las preguntas 

complejas y que no respondan con fórmulas prefabricadas. 

Pastores que sepan que la verdadera autoridad espiritual no 

se manifiesta en el control, sino en el cuidado. “Apacentad 

la grey de Dios que está entre vosotros, cuidando de ella… 

no como teniendo señorío sobre los que están a vuestro 

cuidado, sino siendo ejemplos” (1 Pedro 5:2 y 3). 

 

Una Iglesia que aprende a cuidar la vida en todas sus 

etapas, incluso en sus momentos más oscuros, se vuelve una 

Iglesia fuerte. No porque niegue la muerte, sino porque 

proclama una esperanza más poderosa que ella. No porque 

idealice la fe, sino porque la encarna. No porque tenga todas 

las respuestas, sino porque camina fielmente con el Dios que 

sí las tiene. 

 

Este capítulo no busca cerrar el tema, sino formar 

conciencias pastorales capaces de sostenerlo con 

responsabilidad. El objetivo no es producir unanimidad 

teológica, sino evitar el daño espiritual innecesario. El Reino 

no se edifica con condenaciones apresuradas, sino con una 

verdad que libera, sana y preserva la vida. 

 

Que el Señor nos conceda pastores con corazón de 

Padre, mente renovada por la Palabra y manos dispuestas a 



 

117 

sostener al que cae. Porque al final, el juicio pertenece a Dios, 

pero el cuidado de las almas nos ha sido confiado a nosotros. 

 

“Ahora, pues, ninguna condenación hay para los que 

están en Cristo Jesús…” 

Romanos 8:1 

 

“Y enjugará Dios toda lágrima... ya no habrá muerte, ni 

habrá más llanto...” 

Apocalipsis 21:4 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

118 

Capítulo ocho 

 

 

PARÁMETROS DE REINO 

ANTE LA CONDENACIÓN 
 

 

“No os maravilléis de esto; porque vendrá hora cuando 

todos los que están en los sepulcros oirán su voz; y los que 

hicieron lo bueno, saldrán a resurrección de vida; más los 

que hicieron lo malo, a resurrección de condenación.” 

Juan 5:28 y 29 

 

 

La Iglesia del Reino no puede permitirse el lujo de 

redefinir las verdades eternas según la sensibilidad cultural 

del momento. Cuando se altera el marco correcto de la 

eternidad, todo el mensaje del evangelio se desordena. La 

condenación, el infierno y el lago de fuego no son temas 

accesorios ni recursos retóricos de una predicación antigua; 

forman parte del trasfondo indispensable para comprender la 

obra redentora de Cristo, la gravedad del pecado y la urgencia 

del arrepentimiento. 

 

Jesús no presentó la condenación como una idea 

simbólica ni como una metáfora pedagógica, sino como una 

realidad que da peso eterno a la vida humana. Resulta 



 

119 

imposible leer los evangelios con honestidad intelectual sin 

reconocer que el mismo Cristo habló repetidamente del juicio 

venidero, del fuego eterno y de la separación final. Él advirtió 

sobre “el fuego eterno preparado para el diablo y sus 

ángeles”, habló del “gusano que no muere”, del “lloro y 

crujir de dientes” y utilizó el término “gehena” para 

describir una realidad posterior a la muerte que implica 

castigo consciente y definitivo. Estas expresiones no nacen 

del Antiguo Testamento profético ni del desarrollo paulino, 

sino de la boca del Hijo de Dios encarnado. 

 

Por esta razón, cualquier intento pastoral de silenciar o 

relativizar el tema de la condenación no es un acto de 

sensibilidad espiritual, sino una ruptura con la enseñanza 

directa de Cristo. La pregunta correcta no es si el infierno 

debe enseñarse, sino cómo puede una Iglesia que confiesa a 

Jesús como Señor ignorar aquello que Él consideró necesario 

advertir. Negar o minimizar esta enseñanza no constituye un 

matiz doctrinal menor; es una forma de deshonestidad bíblica 

que termina produciendo una fe incompleta y desprovista de 

temor reverente. 

 

Desde una perspectiva de Reino, la condenación no 

puede analizarse de manera aislada, como si fuera una 

doctrina independiente del carácter de Dios. El Reino se 

sostiene sobre la justicia, la santidad y la verdad divina. Un 

Reino sin justicia no es Reino, es permisividad. Un trono sin 

juicio no es trono, es una figura decorativa. La Escritura 

presenta a Dios no solo como Padre amoroso, sino también 

como Juez justo, y ambas realidades no se contradicen, sino 



 

120 

que se complementan. El amor de Dios no anula su justicia; 

la justicia de Dios no disminuye su amor. 

 

El problema pastoral de nuestro tiempo no radica en la 

falta de información bíblica, sino en una profunda confusión 

espiritual respecto al amor. Se ha instalado la idea de que 

advertir sobre el juicio eterno es incompatible con la gracia, 

cuando en realidad es exactamente lo contrario. La gracia 

solo tiene sentido cuando existe una condenación real de la 

cual ser rescatados. Si no hay juicio, la cruz pierde su 

necesidad. Si no hay condenación, la muerte de Cristo se 

vuelve un gesto simbólico y no una intervención redentora. 

 

Jesús habló del infierno no para infundir terror, sino 

para despertar conciencia. Su lenguaje no fue morboso ni 

manipulador, pero sí serio, sobrio y cargado de urgencia. Él 

entendía que la eternidad no es un concepto abstracto, sino 

un destino real. Por eso afirmó que el camino es angosto y 

que pocos lo hallan, mientras que el camino ancho conduce a 

la perdición. Estas palabras no pueden suavizarse sin alterar 

el mensaje mismo del evangelio. 

 

Cuando la Iglesia pierde el temor del Señor, pierde 

también la capacidad de hablar con claridad sobre la 

condenación. El temor del Señor no es pánico, sino una 

conciencia profunda de la santidad divina y de la 

responsabilidad humana ante Dios. La Escritura afirma que 

este temor es el principio de la sabiduría, y donde no hay 

sabiduría espiritual, la eternidad se trivializa. Una fe que no 



 

121 

contempla el juicio es una fe liviana, sentimental y centrada 

en el hombre. 

 

En este contexto, muchos líderes han optado, 

consciente o inconscientemente, por omitir el tema del 

infierno para evitar rechazo, pérdida de aceptación o 

conflicto cultural. Se ha reemplazado la fidelidad doctrinal 

por la búsqueda de aprobación, y el resultado es una 

predicación que consuela sin confrontar y promete sin 

advertir. Sin embargo, una Iglesia que no advierte no ama; 

una Iglesia que calla ante el peligro eterno no está siendo 

pastoral, sino negligente. 

 

El Reino de Dios no se edifica solo anunciando 

bendiciones, sino proclamando verdad. Jesús nunca separó la 

invitación de la advertencia. Cuando dijo “Venid a mí”, 

también habló de la necesidad de arrepentimiento y de las 

consecuencias de rechazar la gracia. El arrepentimiento 

auténtico nace cuando el ser humano comprende la gravedad 

de su condición y la grandeza de la salvación ofrecida. 

 

Desde una perspectiva magisterial, los pastores deben 

entender que enseñar correctamente sobre la condenación no 

endurece corazones, sino que despierta conciencias. No 

produce legalismo cuando se enseña en el marco de la cruz, 

sino reverencia. No destruye la esperanza, sino que la orienta 

hacia la eternidad. La Iglesia que comprende el juicio eterno 

predica con urgencia, vive con santidad y ministra con 

compasión genuina. 

 



 

122 

La ausencia de esta enseñanza ha generado 

conversiones superficiales, arrepentimientos emocionales y 

una fe sin peso eterno. Cuando el pecado se trivializa, la 

gracia se abarata. Cuando la condenación se diluye, la cruz 

se vacía de significado. Pero cuando el juicio se presenta con 

verdad y amor, la gracia resplandece con mayor fuerza y la 

obra de Cristo es exaltada en toda su profundidad. 

 

Uno de los errores más frecuentes en la enseñanza 

contemporánea sobre la condenación es la confusión 

conceptual y bíblica de los términos que la Escritura utiliza 

para describir el destino final de los impíos. Cuando estos 

conceptos se mezclan o se simplifican de manera superficial, 

se debilita la enseñanza escatológica y se pierde claridad 

doctrinal. La Iglesia del Reino está llamada a instruir con 

precisión, no para alimentar curiosidad teológica, sino para 

afirmar convicciones eternas. 

 

La Biblia presenta una progresión clara en relación con 

el juicio y el destino final. Jesús habló del hades como un 

estado consciente posterior a la muerte, previo al juicio final, 

donde existe separación, tormento y conciencia de pérdida, 

como se observa en la enseñanza del rico y Lázaro. Allí no 

se describe aún el juicio definitivo, sino una antesala que 

anticipa una realidad mayor. Esta enseñanza no es una 

parábola moral sin implicaciones doctrinales, sino una 

advertencia clara sobre la continuidad de la conciencia 

después de la muerte y la imposibilidad de revertir el destino 

una vez cruzado el umbral de esta vida. 

 



 

123 

El término “gehena”, utilizado reiteradamente por 

Jesús, tiene una carga escatológica más profunda. No se trata 

simplemente de una referencia histórica al valle de Hinom, 

sino de una figura que Cristo resignifica para hablar del 

castigo final, irreversible y consciente. Cuando Jesús advierte 

que es mejor perder un miembro del cuerpo que ser arrojado 

a la “gehena”, está afirmando la supremacía de la eternidad 

por sobre cualquier sacrificio temporal. El mensaje es claro: 

nada en esta vida justifica la pérdida eterna. 

 

La revelación culmina en el lago de fuego, presentado 

en el libro de Apocalipsis como el destino final del diablo, 

sus ángeles y de aquellos cuyos nombres no se hallaron 

escritos en el libro de la vida. Allí no se describe una 

corrección temporal ni una purificación restaurativa, sino la 

consumación del juicio divino. La muerte y el hades son 

lanzados al lago de fuego, indicando que ya no habrá más 

procesos intermedios ni oportunidades posteriores. El juicio 

es definitivo, eterno y justo. 

 

Desde esta perspectiva, resulta pastoralmente 

irresponsable enseñar una escatología ambigua que sugiera 

segundas oportunidades después de la muerte o una eventual 

salvación universal implícita. Aunque muchos no lo 

confiesen doctrinalmente, en la práctica predican como si 

todos, de algún modo, terminaran bien. Esta postura, lejos de 

consolar, priva al evangelio de su urgencia y desarma el 

llamado al Evangelio del Reino. 

 



 

124 

Jesús enseñó que habrá una separación final, clara y 

visible. Habló de ovejas y cabritos, de trigo y cizaña, de 

peces, de árboles buenos y malos. En cada caso, el mensaje 

es el mismo: el Reino culmina con una división irreversible. 

La justicia de Dios no es arbitraria ni cruel, sino 

perfectamente coherente con su santidad. Nadie será 

condenado injustamente, pero tampoco nadie será salvado al 

margen de la verdad. 

 

Aquí el rol pastoral adquiere un peso extraordinario. El 

pastor no es solo un consolador de almas, sino un atalaya 

espiritual. La Escritura advierte que el atalaya que ve venir el 

peligro y no avisa es responsable de la sangre de aquellos que 

perecen (Ezequiel 33:6 al 9). Enseñar sobre la condenación 

no es un acto de dureza, sino de fidelidad. Callar por temor a 

incomodar no es amor, es omisión. 

 

La Iglesia del Reino debe recuperar una enseñanza 

escatológica robusta, centrada en Cristo, donde el juicio no 

sea presentado como un fin en sí mismo, sino como el marco 

que exalta la obra redentora. El juicio magnifica la cruz, 

porque revela de qué fuimos salvados. El infierno no eclipsa 

el amor de Dios; lo hace más glorioso, porque muestra el 

precio que Cristo pagó para librarnos de él. 

 

Cuando la condenación se enseña correctamente, el 

arrepentimiento deja de ser una formalidad litúrgica y se 

convierte en una respuesta profunda del corazón. El pecado 

deja de ser una debilidad culturalmente aceptada y vuelve a 



 

125 

ser una ruptura seria con la santidad de Dios. La gracia deja 

de ser barata y vuelve a ser asombrosa. 

 

La enseñanza bíblica sobre la condenación no debe 

producir una Iglesia temerosa, sino una Iglesia sobria, 

consciente y profundamente agradecida. El objetivo pastoral 

no es generar terror espiritual, sino restaurar el peso eterno 

de la fe cristiana. Cuando la eternidad vuelve a ocupar su 

lugar correcto, la vida presente se ordena bajo una 

perspectiva de Reino. 

 

Una Iglesia que comprende la realidad del juicio eterno 

desarrolla una espiritualidad distinta. Ora con mayor 

urgencia, predica con mayor convicción y vive con mayor 

coherencia. El evangelismo deja de ser una actividad 

opcional y se convierte en una misión impostergable. La 

santidad deja de ser un ideal abstracto y pasa a ser una 

respuesta lógica al llamado divino. 

 

El liderazgo pastoral, en este punto, debe examinar sus 

motivaciones. Predicar solo aquello que resulta aceptable 

culturalmente no es fidelidad, es adaptación. Jesús nunca 

midió su mensaje por la reacción de las multitudes, sino por 

la verdad del Reino. A veces las multitudes se acercaban; 

otras veces se iban. Él nunca suavizó la verdad para retener 

seguidores, porque sabía que una fe construida sobre medias 

verdades no puede sostenerse en el día del juicio. 

 

El equilibrio correcto consiste en enseñar la 

condenación a la luz de la cruz. No se trata de presentar a 



 

126 

Dios como un tirano sediento de castigo, sino como un Juez 

justo que, por amor, proveyó una vía de escape. La cruz es la 

intersección perfecta entre justicia y misericordia. Allí el 

juicio fue ejecutado y la gracia fue ofrecida. Rechazar la cruz 

no es un error intelectual, es una decisión eterna. 

 

La Iglesia del Reino debe recuperar las lágrimas en la 

predicación. Jesús no habló del juicio con frialdad teológica, 

sino con profundo dolor por aquellos que no quisieron venir 

a Él para tener vida (Juan 5:40). Lloró sobre Jerusalén, no 

porque el juicio fuera injusto, sino porque era inevitable ante 

un corazón endurecido. Este es el espíritu con el que debe 

enseñarse hoy: con verdad, con autoridad y con compasión. 

 

Desde una perspectiva magisterial, este tema debe 

formar parte del discipulado, no solo del púlpito. Los 

creyentes deben ser instruidos para entender la eternidad, 

para discernir el valor del tiempo presente y para vivir como 

ciudadanos del Reino que saben que comparecerán ante el 

tribunal de Cristo. Esta conciencia no produce inseguridad, 

sino responsabilidad espiritual. 

 

Una Iglesia que ignora la condenación prepara 

creyentes frágiles; una Iglesia que la enseña correctamente 

forma discípulos firmes. El Reino no se edifica sobre 

emociones pasajeras, sino sobre convicciones eternas. La 

predicación que omite el juicio puede atraer multitudes, pero 

no transforma destinos eternos. 

 



 

127 

Finalmente, enseñar sobre la condenación es un acto 

de amor pastoral y de fidelidad al Rey. Jesús habló del 

infierno porque la eternidad importa. La Iglesia que quiere 

vivir bajo parámetros de Reino no puede seleccionar qué 

palabras de Cristo acepta y cuáles descarta. Debe proclamar 

todo el consejo de Dios, confiando en que el Espíritu Santo 

usará la verdad para salvar, confrontar y transformar. 

 

Una Iglesia que advierte es una Iglesia que ama. Una 

Iglesia que proclama la eternidad es una Iglesia fiel. Y una 

Iglesia fiel prepara a su gente no solo para vivir mejor, sino 

para vivir eternamente. 

 

“El que en él cree, no es condenado; pero el que no cree, 

ya ha sido condenado, porque no ha creído en el nombre 

del unigénito Hijo de Dios. Y esta es la condenación: que 

la luz vino al mundo, y los hombres amaron más las 

tinieblas que la luz, porque sus obras eran malas.” 

Juan 3:18 y 19 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

128 

Capítulo ocho 

 

 

PARÁMETROS DE REINO 

ANTE LA CONDENACIÓN 
 

 

“No os maravilléis de esto; porque vendrá hora cuando 

todos los que están en los sepulcros oirán su voz; y los que 

hicieron lo bueno, saldrán a resurrección de vida; más los 

que hicieron lo malo, a resurrección de condenación.” 

Juan 5:28 y 29 

 

 

La Iglesia del Reino no puede permitirse el lujo de 

redefinir las verdades eternas según la sensibilidad cultural 

del momento. Cuando se altera el marco correcto de la 

eternidad, todo el mensaje del evangelio se desordena. La 

condenación, el infierno y el lago de fuego no son temas 

accesorios ni recursos retóricos de una predicación antigua; 

forman parte del trasfondo indispensable para comprender la 

obra redentora de Cristo, la gravedad del pecado y la urgencia 

del arrepentimiento. 

 

Jesús no presentó la condenación como una idea 

simbólica ni como una metáfora pedagógica, sino como una 

realidad que da peso eterno a la vida humana. Resulta 



 

129 

imposible leer los evangelios con honestidad intelectual sin 

reconocer que el mismo Cristo habló repetidamente del juicio 

venidero, del fuego eterno y de la separación final. Él advirtió 

sobre “el fuego eterno preparado para el diablo y sus 

ángeles”, habló del “gusano que no muere”, del “lloro y 

crujir de dientes” y utilizó el término “gehena” para 

describir una realidad posterior a la muerte que implica 

castigo consciente y definitivo. Estas expresiones no nacen 

del Antiguo Testamento profético ni del desarrollo paulino, 

sino de la boca del Hijo de Dios encarnado. 

 

Por esta razón, cualquier intento pastoral de silenciar o 

relativizar el tema de la condenación no es un acto de 

sensibilidad espiritual, sino una ruptura con la enseñanza 

directa de Cristo. La pregunta correcta no es si el infierno 

debe enseñarse, sino cómo puede una Iglesia que confiesa a 

Jesús como Señor ignorar aquello que Él consideró necesario 

advertir. Negar o minimizar esta enseñanza no constituye un 

matiz doctrinal menor; es una forma de deshonestidad bíblica 

que termina produciendo una fe incompleta y desprovista de 

temor reverente. 

 

Desde una perspectiva de Reino, la condenación no 

puede analizarse de manera aislada, como si fuera una 

doctrina independiente del carácter de Dios. El Reino se 

sostiene sobre la justicia, la santidad y la verdad divina. Un 

Reino sin justicia no es Reino, es permisividad. Un trono sin 

juicio no es trono, es una figura decorativa. La Escritura 

presenta a Dios no solo como Padre amoroso, sino también 

como Juez justo, y ambas realidades no se contradicen, sino 



 

130 

que se complementan. El amor de Dios no anula su justicia; 

la justicia de Dios no disminuye su amor. 

 

El problema pastoral de nuestro tiempo no radica en la 

falta de información bíblica, sino en una profunda confusión 

espiritual respecto al amor. Se ha instalado la idea de que 

advertir sobre el juicio eterno es incompatible con la gracia, 

cuando en realidad es exactamente lo contrario. La gracia 

solo tiene sentido cuando existe una condenación real de la 

cual ser rescatados. Si no hay juicio, la cruz pierde su 

necesidad. Si no hay condenación, la muerte de Cristo se 

vuelve un gesto simbólico y no una intervención redentora. 

 

Jesús habló del infierno no para infundir terror, sino 

para despertar conciencia. Su lenguaje no fue morboso ni 

manipulador, pero sí serio, sobrio y cargado de urgencia. Él 

entendía que la eternidad no es un concepto abstracto, sino 

un destino real. Por eso afirmó que el camino es angosto y 

que pocos lo hallan, mientras que el camino ancho conduce a 

la perdición. Estas palabras no pueden suavizarse sin alterar 

el mensaje mismo del evangelio. 

 

Cuando la Iglesia pierde el temor del Señor, pierde 

también la capacidad de hablar con claridad sobre la 

condenación. El temor del Señor no es pánico, sino una 

conciencia profunda de la santidad divina y de la 

responsabilidad humana ante Dios. La Escritura afirma que 

este temor es el principio de la sabiduría, y donde no hay 

sabiduría espiritual, la eternidad se trivializa. Una fe que no 



 

131 

contempla el juicio es una fe liviana, sentimental y centrada 

en el hombre. 

 

En este contexto, muchos líderes han optado, 

consciente o inconscientemente, por omitir el tema del 

infierno para evitar rechazo, pérdida de aceptación o 

conflicto cultural. Se ha reemplazado la fidelidad doctrinal 

por la búsqueda de aprobación, y el resultado es una 

predicación que consuela sin confrontar y promete sin 

advertir. Sin embargo, una Iglesia que no advierte no ama; 

una Iglesia que calla ante el peligro eterno no está siendo 

pastoral, sino negligente. 

 

El Reino de Dios no se edifica solo anunciando 

bendiciones, sino proclamando verdad. Jesús nunca separó la 

invitación de la advertencia. Cuando dijo “Venid a mí”, 

también habló de la necesidad de arrepentimiento y de las 

consecuencias de rechazar la gracia. El arrepentimiento 

auténtico nace cuando el ser humano comprende la gravedad 

de su condición y la grandeza de la salvación ofrecida. 

 

Desde una perspectiva magisterial, los pastores deben 

entender que enseñar correctamente sobre la condenación no 

endurece corazones, sino que despierta conciencias. No 

produce legalismo cuando se enseña en el marco de la cruz, 

sino reverencia. No destruye la esperanza, sino que la orienta 

hacia la eternidad. La Iglesia que comprende el juicio eterno 

predica con urgencia, vive con santidad y ministra con 

compasión genuina. 

 



 

132 

La ausencia de esta enseñanza ha generado 

conversiones superficiales, arrepentimientos emocionales y 

una fe sin peso eterno. Cuando el pecado se trivializa, la 

gracia se abarata. Cuando la condenación se diluye, la cruz 

se vacía de significado. Pero cuando el juicio se presenta con 

verdad y amor, la gracia resplandece con mayor fuerza y la 

obra de Cristo es exaltada en toda su profundidad. 

 

Uno de los errores más frecuentes en la enseñanza 

contemporánea sobre la condenación es la confusión 

conceptual y bíblica de los términos que la Escritura utiliza 

para describir el destino final de los impíos. Cuando estos 

conceptos se mezclan o se simplifican de manera superficial, 

se debilita la enseñanza escatológica y se pierde claridad 

doctrinal. La Iglesia del Reino está llamada a instruir con 

precisión, no para alimentar curiosidad teológica, sino para 

afirmar convicciones eternas. 

 

La Biblia presenta una progresión clara en relación con 

el juicio y el destino final. Jesús habló del hades como un 

estado consciente posterior a la muerte, previo al juicio final, 

donde existe separación, tormento y conciencia de pérdida, 

como se observa en la enseñanza del rico y Lázaro. Allí no 

se describe aún el juicio definitivo, sino una antesala que 

anticipa una realidad mayor. Esta enseñanza no es una 

parábola moral sin implicaciones doctrinales, sino una 

advertencia clara sobre la continuidad de la conciencia 

después de la muerte y la imposibilidad de revertir el destino 

una vez cruzado el umbral de esta vida. 

 



 

133 

El término “gehena”, utilizado reiteradamente por 

Jesús, tiene una carga escatológica más profunda. No se trata 

simplemente de una referencia histórica al valle de Hinom, 

sino de una figura que Cristo resignifica para hablar del 

castigo final, irreversible y consciente. Cuando Jesús advierte 

que es mejor perder un miembro del cuerpo que ser arrojado 

a la “gehena”, está afirmando la supremacía de la eternidad 

por sobre cualquier sacrificio temporal. El mensaje es claro: 

nada en esta vida justifica la pérdida eterna. 

 

La revelación culmina en el lago de fuego, presentado 

en el libro de Apocalipsis como el destino final del diablo, 

sus ángeles y de aquellos cuyos nombres no se hallaron 

escritos en el libro de la vida. Allí no se describe una 

corrección temporal ni una purificación restaurativa, sino la 

consumación del juicio divino. La muerte y el hades son 

lanzados al lago de fuego, indicando que ya no habrá más 

procesos intermedios ni oportunidades posteriores. El juicio 

es definitivo, eterno y justo. 

 

Desde esta perspectiva, resulta pastoralmente 

irresponsable enseñar una escatología ambigua que sugiera 

segundas oportunidades después de la muerte o una eventual 

salvación universal implícita. Aunque muchos no lo 

confiesen doctrinalmente, en la práctica predican como si 

todos, de algún modo, terminaran bien. Esta postura, lejos de 

consolar, priva al evangelio de su urgencia y desarma el 

llamado al Evangelio del Reino. 

 



 

134 

Jesús enseñó que habrá una separación final, clara y 

visible. Habló de ovejas y cabritos, de trigo y cizaña, de 

peces, de árboles buenos y malos. En cada caso, el mensaje 

es el mismo: el Reino culmina con una división irreversible. 

La justicia de Dios no es arbitraria ni cruel, sino 

perfectamente coherente con su santidad. Nadie será 

condenado injustamente, pero tampoco nadie será salvado al 

margen de la verdad. 

 

Aquí el rol pastoral adquiere un peso extraordinario. El 

pastor no es solo un consolador de almas, sino un atalaya 

espiritual. La Escritura advierte que el atalaya que ve venir el 

peligro y no avisa es responsable de la sangre de aquellos que 

perecen (Ezequiel 33:6 al 9). Enseñar sobre la condenación 

no es un acto de dureza, sino de fidelidad. Callar por temor a 

incomodar no es amor, es omisión. 

 

La Iglesia del Reino debe recuperar una enseñanza 

escatológica robusta, centrada en Cristo, donde el juicio no 

sea presentado como un fin en sí mismo, sino como el marco 

que exalta la obra redentora. El juicio magnifica la cruz, 

porque revela de qué fuimos salvados. El infierno no eclipsa 

el amor de Dios; lo hace más glorioso, porque muestra el 

precio que Cristo pagó para librarnos de él. 

 

Cuando la condenación se enseña correctamente, el 

arrepentimiento deja de ser una formalidad litúrgica y se 

convierte en una respuesta profunda del corazón. El pecado 

deja de ser una debilidad culturalmente aceptada y vuelve a 



 

135 

ser una ruptura seria con la santidad de Dios. La gracia deja 

de ser barata y vuelve a ser asombrosa. 

 

La enseñanza bíblica sobre la condenación no debe 

producir una Iglesia temerosa, sino una Iglesia sobria, 

consciente y profundamente agradecida. El objetivo pastoral 

no es generar terror espiritual, sino restaurar el peso eterno 

de la fe cristiana. Cuando la eternidad vuelve a ocupar su 

lugar correcto, la vida presente se ordena bajo una 

perspectiva de Reino. 

 

Una Iglesia que comprende la realidad del juicio eterno 

desarrolla una espiritualidad distinta. Ora con mayor 

urgencia, predica con mayor convicción y vive con mayor 

coherencia. El evangelismo deja de ser una actividad 

opcional y se convierte en una misión impostergable. La 

santidad deja de ser un ideal abstracto y pasa a ser una 

respuesta lógica al llamado divino. 

 

El liderazgo pastoral, en este punto, debe examinar sus 

motivaciones. Predicar solo aquello que resulta aceptable 

culturalmente no es fidelidad, es adaptación. Jesús nunca 

midió su mensaje por la reacción de las multitudes, sino por 

la verdad del Reino. A veces las multitudes se acercaban; 

otras veces se iban. Él nunca suavizó la verdad para retener 

seguidores, porque sabía que una fe construida sobre medias 

verdades no puede sostenerse en el día del juicio. 

 

El equilibrio correcto consiste en enseñar la 

condenación a la luz de la cruz. No se trata de presentar a 



 

136 

Dios como un tirano sediento de castigo, sino como un Juez 

justo que, por amor, proveyó una vía de escape. La cruz es la 

intersección perfecta entre justicia y misericordia. Allí el 

juicio fue ejecutado y la gracia fue ofrecida. Rechazar la cruz 

no es un error intelectual, es una decisión eterna. 

 

La Iglesia del Reino debe recuperar las lágrimas en la 

predicación. Jesús no habló del juicio con frialdad teológica, 

sino con profundo dolor por aquellos que no quisieron venir 

a Él para tener vida (Juan 5:40). Lloró sobre Jerusalén, no 

porque el juicio fuera injusto, sino porque era inevitable ante 

un corazón endurecido. Este es el espíritu con el que debe 

enseñarse hoy: con verdad, con autoridad y con compasión. 

 

Desde una perspectiva magisterial, este tema debe 

formar parte del discipulado, no solo del púlpito. Los 

creyentes deben ser instruidos para entender la eternidad, 

para discernir el valor del tiempo presente y para vivir como 

ciudadanos del Reino que saben que comparecerán ante el 

tribunal de Cristo. Esta conciencia no produce inseguridad, 

sino responsabilidad espiritual. 

 

Una Iglesia que ignora la condenación prepara 

creyentes frágiles; una Iglesia que la enseña correctamente 

forma discípulos firmes. El Reino no se edifica sobre 

emociones pasajeras, sino sobre convicciones eternas. La 

predicación que omite el juicio puede atraer multitudes, pero 

no transforma destinos eternos. 

 



 

137 

Finalmente, enseñar sobre la condenación es un acto 

de amor pastoral y de fidelidad al Rey. Jesús habló del 

infierno porque la eternidad importa. La Iglesia que quiere 

vivir bajo parámetros de Reino no puede seleccionar qué 

palabras de Cristo acepta y cuáles descarta. Debe proclamar 

todo el consejo de Dios, confiando en que el Espíritu Santo 

usará la verdad para salvar, confrontar y transformar. 

 

Una Iglesia que advierte es una Iglesia que ama. Una 

Iglesia que proclama la eternidad es una Iglesia fiel. Y una 

Iglesia fiel prepara a su gente no solo para vivir mejor, sino 

para vivir eternamente. 

 

“El que en él cree, no es condenado; pero el que no cree, 

ya ha sido condenado, porque no ha creído en el nombre 

del unigénito Hijo de Dios. Y esta es la condenación: que 

la luz vino al mundo, y los hombres amaron más las 

tinieblas que la luz, porque sus obras eran malas.” 

Juan 3:18 y 19 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

138 

“DEL DISEÑO A LA PRÁCTICA” 
 

 

“La sabiduría está con quienes oyen consejos.” 

Proverbios 13:10 

 

 

Al llegar al final de este quinto tomo, no he intentado 

entregar un conjunto de normas, fórmulas ni modelos 

universales que deban aplicarse mecánicamente en cada 

congregación. Nada de lo aquí expuesto pretende reemplazar 

la dirección del Espíritu Santo ni anular la responsabilidad 

espiritual de cada pastor delante de Dios. Por el contrario, 

este, y cada uno de los manuales han sido escritos con el 

anhelo de provocar discernimiento, reflexión y retorno al 

diseño del Reino. 

 

La Iglesia de Jesucristo no fue llamada a funcionar por 

inercia ni a sostener estructuras heredadas sin evaluación 

espiritual. Cada generación está desafiada a examinar sus 

prácticas, sistemas y prioridades a la luz de la Palabra y de la 

vida del Espíritu. Por eso, todo lo desarrollado en este tomo 

debe ser leído, orado y discernido, no solo comprendido 

intelectualmente. 

 

El Reino de Dios no se edifica sobre métodos, sino 

sobre vida. Los sistemas son necesarios, pero nunca deben 

ocupar el lugar de la unción. La organización es importante, 

pero jamás puede reemplazar la presencia. Cuando el orden 

sirve a la vida, la Iglesia crece sana; cuando la vida es 



 

139 

sacrificada en el altar de la estructura, el Reino se debilita, 

aunque la actividad aumente. 

 

Como pastores y líderes, estamos llamados a guardar 

lo más sagrado que Dios nos confió: la vida espiritual del 

rebaño y la nuestra propia. Ninguna agenda, ningún 

programa, ningún modelo exitoso justifica perder la 

sensibilidad al Espíritu Santo. El desafío permanente no es 

hacer más, sino permanecer en Cristo; no es sostener 

sistemas, sino manifestar el Reino. 

 

Este quinto tomo nos confronta con una pregunta 

central que cada pastor debe responder delante del Señor: 

¿Estoy pastoreando personas o sosteniendo estructuras? La 

respuesta a esta pregunta determinará no solo la salud de la 

congregación, sino también la profundidad del fruto que 

permanecerá en el tiempo. 

 

No todos los ajustes se realizan de manera inmediata, 

ni todos los cambios deben ejecutarse de forma abrupta. La 

sabiduría pastoral requiere tiempos, procesos y 

acompañamiento. Sin embargo, ignorar las advertencias del 

Espíritu por comodidad, temor o presión emocional suele 

tener un costo alto, tanto para los líderes como para la Iglesia. 

 

Por eso, este cierre no es una conclusión, sino una 

invitación. Una invitación a volver al centro, a revisar 

prácticas, a ordenar prioridades y a permitir que el Espíritu 

Santo gobierne cada área de la vida congregacional. Una 

invitación a pastorear desde la vida, no desde la exigencia; 



 

140 

desde la libertad, no desde la presión; desde el Reino, no 

desde el sistema. 

 

Mi oración como cobertura apostólica es que cada 

pastor que camina bajo esta gracia ejerza su ministerio con 

libertad, discernimiento y temor de Dios. Que las iglesias 

sean espacios donde la vida de Cristo fluya con poder, donde 

los discípulos crezcan sanos, donde los colaboradores sirvan 

con gozo y donde el liderazgo refleje el carácter del Buen 

Pastor. 

 

Que todo lo que hagamos, pensemos y construyamos 

esté al servicio de la vida del Reino. Y que, en cada decisión 

pastoral, podamos oír con claridad la voz del Espíritu 

diciendo: “Este es el camino, andad por él” 

 

“El temor del Señor imparte sabiduría; 

la humildad precede a la honra.” 

Proverbios 15:33 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

141 

Oración Final: 

 

Padre eterno, nos presentamos delante de Ti con un corazón 

humilde y agradecido. Reconocemos que la Iglesia es Tuya, 

que el llamado pastoral proviene de Ti y que nada de lo que 

edificamos tiene valor eterno si no nace de Tu Espíritu… 

 

Te damos gracias por la gracia recibida, por la vida que has 

depositado en nosotros y por el privilegio de servir a Tu 

pueblo. Perdónanos, Señor, si en algún momento hemos 

permitido que los sistemas ocupen el lugar de la vida, si 

hemos priorizado la actividad por encima de la comunión 

contigo, o si hemos cargado a Tu Iglesia con pesos que Tú 

nunca ordenaste… 

 

Renovamos hoy nuestro compromiso de pastorear conforme 

a Tu corazón. Danos discernimiento para distinguir entre lo 

esencial y lo accesorio, entre lo que edifica el Reino y lo que 

solo satisface demandas pasajeras. Enséñanos a cuidar la 

unción, a proteger la vida espiritual del rebaño y a caminar 

sensibles a la dirección del Espíritu Santo… 

 

Guarda nuestro corazón, nuestra casa y nuestro matrimonio. 

Líbranos del agotamiento, de la presión indebida y de la 

tentación de medir el éxito con parámetros humanos. Que 

nuestro servicio fluya del amor y no de la obligación; de la 

revelación y no de la rutina; de la vida y no del activismo… 

 

Te pedimos que cada iglesia bajo esta cobertura sea un 

espacio de sanidad, de verdad y de libertad. Que los 



 

142 

discípulos sean formados en Cristo, que los colaboradores 

sirvan con gozo y que el liderazgo refleje el carácter del 

Buen Pastor… 

 

Que todo lo que hagamos glorifique Tu nombre, edifique a 

Tu pueblo y manifieste el Reino de Dios en la tierra. 

Nos rendimos nuevamente a Tu gobierno y declaramos que 

dependemos de Ti en todo… 

 

En el nombre de Jesucristo, el Señor de la Iglesia. ¡Amén! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

143 

Reconocimientos 
 
 

“Quisiera agradecer por este libro a mi Padre celestial, 

porque me amó de tal manera que envió a su Hijo Jesucristo 

mi redentor. 

Quisiera agradecer a Cristo por hacerse hombre, por morir 

en mi lugar y por dejarme sus huellas bien marcadas para 

que no pueda perderme. 

Quisiera agradecer al glorioso Espíritu Santo mi fiel amigo, 

que en su infinita gracia y paciencia,  

me fue revelando todo esto…” 

 

“Quisiera como en cada libro agradecer a mi compañera de 

vida, a mi amada esposa Claudia por su amor y paciencia 

ante mis largas horas de trabajo, sé que es difícil vivir con 

alguien tan enfocado en su propósito y sería imposible sin 

su comprensión” 

 

 

 
 
 
 



 

144 

 
 Como en cada uno de mis libros, he tomado muchos 

versículos de la biblia en diferentes versiones. Así como 

también he tomado algunos conceptos, comentarios o 

párrafos de otros libros o manuales de referencia. Lo hago 

con libertad y no detallo cada una de las citas, porque tengo 

la total convicción de que todo, absolutamente todo, en el 

Reino, es del Señor. 

 

 Los libros de literatura, obedecen al talento y la 

capacidad humana, pero los libros cristianos, solo son el 

resultado de la gracia divina. Ya que nada, podríamos 

entender sin Su soberana intervención. 

 

 Por tal motivo, tampoco reclamo la autoría o el 

derecho de nada. Todos mis libros, se pueden bajar 

gratuitamente en mí página personal 

www.osvaldorebolleda.com y lo pueden utilizar con toda 

libertad. Los libros no tienen copyright, para que puedan 

utilizar toda parte que les pueda servir. 

 

 El Señor desate toda su bendición sobre cada lector y 

sobre cada hermano que, a través de su trabajo, también haya 

contribuido, con un concepto, con una idea o simplemente 

con una frase. Dios recompense a cada uno y podamos todos 

arribar a la consumación del magno propósito eterno en 

Cristo. 

 

 

 

http://www.osvaldorebolleda.com/


 

145 

Doctor y maestro de la Palabra 

Osvaldo Rebolleda 
 

 

 
El Pastor y maestro Osvaldo Rebolleda hoy cuenta con 

miles de títulos en mensajes de enseñanza para el 

perfeccionamiento de los santos y diversos Libros de 

estudios con temas variados y vitales para una vida cristiana 

victoriosa. 

El maestro Osvaldo Rebolleda es el creador de la Escuela de 

Gobierno espiritual (EGE) y ha sido reconocido con un 

Doctorado Honoris Causa en Divinidades de  

La Universidad teológica de Estados Unidos. 

Hasta hoy en día ministra de manera itinerante en Argentina 

Y hasta lo último de la tierra. 
 

rebolleda@hotmail.com 
 

www.osvaldorebolleda.com 

 

mailto:rebolleda@hotmail.com
http://www.osvaldorebolleda.com/


 

146 

www.osvaldorebolleda.com 

       
 
 



 

147 

     

www.osvaldorebolleda.com 

 

http://www.osvaldorebolleda.com/


 

148 

      
www.osvaldorebolleda.com

 



 

149 

 
www.osvaldorebolleda.com 

 

http://www.osvaldorebolleda.com/

