
 

0 

 

  

 



 

1 

LICENCIA TERRENAL PARA 

LA MANIFESTACIÓN DIVINA 

 

 
 

OSVALDO REBOLLEDA 



 

2 

 
Este libro No fue impreso 

con anterioridad 
Ahora es publicado en 
Formato PDF para ser 

Leído o bajado en: 
                        www.osvaldorebolleda.com 

 

Provincia de La Pampa 
 

rebolleda@hotmail.com 
 

 
 

Todos los derechos de este material son reservados para el 

Señor, quién los ofrece con la generosidad que lo caracteriza 

a todos aquellos que desean capacitarse más y lo consideran 

de utilidad. 

No se permite la transformación de este libro, en cualquier 

forma o por cualquier medio, para ser publicado 

comercialmente. 

Se puede utilizar con toda libertad, para uso de la enseñanza, 

sin necesidad de hacer referencia del mismo.  

Se permite leer y compartir este libro con todos los que más 

pueda y tomar todo concepto que le sea de bendición. 

Edición general: EGE 

Revisión literaria: Autores argentinos 

Revisión solo ortográfica – Marcela Recchia   

Diseño de portada: EGEAD 

Todas las citas Bíblicas fueron tomadas de la Biblia versión 

Reina Valera, salvo que se indique otra versión.  



 

3 

CONTENIDO 
 

Introducción….……………………….…………………..5 

 

Capítulo uno:  

El Señor no encontró a nadie…………………………….8 

 

Capítulo dos:  

Entonces envió a su Hijo………..……………................13 

 

Capítulo tres:  

El olvido de un privilegio y el descuido de una pasión..18    

 

Capítulo cuatro: 

Los beneficios legales de una justicia implacable…......23 

 

Capítulo cinco:  

El alto valor de una intercesión responsable.………….28  

 

Capítulo seis: 

Midiendo el poder de las íntimas intervenciones.……..32 

 
Capítulo siete:  

La efectividad y el poder de una intercesión profética..37  

 

Capítulo ocho: 

Intercediendo a favor de tu territorio………………….42 

 

Capítulo nueve: 

Intercesión, una llave poderosa para las riquezas…….47 



 

4 

Capítulo diez:  

Intercesión, la responsabilidad de los libres……...........52  

 

Capítulo once: 

La intercesión Regia y el decreto legal………..……… .56 
 

Capítulo doce:  
El propósito eterno y la intercesión efectiva………….. 61  
 

Capítulo trece: 

¿Cómo debemos Interceder?……..…………………….66  
 
Capítulo catorce: 
Intercesión verdadera es vida verdadera… …………...71 
 
Palabras finales: 
Un llamado al intercesor que despierta………………...75 
 

 

Reconocimientos…………………………………………78 

 

 

Sobre el autor……………………………………………80 

 

 

 

  



 

5 

INTRODUCCIÓN 

 

 

El acto más grande de intercesión jamás realizado no 

fue una oración pronunciada con palabras, sino una vida 

entregada en silencio sobre un madero. La cruz de Cristo fue, 

y sigue siendo, el clamor más poderoso levantado a favor de 

la humanidad. Allí, el Hijo de Dios se puso en la brecha entre 

un Dios santo y una humanidad caída, cargando sobre sí el 

pecado, la culpa y la condenación de todos. Desde esa 

intercesión suprema, los que hemos sido alcanzados por la 

salvación nos convertimos, sin excepción, en deudores de 

aquellos que aún no han sido redimidos. 

 

Esta verdad nos confronta profundamente. No 

podemos vivir una fe cómoda mientras el mundo agoniza 

bajo el dominio del pecado y del engaño. No podemos 

celebrar puertas adentro ignorando que multitudes mueren 

sin Cristo. La indiferencia espiritual no es neutralidad: es una 

forma de silencio frente al clamor de la creación. 

 

Dios nos ha dado autoridad y poder en el Nombre de 

Jesús para participar activamente en Su obra redentora. La 

intercesión no es un adorno espiritual ni una práctica 

opcional reservada para algunos pocos; es una 

responsabilidad inherente a nuestra identidad como hijos de 

Dios. Interceder es pararse donde otros no pueden, hablar 

cuando otros no saben cómo, y clamar cuando el dolor ajeno 

parece no tener voz. 

 



 

6 

Durante mucho tiempo creí que los intercesores eran 

una especie de élite espiritual: personas con una capacidad 

especial para moverse en dimensiones profundas de oración 

y guerra espiritual, especialmente en lo territorial. Con el 

paso de los años, el Señor fue corrigiendo esa percepción. Si 

bien es cierto que hay creyentes con una carga particular por 

la oración y una sensibilidad especial para la lucha espiritual, 

la intercesión en su esencia es una función de todo el Cuerpo 

de Cristo. 

 

Quizás no todos formemos parte de un equipo formal 

de intercesión, pero todos estamos llamados a orar con 

fervor, con entendimiento y con estrategia por nuestra 

familia, nuestra congregación, nuestra ciudad y nuestra 

nación. Comprender esto no solo me confrontó, sino que me 

impulsó a buscar mayores profundidades en la oración y, al 

mismo tiempo, me permitió ver una gran carencia: la falta de 

enseñanza clara, bíblica y práctica sobre la intercesión en 

muchas congregaciones. 

 

Tal vez por eso surgió la necesidad de incluir un 

módulo específico sobre este tema en la Escuela de Gobierno 

Espiritual, así como de desarrollar series de enseñanzas 

dedicadas a la intercesión. Este libro nace de ese mismo 

anhelo: aportar luz, orden y profundidad a una dimensión 

espiritual que resulta vital para el avance del Reino de Dios, 

especialmente en tiempos de creciente oscuridad. 

 

Aprender sobre la intercesión no es adquirir una 

técnica, sino permitir que Dios forme en nosotros un corazón 



 

7 

sacerdotal. Es aprender a cargar lo que Él carga, a sentir lo 

que Él siente y a responder con obediencia al llamado de 

ponernos en la brecha. Una intercesión efectiva y poderosa 

no surge del esfuerzo humano, sino de una vida alineada con 

el corazón y los propósitos de Dios. 

 

Te invito a leer este libro en oración. A acercarte a cada 

página con un corazón humilde y dispuesto, pidiéndole al 

Señor que te enseñe, te confronte y te transforme. Que no sea 

solo información la que recibas, sino impartición espiritual. 

 

Oremos juntos: 

 

Padre, gracias te damos en el Nombre de tu Hijo 

amado Jesucristo, por Tu amor y por Tu misericordia. 

Gracias por permitirnos tener en nuestras manos un material 

que nos ayude a conocerte más profundamente y a 

comprender Tu corazón. Creemos que es Tu voluntad 

llevarnos a nuevas y mayores dimensiones de revelación, 

poder y unción en Cristo Jesús. Nos afirmamos en la verdad 

de que Tu Espíritu Santo nos enseñará todas las cosas y nos 

recordará todo lo que Tú has hablado. Que la revelación y 

la sabiduría fluyan con libertad en nuestro espíritu; que 

nuestra mente y nuestra intuición sean alineadas a Tu 

verdad. Y que la convicción de Tu Espíritu Santo nos lleve a 

poner por obra todo lo que aprendamos acerca de la 

intercesión profética del Nuevo Pacto. Te lo pedimos en el 

Santo Nombre de Jesucristo. Amén. 

 

 



 

8 

Capítulo uno 

 

 
El Señor no  

encontró a nadie 

 

 

Para tratar el tema de la intercesión con el respeto y la 

profundidad que merece, es necesario comenzar por 

comprender qué significa realmente interceder y por qué 

resulta tan urgente profundizar en su verdadero 

entendimiento. A lo largo del tiempo, la intercesión ha sido 

asociada casi exclusivamente con la oración intensa o 

prolongada, pero la Escritura nos muestra que su alcance es 

mucho más profundo y, al mismo tiempo, mucho más 

exigente. 

 

Interceder significa ir o pasar entre; actuar entre partes 

con la intención de reconciliar; interponerse, mediar, rogar 

por otros, representar a una parte delante de otra. En términos 

espirituales, implica colocarse en medio de un conflicto que 

no nos pertenece directamente y asumir una responsabilidad 

que excede nuestras fuerzas naturales. La intercesión 

verdadera siempre tiene un costo, porque demanda ocupar un 

lugar que, por naturaleza, no es cómodo ni seguro. 

 

Sin embargo, cuando recorremos las Escrituras, 

descubrimos una verdad que desafía muchos de nuestros 

conceptos tradicionales: no toda intercesión es efectiva. No 



 

9 

todo clamor, por más sincero que sea, logra el resultado 

esperado. Uno de los pasajes más impactantes en este sentido 

se encuentra en el libro del profeta Ezequiel, cuando el Señor 

declara: “Y busqué entre ellos hombre que hiciese vallado y 

que se pusiese en la brecha delante de mí, a favor de la 

tierra, para que yo no la destruyese; y no lo hallé” (Ezequiel 

22:30). Dios buscó un intercesor y no lo encontró. No porque 

no hubiera líderes, profetas o personas religiosas, sino porque 

nadie podía ocupar legítimamente ese lugar. 

 

La historia bíblica está llena de hombres que se 

levantaron para interceder por otros, y aun así sus 

intercesiones no evitaron el juicio ni las consecuencias del 

pecado. Abraham tuvo la extraordinaria oportunidad de 

interceder por Sodoma y Gomorra. En Génesis 18:17 al 32 

se nos muestra un diálogo profundo y respetuoso entre 

Abraham y Dios, donde el patriarca ruega por aquellas 

ciudades. Sin embargo, a pesar de su cercanía con Dios y de 

su insistencia, las ciudades fueron destruidas. Aunque 

solemos afirmar que no había justos en ellas, la realidad es 

que Abraham no pudo ofrecer algo que detuviera el juicio. Su 

intercesión fue real, pero insuficiente. 

 

Algo similar ocurrió con Moisés. Su relación con Dios 

fue única y su rol como intercesor marcó la historia de Israel. 

En medio del pecado del becerro de oro, Moisés rogó por el 

pueblo y llegó incluso a ofrecerse a sí mismo, diciendo: “Te 

ruego, pues, que perdones ahora su pecado, y si no, ráeme 

ahora de tu libro que has escrito” (Éxodo 32:32). Aunque 

el pueblo no fue destruido inmediatamente, el juicio no fue 



 

10 

anulado. Dios declaró: “Al que pecare contra mí, a éste 

raeré yo de mi libro” (Éxodo 32:33), y la generación rebelde 

murió en el desierto (Éxodo 32:30 al 35). La intercesión de 

Moisés pudo contener momentáneamente el castigo, pero no 

pudo revertir las consecuencias de una rebeldía persistente. 

 

Samuel, por su parte, fue sacerdote, profeta y juez. 

Amó profundamente a Saúl, a quien había ungido como rey. 

Cuando Saúl desobedeció deliberadamente la palabra del 

Señor, Samuel lloró amargamente e intercedió por él. Sin 

embargo, Dios fue tajante: “¿Hasta cuándo llorarás a Saúl, 

habiéndolo yo desechado para que no reine sobre Israel?” 

(1 Samuel 16:1). En este caso, la intercesión no solo fue 

ineficaz, sino que llegó a ser un estorbo para el cumplimiento 

del propósito divino. 

 

El caso de Jeremías resulta aún más confrontante. A 

pesar de haber sido llamado desde el vientre, santificado y 

establecido con una autoridad profética extraordinaria 

(Jeremías 1:4 al 12), Dios le prohibió explícitamente 

interceder por el pueblo. “Tú, pues, no ores por este pueblo, 

ni levantes por ellos clamor ni oración, ni me ruegues; 

porque no te oiré” (Jeremías 7:16). Más adelante, el Señor 

reafirma esta orden, declarando que no escucharía ayunos, 

holocaustos ni ofrendas (Jeremías 11:14 y 15; 14:11 al 14). 

La idolatría, la hipocresía y la persistencia en el pecado 

habían alcanzado un punto irreversible. Ni siquiera un 

profeta genuino podía revertir lo que ya había sido 

determinado. 

 



 

11 

No obstante, la Escritura también nos presenta un caso 

de intercesión efectiva. Daniel, en el capítulo 9 de su libro, 

intercede por Israel con ayuno, confesión y humillación. Su 

oración fue escuchada no porque él tuviera un mérito 

especial, sino porque estaba alineada con una palabra 

profética ya establecida. Jeremías había anunciado que la 

cautividad duraría setenta años (Jeremías 29:10), y Daniel 

comprendió que su intercesión no era para cambiar el plan de 

Dios, sino para cooperar con su cumplimiento. 

 

Incluso en el Nuevo Testamento encontramos 

intercesiones bien intencionadas que no pudieron ser 

concedidas. La madre de los hijos de Zebedeo pidió a Jesús 

un lugar de honor para sus hijos en el Reino, pero recibió 

como respuesta que esa decisión pertenecía exclusivamente 

al Padre (Mateo 20:20 al 26). Pedro, movido por un amor 

genuino, intentó impedir que Jesús fuera a Jerusalén para 

sufrir, pero fue reprendido con dureza: “No pones la mira en 

las cosas de Dios, sino en las de los hombres” (Mateo 16:22 

y 23). No toda intercesión nace del Espíritu, aunque brote del 

afecto humano. 

 

Al observar todos estos ejemplos, una verdad 

comienza a tomar forma con claridad: nadie, antes de la cruz, 

pudo interceder de manera plenamente efectiva por el pecado 

de otros. No porque faltara pasión, sinceridad o cercanía con 

Dios, sino porque no había nada suficiente que ofrecer. No 

existía un sacrificio perfecto, ni un mediador capaz de 

ponerse en la brecha de manera definitiva. 

 



 

12 

Este capítulo no busca desalentar la oración, sino 

sentar las bases para comprender que la intercesión verdadera 

solo puede entenderse correctamente a la luz de la obra 

consumada de Cristo. A lo largo de este libro, muchos de 

nuestros conceptos tradicionales serán confrontados, 

ajustados y profundamente transformados, para que 

aprendamos no solo a interceder, sino a hacerlo conforme al 

corazón y al diseño eterno de Dios. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

13 

Capítulo dos 

 

 
Entonces envió 

a su Hijo 

 

 

La caída del hombre no produjo únicamente una 

ruptura moral; generó una separación profunda en todas las 

dimensiones de la existencia. El ser humano quedó 

distanciado de Dios, atrapado bajo el dominio del engaño y 

sin capacidad real de regresar por sí mismo al diseño original. 

A partir de ese momento, la humanidad comenzó a necesitar 

algo que no podía producir por sus propios medios. 

 

Después de la caída, el hombre necesitaba, al menos, 

tres cosas fundamentales. 

 

En primer lugar, necesitaba a alguien que le diera a 

conocer nuevamente al Padre. El pecado no solo trajo culpa, 

sino ignorancia espiritual. El hombre perdió la revelación 

clara de quién era Dios, cuál era Su voluntad, Su gracia, Su 

amor y Sus planes. Necesitaba que alguien lo trajera de 

regreso al conocimiento del Padre, no como información 

teológica, sino como experiencia viva. 

 

Por eso el profeta Isaías anunció: “Por tanto, el Señor 

mismo os dará señal: He aquí que la virgen concebirá y 

dará a luz un hijo, y llamará su nombre Emanuel” (Isaías 



 

14 

7:14). La encarnación no fue un recurso simbólico ni un 

gesto poético: fue Dios mismo haciéndose hombre en la 

persona de Jesucristo. Fue Dios viniendo al encuentro de los 

hombres, Dios habitando con ellos, Dios revelándose 

nuevamente. 

 

El evangelio lo expresa con absoluta claridad: “A Dios 

nadie le vio jamás; el unigénito Hijo, que está en el seno del 

Padre, él le ha dado a conocer” (Juan 1:18). Jesucristo no 

solo habló acerca de Dios; Él lo mostró. Por eso, cuando 

Felipe le pidió: “Señor, muéstranos el Padre, y nos basta”, 

Jesús respondió: “¿Tanto tiempo hace que estoy con 

vosotros, y no me has conocido, Felipe? El que me ha visto 

a mí, ha visto al Padre” (Juan 14:8 y 9). Cristo es la 

revelación visible del Dios invisible, “la imagen del Dios 

invisible, el primogénito de toda creación” (Colosenses 

1:15). 

 

Sin esta revelación, no puede haber intercesión 

verdadera, porque no se puede interceder correctamente ante 

un Dios que no se conoce. 

 

En segundo lugar, la humanidad necesitaba a alguien 

que se interpusiera entre Dios y los hombres para 

reconciliarlos con Él. No bastaba con conocer al Padre; era 

necesario volver a Él. El problema del hombre no era solo 

ignorancia, sino separación. El pecado había levantado un 

abismo que ninguna obra humana podía cruzar. 

 



 

15 

Así como la encarnación trajo a Dios hacia los 

hombres, la resurrección llevó a los hombres ante Dios. 

Jesucristo no solo murió y resucitó, sino que ascendió, y hoy 

sigue siendo hombre en la presencia del Padre. Esto es una 

verdad profundamente transformadora: hay un Hombre 

glorificado delante de Dios. El Hijo eterno se hizo hombre y 

no dejó de serlo. Jesucristo es el Hombre ante Dios y el 

Hombre en Dios. 

 

Esta verdad es vital para comprender la intercesión 

verdadera. La reconciliación que trae a Dios a los hombres y 

lleva a los hombres a Dios tiene un nombre: Jesucristo. Por 

eso la Escritura declara: “Porque hay un solo Dios, y un solo 

mediador entre Dios y los hombres, Jesucristo hombre” (1 

Timoteo 2:5). 

 

El autor de Hebreos profundiza aún más esta realidad 

cuando afirma que los sacerdotes del antiguo pacto eran 

muchos, porque la muerte les impedía permanecer; pero 

Jesucristo, “por cuanto permanece para siempre, tiene un 

sacerdocio inmutable; por lo cual puede también salvar 

perpetuamente a los que por él se acercan a Dios, viviendo 

siempre para interceder por ellos” (Hebreos 7:23 al 25). 

Aquí se revela el corazón de la intercesión verdadera: Cristo 

no solo intercedió en la cruz; vive eternamente intercediendo. 

 

En tercer lugar, el hombre necesitaba que alguien se 

interpusiera entre él y Satanás. No solo había separación de 

Dios, sino esclavitud espiritual. El engañador había ganado 

autoridad sobre la humanidad caída, y el hombre no tenía 



 

16 

poder para liberarse a sí mismo. Necesitaba que alguien 

venciera al adversario de manera definitiva. 

 

Esa victoria también fue obtenida por Jesucristo. La 

Escritura afirma que Dios “despojó a los principados y a las 

potestades, y los exhibió públicamente, triunfando sobre 

ellos en la cruz” (Colosenses 2:15). El poder que operó en 

Cristo al resucitarlo de los muertos y sentarlo a la diestra del 

Padre lo colocó “sobre todo principado y autoridad y poder 

y señorío”, y sometió todas las cosas bajo Sus pies, dándolo 

por cabeza sobre todas las cosas a la iglesia, que es Su cuerpo 

(Efesios 1:20 al 23). 

 

Hoy tenemos un enemigo vencido. Sin embargo, las 

luchas continúan hasta la venida del Señor. Por eso es 

necesario vivir y operar en la fe, no desde la incertidumbre, 

sino desde la victoria ya obtenida. La intercesión profética no 

busca convencer a Dios de actuar, sino provocar en la tierra 

la manifestación de una voluntad que ya fue establecida en el 

cielo. 

 

Nuestra intercesión es verdadera y efectiva cuando se 

nos revela que Cristo vive en nosotros y que nosotros estamos 

en Él; que habitamos en el Hijo y, por medio del Hijo, 

estamos delante del Padre; y que el adversario ha sido 

derrotado. Desde esa posición espiritual, no rogamos desde 

la carencia, sino que pedimos desde la comunión y la 

autoridad delegada. 

 



 

17 

Por eso, la confianza del intercesor no está en su 

clamor, sino en su alineación con la voluntad divina. “Y esta 

es la confianza que tenemos en Él: que si pedimos alguna 

cosa conforme a Su voluntad, Él nos oye; y si sabemos que 

Él nos oye en cualquiera cosa que pidamos, sabemos que 

tenemos las peticiones que le hayamos hecho” (1 Juan 5:14 

y 15). 

 

Aquí comienza a revelarse el fundamento de la 

intercesión verdadera: no es el hombre intentando llegar a 

Dios, sino el hombre participando, en Cristo, de lo que Dios 

ya ha determinado. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

18 

Capítulo tres 

 

 
El olvido de un privilegio  

y el descuido de una pasión 

 

 

Un privilegio es una ventaja exclusiva concedida por 

el favor de un superior. Una pasión es un impulso profundo, 

un deseo vehemente que moviliza la vida. Interceder, por su 

parte, es hablar a favor de alguien para conseguirle un bien o 

librarlo de un mal. Cuando unimos estos conceptos, 

comenzamos a comprender la magnitud de lo que muchas 

veces tratamos con ligereza. 

 

El poder interceder por personas y circunstancias ante 

el Trono del único y verdadero Dios es un privilegio 

extraordinario. Sin embargo, en nuestros tiempos, este 

privilegio ha sido descuidado y, junto con él, se ha apagado 

la pasión que debería impulsarlo. La intercesión se ha vuelto, 

en muchos casos, una práctica mecánica, carente del fuego 

del amor y de la perseverancia de la fe. 

 

Orar no es repetir palabras; orar es soltar la voz de la 

fe. Donde no hay fe, no hay verdadera oración, solo discurso 

religioso. La intercesión auténtica no nace de la incredulidad 

ni del hábito, sino de una convicción profunda del corazón 

que sabe delante de Quién está y desde dónde habla. 

 



 

19 

La intercesión no es un ministerio exclusivo de 

algunos creyentes especialmente dotados; es una función 

espiritual inherente a todos los hijos de Dios. La Escritura 

declara: “Los ojos de Jehová están sobre los justos, y atentos 

sus oídos al clamor de ellos” (Salmo 34:15). Dios no solo 

ve; Dios escucha. Sus oídos están inclinados hacia la oración 

de los justos. 

 

Esto no es una figura poética, sino una realidad 

espiritual. El salmista lo expresa con claridad: “El que hizo 

el oído, ¿no oirá? El que formó el ojo, ¿no verá?” (Salmo 

94:9). Cuando clamamos, no lo hacemos al vacío. Oramos a 

un Dios vivo, atento, presente. 

 

David comprendía esta realidad cuando decía: 

“Jehová, a ti he clamado; apresúrate a mí; escucha mi voz 

cuando te invocare. Suba mi oración delante de ti como el 

incienso, el don de mis manos como la ofrenda de la tarde” 

(Salmo 141:1 y 2). Si la oración es como incienso, entonces 

debe ser encendida. El incienso no sube solo; requiere fuego, 

tiempo, cuidado y dedicación. No se puede orar con 

descuido, ni hablar delante de Dios como quien habla con 

cualquiera. Orar es un acto santo que nos eleva a la presencia 

del Padre. 

 

Aquí es donde la cruz adquiere un valor central e 

ineludible. Antes de la cruz, el acceso a Dios estaba 

restringido; después de la cruz, fue abierto de manera 

definitiva. El autor de Hebreos nos recuerda que tenemos “un 

gran sumo sacerdote que traspasó los cielos, Jesús el Hijo 



 

20 

de Dios” y nos exhorta a retener nuestra confesión, porque 

no tenemos un sumo sacerdote incapaz de compadecerse, 

sino uno que fue tentado en todo, pero sin pecado. Por eso 

nos invita: “Acerquémonos, pues, confiadamente al trono 

de la gracia, para alcanzar misericordia y hallar gracia 

para el oportuno socorro” (Hebreos 4:14 al 16). 

 

La cruz es el lugar donde se resolvió para siempre el 

problema del acceso. Allí cayó el velo. Allí terminó el temor 

paralizante. Allí comenzó el privilegio de acercarnos al Padre 

escondidos en Cristo Jesús. Dios sigue siendo absolutamente 

santo y poderoso, pero hoy no nos acercamos por méritos 

propios, sino en el Hijo. Esta cercanía, sin embargo, no anula 

la necesidad de una vida consagrada; la profundiza. 

 

En Cristo vivimos, nos movemos y somos, como 

afirmó Pablo en Atenas: “Porque en él vivimos, y nos 

movemos, y somos” (Hechos 17:28). Esta no es una 

expresión mística abstracta, sino una posición espiritual real. 

Jesús es nuestro Sumo Sacerdote, y nosotros, en Él, hemos 

sido hechos sacerdotes para Dios el Padre. Intercedemos no 

desde afuera, sino desde adentro del diseño redentor. 

 

Cuando comprendemos esto, comenzamos a entender 

qué ocurre en el cielo cuando intercedemos. El libro de 

Apocalipsis nos permite correr el velo y ver la dimensión 

celestial de nuestras oraciones. Juan declara: “Y cuando 

hubo tomado el libro, los cuatro seres vivientes y los 

veinticuatro ancianos se postraron delante del Cordero; 

todos tenían arpas y copas de oro llenas de incienso, que 



 

21 

son las oraciones de los santos” (Apocalipsis 5:8). El 

incienso no representa ideas abstractas; son oraciones reales, 

elevadas desde la tierra. 

 

Más adelante, el apóstol describe cómo “otro ángel 

vino y se paró ante el altar, con un incensario de oro; y se 

le dio mucho incienso para añadirlo a las oraciones de 

todos los santos… y de la mano del ángel subió a la 

presencia de Dios el humo del incienso con las oraciones 

de los santos” (Apocalipsis 8:3 y 4). Luego el incensario es 

lleno con el fuego del altar y arrojado a la tierra, produciendo 

truenos, voces, relámpagos y terremoto (Apocalipsis 8:5). 

 

Aquí se revela un principio espiritual profundo: las 

oraciones que suben correctamente, descienden con poder. El 

incienso de nuestras oraciones, unido al incienso celestial, la 

intercesión viva de Cristo, y encendido con el fuego del altar, 

produce intervención divina. Todo lo que sube debe bajar; 

por eso, lo esencial de nuestra intercesión no es solo hablar, 

sino asegurarnos de que nuestras oraciones realmente 

asciendan. 

 

En el contexto de Apocalipsis, la respuesta fue violenta 

porque se trataba de un tiempo de juicio. Hoy, las respuestas 

descienden conforme a la necesidad: salvación, sanidad, 

libertad, restauración, dirección. Pero el principio es el 

mismo. La cruz sigue siendo el altar desde el cual nuestras 

oraciones son encendidas, y Cristo sigue siendo el Intercesor 

eterno que las presenta delante del Padre. 

 



 

22 

Recuperar la intercesión es recuperar un privilegio, 

pero también reavivar una pasión. Sin amor, la intercesión se 

enfría. Sin revelación, se vuelve rutina. Pero cuando 

comprendemos lo que la cruz abrió y desde dónde hoy 

intercedemos, la oración deja de ser un deber y vuelve a ser 

un acto vivo de comunión, fe y autoridad espiritual. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

23 

Capítulo cuatro 

 

 
Los beneficios legales 

de una justicia implacable 

 

 

Interceder es hablar a favor de alguien para conseguirle 

un bien o librarlo de un mal. Juzgar, en cambio, es una 

función reservada a quien tiene autoridad y potestad para 

evaluar una causa y emitir una sentencia justa. Nuestro Padre 

celestial, en Sus múltiples y eternas cualidades, no solo es 

amor, misericordia y gracia; también es Juez. Y como Juez, 

gobierna conforme a una justicia perfecta, inalterable e 

inclaudicable. 

 

Dios no actúa de manera caprichosa. Él puede extender 

misericordia y perdón, pero nunca lo hará violando Su propia 

justicia. Como todo juez íntegro, jamás torcerá la ley para 

favorecer emocionalmente a una de las partes. Cuando la 

justicia funciona correctamente, se vuelve peligrosa para los 

transgresores, pero profundamente beneficiosa para los 

justos. En cambio, cuando la justicia es ignorada o anulada, 

los justos resultan perjudicados y los transgresores se 

benefician. 

 

Esta verdad nos confronta con la manera en que 

muchas veces oramos. La intercesión bíblica no es un intento 

de conmover sentimentalmente a Dios, sino una presentación 



 

24 

consciente de una causa delante de un Juez justo. Por eso el 

Señor declara: “Yo, yo soy el que borro tus rebeliones por 

amor de mí mismo, y no me acordaré de tus pecados. Hazme 

recordar, entremos en juicio juntamente; habla tú para 

justificarte” (Isaías 43:25 y 26). Dios mismo nos invita a 

presentarnos delante de Él en un contexto legal. No porque 

Él necesite información, sino porque desea que entendamos 

desde dónde intercedemos. 

 

El Padre convoca a Sus hijos a comparecer ante Su 

tribunal. Jesucristo es nuestro abogado, el único que puede 

representarnos con legitimidad. Nosotros no rogamos para 

torcer un fallo, sino para pasar del juicio a la misericordia 

mediante una causa sustentada en la justicia de Cristo. 

Cuando caminamos en legalidad espiritual, nos conviene que 

la justicia funcione, porque siempre nos favorecerá. Pero 

cuando persistimos en la transgresión, esa misma justicia que 

protege a los justos se vuelve en nuestra contra. 

 

Es fundamental comprender que el Juez eterno es 

absolutamente fiel a Su propia legalidad. Él no claudica 

jamás. Esta verdad quedó demostrada de manera irreversible 

en la cruz. Cuando Jesucristo decidió hacerse cargo de 

nuestras transgresiones, que merecían la pena de muerte, no 

recibió un perdón gratuito ni simbólico. La justicia exigió el 

cumplimiento total de la sentencia. El Hijo pagó el precio 

completo. La cruz no fue un gesto de amor sin costo; fue la 

máxima expresión de una justicia satisfecha. 

 



 

25 

Jesús ilustró esta realidad mediante la parábola de la 

viuda y el juez injusto, enseñando a Sus discípulos “la 

necesidad de orar siempre, y no desmayar” (Lucas 18:1 al 

8). La viuda se presenta delante de un juez que no temía a 

Dios ni respetaba a los hombres. Era pobre, indefensa y 

oprimida por un adversario. Según la ley, el juez tenía la 

obligación de protegerla, como lo establece la Escritura: 

“Haced juicio y justicia… no oprimáis al extranjero, ni al 

huérfano ni a la viuda” (Jeremías 22:3). Sin embargo, el 

juez ignoró su causa durante mucho tiempo. 

 

La dificultad de la viuda no estaba en la falta de 

derecho, sino en la indiferencia del juez. Él conocía su deber, 

pero postergaba la justicia. No fue movido por compasión ni 

por temor a Dios, sino por la persistencia de aquella mujer 

que no dejó de presentarse delante de él. Finalmente, decidió 

hacerle justicia para librarse de su insistencia. 

 

Jesús llama la atención de Sus discípulos diciendo: 

“Oíd lo que dijo el juez injusto”. No porque ese juez 

represente a Dios, sino para mostrar el contraste. Si un juez 

corrupto puede ser movido por la persistencia, ¿cuánto más 

un Dios justo, íntegro y fiel a Su palabra? “¿Y acaso Dios no 

hará justicia a sus escogidos, que claman a Él día y noche? 

¿Se tardará en responderles?” (Lucas 18:7 y 8). La 

pregunta final de Jesús es profundamente reveladora: 

“Cuando venga el Hijo del Hombre, ¿hallará fe en la 

tierra?”. No habla de volumen de oración, sino de fe 

perseverante que entiende el carácter del Juez. 

 



 

26 

Hoy vivimos en tiempos donde la maldad y la 

injusticia se manifiestan con mayor claridad que nunca. Por 

eso necesitamos la revelación de estar delante de un Juez 

justo y poderoso, que puede actuar legalmente a favor de Su 

pueblo, de nuestras casas, de nuestras ciudades y de nuestra 

tierra. 

 

El profeta Isaías describe un escenario estremecedor: 

“El derecho se retiró, y la justicia se puso lejos… y lo vio 

Jehová, y desagradó a Sus ojos, porque pereció el derecho. 

Y vio que no había hombre, y se maravilló que no hubiera 

quien se interpusiese” (Isaías 59:14 al 16). Dios observó la 

corrupción generalizada y el colapso de la justicia, y vio que 

no había nadie capaz de ponerse en la brecha. Entonces, Él 

mismo actuó: “Lo salvó Su brazo, y le afirmó Su misma 

justicia” (Isaías 59:16 al 18). 

 

Este pasaje revela el dolor de Dios ante la ausencia de 

intercesores legítimos. Pero también revela Su respuesta: Él 

mismo se interpuso enviando a Su Hijo. Jesucristo se colocó 

en la brecha definitiva. No para anular la justicia, sino para 

cumplirla. No para justificar el pecado, sino para cargar con 

su consecuencia. De esta manera, la misericordia pudo 

manifestarse, no gratuitamente, sino al altísimo costo de la 

muerte del Hijo. 

 

Muchas de nuestras oraciones no alcanzan el Trono 

porque no se levantan desde este entendimiento. No 

buscamos justicia con el fervor de la viuda, no tocamos al 

Señor con la fe de la mujer del flujo de sangre, ni nos 



 

27 

acercamos con una adoración sacerdotal, santa y reverente. 

Hemos olvidado que Dios sigue siendo Juez y fuego 

consumidor, y que la intercesión verdadera opera dentro de 

Su legalidad, no al margen de ella. 

 

Comprender esto transforma radicalmente nuestra 

manera de orar. Ya no intercedemos como mendigos 

inseguros, sino como hijos que entienden la justicia, confían 

en el Abogado y se presentan delante del Juez con una causa 

sustentada en la obra perfecta de la cruz. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

28 

Capítulo cinco 

 

 
El alto valor de una  

intercesión responsable 

 

 

La Escritura nos revela que la creación entera se 

encuentra en un estado de tensión y expectativa. El apóstol 

Pablo afirma con claridad que “las aflicciones del tiempo 

presente no son comparables con la gloria venidera que en 

nosotros ha de manifestarse”, y que la creación misma gime 

aguardando la manifestación de los hijos de Dios (Romanos 

8:18 al 25). No se trata de un lenguaje poético exagerado, 

sino de una descripción espiritual de la condición de la tierra 

después de la caída. 

 

Desde el principio, la tierra fue creada en un estado de 

aflicción, desordenada y vacía. Dios la ordenó por medio de 

Su palabra y luego colocó al hombre, representado en Adán, 

para mediar a favor de ella y a favor del diseño divino. Adán 

fue establecido como representante de Dios en la tierra, 

llamado a hablar y actuar conforme a Su voluntad. Al mismo 

tiempo, fue puesto como representante de la tierra y de la 

creación delante de Dios. Su tarea era abogar por ambas 

partes. 

 

Abogar implica interceder, hablar y actuar a favor de 

otro. En ese sentido, Adán fue el primer abogado espiritual. 



 

29 

Sin embargo, falló. Tomó una decisión motivada por el 

interés propio y no por la fidelidad al Dios que lo había 

establecido. Al comer del fruto, se preocupó más por sí 

mismo que por Dios y más por sí mismo que por la tierra que 

debía cuidar. Su inoperancia devolvió a la creación a un 

estado de aflicción y silenció la voz del gobierno divino en la 

tierra. 

 

Aquí se establece un principio ineludible: la 

intercesión nunca admite al intercesor en primer lugar. Un 

abogado que se preocupa más por su beneficio personal que 

por la causa que representa no solo es inútil, sino peligroso. 

Arruina el caso y perjudica a las partes. Por eso Jesús enseñó 

que “si el grano de trigo no cae en tierra y muere, queda 

solo; pero si muere, lleva mucho fruto” (Juan 12:24). La 

intercesión verdadera siempre pasa por la muerte del yo. 

 

Este mismo principio aparece cuando Jesús declara 

que quien no toma su cruz y renuncia a todo lo que posee no 

puede ser Su discípulo (Lucas 14:27 al 33). La intercesión 

responsable no es improvisada ni liviana; exige cálculo, 

entrega y renuncia. No se puede representar una causa eterna 

con una vida centrada en intereses temporales. 

 

Otro principio fundamental es que la intercesión es la 

voz de los representados. Un abogado que no habla no 

cumple su función. El silencio en la corte es complicidad. De 

la misma manera, Dios estableció al hombre como voz de la 

tierra delante del cielo y como voz del cielo para establecer 

justicia en la tierra. Por eso Jesucristo habló como 



 

30 

representante del Padre, afirmando: “El que habla por su 

propia cuenta, su propia gloria busca; pero el que busca la 

gloria del que lo envió, éste es verdadero” (Juan 7:18). 

 

Jesús no habló para defender intereses personales, sino 

para expresar fielmente la voluntad del Padre. De la misma 

manera, Él habló delante del Padre en representación nuestra. 

“Abogado tenemos para con el Padre, a Jesucristo el justo” 

(1 Juan 2:1). La justicia del abogado es esencial. Un abogado 

injusto jamás podrá sostener una causa justa. Por eso la 

intercesión lejos de la boca de un justo nunca será efectiva. 

 

Mientras Adán caminó en justicia y legalidad, la tierra 

permaneció en paz y producción. Cuando pecó, quedó fuera 

de circuito, y la injusticia afectó tanto al cielo como a la 

tierra. Jesucristo, en cambio, vino en justicia y permaneció 

en ella hasta el fin. Por eso Su intercesión fue, y sigue siendo, 

absolutamente eficaz. A más de dos mil años de Su obra, 

continúa sacando a hombres y mujeres de la aflicción, 

liberando a los cautivos y manteniendo vigente la voz del 

Padre en la tierra. 

 

La intercesión fue la tarea original de Adán, fue la 

misión perfecta de Cristo y hoy es nuestra responsabilidad. 

El primer abogado fracasó por impericia y mala 

administración, representando mal a ambas partes. El 

segundo Abogado, Jesucristo, ganó el caso de manera 

irreversible, restaurando el gobierno del Padre y liberando a 

la humanidad de la condenación. Pero Su obra no anuló 

nuestra participación; la habilitó. 



 

31 

Cristo reabrió el caso, lo ganó y nos devolvió la 

capacidad legal de representar el Reino. Ahora, la tarea es 

nuestra: establecer la justicia del Padre en la tierra y cooperar 

con la liberación de una creación que todavía gime. Por eso 

el apóstol Pablo declara que el Espíritu Santo nos ayuda en 

nuestra debilidad, intercediendo por nosotros conforme a la 

voluntad de Dios, con gemidos indecibles (Romanos 8:26 y 

27). 

 

Aquí se revela el altísimo valor de una intercesión 

responsable. No intercedemos desde la improvisación, sino 

desde una posición restaurada. No hablamos desde la carne, 

sino desde el Espíritu. No defendemos intereses personales, 

sino una causa eterna. La creación espera, Dios escucha y el 

Espíritu intercede. La pregunta que queda abierta no es si la 

intercesión funciona, sino si habrá hijos dispuestos a asumir 

con responsabilidad el lugar que les fue devuelto. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

32 

Capítulo seis 

 

 
Midiendo el poder de 

las íntimas intervenciones 

 

 

Intervenir significa interceder o mediar a favor de 

alguien. Sin embargo, no toda intervención tiene el mismo 

peso espiritual ni produce los mismos resultados. A lo largo 

de este libro hemos procurado establecer una verdad 

fundamental: el poder de la intercesión no se mide por el 

volumen de palabras, sino por la legitimidad de quien 

interviene y por la posición desde la cual lo hace. 

 

En el primer capítulo quedó demostrado que no hubo 

hombre alguno capaz de interceder eficientemente delante 

del Señor por ninguna causa definitiva. El profeta Isaías lo 

expresa con claridad cuando declara que Dios “vio que no 

había hombre, y se maravilló que no hubiera quien se 

interpusiese” (Isaías 59:16). La ausencia no era de clamor, 

sino de legitimidad. 

 

En el segundo capítulo afirmamos que el único 

Hombre capaz de interceder efectivamente es Jesucristo, y 

que Él sigue siendo hombre. “Porque hay un solo Dios, y un 

solo mediador entre Dios y los hombres, Jesucristo 

hombre” (1 Timoteo 2:5). Esta verdad es central: la 

intercesión verdadera no descansa en la humanidad caída 



 

33 

intentando alcanzar a Dios, sino en un Hombre glorificado 

que permanece delante del Padre. 

 

A la luz de esto, resulta profundamente revelador 

volver al relato de Génesis 18, donde Abraham intercede por 

Sodoma y Gomorra. Aunque ya hemos mencionado la 

limitación de su intercesión, este pasaje nos permite observar 

algo de enorme valor: Dios invita a Abraham a participar de 

las deliberaciones del Reino. No se trata de una oración 

improvisada, sino de una conversación íntima, consciente y 

profundamente respetuosa. 

 

El texto nos dice que Abraham “estaba aún delante de 

Jehová” (Génesis 18:22). Esta frase es clave. Abraham no 

habló desde lejos, ni desde el temor, ni desde la ignorancia. 

Habló desde la cercanía. Dios mismo se pregunta si debe 

encubrir a Abraham lo que va a hacer, y la respuesta implícita 

es no, porque Abraham no solo era depositario de promesas, 

sino un hombre que caminaría en justicia y juicio, 

instruyendo a su casa y a su descendencia (Génesis 18:17 al 

19). 

 

Hay al menos tres razones por las cuales Abraham 

pudo intervenir. Primero, porque Dios le había entregado la 

tierra. Segundo, porque tenía intimidad con el Señor y era Su 

amigo fiel. Tercero, porque Dios quería usar esa experiencia 

como enseñanza para su familia y para toda su descendencia. 

La intercesión de Abraham no fue un accidente espiritual; fue 

una escuela de fe. 

 



 

34 

Dios no solo permitió que Abraham intercediera, sino 

que lo buscó. Abraham se acercó y habló mirando al Señor. 

Aunque el lenguaje de Dios puede parecer sobrio y firme, la 

Escritura revela que Él se deleita en la oración de los rectos. 

“La oración de los rectos es su gozo” (Proverbios 15:8). 

Dios concedió una y otra vez, hasta que Abraham dejó de 

pedir. El límite no estuvo en la disposición de Dios, sino en 

la evidencia irrefutable del pecado de Sodoma. 

 

El juicio era justo y merecido, pero aun así Dios 

determinó salvar a los pocos justos que pudieran encontrarse. 

Este principio permanece vigente: la justicia delante de Dios 

siempre trae bendición, aun en medio de contextos corruptos 

y hostiles. 

 

Con Abraham, el Señor nos mostró el camino de la 

intercesión y de la fe en la época patriarcal. Más adelante, en 

la ley, nos enseñó cuán difícil era acceder a Su fuego santo y 

a Su justicia temible. Hoy, en cambio, vivimos bajo la justicia 

del Nuevo Pacto en Cristo Jesús. Los beneficios de la gracia 

son incomparables, extraordinarios, y deben ser valorados en 

su justa medida. Pero gracia no significa liviandad. Dios 

sigue siendo el Santo de Israel. 

 

Aquí es donde la intercesión de Abraham encuentra su 

cumplimiento perfecto en Cristo. Abraham intercedió para 

salvar a algunos justos, porque no tenía nada que ofrecer por 

los injustos. Jesucristo, en cambio, murió en lugar de todos 

los injustos. El juicio que merecían todas las Sodomas de la 



 

35 

historia cayó sobre Él. Y al resucitar al tercer día, abrió la 

posibilidad de vida nueva para todo aquel que crea. 

 

Abraham intercedió por los justos; Cristo se ofreció 

por los injustos. Abraham negoció misericordia limitada; 

Cristo estableció redención eterna. Por eso Jesucristo es el 

intercesor perfecto y absolutamente efectivo. Todo lo que 

pide, lo pide desde una obra ya consumada. 

 

El apóstol Juan fue testigo de la cruz. Vio morir al Hijo 

de Dios y escuchó Sus palabras finales: “¡Consumado es!” 

(Juan 19:30). Esta expresión no significa simplemente “he 

terminado”, sino “está completa, perfecta y definitivamente 

hecha”. Toda la obra redentora fue finalizada. El Hijo dio Su 

informe al Padre en voz audible para la humanidad y regresó 

habiendo cumplido plenamente Su voluntad. 

 

En la cruz fue pagada toda la deuda. Cada pecado, cada 

culpa, cada condena acumulada a lo largo de la historia fue 

cancelada. Nuestro Sustituto pagó el rescate completo, hasta 

el último centavo. No hay nada que agregar al sacrificio 

expiatorio de Jesucristo. Por eso la Escritura declara con 

autoridad: “Ahora, pues, ninguna condenación hay para los 

que están en Cristo Jesús” (Romanos 8:1). 

 

No hay condenación porque el juicio ya fue ejecutado. 

Cristo bebió cada gota de nuestra condena. Murió por 

nosotros cuando aún éramos débiles (Romanos 5:6), cuando 

todavía éramos pecadores (Romanos 5:8), y por Él somos 

salvos de la ira de Dios (Romanos 5:9). 



 

36 

Esta es la medida de nuestras íntimas intervenciones. 

No intercedemos para producir algo que aún no existe, sino 

para aplicar, proclamar y manifestar una obra ya consumada. 

Intercedemos no desde la duda, sino desde la victoria. No 

desde la distancia, sino desde la comunión. No desde la 

inseguridad, sino desde la certeza de que el caso fue ganado. 

 

Por eso intercedemos hoy por los que todavía no han 

visto ni creído esta gloriosa verdad. Porque la creación sigue 

gimiendo, los hombres siguen cargando condenaciones 

innecesarias, y Dios sigue buscando hijos que comprendan el 

valor, la autoridad y la responsabilidad de una intercesión 

íntima, consciente y plenamente alineada con la cruz. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

37 

Capítulo siete 

 

 
La efectividad y el poder 

de una intercesión profética 

 

 

Para comprender correctamente la naturaleza y el 

alcance de la intercesión profética, es indispensable volver 

una vez más a la Palabra de Dios, que es el fundamento de 

todo conocimiento espiritual genuino. La intercesión 

profética no se apoya en emociones desbordadas ni en 

activismo religioso, sino en discernimiento, obediencia y 

acción alineada con los tiempos y propósitos de Dios. 

 

El relato de 1 Samuel 25 nos presenta un escenario 

cargado de tensión espiritual, donde convergen tres figuras 

que, leídas a la luz del Nuevo Pacto, revelan un principio 

profundo sobre la intercesión eficaz. La muerte de Samuel 

marca el cierre de una etapa profética visible en Israel, y 

David, ya ungido rey, pero aún no entronizado, se encuentra 

en un tiempo de transición, persecución e injusticia. En ese 

contexto aparece Nabal, un hombre muy rico, pero 

espiritualmente necio, y Abigail, una mujer de buen 

entendimiento y hermoso espíritu. 

 

Nabal, cuyo nombre significa necio, representa al 

mundo: autosuficiente, insensato, lleno de bienes materiales 

pero carente de sabiduría espiritual. Aunque descendía de 



 

38 

Caleb, heredero de promesas y conquistas, no supo 

administrar su herencia ni ejercer mayordomía. Despreció a 

los mensajeros de David y deshonró al ungido del Señor, 

preguntando con soberbia: “¿Quién es David?”. Esta actitud 

es tristemente similar a la del faraón frente a Moisés o a la de 

muchos en tiempos de Jesús: “¿No es este el hijo del 

carpintero?”. El mundo continúa rechazando a los enviados 

de Dios y menospreciando la autoridad del Rey. 

 

David, por su parte, aparece en esta historia como 

figura del Rey legítimo. Envía mensajeros en paz, con 

palabras correctas y recordando los beneficios que Nabal 

había recibido sin darse cuenta. David había protegido sus 

bienes, sus pastores y su hacienda, pero al ser despreciado, 

decide actuar conforme a justicia. Su determinación de 

destruir la casa de Nabal no surge de un capricho, sino de una 

afrenta grave y reiterada. Así también el mundo recibe 

innumerables beneficios de Dios y, aun así, responde con 

burla, desprecio e indiferencia, acumulando juicio sobre sí 

mismo. 

 

En medio de este conflicto aparece Abigail, cuyo 

nombre significa “el gozo de mi padre”. Ella representa de 

manera extraordinaria a la Iglesia profética e intercesora. Su 

presencia cambia el curso de la historia. Abigail escucha el 

clamor de los afligidos, discierne el peligro inminente y 

decide actuar con rapidez, sabiduría y generosidad. No 

discute con Nabal, no intenta convencer al necio, sino que se 

dirige directamente al rey. 

 



 

39 

Aquí se revela una verdad fundamental de la 

intercesión profética: no se negocia con la necedad, se 

interviene delante del Rey. 

 

Abigail se presenta con ofrendas abundantes, símbolos 

claros de honra, reconocimiento y paz. La intercesión 

profética siempre implica entrega, sacrificio y adoración 

genuina. No hay intercesión efectiva sin una disposición 

generosa del corazón. Ella se postra, reconoce la insensatez 

de su marido y asume la responsabilidad delante de David, 

diciendo en esencia: “Sobre mí sea el pecado”. Su clamor 

recuerda las palabras de Jesús: “Padre, perdónalos, porque 

no saben lo que hacen”. 

 

Abigail no niega la culpa de Nabal, pero apela al 

propósito superior de David. Le recuerda su llamado, su 

futuro reinado, su responsabilidad delante de Dios y las 

consecuencias de derramar sangre innecesaria. Su intercesión 

no es emocional, es profética. Habla desde la revelación, no 

desde el temor. Por eso David reconoce que Dios mismo la 

envió para impedir que actuara por impulso y para 

preservarlo de una culpa futura. 

 

La intercesión profética no solo salva a los culpables; 

también protege al ungido de decisiones que podrían 

desviarlo del propósito eterno. 

 

Abigail reconoce que no vio a los jóvenes enviados por 

David. Esta confesión es profundamente simbólica. 

Representa a una Iglesia que muchas veces no supo 



 

40 

reconocer a los enviados de Dios ni escuchar la voz profética 

a tiempo. Sin embargo, cuando escuchó el clamor de los 

afligidos, cambió su posición. Pasó de la ignorancia a la 

acción, de la pasividad a la intercesión. Hoy la Iglesia está 

viviendo ese mismo proceso: está escuchando el dolor del 

mundo y comenzando a asumir su rol intercesor con mayor 

madurez. 

 

El resultado de la intercesión de Abigail fue 

contundente. Los siervos de Nabal fueron salvados de una 

muerte segura. El juicio fue detenido. David bendijo a Dios, 

reconoció la sabiduría de Abigail y decidió no ejecutar la 

venganza. Días después, Dios mismo juzgó a Nabal, quien 

murió en su necedad, embriagado en su propio pecado. El 

juicio que David estaba dispuesto a ejecutar fue administrado 

soberanamente por Dios, en Su tiempo y de Su manera. 

 

Abigail, luego de interceder, volvió a su casa. No 

reclamó recompensa inmediata, no exigió reconocimiento, 

no se apresuró a ocupar un lugar que aún no le correspondía. 

Esperó hasta que fue llamada para convertirse en esposa del 

rey. Este detalle es profundamente profético. La Iglesia 

intercesora no se adelanta, no usurpa, no se exalta a sí misma. 

Intercede, vuelve a su lugar y espera el llamado del Rey. 

 

La intercesión profética es efectiva porque conoce los 

tiempos, entiende los propósitos y actúa con obediencia. No 

busca protagonismo, sino preservar vidas, detener juicios 

innecesarios y honrar al Rey. Así como Abigail fue enviada 

al encuentro de David, la Iglesia fue conocida, escogida y 



 

41 

proyectada por Cristo como Su futura esposa. Su rol hoy es 

interceder con sabiduría, actuar con fe y esperar con 

fidelidad. 

 

Este capítulo nos recuerda que la intercesión profética 

no es gritar más fuerte, sino discernir mejor; no es hacer ruido 

espiritual, sino hablar la palabra correcta en el momento 

correcto; no es huir del mundo, sino ponerse en la brecha para 

que la justicia y la misericordia se encuentren. 

 

Aquí se manifiesta el poder de una intercesión 

verdaderamente profética. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

42 

Capítulo ocho 

 

 
Intercediendo a favor  

de tu territorio 

 

 

Todo lo que Dios nos ha prometido ya nos pertenece 

en el plano espiritual. Sin embargo, no todo lo prometido se 

manifiesta automáticamente en la experiencia. Entre la 

promesa y la posesión existe un espacio donde la intercesión 

se vuelve necesaria. Interceder a favor de la liberación de 

aquello que Dios ya nos otorgó no es un acto de atrevimiento, 

sino un derecho legal establecido por la palabra divina. 

 

Después de la muerte de Josué, el pueblo de Israel se 

encontró frente a una realidad desafiante. La tierra había sido 

prometida, pero no estaba completamente poseída. Todavía 

había enemigos ocupando territorios que legítimamente 

pertenecían al pueblo de Dios.  

 

Frente a esa situación, los hijos de Israel no actuaron 

con pasividad ni resignación espiritual; consultaron a Jehová. 

“¿Quién de nosotros subirá primero a pelear contra los 

cananeos?” (Jueces 1:1). Esta pregunta revela un principio 

fundamental: la intercesión territorial comienza 

reconociendo que la promesa existe, pero que debe ser 

activada conforme al orden de Dios. 

 



 

43 

La respuesta divina fue clara: Judá subiría primero. 

Judá significa alabanza (Génesis 29:35). Esto no es un 

detalle menor ni una coincidencia. Dios estableció un orden 

espiritual: la alabanza abre el camino para la intervención 

divina. Sin alabanza, la intercesión pierde su fuerza, porque 

deja de operar desde la fe y comienza a hacerlo desde la queja 

o la ansiedad. 

 

Judá no fue solo. Invitó a Simeón, cuyo nombre 

significa “Jehová oyó” (Génesis 29:33). Judá y Simeón 

descendieron juntos al campo de batalla. El mensaje es 

profundamente revelador: cuando la alabanza asciende, Dios 

escucha. La alabanza abre el oído del cielo y activa la 

respuesta divina en la tierra. Allí donde Judá alaba, Simeón 

confirma que Dios oye. 

 

El territorio en disputa incluía Bezec, una región 

cercana a Jerusalén, a unos diecinueve kilómetros. Esa tierra 

estaba dentro del diseño de Dios para Su pueblo, aunque 

todavía estaba ocupada por un enemigo. Bezec no era una 

tierra neutral; era una tierra prometida. Por eso hubo 

conflicto. Siempre que hay promesa, habrá resistencia. 

Siempre que Dios ha determinado posesión, habrá oposición. 

 

Adoni-Bezec, cuyo nombre significa “señor de 

Bezec”, se oponía porque se consideraba dueño de un 

territorio que no le pertenecía. Llevaba mucho tiempo 

gobernándolo y había construido su autoridad sobre la 

opresión. Sin embargo, el tiempo de su dominio había 

terminado, porque Dios había determinado otra cosa. 



 

44 

Aquí se establece un principio clave: el objetivo de la 

intercesión es poseer las promesas y expulsar al enemigo. No 

se puede interceder eficazmente pidiendo lo que no ha sido 

otorgado por Dios. La intercesión persigue el propósito 

divino, no los caprichos humanos. Israel no peleó por 

ambición, sino por herencia. 

 

Cuando el pueblo atrapó a Adoni-Bezec, actuó de una 

manera inusual. Le cortaron los pulgares de las manos y de 

los pies. No fue un acto de crueldad sin sentido, sino una 

acción estratégica y simbólica. Al cortarle los pulgares de las 

manos, lo incapacitaron para volver a tomar lo que no le 

pertenecía. No podría empuñar armas ni apropiarse 

nuevamente de territorios ajenos. Al cortarle los pulgares de 

los pies, le quitaron estabilidad, avance y firmeza. Lo dejaron 

sin capacidad de conquista. 

 

El enemigo fue desarmado y desactivado. No solo fue 

derrotado; fue impedido de volver a levantarse. 

 

Adoni-Bezec reconoció algo estremecedor: “Como yo 

hice, así me ha pagado Dios” (Jueces 1:7). Él mismo había 

humillado a setenta reyes, haciéndolos comer migajas debajo 

de su mesa. Su dominio se había sostenido sobre la miseria 

ajena. Esta escena nos recuerda a la mujer sirofenicia, que 

habló de las migajas que caen de la mesa (Mateo 15:21 al 

28), pero con una diferencia crucial: ella apeló a la 

misericordia; Adoni-Bezec había ejercido crueldad. La 

justicia divina lo alcanzó. 

 



 

45 

La intercesión territorial no solo busca victoria 

momentánea, sino desactivación permanente del dominio 

ilegítimo. Cuando el enemigo pierde autoridad, pierde 

también su capacidad de recuperación. 

 

Este principio se reafirma en el Salmo 149, donde la 

alabanza aparece nuevamente como arma espiritual. La 

Escritura declara que la alabanza en la congregación de los 

santos está unida a la ejecución del juicio decretado. No se 

trata de violencia carnal, sino de autoridad espiritual ejercida 

conforme a la voluntad de Dios. La alabanza no es evasión; 

es confrontación espiritual. Es declarar quién es el verdadero 

Rey del territorio. 

 

Cuando el pueblo alaba, Dios se complace. Cuando los 

santos se regocijan, el gobierno espiritual se manifiesta. 

Cuando la alabanza asciende, el enemigo es aprisionado, 

despojado y limitado. La gloria de Dios se expresa cuando 

Su pueblo ejerce autoridad con humildad, fe y obediencia. 

 

Interceder a favor de nuestro territorio es reconocer 

que Dios ya habló, que la promesa ya fue dada y que la 

ocupación ilegítima debe terminar. No se trata de reclamar lo 

que no es nuestro, sino de recuperar lo que fue otorgado por 

gracia. La intercesión territorial no es arrogancia espiritual; 

es responsabilidad de hijos que conocen la herencia que les 

fue confiada. 

 

Por eso, la alabanza precede a la conquista. Dios 

escucha cuando Su pueblo alaba, y el enemigo es despojado, 



 

46 

desarmado y desactivado para que no vuelva a enseñorearse 

de lo que jamás le perteneció. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

47 

Capítulo nueve 

 

 
Intercesión, una llave 

poderosa para las riquezas 

 

 

La palabra riquezas no se limita a la posesión de bienes 

materiales. En su sentido más amplio, habla de abundancia: 

abundancia de recursos, de provisión, de capacidades, de 

dones, de atributos excelentes y de todo aquello que Dios ha 

determinado para bendecir y edificar la vida del hombre. En 

este sentido, las riquezas no son un fin en sí mismas, sino una 

manifestación del gobierno de Dios operando a favor de Su 

propósito. 

 

Desde el comienzo de la historia bíblica, vemos que las 

riquezas siempre estuvieron asociadas a una puerta abierta 

entre el cielo y la tierra. En la época patriarcal, esta verdad se 

revela de manera clara en la experiencia de Jacob, cuando 

huía de Esaú.  

 

En medio de su vulnerabilidad, Dios le concede una 

revelación extraordinaria: “He aquí una escalera apoyada 

en tierra, y su extremo tocaba en el cielo; y he aquí ángeles 

de Dios que subían y descendían por ella” (Génesis 28:12 

al 15). Esa escalera no era un adorno simbólico, sino una 

puerta de acceso espiritual. 

 



 

48 

Jacob ve una conexión activa entre el cielo y la tierra, 

y escucha promesas de territorio, descendencia, expansión y 

bendición para todas las familias de la tierra. Lo notable es 

que esta revelación ocurre en un momento de huida y 

debilidad. La puerta del cielo se abre no por mérito humano, 

sino por propósito divino. Allí aprendemos que las riquezas 

del Reino siempre descienden desde una dimensión espiritual 

antes de manifestarse en lo natural. 

 

Durante el período de la ley, Dios institucionalizó ese 

acceso mediante el tabernáculo. Ordenó a Moisés que lo 

construyera conforme al modelo celestial que le fue mostrado 

(Éxodo 25:9). Esto nos revela que lo que ocurría en la tierra 

tenía un correlato en el cielo. El tabernáculo no producía la 

presencia de Dios; la honraba y la canalizaba. Allí el Señor 

determinó manifestarse, descender y hablar con Su pueblo 

desde el propiciatorio (Éxodo 25:22). 

 

El tabernáculo, y luego el templo, funcionaron como 

puntos de encuentro donde el cielo se abría sobre la tierra. 

Allí descendía revelación, dirección, provisión y gobierno. 

Sin embargo, ese acceso era limitado, condicionado y 

reservado a pocos. La puerta existía, pero no estaba 

plenamente abierta. 

 

Con la llegada de Jesucristo, esa realidad cambió para 

siempre. Al morir en la cruz y resucitar, Jesús se presentó 

delante del Padre con Su propia sangre en el tabernáculo 

celestial, y fue aceptado. De ese modo, dejó abierto el camino 

de acceso de manera definitiva. Por eso declaró con 



 

49 

autoridad: “Yo soy el camino, y la verdad, y la vida; nadie 

viene al Padre sino por mí” (Juan 14:6). 

 

No es casual que las puertas del tabernáculo fueran 

llamadas simbólicamente camino, verdad y vida. Jesús no 

solo atravesó esas puertas; Él se convirtió en ellas. Por eso 

también dijo: “Yo soy la puerta; el que por mí entrare, será 

salvo; y entrará, y saldrá, y hallará pastos” (Juan 10:9). 

Entrar y salir habla de acceso continuo, de provisión 

constante, de libertad bajo gobierno divino. 

 

Cuando Jesús anuncia la edificación de Su Iglesia, 

introduce un nuevo elemento: las llaves. “A ti te daré las 

llaves del reino de los cielos” (Mateo 16:18 y 19). Las llaves 

no son símbolos decorativos; representan autoridad delegada. 

La Iglesia no es la puerta, pero posee las llaves. Cristo abre 

la puerta; la Iglesia administra el acceso conforme a Su 

voluntad. 

 

Este principio se profundiza cuando Jesús advierte que 

no todas las puertas conducen a vida. Hay puertas anchas y 

caminos espaciosos que llevan a perdición, y puertas 

estrechas que conducen a vida (Mateo 7:13 y 14). La 

intercesión responsable discierne qué puertas deben abrirse y 

cuáles deben permanecer cerradas. 

 

La iglesia de Filadelfia recibe una palabra reveladora: 

Cristo se presenta como el que tiene la llave de David, el que 

abre y nadie cierra, y cierra y nadie abre. A esa iglesia le dice 

que ha puesto delante de ella una puerta abierta que nadie 



 

50 

puede cerrar (Apocalipsis 3:7 y 8). ¿Por qué? Porque guardó 

Su Palabra y no negó Su Nombre. Aquí se establece una ley 

espiritual inalterable: la fidelidad sostiene la apertura de las 

puertas. 

 

Cuando funcionamos en el Espíritu, las puertas del 

cielo se abren para revelación y poder. Juan lo experimenta 

claramente cuando dice: “He aquí una puerta abierta en el 

cielo… y al instante yo estaba en el Espíritu” (Apocalipsis 

4:1 y 2). No fue la curiosidad lo que abrió la puerta, sino la 

posición espiritual. 

 

Todo lo que llega a nuestra vida primero desciende por 

la puerta celestial. Las riquezas del Reino, recursos, 

provisión, oportunidades, salvación, influencia, tienen origen 

espiritual antes de manifestarse en lo natural. Por eso Isaías 

profetiza: “Tus puertas estarán de continuo abiertas… para 

que a ti sean traídas las riquezas de las naciones” (Isaías 

60:11). Las riquezas no fuerzan la puerta; entran por una 

puerta abierta por Dios. 

 

Aquí es necesario un cuidado pastoral profundo. La 

puerta puede cerrarse. Jesús advierte a las vírgenes insensatas 

que llegaron tarde: la puerta ya estaba cerrada (Mateo 

25:10). No fue falta de invitación, sino falta de preparación. 

Del mismo modo, Dios reprende a los ministros que tratan 

Su altar con liviandad y cierran puertas espirituales por 

negligencia (Malaquías 1:10). 

 



 

51 

La intercesión es una llave poderosa, pero debe ser 

usada con temor, discernimiento y responsabilidad. No abre 

puertas para satisfacer la carne, sino para manifestar el Reino. 

No persigue riquezas para exaltación personal, sino recursos 

para cumplir propósitos eternos. 

 

Cuando la Iglesia intercede correctamente, las puertas 

del cielo permanecen abiertas. Cuando guarda la Palabra y 

honra el Nombre, la provisión fluye. Cuando vive en el 

Espíritu, la revelación desciende. Y cuando usa bien las 

llaves que le fueron confiadas, las riquezas del Reino, en 

todas sus dimensiones, llegan para bendecir, restaurar y 

glorificar a Dios. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

52 

Capítulo diez 

 

 

Intercesión,  

la responsabilidad  

de los libres 

 

 

El relato del becerro de oro expone con crudeza una de 

las tensiones más profundas en la relación entre Dios y Su 

pueblo: la justicia inquebrantable del Juez eterno frente a la 

inmadurez de un pueblo recién liberado. Israel había salido 

de Egipto, pero Egipto todavía no había salido de Israel. Esa 

diferencia marcaría el contraste entre un intercesor eficaz y 

una multitud incapaz de sostener la libertad que había 

recibido. 

 

Cuando Moisés tarda en descender del monte, el 

pueblo entra en ansiedad, confusión y presión emocional. En 

lugar de esperar, reclamar o confiar, buscan reemplazar la 

ausencia de liderazgo espiritual con idolatría visible. El 

becerro de oro no fue solo un error doctrinal; fue la 

manifestación de una mentalidad esclava que necesitaba algo 

tangible para adorar, algo que pudiera controlar. 

 

Dios reacciona con justicia. Declara que el pueblo se 

ha corrompido y expresa Su intención de destruirlo y 

comenzar de nuevo con Moisés (Éxodo 32:1 al 10). Este 



 

53 

pasaje revela que Dios no negocia Su santidad. Su justicia no 

se adapta a la debilidad humana ni se diluye por presión 

emocional. La Palabra de Dios está por encima de todo, 

incluso por encima de cualquier expectativa humana sobre 

Él. 

 

Sin embargo, en medio de este escenario aparece la 

intercesión madura de Moisés. Moisés no discute la culpa del 

pueblo; no minimiza el pecado ni lo justifica. Su intercesión 

no se basa en lástima, sino en promesas previas, en la 

reputación del Nombre de Dios y en la fidelidad del pacto. 

Apela a lo que Dios ya había dicho, a lo que había jurado a 

Abraham, Isaac e Israel, y al testimonio que los egipcios y las 

naciones tenían del poder divino (Éxodo 32:11 al 14; 

Números 14:11 al 20). 

 

Dios escucha a Moisés. El juicio total es detenido, 

aunque no anulado por completo. Tres mil hombres mueren. 

Esto nos enseña una verdad esencial: la intercesión puede 

detener la destrucción total, pero no siempre elimina todas 

las consecuencias. La justicia sigue su curso, aunque la 

misericordia modere su alcance. 

 

Aquí surge una pregunta inevitable: ¿por qué un 

pueblo tan pecador pudo tener un intercesor tan efectivo? 

¿Por qué Moisés y el pueblo, saliendo del mismo Egipto, 

reaccionan de maneras tan distintas? La respuesta está en la 

mentalidad. Moisés tenía mente de libre. El pueblo tenía 

mente de esclavo. 

 



 

54 

El esclavo se queja permanentemente. Vive 

reaccionando, no gobernando. El libre, en cambio, no se 

limita a lamentarse; asume responsabilidad y cambia la 

situación. El esclavo funciona bajo presión externa; el libre 

funciona bajo revelación interna. El esclavo actúa por miedo; 

el libre actúa por convicción. 

 

La intercesión verdadera no nace de una mentalidad 

esclava. Un intercesor libre no llega al trono llorando 

descontroladamente ni reclamando como víctima. Se sienta, 

espiritualmente hablando, en la mesa de las negociaciones 

del Reino. Habla con fundamento, con entendimiento del 

pacto y con responsabilidad. 

 

La irresponsabilidad nunca es privada. Puede 

comenzar como una actitud personal, pero inevitablemente 

afecta a otros. Del mismo modo, la mala administración 

espiritual nunca queda confinada al individuo; siempre tiene 

consecuencias colectivas. Moisés entendía esto. Por eso 

asumía la carga del pueblo delante de Dios, aun cuando el 

pueblo no comprendía la magnitud de su error. 

 

Este principio se reafirma en la parábola de los talentos 

(Mateo 25:14 al 30). El señor confía sus bienes a sus siervos 

y se va. No todos reciben lo mismo, pero todos reciben algo. 

La diferencia no está en la cantidad, sino en la 

responsabilidad. Dos de los siervos negocian, administran y 

multiplican. El tercero, dominado por el miedo y una imagen 

distorsionada de su señor, entierra el talento. 

 



 

55 

El siervo negligente no fue castigado por perder, sino 

por no asumir responsabilidad. Su problema no fue la falta de 

recursos, sino la falta de libertad interior para actuar. El señor 

lo llama malo y negligente, no pobre ni incapaz. La libertad 

siempre exige administración; la gracia siempre demanda 

respuesta. 

 

La intercesión funciona bajo el mismo principio. Dios 

confía causas, personas, territorios y generaciones a 

intercesores libres. No espera pasividad ni temor, sino acción 

responsable. El intercesor libre entiende que la autoridad 

recibida debe ser ejercida, no enterrada. Sabe que rendirá 

cuentas y actúa en consecuencia. 

 

Por eso, la intercesión no es el refugio de los inseguros 

ni el desahogo de los frustrados. Es la responsabilidad de los 

libres. De aquellos que conocen a Dios, confían en Su 

carácter, honran Su justicia y se comprometen con Su 

propósito. El libertador responsable puede tardar, puede 

enfrentar resistencia, pero siempre alcanzará el resultado, 

porque camina alineado con la voluntad eterna. 

 

La intercesión madura no pregunta si Dios puede 

actuar; sabe que Él puede. La pregunta verdadera es si habrá 

hombres y mujeres libres dispuestos a asumir el peso de esa 

libertad delante del trono. 

 

 

 



 

56 

Capítulo once 

 

 
La intercesión regia 

y el decreto legal 

 

 

La profecía de Isaías 35 no describe solamente un 

tiempo de restauración futura; revela una dinámica espiritual 

que se activa cuando el gobierno de Dios es establecido a 

través de intercesores maduros. Allí se nos exhorta a 

fortalecer las manos cansadas, afirmar las rodillas endebles y 

hablar palabras de ánimo a los de corazón apocado. 

 

 No es un llamado a la pasividad, sino a la acción 

espiritual consciente. Dios viene con retribución, con pago, 

con salvación, y cuando Él actúa, la creación responde: los 

ciegos ven, los sordos oyen, el cojo salta y el desierto se 

transforma en manantial. 

 

Esta palabra profética fue entregada como dirección 

concreta para una congregación, pero su alcance es mayor. 

Nos enseña que hay un camino preparado por Dios, un 

Camino de Santidad, por el cual solo pueden transitar los 

redimidos. El inmundo puede intentar imitar, falsificar o 

camuflarse, pero no puede caminar por ese camino.  

 

El enemigo siempre ha sido imitador, nunca creador. 

En Egipto pudo copiar señales hasta cierto punto, pero llegó 



 

57 

un momento en que quedó expuesto. Así también ocurrirá en 

este tiempo: la unción genuina dejará en evidencia toda 

falsificación. 

 

La intercesión regia cumple tres funciones 

fundamentales: saca a la luz al verdadero enemigo, destruye 

sus planes y establece la victoria mediante decretos legales. 

No actúa desde la improvisación, sino desde la revelación y 

la autoridad delegada. 

 

El libro de Ester es una de las expresiones más claras 

de este tipo de intercesión. Allí encontramos un escenario 

legal, político y espiritual donde la vida de todo un pueblo 

está amenazada por un decreto firmado con autoridad real. 

Amán, figura del adversario, utiliza el anillo del rey para 

establecer un edicto de muerte. El enemigo siempre opera por 

legalidad; jamás actúa sin buscar respaldo jurídico, aunque 

sea a través del engaño. 

 

Mardoqueo, figura del Espíritu Santo, es quien revela 

la amenaza, despierta la conciencia y llama a la acción. No 

entra al palacio, pero mueve todo desde fuera. El Espíritu 

siempre revela, exhorta y confronta, pero es la Iglesia quien 

debe entrar a la presencia del Rey. 

 

Ester representa a la Iglesia intercesora. Ella es reina, 

tiene acceso, identidad y posición, pero también enfrenta un 

riesgo real. Sabe que no puede entrar a la presencia del rey 

sin ser llamada, porque la ley lo prohíbe. Sin embargo, 

también sabe que callar sería traición a su propósito. Aquí 



 

58 

aparece una de las frases más determinantes de toda la 

Escritura: “¿Y quién sabe si para esta hora has llegado al 

reino?” (Ester 4:14). La intercesión regia siempre está 

ligada al tiempo correcto. 

 

Ester no actúa con desesperación ni con impulsividad. 

Convoca ayuno, se alinea espiritualmente y luego entra 

vestida con su ropa real. No entra como víctima, entra como 

reina. El rey extiende el cetro de oro, figura clara de 

Jesucristo como mediador, y Ester halla gracia. 

 

Es notable que Ester no pide inmediatamente la 

anulación del decreto. Primero invita al rey a un banquete. La 

intercesión regia entiende que el corazón del Rey se gana con 

honra, comunión y deleite. El banquete es figura de 

adoración, de intimidad, de relación profunda. El enemigo 

también es invitado, pero eso no lo fortalece; simplemente lo 

expone. El adversario puede sentarse a la mesa, pero jamás 

gobernar desde ella. 

 

Cuando llega el momento oportuno, Ester expone la 

causa. No exagera, no manipula, no dramatiza. Presenta una 

causa justa delante de un rey justo. El enemigo queda al 

descubierto y es juzgado. Amán muere en la horca que él 

mismo había preparado. Este es un principio eterno: los 

planes del enemigo siempre terminan volviéndose contra él. 

 

Sin embargo, el punto más profundo de este relato no 

es solo la caída de Amán, sino lo que ocurre después. El rey 

no revoca el decreto anterior, porque un edicto sellado con el 



 

59 

anillo real no puede ser anulado. La legalidad no se negocia, 

ni siquiera por misericordia. En lugar de anularlo, el rey 

entrega el anillo a Mardoqueo para que se escriba un nuevo 

decreto que habilite la defensa legal del pueblo. 

 

Esto es revelador. Dios no actúa fuera de Su propia 

legalidad. No viola Sus principios, los cumple. El decreto de 

muerte no fue borrado, pero fue superado por un decreto de 

vida. La autoridad superior no cancela la ley anterior; 

establece una ley mayor. 

 

Así funciona la intercesión regia. No ruega que el 

enemigo deje de actuar; decreta el derecho de defensa, 

establece cobertura legal y activa el gobierno del Reino. El 

resultado es gozo, honra, luz y expansión. Incluso muchos de 

los pueblos de la tierra se convierten, porque el temor del 

pueblo de Dios cae sobre ellos. 

 

Hoy sabemos que el enemigo ha decretado fracaso, 

condenación y muerte espiritual contra los hijos de Dios. 

Pero también sabemos que Jesucristo venció en la cruz, anuló 

los decretos que nos eran contrarios y despojó a principados 

y potestades. La victoria ya fue obtenida, pero debe ser 

aplicada legalmente. 

 

La Iglesia no está llamada a mendigar misericordia 

como esclava, sino a interceder como esposa. Cuando honra 

al Rey, cuando lo invita a la mesa, cuando actúa desde su 

identidad y no desde el miedo, el cielo responde. El Rey 



 

60 

siempre actúa con justicia, pero jamás niega gracia a Su 

amada. 

 

“La intercesión regia no grita; decreta. 

No se arrastra; se presenta. 

No improvisa; discierne los tiempos.” 

 

Y todo lo que expresa ante la presencia del Rey, con 

reverencia y pasión, encuentra respuesta, porque no habla 

una extraña, sino la esposa escogida por amor y para toda la 

eternidad. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

61 

Capítulo doce 

 

 
El propósito eterno y  

la intercesión efectiva 

 

 

Desde el principio, Dios creó al hombre con un 

propósito claro y definido. Lo hizo a Su imagen y semejanza, 

le otorgó libre albedrío y le delegó autoridad para gobernar 

la tierra conforme a Su voluntad.  

 

El hombre no fue creado para sobrevivir ni para 

improvisar su existencia, sino para expresar en acciones 

visibles el gobierno invisible del Reino de los cielos. Sin 

embargo, ese primer hombre falló y perdió la capacidad de 

administrar correctamente la autoridad que le había sido 

confiada. 

 

A lo largo de la historia, Dios procuró restaurar ese 

propósito sin jamás renunciar a Su diseño original. Levantó 

un pueblo de sacerdotes y gente santa para que representara 

Su voluntad delante de todas las naciones (Éxodo 19:6), pero 

ese pueblo también falló.  

 

Luego separó una tribu, la de Leví, para ejercer el 

sacerdocio a favor del resto, pero aun allí hubo infidelidad y 

desviación. Más tarde levantó profetas para llamar al pueblo 

y a los sacerdotes al arrepentimiento y a la obediencia, con el 



 

62 

fin de volver a encaminar la historia hacia Su propósito 

eterno, pero tampoco fueron escuchados. 

 

Entonces Dios hizo lo que solo Él podía hacer: envió a 

Su Hijo amado. No para improvisar una solución de 

emergencia, sino para cumplir aquello que había sido 

decretado desde la eternidad. Dios no cambia Su Palabra. 

Puede tardar, puede atravesar procesos largos, pero jamás 

renuncia a Su propósito.  

 

Por esa razón, Jesucristo debía venir como hombre: 

para restaurar el gobierno humano conforme a la voluntad 

divina. Y a diferencia de todos los anteriores, Él no falló. 

Cumplió perfectamente cada mandato del Padre. 

 

En Jesucristo se revela la esencia de la intercesión 

verdadera. Él mismo declaró: “He descendido del cielo, no 

para hacer mi voluntad, sino la voluntad del que me envió” 

(Juan 6:38). Aquí encontramos una de las claves más 

poderosas de toda intercesión efectiva: alinearse con la 

voluntad y el propósito del Padre. La intercesión no consiste 

en convencer a Dios de hacer lo que nosotros deseamos, sino 

en permitir que Su voluntad se manifieste en la tierra a través 

de nosotros. 

 

Jesús caminó en la voluntad del Padre, no en Sus 

deseos, emociones o caprichos humanos. Por eso se negó a 

Sí mismo y nos enseñó a hacer lo mismo. Él no actuaba por 

iniciativa propia, sino que hacía únicamente lo que veía hacer 

al Padre. Veía, oía, obedecía y actuaba. Esa alineación 



 

63 

produjo poder sobrenatural, autoridad para juzgar con justicia 

y capacidad para impartir vida, tal como Adán lo había hecho 

antes de la caída (Juan 5:19 al 30). 

 

Jesús fue plenamente el Hijo de Dios y plenamente el 

Hijo del Hombre. En Él se restauró la naturaleza humana 

conforme al diseño original. Por eso, cuando la Escritura 

declara que “si alguno está en Cristo, nueva criatura es” (2 

Corintios 5:17), no está hablando solo de un cambio moral, 

sino de una nueva naturaleza capacitada para vivir conforme 

al propósito eterno. 

 

Jesús fue claro al confrontar a quienes no podían oír 

Su palabra: el que es de Dios oye las palabras de Dios y las 

pone por obra (Juan 8:42 al 47). No se trata solo de escuchar, 

sino de obedecer. Por eso también afirmó que su verdadera 

familia no estaba definida por vínculos naturales, sino por 

hacer la voluntad del Padre (Mateo 12:50). 

 

La oración modelo que Jesús enseñó resume esta 

verdad de manera perfecta: “Venga tu reino. Hágase tu 

voluntad, como en el cielo, así también en la tierra” (Mateo 

6:10). La intercesión efectiva no busca imponer la tierra al 

cielo, sino traer el cielo a la tierra. 

 

En este contexto, una palabra clave fue entregada a la 

congregación, recordándonos que las obras que Jesús hizo, y 

aun mayores, serían posibles si caminamos en la misma 

alineación que Él caminó (Juan 14:10 al 14). Cuando algo 



 

64 

no funciona en nuestra intercesión, la pregunta no es si Dios 

falló, sino si estamos pidiendo conforme a Su voluntad. 

 

El apóstol Juan lo expresa con claridad: si pedimos 

conforme a Su voluntad, Él nos oye; y si nos oye, tenemos 

las peticiones que le hayamos hecho (1 Juan 5:13 al 20). La 

confianza no está en el pedido, sino en la alineación. La 

intercesión pierde efectividad cuando nace del deseo humano 

y no del propósito eterno. 

 

Santiago es aún más directo al afirmar que muchas 

veces no recibimos porque pedimos mal, movidos por 

pasiones y deseos personales (Santiago 4:1 al 3). Por eso la 

intercesión centrada en el yo está destinada al fracaso 

espiritual. 

 

Aquí surge una enseñanza práctica y profundamente 

pastoral: lo que escuches primero determinará lo que harás 

después. Escuchar la voz de Dios antes que cualquier otra voz 

es la clave para una vida de fe firme y una intercesión 

efectiva. 

 

Escucha Su voz antes de atender las necesidades más 

urgentes de tu familia; Su voz producirá la fe necesaria para 

suplirlas. Escucha Su voz antes de recibir un diagnóstico que 

quiera sembrar incredulidad. Escucha Su voz antes de 

permitir que otros definan tu identidad, tu llamado o tu 

futuro. Escucha Su voz antes de aceptar críticas que buscan 

romper tu enfoque. 



 

65 

Escucha Su voz antes de invertir tu tiempo, tu dinero o 

tu entusiasmo; Él es Señor de todo lo que te fue dado. 

Escucha Su voz antes de hacer cambios trascendentales en tu 

vida o en tu ministerio. Las ideas no son mandamientos. Las 

opiniones no son dirección divina. La voz de Dios es la que 

establece el rumbo correcto. 

 

Cuando aprendemos a escuchar primero al Padre, 

nuestra actitud cambia. La fe reemplaza al temor, la 

esperanza vence al desaliento y la intercesión deja de ser un 

esfuerzo agotador para convertirse en una cooperación 

gozosa con el propósito eterno. 

 

Por eso, la intercesión efectiva no nace de la urgencia 

humana, sino de la comunión divina. No se sostiene en la 

necesidad, sino en la obediencia. No busca resultados 

inmediatos, sino cumplimiento eterno. 

 

“Reconócelo en todos tus caminos, 

Y él enderezará tus veredas.” 

Proverbios 3:6 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

66 

Capítulo trece 

 

 
¿Cómo debemos interceder? 

 

 

En este último capítulo no pretendemos agregar 

complejidad a la intercesión, sino todo lo contrario: 

buscamos ordenar, aclarar y simplificar su práctica. Todo lo 

que aquí se expone surge tanto de enseñanzas de hombres de 

Dios que han enriquecido la comprensión de la intercesión a 

lo largo del tiempo, como de experiencias personales que han 

confirmado estos principios en la vida real. 

 

La intercesión verdadera no necesita dramatismo ni 

ritualismo. Necesita corazón alineado, espíritu sensible y 

obediencia práctica. 

 

La manera en que nos expresamos delante del Señor 

puede variar, porque Dios no está limitado por formas 

externas. Podemos hacerlo en alabanza y adoración, cuando 

reconocemos quién es Él antes de presentar cualquier causa.  

 

Podemos hacerlo por medio de Su Palabra, confesando 

lo que Él ya dijo y afirmándonos en Sus promesas. También 

podemos hacerlo con ruegos y súplicas, cuando la carga es 

intensa y el corazón clama con gemidos profundos, como lo 

expresa Hebreos al hablar de Cristo. 

 



 

67 

Hay momentos en los que el Espíritu nos conduce a 

orar en lenguas, cuando el entendimiento natural no alcanza. 

Otras veces, las palabras sencillas y honestas son suficientes. 

Incluso el silencio tiene un lugar sagrado en la intercesión, 

porque callar delante de Dios es también una forma de 

rendición. En todos los casos, la intercesión verdadera nace 

siempre de un corazón sincero. 

 

La posición corporal tampoco determina la efectividad 

de la oración. La Escritura nos muestra intercesores orando 

de rodillas, sentados, postrados, caminando, con las manos 

alzadas o con todo su ser quebrantado delante de Dios.  

 

Pedro oró de rodillas por Tabita; David se sentó 

delante del Señor; Moisés se inclinó hasta el suelo; Jesús 

habló de pie ante la higuera; Salomón levantó sus manos; 

Eliseo caminó en la habitación; Josué se postró por la derrota 

en Hai; y Jesús se entregó completamente en Getsemaní. 

 

Esto nos enseña que la posición del cuerpo no 

reemplaza la postura del corazón. La idea de que solo se ora 

“bien” de rodillas suele ser fruto de la costumbre o de la 

religiosidad, no de la revelación. Dios responde a la actitud 

interior, no a la forma exterior. 

 

Para una intercesión eficaz es indispensable aprender 

a escuchar a Dios. No se puede pedir conforme a Su voluntad 

si no se conoce Su corazón. Jesús fue claro: “Mis ovejas oyen 

mi voz” (Juan 10:27). Sin embargo, debemos ser 

cuidadosos. Decir constantemente “Dios me habló” no es 



 

68 

evidencia de madurez espiritual. Dios no habla de manera 

trivial ni desordenada. Él es específico, concreto y oportuno. 

El uso liviano de esa frase ha causado a lo largo del tiempo 

confusión, divisiones, celos, orgullo espiritual y daños 

innecesarios. 

 

Dios puede hablarnos de diversas maneras. 

Principalmente lo hace a través de Su Palabra escrita, la 

Biblia, que necesita ser leída con espíritu de revelación y no 

solo como información. También habla en el silencio, cuando 

aprendemos a callar y a esperar con paciencia. Esta forma de 

oración, muchas veces llamada contemplativa, no es mística 

ni extraña: es simplemente estar quietos delante de Dios. 

 

En ocasiones excepcionales puede hablar 

audiblemente, pero esto no es lo habitual. Cuando lo hace, 

suele ser porque no hemos sabido oírlo en nuestro espíritu. 

Dios no busca impresionar, busca ser obedecido. 

 

También puede hablarnos en el “teatro de la mente”, 

con pensamientos claros y sencillos que traen convicción, 

nunca confusión. Puede hacerlo por sueños, aunque aquí es 

necesario mucho discernimiento. No todo sueño espiritual es 

de Dios. Muchas veces nuestra mente procesa durante la 

noche lo que vivimos durante el día. Cuando Dios habla por 

sueños, lo hace con claridad, sin necesidad de 

interpretaciones rebuscadas ni de expertos que descifren 

símbolos. 

 



 

69 

Lo mismo ocurre con las visiones. Si una visión es de 

Dios, será clara, edificante y traerá paz, no trauma ni temor. 

Pero la forma más constante y segura en que Dios nos habla 

es en nuestro espíritu, en la voz interior guiada por el Espíritu 

Santo, tal como lo enseña Jesús en Juan 16:13. 

 

Dios también suele hablarnos en medio de la 

adoración, cuando nuestro corazón se alinea y se vuelve 

sensible. Sin embargo, hay principios que nunca debemos 

olvidar: Dios no habla de más, no habla sin propósito y nunca 

se contradice a Sí mismo. Toda impresión espiritual debe ser 

evaluada a la luz de la Palabra escrita. 

 

Para evitar errores en la intercesión es necesario 

aprender a callar más de lo que hablamos, someter nuestra 

voluntad al Espíritu Santo y dejar de lado, por un momento, 

nuestros propios problemas. No debemos discutir con la 

mente ni adelantarnos a los tiempos de Dios. Tampoco 

atrasarnos por temor. La intercesión madura sabe esperar. 

 

Debemos ser personas confiables espiritualmente, 

cuidadosas con lo que decimos y responsables con lo que 

recibimos. Nunca debemos ponerle plazos a Dios, salvo que 

Él mismo los establezca. Todo lo recibido debe ser 

confirmado por la Palabra, sin sacarla de contexto, y jamás 

usado para juzgar o manipular a otros. Las imágenes, 

palabras o impresiones que traen miedo o confusión no 

provienen de Dios. 

 



 

70 

Finalmente, es importante entender por qué algunas 

oraciones no son contestadas. La Escritura es clara: la falta 

de comunión, el no orar al Padre en el nombre de Jesucristo, 

los motivos equivocados, la incredulidad, la falta de perdón, 

la desobediencia, el pecado no confesado, la indiferencia 

espiritual y la falta de misericordia son obstáculos reales.  

 

También lo son la falta de acuerdo entre los que oran, 

el menosprecio del cuerpo, la imprudencia verbal contra los 

ungidos de Dios y una vida que no es examinada delante del 

Señor. 

 

La intercesión verdadera no es complicada, pero sí 

exige honestidad, alineación y madurez. No se aprende en un 

día, pero se cultiva toda la vida. No depende de técnicas, sino 

de comunión. Y no busca protagonismo, sino cumplimiento 

del propósito eterno de Dios. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

71 

Capítulo catorce 

 

 
Intercesión verdadera  

es vida verdadera 

 

 

Para concluir este libro es necesario afirmar una 

verdad fundamental: la intercesión verdadera no puede 

separarse de la vida verdadera. Hemos visto a lo largo de 

estas páginas que el único intercesor perfecto es Jesucristo, y 

que nosotros, por la gracia que nos permite vivir en Él, 

podemos ejercer intercesión en Su Nombre, el Nombre que 

es sobre todo nombre. Esa gracia nos redime, nos justifica y 

nos santifica en Su persona. Sin embargo, la manera en que 

valoramos la cruz se manifiesta inevitablemente en nuestro 

modo de vivir delante de Dios. 

 

La intercesión no es solo algo que hacemos; es algo 

que somos. No nace de palabras correctas, sino de un corazón 

transformado. Jesús lo dejó en claro cuando enseñó que el 

árbol se conoce por su fruto, y que de la abundancia del 

corazón habla la boca (Lucas 6:43 al 45). Una intercesión 

poderosa no puede brotar de una vida descuidada, así como 

un buen fruto no puede nacer de un árbol enfermo. 

 

El primer fundamento de una intercesión verdadera es 

un corazón limpio y sano. El intercesor que cuida su corazón 

puede ver a Dios y discernir Su voz con claridad. 



 

72 

“Bienaventurados los de limpio corazón, porque ellos verán 

a Dios” (Mateo 5:8).  

 

Al acercarnos al Señor, Él no observa nuestra 

apariencia, nuestra posición ni nuestra elocuencia. Dios mira 

el corazón, porque allí habita Su Hijo. Cuando Cristo 

gobierna el corazón, el Padre ve al Hijo y responde. Pero 

cuando el corazón está contaminado, la intercesión pierde 

fuerza y se debilita. 

 

La Escritura es consistente en este principio. Jehová 

mira el corazón y escudriña los pensamientos (1 Samuel 

16:7; 1 Crónicas 28:9). Sus ojos recorren la tierra buscando 

a aquellos cuyo corazón es perfecto para con Él, para mostrar 

Su poder a su favor (2 Crónicas 16:9). El corazón es la fuente 

de las emociones, de las actitudes y de las decisiones. Por eso 

David oraba: “Escudríñame, oh Jehová, y pruébame” 

(Salmos 26:2 y 3). 

 

Un corazón sano no es un corazón que nunca fue 

herido, sino uno que fue sanado. Debemos guardar el corazón 

con diligencia, porque de él mana la vida (Proverbios 4:23). 

Esto implica permitir que Dios sane las heridas del pasado, 

romper ataduras sentimentales dañinas y rendir 

continuamente el corazón al Señor. “Dame, hijo mío, tu 

corazón”, dice el Padre (Proverbios 23:26). Sin corazón 

rendido no hay intercesión sostenida. 

 

El segundo aspecto esencial es tener manos limpias. La 

Escritura afirma que “el limpio de manos aumentará la 



 

73 

fuerza” (Job 17:9). Las manos hablan de nuestras acciones, 

de la manera en que vivimos, de cómo tratamos a otros y de 

cómo administramos lo que Dios nos confía. Un intercesor 

que vive en doble estándar pierde autoridad espiritual. La 

fuerza en la intercesión no proviene del volumen de la 

oración, sino de la coherencia de la vida. 

 

El tercer elemento es vivir permanentemente en la luz. 

Dios es luz, y no hay tinieblas en Él (1 Juan 1:5). Todo lo 

que desciende de Él es bueno, limpio y perfecto (Santiago 

1:17). No se puede interceder eficazmente mientras se 

toleran tinieblas en áreas ocultas del corazón. La falta de 

amor, el rencor o el odio colocan al creyente fuera de la luz, 

aunque confiese estar en ella (1 Juan 2:9). 

 

Vivir en la luz es vivir con el corazón expuesto delante 

de Dios, sin máscaras ni reservas. Cuando Jehová es nuestra 

luz y salvación, el temor pierde poder (Salmos 27:1). La 

intercesión florece en una vida transparente, no en una vida 

perfecta, sino en una vida rendida. 

 

El cuarto pilar de la intercesión verdadera es el amor. 

El amor no es un complemento; es un arma espiritual 

poderosa. “Fuerte es como la muerte el amor” (Cantares 

8:6). Toda la obra redentora nace del amor del Padre, que 

entregó a Su Hijo para darnos vida eterna (Juan 3:16). La 

intercesión sin amor se convierte en legalismo, dureza o 

simple activismo religioso. 

 



 

74 

El apóstol Pedro declara que el amor cubre multitud de 

pecados (1 Pedro 4:8), y Pablo enseña que el propósito del 

mandamiento es el amor nacido de corazón limpio, buena 

conciencia y fe no fingida (1 Timoteo 1:5). El intercesor que 

ama persevera, espera y no se cansa. Intercede no por 

obligación, sino por compasión. 

 

Finalmente, la Escritura nos presenta una imagen 

poderosa: los guardas sobre los muros de Jerusalén que no 

callan día ni noche, y que no le dan tregua a Dios hasta que 

Él cumpla Su propósito (Isaías 62:6 y 7). Estos intercesores 

no actúan desde la ansiedad, sino desde la alianza. No buscan 

imponer su voluntad, sino recordar delante de Dios lo que Él 

mismo prometió. 

 

Intercesión verdadera es vida verdadera. Es corazón 

limpio, manos limpias y caminar en la luz. Es amor que 

persevera y fe que no se apaga. Es una vida rendida que habla 

aun cuando guarda silencio. 

 

Quien vive así no necesita forzar la oración. La 

intercesión fluye como la vida misma, porque nace de una 

comunión real con Dios. Y allí, en esa vida sencilla, santa y 

entregada, el cielo escucha… y la tierra es transformada. 

 

 

 

 

 



 

75 

Palabras finales 

 

 
Un llamado  

al intercesor  

que despierta 

 

 

Este libro no fue escrito para producir técnicas de 

oración, ni para sumar actividades espirituales a la agenda de 

la Iglesia. Tampoco fue escrito para formar personas 

elocuentes delante de Dios, sino vidas responsables delante 

del cielo. 

 

La intercesión verdadera no comienza cuando abrimos 

la boca, sino cuando rendimos la vida. No se sostiene por la 

intensidad de nuestras palabras, sino por la alineación de 

nuestro corazón. No se valida por lo que sentimos al orar, 

sino por cómo vivimos cuando dejamos de orar. 

 

Hemos aprendido que el único intercesor perfecto es 

Jesucristo, y que toda intercesión genuina fluye únicamente 

desde estar en Él. Por lo tanto, la pregunta final no es si 

sabemos interceder, sino si vivimos escondidos en Cristo, 

honrando Su cruz, Su justicia y Su propósito eterno. 

 



 

76 

La intercesión no es un escape espiritual para evitar la 

responsabilidad, sino todo lo contrario: es la más alta forma 

de compromiso con la voluntad de Dios. 

 

Interceder no es pedir que Dios respalde nuestros 

planes, sino disponernos a que nuestros planes mueran para 

que Su Reino se manifieste. Interceder no es exigir 

respuestas, sino presentarse disponibles delante del Juez 

justo. Interceder no es levantar la voz, sino sostener una vida 

que tenga peso espiritual. 

 

Muchos desean autoridad en la oración, pero pocos 

están dispuestos a vivir bajo autoridad. Muchos desean 

respuestas del cielo, pero no todos aceptan el trato de Dios en 

el corazón. Muchos quieren intervenir en lo espiritual, pero 

no todos quieren rendirse en lo personal. 

 

La intercesión verdadera nace en el silencio, se afirma 

en la obediencia, se expresa en la oración y se confirma en el 

fruto de una vida transformada. Por eso, este libro no termina 

con una fórmula, sino con una invitación. Una invitación a 

volver al altar. A examinar el corazón. A recuperar el temor 

de Dios. A dejar de interceder desde el ego espiritual y 

comenzar a hacerlo desde la cruz. 

 

Porque la cruz no fue solo el lugar donde Cristo 

intercedió por nosotros, fue también el lugar donde nuestro 

viejo hombre debía morir. 

 



 

77 

Si nuestra vida no honra la cruz, nuestra intercesión 

pierde autoridad. Si nuestra vida no refleja el carácter de 

Cristo, nuestras palabras se vacían. Pero cuando vivimos en 

la luz, con manos limpias y corazón rendido, entonces 

nuestra intercesión se vuelve vida, y nuestra vida se vuelve 

intercesión. 

 

Que el Espíritu Santo nos forme como un pueblo de 

sacerdotes y gente santa, no para hablar mucho delante de 

Dios, sino para vivir de tal manera que el cielo pueda confiar 

en nosotros. 

 

Porque la intercesión verdadera no es solo un acto 

espiritual. Es una manera de vivir delante del Padre. Y allí, 

en esa vida rendida, el Reino de Dios encuentra espacio para 

manifestarse. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

78 

Reconocimientos 

 

 

“Quisiera agradecer por este libro a mi Padre celestial, 

porque me amó de tal manera que envió a su Hijo Jesucristo 

mi redentor. 

Quisiera agradecer a Cristo por hacerse hombre, por morir 

en mi lugar y por dejarme sus huellas bien marcadas para 

que no pueda perderme. 

Quisiera agradecer al glorioso Espíritu Santo mi fiel amigo, 

que en su infinita gracia y paciencia,  

me fue revelando todo esto…” 

 

“Quisiera como en cada libro agradecer a mi compañera de 

vida, a mi amada esposa Claudia por su amor y paciencia 

ante mis largas horas de trabajo, sé que es difícil vivir con 

alguien tan enfocado en su propósito y sería imposible sin 

su comprensión” 

 

 

 
 

 

 



 

79 

 

 Como en cada uno de mis libros, he tomado muchos 

versículos de la biblia en diferentes versiones. Así como 

también he tomado algunos conceptos, comentarios o 

párrafos de otros libros o manuales de referencia. Lo hago 

con libertad y no detallo cada una de las citas, porque tengo 

la total convicción de que todo, absolutamente todo, en el 

Reino, es del Señor. 

 

 Los libros de literatura, obedecen al talento y la 

capacidad humana, pero los libros cristianos, solo son el 

resultado de la gracia divina. Ya que nada, podríamos 

entender sin Su soberana intervención. 

 

 Por tal motivo, tampoco reclamo la autoría o el 

derecho de nada. Todos mis libros, se pueden bajar 

gratuitamente en mí página personal 

www.osvaldorebolleda.com y lo pueden utilizar con toda 

libertad. Los libros no tienen copyright, para que puedan 

utilizar toda parte que les pueda servir. 

 

 El Señor desate toda su bendición sobre cada lector y 

sobre cada hermano que, a través de su trabajo, también haya 

contribuido, con un concepto, con una idea o simplemente 

con una frase. Dios recompense a cada uno y podamos todos 

arribar a la consumación del magno propósito eterno en 

Cristo. 

 

 

 

http://www.osvaldorebolleda.com/


 

80 

Doctor y maestro de la Palabra 

Osvaldo Rebolleda 
 

 

 

El Pastor y maestro Osvaldo Rebolleda hoy cuenta con 

miles de títulos en mensajes de enseñanza para el 

perfeccionamiento de los santos y diversos Libros de 

estudios con temas variados y vitales para una vida cristiana 

victoriosa. 

El maestro Osvaldo Rebolleda es el creador de la Escuela de 

Gobierno espiritual (EGE) y ha sido reconocido con un 

Doctorado Honoris Causa en Divinidades de  

La Universidad teológica de Estados Unidos. 

Hasta hoy en día ministra de manera itinerante en Argentina 

Y hasta lo último de la tierra. 

 

rebolleda@hotmail.com 

 

www.osvaldorebolleda.com 

 

mailto:rebolleda@hotmail.com
http://www.osvaldorebolleda.com/


 

81 

www.osvaldorebolleda.com 

       
 
 



 

82 

     

www.osvaldorebolleda.com 

 

http://www.osvaldorebolleda.com/


 

83 

      
www.osvaldorebolleda.com

 



 

84 

 
www.osvaldorebolleda.com 

 

http://www.osvaldorebolleda.com/

